
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: "Clash of civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik : über die
Notwendigkeit einer internationalen Sicherheitsordnung für
Nationalstaat und Weltgesellschaft und was die Philosophie dazu
beitragen könnte

Autor: Friesen, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Friesen

„Clash of Civilizations"
versus Weltethos und Weltrepublik

Über die Notwendigkeit einer internationalen
Sicherheitsordnung für Nationalstaat und Weltgesellschaft

und was die Philosophie dazu beitragen könnte

l. Entstehung und Bedeutung des Nationalstaates

Eine der vielen Gefahren der Globalisierung besteht darin, „dass ihre Wohltaten

nur den Starken in der Weltwirtschaft, außerdem nur wenigen
Schwellenländern und dort vielfach nur Minderheiten zugute kommen"1.
Doch die größte Gefahr der Globalisierung, die sich auf der politischen
Ebene befindet, ist die Gefahr für eine .gerechte Regierung', d.h. für eine
.legale und legitime Demokratie': Sie existiert dort als die Notlage, die durch
den unsere gegenwärtige Weltgesellschaft nach wie vor prägenden Gegensatz

von Naturzustand und Nationalstaat, der auf einem Gesellschaftsvertrag
beruht, entsteht. Denn untereinander befinden sich die souveränen
Nationalstaaten immer noch in einem Naturzustand. Im Naturzustand ist aber
niemals sichergestellt, dass die Menschen ein friedliches Leben führen,
dem Gesetz gehorchen oder Verträge einhalten. Sobald zwei Menschen
oder zwei Staaten ein und dasselbe wünschen oder haben wollen, hat das

zur Folge, dass einer des anderen Menschen oder des anderen Staates
Feind wird. Unter den Menschen und auch unter den Staaten gibt es keine
natürliche Übereinstimmung untereinander, wie etwa bei den Tieren, und
keine Macht, die das Gleichgewicht der Kräfte unter den Menschen oder
den Staaten halten könnte. Der Naturzustand stellt nach Thomas Hobbes
darum, wie er es in seinem berühmten Werk Leviathan von 1651 ausführt,
eine Welt ohne höchste Macht dar, die Gesetze erlassen und bei deren
Nichtbeachtung angemessene Sanktionen durchsetzen könnte, sodass
jeder einzelne davon ausgeht, mehr Anspruch auf die guten Dinge des
Lebens zu haben als andere. Da ein solches Leben nach Hobbes „höchst
beschwerlich"2 ausfallen müsste, käme es zwangsläufig zum Krieg aller gegen
alle, zum „bellum omnium contra omnes"3. Die mit dem Krieg verbundene
Furcht, vor allem die vor einem gewaltsamen Tod, ist es nach Hobbes, die

1 DEBIEL, Tobias/MESSNER, Dirk/NUSCHELER, Franz (Hgg.): Globale Trends 2007. Frieden,
Entwicklung, Umwelt. Bonn: Fischer Taschenbuch Verlag 2006, 14.

2 HOBBES, Thomas: Leviathan. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984, 114.
3 Ebd., 115.



232 Hans Friesen

den Menschen zum Frieden veranlassen und so eine dauerhafte Ordnung
gewährleisten könnte. Die Vorstellung von Hobbes besteht aber nicht
darin, dass nur ein starker Herrscher diese dauerhafte Ordnung garantieren
würde, denn es könnte jederzeit ein noch Stärkerer kommen oder viele
Schwache den Starken stürzen. Insofern schlägt er vor, „den Willen aller
gleichsam auf einen Punkt"4 zu vereinigen, d.h., alle übertragen ihre
einzelne Macht in einem wechselseitigen Vertrag auf eine zentrale Instanz,
nämlich einen monopolistischen Staat. In diesem Vertrag, der zur Garantie
der Freiheit aller abgeschlossen wird, muss jeder ein Stück seiner
individuellen Freiheit abgeben. Diese Beschränkung der Freiheit des einzelnen
Individuums, die für Hannah Arendt zwar zu weit geht und die sie insofern
als „politische Entrechtung" interpretiert5, ist aber für Hobbes die
Voraussetzung für die Freiheit aller, obwohl sie auf einer Einseitigkeit in der
Beziehung zwischen dem Volk und dem Souverän beruht. Gewiss hat für
ihn auch der Souverän Plichten, jedoch nicht gegenüber seinen Untertanen,

sondern ausschließlich gegenüber Gott. Und solange der Souverän
seinen Untertanen angemessenen Schutz gewährt, sind diese verpflichtet,
ihm zu gehorchen, weil die Sicherheit ihres Lebens der eine bzw. einzige
Zweck ihrer Unterwerfung ist. Daher ist der Staat des Souveräns bei Hobbes
gekennzeichnet durch Gesetze, hinter denen allein das auf vernünftige
Zustimmung zur absoluten Unterwerfung der Bürger gründende staatliche
Machtmonopol steht. Auch Locke spricht von „feststehenden, geordneten
und bekannten Gesetzen"6, die sich aber anders als bei Hobbes nicht nur
durch die absolute Macht des Souveräns, sondern die sich insgesamt vor
allem - wie John Locke 1689 in seiner Schrift über die Regierung ausdrücklich

begründet - durch Vernunft und gesunden Menschenverstand offenbaren

und legitimieren. Für Locke ist der Souverän demnach kein allmächtiger

Herrscher, der Hobbes zufolge allein das Eigentum der Bürger genehmigt,

die Kirche regiert, die Organisationen von Kirche und Staat verordnet

und die Interpretation ihrer Schriften bestimmt. Und anders als für
Hobbes ist darüber hinaus für Locke der Naturzustand kein Kriegszustand,
sondern lediglich ein vorbürgerlicher Zustand der allgemeinen
Rechtsunsicherheit, weil in ihm bereits einfache Warenproduktion ohne Lohnarbeit
stattfindet, wenn die Menschen sowohl für den eigenen als auch fremden
Bedarf arbeiten und somit ihre Produkte und Waren nicht nur für sich
selbst nutzen, sondern auch mit anderen tauschen. Jeder Mensch hat nach
Locke das Recht, sich durch seine eigene Arbeit Dinge anzueignen, d.h.

Eigentum zu erwerben. Ferner formuliert Locke die Bedingungen, unter

4 Hobbes: Leviathan, 155.
5 ARENDT, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,

totale Herrschaft. München: Piper 1986, 321
6 LOCKE, John: Zwei Abhandlungen über die Regierung. Frankfurt am Main: Suhrkamp

1977, 287h



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 233

denen sich Eigentum und Selbsterhaltung zusammenfinden, denn unter
Eigentum wird ihm zufolge zunächst Eigentum an der eigenen Person
verstanden, welches sich unter der eigenen Arbeit zum persönlichen sachlichen

Eigentum an Boden und Waren erweitert. Obwohl der Naturzustand
bei Locke bereits durch das Geld bestimmt und verändert wird, bedarf es
sowohl der Gesellschaft, die er aus der Erörterung der Familie ableitet, als
auch des Staates, den er zur Unterwerfung der Menschen im Interesse
ihrer Selbsterhaltung anordnet - und dies alles in erster Linie zur beständigen

Sicherung des Eigentums. Der Naturzustand, in dem Selbsterhaltung
unter einer Kapital akkumulierenden Geldwirtschaft auf unerbittliche
Selbststeigerung hinausläuft, bedarf demzufolge des Staates, weil ihm mit
der Einführung einer geregelten Eigentumsordnung vorrangig die Aufgabe
der Sicherung der Freiheit des Eigentumserwerbs zukommt. Die Einführung

des Geldes und die Zielrichtung der Kapitalakkumulation zeigen sich,
was Locke aber nicht beanstandet, als Ursache für die ungleiche Verteilung
von Kapital und Produktionsmitteln. Schließlich führt Locke das
„Mehrheitsprinzip"7 in die Politik ein und wie später Rousseau geht auch er von
einem dualen System der staatlichen „Gewaltenteilung"8 aus, sodass zwischen

Legislative, die die höchste Gewalt darstellt, und Exekutive, die die
von der Legislative erlassenen Gesetze lediglich ausführt, klar und deutlich
unterschieden werden kann. Trotz aller Differenzen zwischen Hobbes,
Locke und Rousseau interessieren sie sich doch alle für die zentrale Frage:
„Wie kommt ein kollektiver Wille zustande, der verbindlich ist und doch
der Freiheit des Einzelnen nicht widerspricht?"9

Die einzelnen Nationalstaaten beruhen auf einer Reihe von positiven
Gesetzen - und das heißt in aller Regel, sie haben Verfassungen, die
vorschreiben, wie wichtige politische Ämter zu besetzen sind und wie Gesetze
gemacht werden sollen. Das bedeutet konkret: Staaten sind Gesetzgeber
und garantieren für Recht, Eigentum und Ordnung. Dazu verfügen sie über
das Gewaltmonopol und besitzen beispielsweise die Legitimation, für den
Schutz der Umwelt oder für soziale Gerechtigkeit zu sorgen. Daneben
haben Staaten noch eine Reihe von weiteren fundamentalen Aufgaben: Zum
Beispiel dürfen sie Steuern erheben. Fast alle Menschen auf der Erde leben
heute in einem solchen Staatswesen. Insofern ist der von Hobbes beschriebene

Naturzustand nicht nur aus gesellschaftlicher Sicht unattraktiv,
sondern wäre es auch für die Teilhaber einer solchen unerträglich gewaltsamen

Konstruktion, in die wir jederzeit durch Bürgerkrieg zurückfallen
können. Die allgemeine Unzufriedenheit ist letztlich die Ursache für den
Verzicht auf einen Teil der natürlichen Freiheit, der sich im Austausch für
Sicherheit und Schutz als tatsächlich lohnenswert erweist. Der Wunsch

7 Locke: Zwei Abhandlungen über die Regierung, 260L
8 Ebd., 29if.
9 MENSCHING, Günther: Rousseau zu Einführung. Hamburg: Junius 2000, 10.



234 Hans Friesen

nach den Vorteilen des Friedens wird dem Kriegszustand gegenübergestellt

und ausdrücklich favorisiert. Der Gesellschaftsvertrag verlangt zwar
die Abtretung eines Großteils der natürlichen Rechte des Menschen, lässt
ihm aber noch einen gewissen Teil. Darunter etwa das Recht auf
Selbstverteidigung. Verteidigt man das eigene Leben, darf der Gegner getötet werden,

wenn man sich nur auf diese Weise retten kann. Des Weiteren behalten

die Menschen das Recht, eine Regierung abzulehnen und diese im
schlimmsten Fall (auch mit Gewalt) zu stürzen, wenn es die Umstände
unverkennbar erfordern sollten. Eine ungerechte Regierung, die die
Grundbedürfnisse ihrer Bürger nach Sicherheit und Wohlfahrt nicht abdecken
kann oder will, muss vom Volk nicht in jedem Fall geduldet werden. Autoritäre

Herrscher oder korrupte Kriegsherrn dürfen folglich gestürzt werden.

Allerdings gilt dies nur nach Locke, nicht nach Hobbes. Nach Hobbes
muss der Frieden als oberste Pflicht in jedem Fall bewahrt werden.
Demzufolge ist der Gesellschaftsvertrag von den Bürgern nicht kündbar.

Aber wie steht es mit den Nationen der Welt untereinander? Befinden
sie sich untereinander in einem gesellschaftlichen Zustand oder im
Naturzustand? Der kundige Leser wird auf diese Frage mit dem Hinweis antworten

können, dass unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg die Vereinten
Nationen (UN) gegründet wurden, die eine Charta formuliert haben. Das
ist eine Art Vertrag, in dem sich alle Mitglieder dieser Organisation
völkerrechtlich anerkannt und zum Weltfrieden verpflichtet haben. Eine der
Hauptaufgaben der Vereinten Nationen ist die Vermeidung und Beendigung

internationaler Konflikte und Kriege. Der hohe Stellenwert der
Friedenssicherung als zentrale Aufgabe wird bereits im ersten Artikel der UN-
Charta betont. Dort wird das Ziel formuliert, „den Weltfrieden und die
internationale Sicherheit zu wahren und zu diesem Zweck wirksame
Kollektivmaßnahmen zu treffen, um Bedrohungen des Friedens zu verhüten
und zu beseitigen, Angriffshandlungen und andere Friedensbrüche zu
unterdrücken und internationale Streitigkeiten oder Situationen, die zu
einem Friedensbruch führen könnten, durch friedliche Mittel nach den Grundsätzen

der Gerechtigkeit und des Völkerrechts zu bereinigen oder
beizulegen".

2. Die internationalen Beziehungen und ein globaler Völkerbund
autonomer Staaten

Zu den Kernpunkten dieses kollektiven Sicherheitssystems gehört zwar ein
allgemeines Gewaltverbot, dennoch schließt die Charta in Ausnahmefällen
eine Gewaltanwendung in Form einer kollektiven Zwangsmaßnahme
gegen einzelne Mitgliedsstaaten grundsätzlich nicht aus. Das ist gewiss ein
großer Fortschritt im internationalen Umgang, aber es gibt bis heute kein
allgemein anerkanntes und funktionierendes Instrumentarium, die vereinbarten

Regeln im internationalen Zusammenhang durchzusetzen. Jeder



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 235

Mehrheitsbeschluss kann von einem ständigen Mitglied des Sicherheitsrates

durch ein Veto gegenstandslos gemacht werden, wie es etwa im Sommer

2012 und viele weitere Jahre im Fall von Syrien beobachtet werden
konnte. Regierungen von Ländern, die offensichtlich mit brutaler und
tödlicher Gewalt gegen die eigene Bevölkerung vorgehen und auf diese Weise

gegen die Menschenrechte verstoßen, müssen sich deswegen weder einer
Anklage stellen noch eine Verurteilung befürchten, auch wenn diese
Anklage von der Mehrheit der anderen Länder im Sicherheitsrat vorgebracht
wird. Außerdem haben alle souveränen Staaten das Recht, jede
Einmischung in die eigenen inneren Angelegenheiten zurückzuweisen und sich
daher gegenüber einer heute immerhin denkbaren Anklage letzten Endes
doch mit Erfolg zu widersetzen. Vor allem am Prinzip der staatlichen
Souveränität scheitert heute somit die Möglichkeit eines effektiven
Menschenrechtsschutzes und die Lösung des Kriegsproblems zwischen den Staaten:
„Solange staatliche Unabhängigkeit, die Freiheit von Fremdherrschaft, auf
die jedes Volk ein Recht hat, und Staatssouveränität, unkontrollierte und
unbegrenzte Macht in außenpolitischen Angelegenheiten, gleichgesetzt werden,
ist ein gesicherter Friede so utopisch wie die Quadratur des Kreises."10

Solche zumindest fragwürdigen Konventionen der Außenpolitik
zwischen den verschiedenen Nationen der Welt gelten hingegen keineswegs
innenpolitisch, d.h. in den heute existierenden Einzelstaaten selbst. Jeder,
der in einer Zivilgesellschaft von einem Strafgericht wegen Mordes, Diebstahl,

Vergewaltigung, kommerzieller Betrügereien etc. angeklagt wird,
kann selbstverständlich nicht, nur weil er die Rechtsprechung des Gerichts
nicht anerkennt, weiter in Freiheit leben. Derartige Vorfalle können sich in
ähnlicher Weise auch zwischen Staaten ereignen. Nationen aber können
sich der Anklage entziehen. Und das bedeutet, dass sich die Nationen
untereinander nach wie vor in einer Art Naturzustand befinden, sodass
zwischen ihnen tatsächlich noch immer das Prinzip der Nichteinmischung in
die inneren Angelegenheiten jedes höhere Recht ad absurdum führen kann.
Zwar haben die Vereinten Nationen Kommissionen und Ausschüsse
eingerichtet, die die Einhaltung der Menschenrechte überwachen sollen, aber
ihre Resolutionen bleiben größtenteils rechtlich unverbindlich und ziehen
somit hin und wieder wirtschaftliche Sanktionen, jedoch nur selten .huma¬
nitäre Interventionen' nach sich.

Insofern braucht die Welt für die Nationen insgesamt derzeitig
dringender denn je dergleichen wie eine Quasi-Staatsform, eine verbindliche
Art,Weltgemeinschaff oder ,Weltregierung', d.h. entweder einen .Friedens¬
bund zwischen den Staaten' bzw. einen .globalen Völkerbund autonomer
Staaten', wie er von Kant, oder eine .Weltrepublik', wie sie von Höffe
dargestellt wird. Auf jeden Fall kann und muss die innerstaatliche Friedensstiftung

durch eine zwischenstaatliche ergänzt werden. So wie die einzelnen

10 ARENDT, Hannah: Macht und Gewalt. München: Piper 1970, çf.



236 Hans Friesen

Bürger im Staate auf einige ihrer natürlichen Rechte verzichtet haben, um
insgesamt ein besseres Leben führen zu können, so müssten auch die
Nationen der Welt ein Stück ihrer Souveränität aufgeben, um einen entscheidenden

Schritt zu machen in Richtung auf den Weltfrieden. Dieser Gedanke

ist durchaus nicht neu, sondern genau genommen schon sehr alt. Denn
bereits im griechischen Altertum diskutierten Philosophen und Weltbürger
wie Piaton, Aristoteles, Zenon von Kition und Diogenes von Sinope die
Ideen der Weltregierung und des Kosmopolitismus. Gegen Ende des 18.

Jahrhunderts, im Jahre 1795, verfasste der deutsche Philosoph Immanuel
Kant seine berühmte Schrift mit dem Titel Zum ewigen Frieden, der bei
ihm ein Grundmotiv nicht nur seines politischen, sondern seines gesamten
Denkens ist und sich „einer kategorischen Ächtung von Gewalt und Krieg
verdankt"11, und nach dem entsetzlichen Krieg entstanden im Jahre 1945
die Vereinten Nationen, deren Charta der Menschenrechte wesentlich von
dieser kantischen Schrift beeinflusst wurde.12 Kant hatte aber bereits 1784

in seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht
im Hinblick auf die Sicherheit der Staatengemeinschaft den Vorschlag
gemacht, „aus dem gesetzlosen Zustande der Wilden hinauszugehen und in
einen Völkerbund zu treten; wo jeder, auch der kleinste, Staat seine
Sicherheit und Rechte nicht von eigener Macht oder eigener rechtlicher
Beurteilung, sondern allein von diesem großen Völkerbunde (Foedus Amphic-
tyonum), von einer vereinigten Macht und von der Entscheidung nach
Gesetzen des vereinigten Willens erwarten könnte".13

In dem philosophischen Entwurf seiner Schrift von 1795 wendet Kant
seine Moral- und Rechtsphilosophie ebenfalls auf die Frage der Politik
nach dem Frieden in und zwischen den Staaten an. Auch hier geht es ihm
darum, ausschließlich von der Vernunft geleitete Entscheidungen zu treffen

und nach Gerechtigkeit zu streben. Dabei stellt er unmissverständlich
klar, dass der Frieden kein natürlicher Zustand ist und insofern von den
Menschen selbst gestiftet werden muss. Die Gewährung des Friedens ist
für ihn Sache der Politik, die sich der Idee eines allgemeingültigen
Rechtssystems unterzuordnen hat. Alle Konflikte zwischen den Menschen dürfen
nach Kant niemals über private Meinungen oder Gewalt, sondern immer
nur über das Recht und seine öffentliche bzw. staatsförmige Sicherung
entschieden werden. Zur zwischenstaatlichen Konfliktbewältigung entwickelt
er die Idee eines Friedensbundes aller Staaten. Vor dem Hintergrund der
Forderung nach einer vollkommenen, ewigen Friedensordnung, die gegen

11 Höffe, Otfried: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. München: Beck 1999, 258.
12 NUSSER, Karl-Heinz: Ist Kant für oder gegen den Weltstaat? Reflexionen zu seiner Schrift

,Zum ewigen Frieden', in: RAUSCHER, Anton (Hg.): Nationale und kulturelle Identität im Zeitalter

der Globalisierung Soziale Orientierung 18). Berlin: Duncker & Humblot 2006, 169-
181, hier 177.

13 KANT, Immanuel: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, hrsg. v.
K. Vorländer. Hamburg: Meiner 1973, 13.



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 237

jeden Rückfall in einen zwischenstaatlichen Kriegszustand resistent ist,
erweist sich die republikanische Verfassung Kant zufolge als diejenige, die
aus strukturellen Gründen pazifistisch ist und insofern Kriegsfeindlichkeit
gewährleistet. Im Gegensatz zu Hobbes, der den Frieden durch Hege und
Pflege der Kriegsabwesenheit zu sichern sucht, stützt Kant die Friedensordnung

auf eine Rechtsordnung. Kant erwägt, die Erhaltung des Friedens
auf ein Konfliktregelungssystem nach Maßgabe allseits anerkannter
Gerechtigkeitsbestimmungen zurückzuführen. Dieses Friedenskonzept konstatiert
einen Zusammenhang von innerstaatlicher Gerechtigkeit und
zwischenstaatlicher Friedlichkeit. Ein solcher Staat wäre jedoch nur als schwacher
„Sekundärstaat" legitim und hätte daher relativ wenige Kompetenzen. Hier
stellt sich allerdings die Frage, ob die Politik überhaupt in der Lage wäre,
einzelne Staaten vor Übergriffen anderer Staaten zu beschützen, wenn sie
die Staaten nur in einem lockeren „Völkerbund" organisieren würde, oder
ob nicht doch eine starke „Weltrepublik" entscheidend werden müsste,
wenn die Politik ihre Aufgabe, die Anerkennung moralisch begründeter
Rechte, wie die Menschenrechte, auf internationaler Ebene zu gewährleisten.

Auf jeden Fall gebührt den nationalen Einzelstaaten heute weiterhin
der Rang eines Primärstaates, der für die grundlegende Rechtssicherung
und die meisten anderen Staatsaufgaben zuständig bleibt. Hier herrscht
eine Verlegenheit, die Kant durchaus gesehen, aber nicht aufgelöst hat.
Auch wenn es daher immer wieder kriegerische Rückfalle geben werde,
weil, wie Kant vermutet, die Staaten im Konfliktfalle nicht auf ihre eigene
Vorherrschaft verzichten und folglich auch „Gewalt" als Mittel der
Konfliktregulierung nicht ausschließen werden, bleibe trotzdem der
immerwährende bzw. ewige Friede das Telos der Geschichte. Denn auf Dauer
gesehen würden die Menschen zu der Einsicht kommen, dass sich ihre den
allgemeinen Wohlstand sicherstellenden zwischenstaatlichen Handelsinteressen

nur in Friedenszeiten angemessen verwirklichen lassen. Wenn in
der Weltwirtschaft etwa bei Metallen, Erdöl und Erdgas die Abhängigkeit
von Importen aus politisch instabilen Regionen steigt, kann es zu
Verteilungskonflikten kommen, die als mögliche Kriegsursachen zu betrachten
sind. Die sozioökonomischen Auswirkungen können meistens nur von den
wenigen reichen Ländern bewältigt werden, deren Reserven im Vergleich
mit anderen Ländern besonders hoch sind.14 Für die Mehrzahl der
Menschen auf der Erde lohnt sich ein Krieg keinesfalls. Er bringt für sie im
Gegenteil nur Tod, Gewalt und Zerstörung mit sich, sodass sie ihn gewiss
nicht wollen. Auch die Wirtschaftsbürger wollen faktisch in Frieden und
Sicherheit ihren Handel treiben können. Aber für Kant ist der Mensch „aus
so krummen Holz"15 gemacht, dass stets eine doppelseitige Argumentationslinie

verfolgt werden muss, um dem permanent .antagonistischen Zu-

14 Debiel/Messner/Nuscheler: Globale Trends 2007, 305L
15 Kant: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, 12.



238 Hans Friesen

stand' der „ungeselligen Geselligkeit"16 des Menschen zu genügen, denn
exakt dieser Zustand ist für ihn als produktive Antriebskraft der
gesellschaftlichen Entwicklung wirksam. Der Hang des Menschen, „in Gesellschaft

zu treten", ist gepaart mit einem „durchgängigen Widerstande": Kant
nennt das den Antagonismus in der Gesellschaft, der zur Vernunft in
ihrem praktischen Gebrauche nötigt, d.h. in unserem Falle dazu, zum
Praktisch-Bedingten (also zum Hang oder Naturbedürfnis nach Frieden) das

Unbedingte als Bestimmungsgrund des Willens zu suchen. Auf dem Weg
von der Ungeselligkeit zur Geselligkeit werde demnach ein friedlicher
Zustand der bürgerlichen Gesellschaft unbewusst intuitiv oder instinktiv)
als höchstes Gut intendiert. Insofern ist die „Ungeselligkeit" des Menschen,
,alles bloß nach seinem Sinne richten zu wollen', für Kant der Zustand, der
dialektisch durch sich selbst zum Gegensatz genötigt wird und der den
Menschen somit sagen könnte, „was ihnen die Vernunft auch ohne soviel traurige

Erfahrungen hätte sagen können".17 Die traurigen Erfahrungen, wie
sie den Menschen in der Geschichte der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
etwa in der extremen Gewalt der beiden Weltkriege unverkennbar wurden,
wirken nachträglich sicherlich auch im Sinne einer „inneren Nötigung des

Begehrungsvermögens" zum Frieden. Doch sie hätten Kant zufolge verhindert

werden können, wenn die „intuitive Vorstellungsart" über den Krieg
„symbolisch" interpretiert worden wäre und zu einer Erkenntnis nach
Analogie der Vernunft angestiftet hätte, die mit diskursiver Deutlichkeit für
Freiheit und Frieden steht. Diese Vernunft hätte den Menschen, die in ihren
Bestrebungen vorwiegend noch instinktmäßig und nicht nach der
Vernunft verfahren, unter Umständen viel früher avisieren können, dass der
antagonistische Zustand, in dem sich Bourgeoisie und Proletariat seit dem
18. Jahrhundert befanden, durch die konkurrenzlose Technik in der zweiten

Hälfte des 20. Jahrhunderts aufgehoben wird: „Über die enorme
Produktionssteigerung" seit der Mitte des 20. Jahrhunderts „kann kein Zweifel
bestehen, aber sie ist ausschließlich eine Errungenschaft der Technik, die
ihrerseits weder der Arbeiterklasse noch der Bourgeoisie zu verdanken ist,
sondern ausschließlich den Wissenschaftlern", d.h. den positivistischen
Naturwissenschaftlern und Ingenieuren, die, wie Hannah Arendt sagt, „in
wenigen Jahrzehnten die Welt und die menschlichen Lebensbedingungen bis
zur Unkenntlichkeit verändert"18 haben. Sicherlich ist diese Vorstellung
nicht unbedenklich, denn sie führt, wie Höffe konstatiert, zu einer
Extrapolation: „Die Ansicht, der technische Fortschritt habe eine unaufhaltsame
Eigendynamik und richte sich am Ende notwendig gegen den Menschen,
ist nur eine andere Variante von Schwärmerei; der positiven oder optimis-

16 KANT: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, 9f.
17 Ebd., 13.
18 Arendt: Macht und Gewalt, 72E



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 239

tischen Utopie tritt hier die negative oder pessimistische entgegen".19 Die
tatsächliche Gefahr steckt hier aber nicht im antagonistischen Zustand an
sich, sondern darin, entweder generell fortschrittlich und progressiv oder
rückschrittlich und konservativ sein zu wollen und damit eine Mesalliance
zu provozieren, die ohne Zweifel Arglist und Heimtücke verbreitet und das
Verhältnis der Gleichheit zerstört. Dem muss entgegengearbeitet und
entgegengehalten werden, dass die Beschaffenheit der Gesellschaft sich in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhundert verändert hat und sich heute vor allem
dadurch auszeichnet, dass die Welt sehr stark polarisiert worden ist und
Eindeutigkeit weitgehend durch Ambivalenz ersetzt hat: „Zwischen ,Gut'
und ,Böse' finden sich zahllose Graustufen. Dennoch hegen viele Menschen
den Wunsch nach moralischer Eindeutigkeit. Sie wollen andere klar in Freund
und Feind und ihre Taten in richtig und falsch einteilen. [...] Doch Moral
ist selten so eindeutig, wie sie auf den ersten Blick erscheint."20

Ein weiteres erhebliches Problem für den Weltfrieden bei Kant, der nach
seiner Ansicht im Allgemeinen durch „Eintracht, Genügsamkeit und
Wechselliebe"21 aufrechterhalten wird, besteht darin, dass ihm zufolge die
Souveränität des Staates in jedem Fall respektiert werden muss. Aber gerade
diese Auffassung Kants hintertreibt zwangsläufig die Umgestaltung des
zwischenstaatlichen Naturzustands in einen Rechtszustand. Nach ihm könne

es im Grunde für niemanden die Ermächtigung geben, sich in die
Angelegenheiten eines Staates, selbst in die eines despotischen bzw. „kranken"

Staates, einzumischen, solange in diesem eine Restmöglichkeit von
Selbstregulierung noch vorhanden sei. So aber könnte in dem von Kant
dargestellten Völkerbund, der heute in Form der Vereinten Nationen ja
tatsächlich existiert, selbst im Falle eines offensichtlichen innenpolitischen
Missbrauchs von Macht gegen Teile der Bevölkerung, letztlich niemals wirklich

schnell und effektiv politisch und militärisch eingegriffen werden, um
dadurch ethnischen Säuberungen oder Völkermord zuvorzukommen. Kants
Vorstellung einer grundsätzlichen Unabhängigkeit des Staates und die
damit verbundene Forderung eines strikten Interventionsverbots geraten
demzufolge immer mehr unter Druck, sodass in der heute schon weitgehend
globalisierten Welt eine neue Beschränkung der nationalstaatlichen
Souveränität als längst überfallig erscheint.

Obwohl der UN-Auftrag, den Weltfrieden zu schützen, generell von den
Staaten befürwortet wird, ist doch letztlich kaum eine Nation bereit, von
der eigenen Souveränität etwas abzugeben. Diese offensichtlich problematische

Situation hat einen immer dringenderen globalen Handlungsbedarf

19 HÖFFE, Otfried: Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln. Philosophische Versuche

zur Rechts- und Staatsethik. Stuttgart: Reclam 1988,132.
20 Hübl, Philipp: Die aufgeregte Gesellschaft. Wie Emotionen unsere Moral prägen und

die Polarisierung verstärken. München: C. Bertelsmann Verlag 2019, 18.

21 Kant: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, 9.



240 Hans Friesen

zur Folge, zu dessen Gestaltung in der Gegenwart des frühen 21. Jahrhunderts

zwei Grundmuster zur Verfügung stehen: Zum einen das der Allianz
der liberalen Demokratien des Westens, die für Staat, Recht, Demokratie,
Zivilgesellschaft und Menschenrechte als grundsätzlich zusammenhängende

Elemente unter international extrem erschwerten Bedingungen zwar
einstehen wollen, aber nicht immer wirklich können und sich somit in
Wahrheit vielmehr um die eigenen Angelegenheiten kümmern als um den
Weltfrieden, und zum anderen das des international madonnenhaften
Wettstreits der einzig verbliebenen Großmacht mit neuen aufstrebenden Mächten

wie China und Russland, der die politische Organisation des nationalen

und internationalen Zusammenlebens der Menschen nach Vorgaben
des freien Marktes regelt sowie ansonsten einer Evolution der Kontingenz
und ihrer Willkür überlässt, wie an den USA insbesondere unter Trump zu
beobachten war. Insofern drängen sich wichtige Fragen auf: Ist die volle
Souveränität des Nationalstaates heute noch gerechtfertigt? Wird die
Globalisierung mit einem Rückschritt an Demokratie erkauft? Hat die Demokratie

im Zeitalter der Globalisierung auf Dauer eine Überlebenschance?
Diese Fragen stellte sich der deutsche Philosoph Otfried Höffe bereits 1999
in seinem mittlerweile viel beachteten Buch Demokratie im Zeitalter der

Globalisierung.22 Höffe geht hierin davon aus, dass der sich
Menschenrechten, Volksherrschaft und Gewaltenteilung verpflichtete und
aufgeklärte Nationalstaat erhalten bleiben kann, wenn seine Strukturen an
die globalisierten Bedingungen des 21. Jahrhunderts angepasst werden
können. Das heißt, dass die von Höffe vorgeschlagene „Weltrepublik", die
er exakter als eine „föderale, subsidiäre und komplementäre" versteht,
folgerichtig unabhängige Einzelstaaten ebenso zulässt wie supranationale
Organisationen. Höffes Weltrepublik ist somit nicht explizit
kosmopolitisch ausgerichtet, d.h. folgt nicht der Vorstellung einer
geeinten Menschheit und kann daher auch nicht auf einen globalen
Leviathan hinauslaufen, der nur Insignien der Herrschaft trägt. Um
dennoch Konflikte zwischen bzw. in bestimmten Ländern erfolgreich zu
beenden, benötigt die Weltrepublik ein „zwischenstaatliches
Gewaltmonopol", womit sie Völkerrechtsschutz effektiv sicherstellen kann.
Insofern tritt bei Höffe an die Stelle des Leviathans die im Dienste der

Gerechtigkeit stehende Justitia mit dem Schwert als ihrem
Herrschaftssymbol. Das gewährleistet ebenfalls, dass eine solche Weltrepublik

im politischen Ernstfall, etwa bei massiven Menschenrechtsverletzungen

in einem einzelnen Staat, in der Lage ist, eine .humanitäre militärische

Intervention' als ultima ratio und unter strengsten ethischen
Bedingungen durchzuführen und anständig abzuschließen.

22 HÖFFE: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung.



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 241

3. Weltgesellschaft, Weltethos und Weltrepublik

Diese Lösungsvorschläge Höffes dürfen folglich aber weder bestimmten
kulturellen Lebensformen, bestimmten Weltvorstellungen oder bestimmten
Gruppeninteressen entspringen, noch dürfen sie diese beeinträchtigen. Wir
brauchen demgemäß eine neue politische Orientierung, die so konstituiert
sein sollte, dass sie unnachgiebig auf Menschenrechte und Demokratie
verpflichtet ist und dass sie es den Menschen mit ihren grundverschiedenen
Weltvorstellungen und Religionen erleichtert, gerade trotz ihres
Unterschieds friedlich in einer gemeinsamen Welt zu leben. Vorschläge dafür
haben in den letzten Jahren etwa der deutsche Theologe Hans Küng mit
seinem Konzept des „Weltethos" und der US-amerikanische politische Philosoph

John Rawls mit seinem Begriff des „übergreifenden Konsenses"
unterbreitet, wobei Letzterer sich nicht auf inhaltlich bestehende Gemeinsamkeiten

von Weltbildern oder Religionen bezieht, sondern auf neue,
unabhängige und faire Prinzipien, auf die sich alle Beteiligten, trotz ihrer
jeweils vorliegenden unterschiedlichen und widerstreitenden Weltbilder,
allein durch Vernunfteinsicht einigen können.

Hans Küng hat bei seiner Suche nach Übereinstimmungen zwischen
den verschiedenen Weltreligionen festgestellt, dass es zwischen ihnen ethische

Gemeinsamkeiten gibt, die aus überlieferten Gerechtigkeitsvorstellungen

entstammen und aus denen sich ein Weltethos erschließen ließe,
das als notwendiges Minimum gemeinsamer humanitärer Maßstäbe, Werte

und Grundhaltungen definiert werden kann. Der Leitgedanke eines so
verstandenen Weltethos besteht für Küng in der „Goldenen Regel": „Füge
einem anderen nicht zu, was du nicht willst, das man dir zufüge". Dabei
handelt es sich Küng zufolge um eine mit allen Religionen kompatible ethische

Grundorientierung der Gegenseitigkeit, die allgemein (also auch von
nichtreligiösen Menschen) gebilligt und der die insofern ein „verbindliches
und verbindendes Ethos für die gesamte Menschheit", d.h. ein Weltethos
errichtet werden könnte.23 Gerade vor dem Hintergrund der Tendenz zur
Globalisierung der Märkte käme es auf eine Neubewertung des Ethos in
der Wirtschaft an, sagt Küng, und fordert daher „ein Umdenken in Richtung

auf ein wieder anständigeres, von ethischen Prinzipien getragenes
Wirtschaften"24, ohne dem ökonomischen Rationalitätsprinzip seine
relative Berechtigung abzusprechen. Ebenso betont der Wirtschaftsethiker
Peter Ulrich, dass es gute Gründe für ein „Projekt Weltethos" gibt und
versuchte bereits 1998 in einem von Küng und Kuschel herausgegebenen

23 Vgl. Küng, Hans/KUSCHEL, Karl-Josef (Hgg.): Wissenschaft und Weltethos. München:
Piper 1998. Vgl. auch KÜNG, Hans/SENGHAAS, Dieter (Hgg.): Friedenspolitik. Ethische Grundlagen

internationaler Beziehungen. München: Piper 2006.
24 KÜNG, Hans: Anständig wirtschaften. Warum Ökonomie Moral braucht. München:

Piper 2010,16



242 Hans Friesen

Band zum Thema Wissenschaft und Weltethos einige wegweisende
Überlegungen aus dem Blickwinkel einer Vernunftethik des Wirtschaftens
beizutragen, in denen er das Weltethos inmitten eines „tripolaren
Spannungsfeldes zwischen kulturellem Pluralismus, ethischem
Universalismus und ökonomischem Globalismus" aufstellt und dort als

künftige wirkungsmächtige ethische Gestaltungskraft der Weltwirtschaft
betrachtet.25

Daneben hat John Rawls in seinem Buch Political Liberalism / Politischer

Liberalismus 1993 / 199s26 ein Konzept der Vermittlung konkurrierender

Weltanschauungen unter pluralistischen Bedingungen entwickelt.
Er hat die „Idee eines übergreifenden Konsenses" ausgearbeitet und auf
internationale, völkerrechtliche Beziehungen übertragen. Dies erfordert
allerdings eine - wie Rawls sagt - „neutrale Ebene", auf der Menschen verschiedener

Weltvorstellungen gemeinsame Prinzipien für die Gestaltung des
sozialen und politischen Zusammenlebens diskutieren können. Diese
betrachtet Rawls weder im Sinne eines Minimalkonsenses noch im Sinne
eines Modus Vivendi, sondern als eine „Übereinstimmung in Grundprinzipien".

Damit unterscheidet sich Rawls in seiner Auffassung deutlich von
Küng, der, wie gesagt, von einer alten in allen großen Religionen anzutreffenden

Regel ausgeht.
In seinem Ansatz hat Rawls die Konzeption des Naturzustandes aus der

Tradition der Vertragslehre entnommen und interpretiert dabei diesen als
einen keine historische Situation oder Tradition darstellenden, sondern
vielmehr als einen hypothetischen „Urzustand" („original position"), dessen
Situation durch einen „Schleier des Nichtwissens" („veil of ignorance")
verdeckt ist27, sodass alle Vorteile, aber auch die Lasten gerecht in der
Grundordnung einer Gesellschaft verteilt werden. Dieser Urzustand stellt eine fair
gestaltete Ausgangssituation her, für die gilt, dass alle Menschen das gleiche

Recht haben. „Ungleichheiten" sind nicht ausgeschlossen, müssen aber
so gestaltet werden, dass jeder seinen Vorteil daraus ziehen kann, dabei gilt
für Rawls jedoch zwingend, dass alle sozial und wirtschaftlich Benachteiligten

von den Unterschieden am meisten begünstigt werden müssen. Trotz
dieser Unterschiede soll jedem freien Individuum in einer wohlgeordneten
Gesellschaft, in der für alle Chancengleichheit bestehen muss, jede Position

bzw. jedes Amt offenstehen. Außerdem bezieht er sich auf die
Menschenrechtsverordnung in der französischen Verfassung von 1789, in der
auch schon formuliert wurde, dass gesellschaftliche Unterschiede nur zum
Nutzen der Gemeinschaft erlaubt sind, dass alle Menschen gleich an Rech-

25 ULRICH, Peter: Weltethos und Weltwirtschaft - eine wirtschaftsethische Perspektive, in:
Küng, Hans/KuscHEL, Karl-Josef (Hgg.): Wissenschaft und Weltethos, 40-60.

26 RAWLS, John: Politischer Liberalismus. Frankfurt am Main: Suhrkamp: 1998.
27 Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1975,

Kapitel 3.



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 243

ten geboren sind und dass die Würde des Menschen unantastbar ist. Rawls
ist der Meinung, dass jede Epoche diese Grundsätze neu rechtfertigen muss
- er selbst hat diese Rechtfertigung für seine Epoche, die der zweiten Hälfte

des 20. Jahrhunderts, geleistet und damit die Grundsätze des politischen
Liberalismus formuliert. Im Wesentlichen sind diese von Rawls entwickelten

Ideen bereits in den meisten westlichen Verfassungsstaaten verankert
worden. Im Unterschied zum Weltethos, welches aus den gemeinsamen
ethischen Grundnormen der großen religiösen Traditionen hervorgeht, hat
die Übereinstimmung in Grundprinzipien einen eher konstruktivistischen
Charakter. Bei Rawls geht es demnach nicht darum, Gemeinsamkeiten aus
bestehenden Traditionen abzuleiten, sondern diese auf einer neutralen,
d.h. unter dem Schleier des Nichtwissens ausgemachten Ebene im Gespräch
durch vernünftige Überlegung neu zu bestimmen und überdies als
verbindlich und fair festzulegen.

Auf der Basis dieser Ausführungen könnte man durchaus zu dem Ergebnis

gelangen, im uns allen unmittelbar bevorstehenden globalen Zeitalter
in der zweiten Hälfte des 21. Jahrhunderts ein Weltethos ebenso wie eine
Weltrepublik als normativ geboten zu betrachten. Denn nicht nur für
einzelne Menschen, sondern auch für die Einzelstaaten gilt, dass überall dort,
wo sie aufeinandertreffen, Willkür und Gewalt sich ereignen und
überwunden werden müssen. Nach Höffe - und hierin sollte ihm nach meiner
Meinung jeder zustimmen können - müsse dies stets mittels Recht,
Staatlichkeit und Demokratie geschehen. Einen beständigen Weltfrieden wird
es ohne international verbindliche Rechtsordnung und ohne Dialog der
großen Religionen nicht geben. Auch eine Demokratisierung aller
Einzelstaaten wird Höffe zufolge die föderale Weltrepublik keinesfalls erübrigen,
denn letztlich verhalten sich Staaten ebenso wie Individuen, wenn sie
aufeinandertreffen, leider nicht immer friedlich. Wir müssen uns somit vor
Augen führen, „dass es keinen moralischen Zwang zur Solidarität gibt,
obwohl sich Solidarität für das Zusammenleben als förderlich erweisen kann,
aber auch dass es keinen in der menschlichen Natur angelegten Hang zur
Solidarität gibt, obwohl der Mensch über einzigartige Fähigkeiten zur
Empathie und zur Rollenübernahme verfügt".28

Im Jahre 1996 verblüffte Samuel P. Huntington in seinem Buch Clash of
Civilizations / Kampf der Kulturen mit einer sehr einprägsamen und gleichwohl

grob vereinfachenden, aber dennoch nicht ganz weltfremden
Redewendung.29 Diese besagt, dass nach dem Ende des Kalten Krieges nicht
mehr politische Ideologien, sondern nunmehr „Kulturen" die Ordnung der
Welt bestimmen würden. Obwohl diese These von wissenschaftlicher Seite

28 Bude, Heinz: Solidarität. Die Zukunft einer großen Idee. München: Carl Hanser Verlag
2019,11.

29 HUNTINGTON, Samuel P.: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.

Jahrhundert. München: Europa-Verlag 1996.



244 Hans Friesen

frühzeitig massiv kritisiert wurde30, ist sie trotzdem zum festen Bestandteil

der öffentlichen Diskussion weltweit geworden. Das Ende der Ost-
West-Konfrontation hat die ganze Welt grundlegend erschüttert und
verändert. Seit dem Ende des Kalten Krieges treten Huntington zufolge neue
kulturell begründbare Konflikte hervor, die „die größte Gefahr für den
Weltfrieden"31 bedeuteten. Seine These für die neuen umfangreichen kriegerischen

Auseinandersetzungen lautet, „daß die zentrale und gefahrlichste
Dimension der kommenden globalen Politik der Konflikt zwischen Gruppen

aus unterschiedlichen Zivilisationen sein werde"32. Nach Huntington
ergibt sich in Zukunft aus den in den zeitgenössisch relevanten Kulturkreisen

unterschiedlich religiös geprägten Werten und Ideen, ob zwischen
ihnen friedliche oder konfliktreiche Verhältnisse herrschen werden. Während

von 1945 bis 1989 eine bipolare Ordnung bestand, in der die USA und
die UdSSR als Hauptkontrahenten auszumachen waren, kam es nach dem
Zusammenbruch zu einer neuen multikulturellen bzw. multipolaren
Ordnung, deren Gliederung nach einem vor allem kulturellen Merkmal in
Erscheinung trat, der ethnischen Zugehörigkeit. Auf diese Weise wird die
neue kulturelle Identität seit den 1990er Jahren ausdrücklich durch das
Deklarieren von „Feinden" gestiftet, das die internationale Machtbalance
verschoben hat und den Einfluss des Westens hemmt. Die daraus resultierenden

welthistorischen Prozesse, die der liberale US-amerikanische
Politikwissenschaftler Huntington in Form eines neuen kartografischen
Weltbildes präsentiert, setzen sich aus neun relevanten und nach seiner in
politikwissenschaftlichen Expertenkreisen nicht unbestrittenen Ansicht mehr
oder weniger homogenen Kulturkreisen zusammen. Es gilt demzufolge den
westlich-christlichen, den orthodoxen, den lateinamerikanischen, den
afrikanischen, den islamischen, den hinduistischen, den buddhistischen, den
japanischen und den sinologischen Kulturkreis voneinander zu unterschieden

und abzugrenzen.

4. Ende der Geschichte und Clash of Civilizations

Das neue Bild der Weltkonstellation war nach 1989 jedoch nicht sofort zu
erkennen. Daher konnte etwa Francis Fukuyama mit seinem 1992 erschienenen

Werk Das Ende der Geschichte die vorschnelle und kurzlebige Doktrin

beflügeln, die endgültige Regierungsform der Menschheit sei in der
Universalisierung der westlich-liberalen Demokratie zu erreichen.33 Doch
die in wissenschaftlicher Hinsicht gewissenhaftere Deutung der Geschich-

30 Vgl. MÜLLER, Harald: Das Zusammenleben der Kulturen. Ein Gegenentwurfzu Huntington.

Frankfurt am Main: Fischer 1998.
31 HUNTINGTON: Kampf der Kulturen, 12.

32 Ebd., 11.

33 Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München: Kindler 1992.



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 245

te zeigte binnen kurzem, dass sich die Struktur der Welt seit Ende der
1980er Jahre von einer bipolaren in eine multipolar-multikulturelle
gewandelt hat. Insgesamt zählt Huntington, wie gesagt, bis zu neun neue
bzw. erneut zur politischen Bedeutsamkeit vorgedrungene große Kulturkreise

auf. Diese neue Aufteilung in Großeinheiten, die durch Sprache,
Geschichte und Religion voneinander geschieden sind, bedeutet aber nicht
eine Aufhebung der einzelnen Nationalstaaten. Diese bleiben weiterhin,
wenn auch durch die ökonomische und technologische Globalisierung
geschwächte, Hauptakteure im Weltgeschehen und werden Huntington
zufolge in unterschiedlichen Koalitionen wirtschaftspolitisch wie militärisch
agieren, um Macht und Einfluss zu behaupten oder zu vergrößern.

Gegen diese Einteilung der Kulturkreise wurden, wie bereits konstatiert,

massive Einwände vorgebracht, obwohl sich aus heutiger Sicht auch
manche Übereinstimmungen zwischen Huntington, den unterschiedlichsten

Globalisierungstheorien und dem politischen Diskurs feststellen
lassen. Dazu gehören in erster Linie vier weit verbreitete Auffassungen.
Erstens: dass sich im Globalisierungsprozess von den frühen 1990er Jahren bis
etwa 2007, d.h. bis zum Beginn der Weltfinanzkrise, ein immer weiter ent-
grenzter und deregulierter Weltmarkt herausbildete, mit dem sich eine
ganze Reihe von Fehlentwicklungen globalisieren konnte, wie etwa die
soziale Polarisierung in der Weltgesellschaft, der Migrationsdruck aus den
Armutsregionen, der globale Klimawandel und der internationale Terrorismus.34

Zweitens: dass die politischen Gestaltungsmöglichkeiten währenddessen

an die nationalstaatlichen Grenzen gebunden blieben und damit
erheblich an Bedeutung verloren haben. Drittens: dass die Anpassung der
Politik an die Realitäten der ökonomischen Globalisierung bislang kaum
stattgefunden hat. Viertens: Die Vermutung, dass die politischen Akteure
in Zukunft nicht mehr von rationalen, d.h. eindeutig zurechenbaren
politischen Zielsetzungen ausgehen werden, sondern von jeweils vorliegender
kultureller oder religiöser Loyalität oder Gegnerschaft.

Nun kann man aber mit Huntington aus diesen Auffassungen nicht nur
einseitig schlussfolgern, dass es vor allem an den „Frontlinien" oder „Bruchlinien"

der Kulturkreise zu den in Zukunft drohenden Konflikten kommen
wird, denn er nimmt gleichzeitig an, dass man dem begegnen kann, wenn
der Westen diesen gefährlichen Kampf frühzeitig mit einem „Dialog der
Kulturen" zu verhindern versucht. Allerdings kann das in den Augen der
Kritiker wie etwa Amartya Sen35 nicht gelingen, wenn man sich wie
Huntington diesen Dialog als strategische Verhandlungen zur Erlangung
guter Beziehungen etwa mit Russland und Japan vorstellt, die beansprucht
werden, um die „Interessen des Westens" im Nahen Osten und vor allem

34 Debiel/Messner/Nuscheler: Globale Trends 2007,105fr., 171fr., 345fr.
33 SEN, Amartya: Die Identitätsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt. München:

Beck 2007.



246 Hans Friesen

gegenüber den ökonomisch wie militärisch rasch aufsteigenden konfuzianischen

Staaten des Fernen Ostens zu schützen und durchzusetzen. Dies
jedoch war und ist wohl kein geeigneter Weg - weder um den nach 2001
existierenden kulturellen, religiösen und politischen Weltgegensätzen
zwischen dem Westen und dem radikalen Islamismus noch um dem künftigen
ökonomischen sowie militärischen Weltgegensatz zwischen USA und China

unvermindert, das bedeutet im Sinne der globalen Friedenserhaltung
unter den Staaten gerecht zu werden.

5. Der neue Weltgegensatz USA versus China

Eine weitere Problematik besteht darin, dass es bisher noch kaum wirklich
gelungene Vorbilder für diese angestrebten Dialoge gibt. In den Zeiten des

Kalten Krieges gab es nur zwei Konfliktgegner: Kommunismus versus
Kapitalismus. Die bipolare Weltordnung kannte nur antagonistische Konflikte,

d.h. fundamentale ideologische Kontroversen zwischen den beiden
Großmächten USA und UdSSR, während die neuen Konflikte unter den
neun Kulturkreisen mit höchst diversen Motivationen stattfinden werden,
sodass gemeinsame normative Grundlagen für Zusammenarbeit und
Austausch im internationalen Kontext wohl auf absehbare Zeit nicht mehr im
erforderlichen Umfang entwickelt werden können. Innerhalb einzelner
Kulturkreise, wie etwa zwischen China und den ostasiatischen Tigerstaaten
sowie innerhalb dieser Staaten sieht das ganz anders aus. Hier setzt individuelle

Freiheit in aller Regel eine kollektive Orientierung voraus, die in
kleineren Gemeinschaften (etwa Arbeitsgruppen in den Fabriken oder in
sonstigen Kollektiven in Landwirtschaft und Industrie) und letztendlich in
der einzelnen Familie entsteht.36 Die Macht wird in China im Hinblick auf
die das Land dominierenden wirtschaftlichen Interessen bestimmt, obwohl
hier die nach wie vor herrschende kommunistische Partei (KPCh) die rechtliche

Rahmenordnung für die Wirtschaft gegenwärtig unter Xi Jinping unter

großmütiger Berücksichtigung des historisch gewachsenen Konfuzia-
nismus erstellt.37 Es war Deng Xiaoping im Jahr 1978, der China dem Westen

gegenüber öffnete und damit eine wirtschaftliche Liberalisierung
veranlasste. Er hat mit diesen sicherlich einschneidenden Veränderungen
allerdings keine demokratische Reform des politischen Systems verbunden,

sodass der Einfluss etwa des internationalen Rechts auf die nationalen
politischen Strukturen des Landes wieder und wieder erfolgreich begrenzt

36 Gu, Xuewu: Chinas Aufstieg zur Großmacht und seine Herausforderungen für den Westen,

in: BINDENAGEL, James/HERDEGEN, Matthias/KAISER, Karl (Hgg.): Internationale Sicherheit

im 21. Jahrhundert. Deutschlands internationale Verantwortung. Göttingen: V & R unipress
2016, 57-66, hier 62.

37 HEBERER, Thomas/MÜLLER, Armin: Chinas gesellschaftliche Transformation. Entwicklung,

Trends und Grenzen Studie der Friedrich-Ebert-Stiftung). Berlin: Friedrich-Ebert-
Stiftung 2017, 25.



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 247

bzw. dosiert werden und daher, wie der Theoretiker der KPCh Zheng Bijian
2005 sagte, „die traditionellen Wege aufstrebender Großmächte hinter sich
lassen"38 konnte. Als eigensinnig aufstrebende geopolitische und wirtschaftliche

Weltmacht ist China mittlerweile in der Lage, einen eigenen Weg in
die sich allmählich entwickelnde Weltgesellschaft zu finden. Weil einige
dieser länderübergreifenden Kulturkreise in Ostasien bereits seit Jahrhunderten

oder Jahrtausenden existieren, bezeichnet Huntington sie als
„geschlossene Systeme"39, die trotz politischer, sozialer, wirtschaftlicher und
ideologischer Veränderungen nicht untergehen, sondern durchhalten und
sich fortwährend weiterentwickeln, wobei sowohl das zentrale
Unterscheidungskriterium als auch der entscheidende Faktor für Interaktionen
zwischen den Kulturkreisen, d.h. die den Menschen zur Identifikation
dienenden „größten kulturellen Einheiten"40, die Religion (mit den aus ihr
ableitbaren und den anderen Religionen widerstreitenden Werten, Überzeugungen,

Institutionen und Gesellschaftsstrukturen) sein wird. Für die
religiösen Fanatiker im Nahen Osten, so Huntington, könnte nur sie, die Religion

des (politischen) Islam, der angeblich sinnentleerten Welt des Westens

noch Lebenssinn mit überzeitlichem Bezug gewähren, doch für die
quasi Ungläubigen würde dieser keine Bedeutung mehr haben. Daher werde

bzw. müsse sich das Verhältnis zwischen der westlichen und islamischen

Kultur im 21. Jahrhundert weiter enorm verschlechtern. Für
Huntington ist das ein Kampf zwischen Zivilisation und Barbarei, der aber nicht
nur die islamische Welt, sondern auch den sinologischen Kulturkreis
erfassen werde. Vor allem mit dem wirtschaftlichen Aufstieg Chinas würden
sicherheitspolitische Bedenken fieberhaft verbreitet werden, wie es vielen
konservativen Beobachtern der internationalen Politik heute erscheint.
Denn aus der „Politik der friedlichen Koexistenz" Chinas in der ersten Hälfte
des 21. Jahrhunderts könne keinesfalls abgelesen werden, ob die chinesische

Außen- und Sicherheitspolitik auch in der Mitte des Jahrhunderts noch
auf harmonische Kooperation und nicht vielmehr auf aggressive Konfrontation

gehe.
Neue Konflikte sind insofern vorprogrammiert. Der größte in diesem

Kontext denkbare Konflikt werde wohl der anscheinend unvermeidbare,
wie einige eher pessimistisch gesinnte Politiker, Wissenschaftler und
Journalisten im Anschluss an Huntington meinen, zwischen den beiden größten

Kontrahenten China als schnell heranwachsendem Hegemon und der
derzeit dominierenden „pazifischen Macht" USA sein. Denn nicht nur
Huntington, auch Robert Kagan ist davon überzeugt, „dass China mit
wachsendem Selbstbewusstsein nicht mehr, sondern weniger Toleranz für die

38 Zitiert nach KAGAN, Robert: Die Demokratie und ihre Feinde. Wer gestaltet die neue
Weltordnung? München: Siedler 2008, 31.

39 Huntington: Kampfder Kulturen, 54t
40 Ebd., 53.



248 Hans Friesen

Hindernisse auf seinem Weg aufbringen wird".41 Der große (konventionelle)
Schlagabtausch auf dem Chinesischen Meer erscheint für ihn und weitere

politikwissenschaftliche Beobachter unabwendbar zu sein, weil es - wie
ein chinesisches Sprichwort schon sage - „keinen Platz für zwei Tiger auf
dem Berg"42 gebe. Vittorio Hösle geht sogar von einem „Ende der
amerikanischen Hegemonie" aus, mit dem „die Wiederkehr des Risikos eines
nuklearen Krieges"43 befürchtet wird. Aber wie dem auch sei, es wird auf
jeden Fall vor einem solchen letzten Ende viele weitere kleine und
hartnäckige Konflikte geben, die Huntington zufolge entlang kultureller bzw.

religiöser „Bruchlinien" lokalisiert sind. Zum einen wird es sich dabei um
gefahrliche Spannungen mit rationalen Ursachen handeln, wenn es um
Zugang zu Wasser oder den letzten noch vorhandenen Rohstoffquellen auf
der Erde geht. Zum anderen um Gegnerschaften, die ethnisch oder religiös
begründet sind. An solchen Orten begegnen sich in aller Regel zwei
grundsätzlich verschiedene Kulturen mit einem jeweils klar religiös definierten
homogenen Selbstverständnis. Allerdings wird es nicht nur um Konflikte
zwischen den Kulturen, sondern auch um solche auf nationaler Ebene
gehen. Dabei handelt es sich in Europa beispielsweise um eine zunehmende
Entfremdung zwischen muslimischen Migranten und der jeweiligen
Mehrheitsgesellschaft. Aber auch zwischen Europa und der islamischen Gesamtkultur

wird sich die Lage verschlechtern. Die Sicherheitspolitik der Zukunft
wird sowohl innen- wie außenpolitisch letztlich bei der Lösung von
ethnisch-kulturellen Konflikten folgende Möglichkeit zur Verfügung haben:
Es wird das von der westlichen Politik bevorzugte Verfahren der polizeilichen

und militärischen Konfliktregulierung sein. Man wird sich davon eine
schnelle Auflösung des Konfliktes versprechen, was sich aber in Wirklichkeit

als eine nur zeitweilige Unterwerfung des Gegners herausstellen könnte.

6. Weltgegensatz und interkultureller Dialog

Insofern wäre es für eine tragfähigere Konfliktlösung wohl sinnvoller, über
politische Alternativen nachzudenken. Solche Alternativen können die
zukünftige Welt nicht einfach dogmatisch als Abstraktion antizipieren,
sondern sollten in allen ihren Formen die Forderungen der Vernunft nach
zweiseitiger, d.h. dialektischer Verwirklichung des von Kant auseinandergesetzten

,permanent antagonistischen Zustands' der .ungeselligen Geselligkeit'
enthalten und zur Geltung bringen. Diese Dialektik steht Simmel aber deutlich

näher als Hegel oder älteren Philosophen. Von Piaton bis Hegel wurde

41 KagaN: Die Demokratie und ihre Feinde, 42.
42 Masala, Carlo: Der Aufstieg Chinas. Folgen für das internationale System, in: Politische

Studien. Orientierung durch Information und Dialog 451 (September-Oktober 2013),

22-31, hier 30.
43 HÖSLE, Vittorio: Globale Fliehkräfte. Eine geschichtsphilosophische Kartierung der

Gegenwart. Freiburg: Verlag Karl Alber 2019,174.



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 249

stets angenommen, dass das Selbe bzw. das Eine nur dann das Selbe bzw.
das Eine sein kann, wenn es ins Gegenüber zum Anderen bzw. zum Vielen
gestellt werden kann. Aber während es sich in der Entwicklung von Piaton
bis Hegel um ein hierarchisches Verhältnis zwischen Einem und Vielem
gehandelt hat, strebte Simmel eine Wechselwirkung zwischen den beiden
gegensätzlichen Entitäten an. Auch in diesem Kontext hier gilt, was ich an
anderer Stelle über den Gegensatz von monistischer und pluralistischer
Ethik gesagt habe, für die Kulturen und deren Theorie: „dass für
konkurrierende Theorien über die verschiedenen Kulturen und deren Beziehungen,

die je Anspruch auf monistische Alleinzuständigkeit und alleinige
Begründungskompetenz erheben, die Zustimmung zu oder die Anbindung an
eine bestimmte Theorie stets einhergeht mit dem Verlust der Begründungskraft

der anderen Theorien"44. Das spricht eben nicht für eine einseitige
und unter Umständen dogmatische Begründung, sondern - im Gegenteil -
für eine .doppelte Betrachtung' bzw. .doppelte Begründung' einer .gegen¬
läufigen Gleichzeitigkeit', wie es nicht nur von Simmel, sondern ebenfalls
von Höffe intendiert wird: „Zur Beurteilung unserer gegenwärtigen
Gesellschaftslage gehören also nicht nur die Gegenläufigkeit und das
Nichteinordnenkönnen von Tendenzen, sondern auch die Gleichzeitigkeit von
konservativ und progressiv bei ein und demselben Phänomen".45 Während
aber Höffe der Antinomie im kantischen Sprachgebrauch streng verpflichtet

bleibt, wollen wir uns hier vielmehr mit der Antinomie im Verständnis
von Simmel46 in Einklang bringen. Mit diesem Vorschlag soll ein Beispiel
für das Modell eines „widerspruchsfreien Duplizitätsdenkens" gegeben
werden. Hinter diesem Ansatz steht die Auffassung, dass die Wirklichkeit
der kulturellen und gesellschaftlichen Welt in concreto in der Regel einen
gegensätzlichen Charakter hat. In ihr sind entgegengesetzte Kräfte oder
Strömungen vorhanden, die zur selben Zeit und in derselben Hinsicht wirksam

werden können. Mein Vorsatz ist jedoch nicht, die von einer der beiden

Seiten vorgetragenen Argumente zu widerlegen, sondern deutlich zu
machen, dass die eine Seite abhängig ist vom Kontrast durch die andere
Seite und umgekehrt, d.h., bei dieser gedoppelten Betrachtung erscheinen
die beiden Seiten als „Komplemente", als sich wechselseitig bedingende
Realitäten, die das Gegensätzliche bzw. die Alternativen verbinden. Eine
Auflösung dieses Gegensatzes durch Anerkennung des einen Pols und
Zurückweisung des anderen wird nicht in Erwägung gezogen.

44 BERR, Karsten/FRIESEN, Hans: Monistische Wirtschaftsethik und pluralistische Ethik,
in: Friesen, Hans/WOLF, Markus (Hgg.): Ökonomische Moral oder moralische Ökonomie?
Positionen zu den Grundlagen der Wirtschaftsethik. Freiburg: Verlag Karl Alber 2014, 87-133,
hier 123F

45 HÖFFE: Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln, 165.
46 Simmel, Georg: Philosophie des Geldes, nach dem Text der 2. Auflage. Köln: Anaconda

2009, 462F



250 Hans Friesen

Bei diesen Gegensätzen bzw. Alternativen könnte und sollte der
interkulturellen Dialogführung eine wesentlich aktivere und politisch verbindlichere

Rolle zukommen als bisher, denn Kulturdialoge, die heute schon
auf einzelnen Ebenen stattfinden, könnten deeskalierend wirken, wenn -
wie Waidenfels gezeigt hat - „im interpersonellen wie im interkulturellen
Bereich" nicht mehr mit einem „absolut oder total Fremden"47 gerechnet
wird und daher in wachsendem Maße produktive Verschränkungen bzw.

Verflechtungen „von Eigenem und Fremden im intra- wie im interkulturellen

Bereich"48 entstehen könnten. Sobald davon ausgegangen werden
kann, dass das Fremde nicht mehr Unsicherheit und Angst, Unverständnis
und Chaos verbreitet, ist eine neue Struktur der politischen Bildung bzw.
vorurteilsfreien Korrektur des eigenen Selbstverständnisses gegeben, die die

Integration von Differenz in die individuelle Gestaltung der eigenen Identität

ausdrücklich billigt. Allerdings trifft dies auf mindestens ein Hindernis.

Es ist das dem Eigenen und Vertrauten entgegenstehende und daher
zumindest vorübergehend einen „Kulturschock" auslösende „Fremde"
zwischen den aus außerordentlich unterschiedlichen Kulturen, wie beispielsweise

der islamischen und der europäischen, herstammenden Betroffenen,
die sich zunächst höchstwahrscheinlich „wechselseitig für exotisch halten"49
und sich daher erst allmählich aufeinander einstellen können. Durch das

,Aufeinandereinstellen' könnten jedoch bisher ungenutzte und erweiterte
Perspektiven der interkulturellen Lebensführung geöffnet, in den
unterschiedlichen Kulturen der Welt verbreitet und die dort noch vorhandenen
destruktiven und genozidalen Potenziale weiter entschärft werden.
Kulturdialoge können nur dann erfolgreich sein, wenn sie auf gleicher Augenhöhe

und ohne weitere Vorbedingungen zwischen den Akteuren verschiedener

Kulturen zustande kommen.
Abschließend soll noch die folgende Frage gestellt und auch beantwortet

werden: Wie könnte nun ein anwendbarer Beitrag philosophisch beflügelter

Individuen auf lokaler Ebene aussehen, mit dem auch die Angst vor
dem Fremden überwunden werden könnte? Als bestes Mittel soll hier das

Gespräch in Form des interkulturellen Dialogs empfohlen werden. Denn
von Habermas wissen wir, dass die normativen Grundlagen einer kritischen
Gesellschaftstheorie in den Strukturen sprachlicher Kommunikation
enthalten sind, derer man sich vergewissern kann - am besten im Gespräch
selbst.50 Bei der Umsetzung sollte dieses jedoch einige wesentliche Hin-

47 WALDENFELS, Bernhard: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 2006, 118.

48 Ebd., 123.
49 HÖFFE: Ist die Demokratie zukunftsfähig? Über moderne Politik. München: Beck 2009, 69.
50 FRIESEN, Hans: Kulturelle Identität und gesprächliche Bildung. Das interkulturelle

philosophische Unterrichtsgespräch als exponierter Ort der Integration von Schülern mit
Migrationshintergrund, in: Alechnowicz-Skrzypek, Iwona/BARCIK, Dorota/FRIESEN, Hans (Hgg.):



„Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 251

weise bzw. bereits vorliegende Erkenntnisse berücksichtigen. Zum Beispiel,
dass die für den interkulturellen Dialog zentrale Leitfrage nach dem
„Wirselbst" vor dem Hintergrund des bisher Angesprochenen nicht mehr nur aus
einem reflexiven Selbstverhältnis konstituiert sein kann, sondern es vor
allem auch zu berücksichtigen gilt, dass „Wir-Identität", bevor sie zu einer
Sache des reflexiv begriffenen Denkens und Handelns von Individuen wird,
bereits eine Sache des irreduziblen und relationalen „gemeinsamen
Empfindens" von Stimmungen darstellt. Das heißt, wir müssen hier zunächst
von der Differenz und der erforderlichen Unterscheidung zwischen kulturell

habitualisierter Identität und reflexiver neuer Identifikation auf
interkultureller Ebene ausgehen, weil letzteres auf ersteres aufbauen sollte und
es somit unweigerlich zur Veränderung bzw. Anpassung der beiden Ebenen
kommen muss. Die Berücksichtigung dieses Unterschieds ist insbesondere
wichtig, wenn wir uns im politischen Sinne für die Bildung und Stärkung
einer „interkulturellen Wir-Identität" einsetzen wollen, was nur über die
Kultivierung bzw. die weitere Kultivierung des reflexiven Selbstverhältnisses

laufen kann. Norbert Elias hat in seinem Buch Die Gesellschaft der
Individuen ein kosmopolitisches Plädoyer formuliert, in dem angeregt wird,
eine „globale Wir-Identität"51, d.h. ein „Interdependenzgeflecht" bzw. eine
„Figuration" herzustellen, die alle Menschen miteinander verbindet. Ein
derartiges politisches Projekt wäre nach ihm auf ein reflexives kulturelles
Selbstverständnis angewiesen, das sich der gegebenen vorreflexiven Wir-
Identität zwar nicht entgegenstellen darf, an dieser aber durchaus - wie
auch Amartya Sen52 betonen würde - in einem erzieherischen Sinne arbeiten

sollte, um sie so in eine transkulturelle Fassung zu bringen. Solche auf
diese Weise im Gespräch neu verfassten politisch-emanzipatorischen „Ich-
Wir-Balancen" könnten nach meiner Auffassung ausdrücklich als kleinste
Grundlage bzw. als Modell für die in Zukunft unentbehrliche und faire
Weltgesellschaft bzw. föderalistische Weltrepublik betrachtet werden. Diese
steht im Gegensatz zum Zentralismus der Staaten, die von Huntington als

.geschlossene Systeme' aufgefasst und verteidigt werden. Bei Martha Nuss-
baum hingegen gewährleistet der Kosmopolitismus eine freie Vielfalt der
Nationen in der internationalen und Sicherheit stiftenden Gemeinschaft,
der kosmischen Stadt: „Die Tore der kosmischen Stadt müssen sich allen
öffnen".53 Mit dieser Vorstellung könnten wir uns in unseren Gesprächen
epochemachend für Freiheit und Sicherheit einsetzen und uns zugleich in
Zusammenarbeit über die Art und Weise einigen, wie wir in Zukunft in der
Welt etwas zum Guten bewegen.

Philosophie und Bildung. Philosophie als Lehrerin kritischen Denkens. Freiburg: Verlag Karl
Alber 2017, 76-102, hier 90.

51 Elias, Norbert: Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt am Main 1987, 207-315.
52 SEN: Die Identitätsfalle, 19.
53 NUSSBAUM, Martha: Kosmopolitismus. Revision eines Ideals. Darmstadt: wbg Theiss

2020, 316.



252 Hans Friesen

Zusammenfassung
Unter den Menschen und auch unter den Staaten gibt es keine natürliche
Übereinstimmung untereinander. Obwohl der UN-Auftrag, den Weltfrieden
zu schützen, generell von den Staaten befürwortet wird, ist doch letztlich
kaum eine Nation bereit, von der eigenen Souveränität etwas abzugeben.
Aber ist die volle Souveränität des Nationalstaates heute noch gerechtfertigt?

Während nach 1945 eine bipolare Ordnung bestand, in der die USA und
die UdSSR als Hauptkontrahenten auszumachen waren, kam es nach dem
Zusammenbruch 198g zu einer neuen multikulturellen bzw. multipolaren
Weltordnung, die gegenwärtig wieder auf der Kippe steht. Wir brauchen eine
neue politische Orientierung, die so konstituiert sein sollte, dass sie es den
Menschen mit ihren grundverschiedenen Weltvorstellungen und Religionen
erleichtert, gerade trotz ihres Unterschieds friedlich in einer gemeinsamen
Welt zu leben. Aber die realen Verhältnisse der Welt scheinen heute wieder
zwei Supermächte hervorzubringen, USA und China, die um die Vorherrschaft

ringen werden.

Abstract
There is no natural agreement between people nor among states. Although
the UN mandate to protect world peace is generally supported by the states,
in the end hardly any nation is willing to give up any of its own sovereignty.
But, is the full sovereignty of the nation state still justified today? While a

bipolar order existed after 1945, in which the USA and the USSR were to be

identified as the main opponents, the collapse in 1989 led to a new multicultural

or multipolar world order, which is currently again on the brink of
collapse. We need a new political orientation that needs to be constituted in
such a way that it makes it easier for people with their fundamentally different

world views and religions to live peacefully in a common world, despite
their differences. But the realities of the world today appear to be once again
producing two superpowers, the US and China, who will be vying for supremacy.


	"Clash of civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik : über die Notwendigkeit einer internationalen Sicherheitsordnung für Nationalstaat und Weltgesellschaft und was die Philosophie dazu beitragen könnte

