Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)
Heft: 1
Artikel: "Clash of civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik : Gber die

Notwendigkeit einer internationalen Sicherheitsordnung flr
Nationalstaat und Weltgesellschaft und was die Philosophie dazu
beitragen kdnnte

Autor: Friesen, Hans
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS FRIESEN

,Clash of Civilizations®

versus Weltethos und Weltrepublik
Uber die Notwendigkeit einer internationalen Sicher-
heitsordnung fiir Nationalstaat und Weltgesellschaft
und was die Philosophie dazu beitragen konnte

1. ENTSTEHUNG UND BEDEUTUNG DES NATIONALSTAATES

Eine der vielen Gefahren der Globalisierung besteht darin, ,dass ihre Wohl-
taten nur den Starken in der Weltwirtschaft, auflerdem nur wenigen
Schwellenlindern und dort vielfach nur Minderheiten zugute kommen®“!.
Doch die grofite Gefahr der Globalisierung, die sich auf der politischen
Ebene befindet, ist die Gefahr fiir eine ,gerechte Regierung’, d.h. fiir eine
Jegale und legitime Demokratie: Sie existiert dort als die Notlage, die durch
den unsere gegenwartige Weltgesellschaft nach wie vor pragenden Gegen-
satz von Naturzustand und Nationalstaat, der auf einem Gesellschaftsvertrag
beruht, entsteht. Denn untereinander befinden sich die souveranen Natio-
nalstaaten immer noch in einem Naturzustand. Im Naturzustand ist aber
niemals sichergestellt, dass die Menschen ein friedliches Leben fiihren,
dem Gesetz gehorchen oder Vertrdge einhalten. Sobald zwei Menschen
oder zwei Staaten ein und dasselbe wiinschen oder haben wollen, hat das
zur Folge, dass einer des anderen Menschen oder des anderen Staates
Feind wird. Unter den Menschen und auch unter den Staaten gibt es keine
natiirliche Ubereinstimmung untereinander, wie etwa bei den Tieren, und
keine Macht, die das Gleichgewicht der Krafte unter den Menschen oder
den Staaten halten konnte. Der Naturzustand stellt nach Thomas Hobbes
darum, wie er es in seinem berithmten Werk Leviathan von 1651 ausfiihrt,
eine Welt ohne hochste Macht dar, die Gesetze erlassen und bei deren
Nichtbeachtung angemessene Sanktionen durchsetzen konnte, sodass je-
der einzelne davon ausgeht, mehr Anspruch auf die guten Dinge des Le-
bens zu haben als andere. Da ein solches Leben nach Hobbes ,héchst be-
schwerlich“2 ausfallen miisste, kime es zwangslaufig zum Krieg aller gegen
alle, zum ,bellum omnium contra omnes“3. Die mit dem Krieg verbundene
Furcht, vor allem die vor einem gewaltsamen Tod, ist es nach Hobbes, die

| DEBIEL, Tobias/MESSNER, Dirk/NUSCHELER, Franz (Hgg.): Globale Trends 2007. Frieden,
Entwicklung, Umwelt. Bonn: Fischer Taschenbuch Verlag 2006, 14.

2 HOBBES, Thomas: Leviathan. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984, 114.
3 Ebd., 115.



232 Hans Friesen

den Menschen zum Frieden veranlassen und so eine dauerhafte Ordnung
gewdhrleisten konnte. Die Vorstellung von Hobbes besteht aber nicht da-
rin, dass nur ein starker Herrscher diese dauerhafte Ordnung garantieren
wiirde, denn es konnte jederzeit ein noch Stiarkerer kommen oder viele
Schwache den Starken stiirzen. Insofern schldgt er vor, ,den Willen aller
gleichsam auf einen Punkt“4 zu vereinigen, d.h., alle iibertragen ihre ein-
zelne Macht in einem wechselseitigen Vertrag auf eine zentrale Instanz,
namlich einen monopolistischen Staat. In diesem Vertrag, der zur Garantie
der Freiheit aller abgeschlossen wird, muss jeder ein Stiick seiner indivi-
duellen Freiheit abgeben. Diese Beschrankung der Freiheit des einzelnen
Individuums, die fiir Hannah Arendt zwar zu weit geht und die sie insofern
als ,politische Entrechtung“ interpretierts, ist aber fiir Hobbes die Vor-
aussetzung fiir die Freiheit aller, obwohl sie auf einer Einseitigkeit in der
Beziehung zwischen dem Volk und dem Souveran beruht. Gewiss hat fiir
ihn auch der Souverdn Plichten, jedoch nicht gegeniiber seinen Unterta-
nen, sondern ausschliefllich gegeniiber Gott. Und solange der Souveran
seinen Untertanen angemessenen Schutz gewahrt, sind diese verpflichtet,
ihm zu gehorchen, weil die Sicherheit ihres Lebens der eine bzw. einzige
Zweck ihrer Unterwerfung ist. Daher ist der Staat des Souverans bei Hobbes
gekennzeichnet durch Gesetze, hinter denen allein das auf verniinftige Zu-
stimmung zur absoluten Unterwerfung der Biirger griindende staatliche
Machtmonopol steht. Auch Locke spricht von ,feststehenden, geordneten
und bekannten Gesetzen“é, die sich aber anders als bei Hobbes nicht nur
durch die absolute Macht des Souverans, sondern die sich insgesamt vor
allem - wie John Locke 1689 in seiner Schrift tiber die Regierung ausdriick-
lich begriindet - durch Vernunft und gesunden Menschenverstand offenba-
ren und legitimieren. Fiir Locke ist der Souveran demnach kein allmach-
tiger Herrscher, der Hobbes zufolge allein das Eigentum der Biirger geneh-
migt, die Kirche regiert, die Organisationen von Kirche und Staat verord-
net und die Interpretation ihrer Schriften bestimmt. Und anders als fiir
Hobbes ist dariiber hinaus fiir Locke der Naturzustand kein Kriegszustand,
sondern lediglich ein vorbiirgerlicher Zustand der allgemeinen Rechtsun-
sicherheit, weil in ihm bereits einfache Warenproduktion ohne Lohnarbeit
stattfindet, wenn die Menschen sowohl fiir den eigenen als auch fremden
Bedarf arbeiten und somit ihre Produkte und Waren nicht nur fir sich
selbst nutzen, sondern auch mit anderen tauschen. Jeder Mensch hat nach
Locke das Recht, sich durch seine eigene Arbeit Dinge anzueignen, d.h.
Eigentum zu erwerben. Ferner formuliert Locke die Bedingungen, unter

4 HoBBES: Leviathan, 155.
5 ARENDT, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperia-
lismus, totale Herrschaft. Miinchen: Piper 1986, 321

6 LOCKE, John: Zwei Abhandlungen iiber die Regierung. Frankfurt am Main: Suhrkamp
1977, 287f.



,Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 233

denen sich Eigentum und Selbsterhaltung zusammenfinden, denn unter
Eigentum wird ihm zufolge zunichst Eigentum an der eigenen Person ver-
standen, welches sich unter der eigenen Arbeit zum personlichen sachli-
chen Eigentum an Boden und Waren erweitert. Obwohl der Naturzustand
bei Locke bereits durch das Geld bestimmt und verandert wird, bedarf es
sowohl der Gesellschaft, die er aus der Erorterung der Familie ableitet, als
auch des Staates, den er zur Unterwerfung der Menschen im Interesse ih-
rer Selbsterhaltung anordnet - und dies alles in erster Linie zur bestdn-
digen Sicherung des Eigentums. Der Naturzustand, in dem Selbsterhaltung
unter einer Kapital akkumulierenden Geldwirtschaft auf unerbittliche
Selbststeigerung hinauslduft, bedarf demzufolge des Staates, weil ihm mit
der Einfithrung einer geregelten Eigentumsordnung vorrangig die Aufgabe
der Sicherung der Freiheit des Eigentumserwerbs zukommt. Die Einfiih-
rung des Geldes und die Zielrichtung der Kapitalakkumulation zeigen sich,
was Locke aber nicht beanstandet, als Ursache fiir die ungleiche Verteilung
von Kapital und Produktionsmitteln. Schlieflich fithrt Locke das ,Mehr-
heitsprinzip“7 in die Politik ein und wie spdter Rousseau geht auch er von
einem dualen System der staatlichen ,Gewaltenteilung“8 aus, sodass zwis-
chen Legislative, die die hochste Gewalt darstellt, und Exekutive, die die
von der Legislative erlassenen Gesetze lediglich ausfiihrt, klar und deutlich
unterschieden werden kann. Trotz aller Differenzen zwischen Hobbes,
Locke und Rousseau interessieren sie sich doch alle fiir die zentrale Frage:
»Wie kommt ein kollektiver Wille zustande, der verbindlich ist und doch
der Freiheit des Einzelnen nicht widerspricht?“?

Die einzelnen Nationalstaaten beruhen auf einer Reihe von positiven
Gesetzen - und das heifdt in aller Regel, sie haben Verfassungen, die vor-
schreiben, wie wichtige politische Amter zu besetzen sind und wie Gesetze
gemacht werden sollen. Das bedeutet konkret: Staaten sind Gesetzgeber
und garantieren fiir Recht, Eigentum und Ordnung. Dazu verfiigen sie tiber
das Gewaltmonopol und besitzen beispielsweise die Legitimation, fiir den
Schutz der Umwelt oder fiir soziale Gerechtigkeit zu sorgen. Daneben ha-
ben Staaten noch eine Reihe von weiteren fundamentalen Aufgaben: Zum
Beispiel diirfen sie Steuern erheben. Fast alle Menschen auf der Erde leben
heute in einem solchen Staatswesen. Insofern ist der von Hobbes beschrie-
bene Naturzustand nicht nur aus gesellschaftlicher Sicht unattraktiv, son-
dern ware es auch fiir die Teilhaber einer solchen unertraglich gewaltsa-
men Konstruktion, in die wir jederzeit durch Biirgerkrieg zuriickfallen
konnen. Die allgemeine Unzufriedenheit ist letztlich die Ursache fiir den
Verzicht auf einen Teil der natiirlichen Freiheit, der sich im Austausch fir
Sicherheit und Schutz als tatsdchlich lohnenswert erweist. Der Wunsch

7 LOCKE: Zwei Abhandlungen tiber die Regierung, 260f.
8 Ebd., 201f.
9 MENSCHING, Giinther: Rousseau zu Einfithrung. Hamburg: Junius 2000, 10.



234 Hans Friesen

nach den Vorteilen des Friedens wird dem Kriegszustand gegeniiberge-
stellt und ausdriicklich favorisiert. Der Gesellschaftsvertrag verlangt zwar
die Abtretung eines Grofdteils der natiirlichen Rechte des Menschen, lasst
ihm aber noch einen gewissen Teil. Darunter etwa das Recht auf Selbstver-
teidigung. Verteidigt man das eigene Leben, darf der Gegner getotet wer-
den, wenn man sich nur auf diese Weise retten kann. Des Weiteren behal-
ten die Menschen das Recht, eine Regierung abzulehnen und diese im
schlimmsten Fall (auch mit Gewalt) zu stiirzen, wenn es die Umstande un-
verkennbar erfordern sollten. Eine ungerechte Regierung, die die Grund-
bediirfnisse ihrer Biirger nach Sicherheit und Wohlfahrt nicht abdecken
kann oder will, muss vom Volk nicht in jedem Fall geduldet werden. Auto-
ritire Herrscher oder korrupte Kriegsherrn diirfen folglich gestiirzt wer-
den. Allerdings gilt dies nur nach Locke, nicht nach Hobbes. Nach Hobbes
muss der Frieden als oberste Pflicht in jedem Fall bewahrt werden. Dem-
zufolge ist der Gesellschaftsvertrag von den Biirgern nicht kiindbar.

Aber wie steht es mit den Nationen der Welt untereinander? Befinden
sie sich untereinander in einem gesellschaftlichen Zustand oder im Natur-
zustand? Der kundige Leser wird auf diese Frage mit dem Hinweis antwor-
ten konnen, dass unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg die Vereinten
Nationen (UN) gegriindet wurden, die eine Charta formuliert haben. Das
ist eine Art Vertrag, in dem sich alle Mitglieder dieser Organisation vol-
kerrechtlich anerkannt und zum Weltfrieden verpflichtet haben. Eine der
Hauptaufgaben der Vereinten Nationen ist die Vermeidung und Beendi-
gung internationaler Konflikte und Kriege. Der hohe Stellenwert der Frie-
denssicherung als zentrale Aufgabe wird bereits im ersten Artikel der UN-
Charta betont. Dort wird das Ziel formuliert, ,den Weltfrieden und die in-
ternationale Sicherheit zu wahren und zu diesem Zweck wirksame Kol-
lektivmafinahmen zu treffen, um Bedrohungen des Friedens zu verhiiten
und zu beseitigen, Angriffshandlungen und andere Friedensbriiche zu un-
terdriicken und internationale Streitigkeiten oder Situationen, die zu ei-
nem Friedensbruch fithren konnten, durch friedliche Mittel nach den Grund-
satzen der Gerechtigkeit und des Volkerrechts zu bereinigen oder beizu-
legen®.

2. DIE INTERNATIONALEN BEZIEHUNGEN UND EIN GLOBALER VOLKERBUND AU-
TONOMER STAATEN

Zu den Kernpunkten dieses kollektiven Sicherheitssystems gehort zwar ein
allgemeines Gewaltverbot, dennoch schliefdt die Charta in Ausnahmefillen
eine Gewaltanwendung in Form einer kollektiven Zwangsmafinahme ge-
gen einzelne Mitgliedsstaaten grundsatzlich nicht aus. Das ist gewiss ein
grofder Fortschritt im internationalen Umgang, aber es gibt bis heute kein
allgemein anerkanntes und funktionierendes Instrumentarium, die verein-
barten Regeln im internationalen Zusammenhang durchzusetzen. Jeder



,Clash of Civilizations® versus Weltethos und Weltrepublik 235

Mehrheitsbeschluss kann von einem stiandigen Mitglied des Sicherheitsra-
tes durch ein Veto gegenstandslos gemacht werden, wie es etwa im Som-
mer 2012 und viele weitere Jahre im Fall von Syrien beobachtet werden
konnte. Regierungen von Lindern, die offensichtlich mit brutaler und t6d-
licher Gewalt gegen die eigene Bevolkerung vorgehen und auf diese Weise
gegen die Menschenrechte verstoffen, miissen sich deswegen weder einer
Anklage stellen noch eine Verurteilung befiirchten, auch wenn diese An-
klage von der Mehrheit der anderen Lander im Sicherheitsrat vorgebracht
wird. Aulerdem haben alle souverdnen Staaten das Recht, jede Einmi-
schung in die eigenen inneren Angelegenheiten zuriickzuweisen und sich
daher gegentiiber einer heute immerhin denkbaren Anklage letzten Endes
doch mit Erfolg zu widersetzen. Vor allem am Prinzip der staatlichen Sou-
veranitdt scheitert heute somit die Moglichkeit eines effektiven Menschen-
rechtsschutzes und die Losung des Kriegsproblems zwischen den Staaten:
,Solange staatliche Unabhdngigkeit, die Freiheit von Fremdherrschaft, auf
die jedes Volk ein Recht hat, und Staatssouverdnitdt, unkontrollierte und un-
begrenzte Macht in auf3enpolitischen Angelegenheiten, gleichgesetzt werden,
ist ein gesicherter Friede so utopisch wie die Quadratur des Kreises.“10

Solche zumindest fragwiirdigen Konventionen der Aufienpolitik zwi-
schen den verschiedenen Nationen der Welt gelten hingegen keineswegs
innenpolitisch, d.h. in den heute existierenden Einzelstaaten selbst. Jeder,
der in einer Zivilgesellschaft von einem Strafgericht wegen Mordes, Dieb-
stahl, Vergewaltigung, kommerzieller Betriigereien etc. angeklagt wird,
kann selbstverstandlich nicht, nur weil er die Rechtsprechung des Gerichts
nicht anerkennt, weiter in Freiheit leben. Derartige Vorfille konnen sich in
ahnlicher Weise auch zwischen Staaten ereignen. Nationen aber kénnen
sich der Anklage entziehen. Und das bedeutet, dass sich die Nationen un-
tereinander nach wie vor in einer Art Naturzustand befinden, sodass zwi-
schen ihnen tatsdchlich noch immer das Prinzip der Nichteinmischung in
die inneren Angelegenheiten jedes hohere Recht ad absurdum fiihren kann.
Zwar haben die Vereinten Nationen Kommissionen und Ausschiisse einge-
richtet, die die Einhaltung der Menschenrechte iiberwachen sollen, aber
ihre Resolutionen bleiben grofdtenteils rechtlich unverbindlich und ziehen
somit hin und wieder wirtschaftliche Sanktionen, jedoch nur selten ,huma-
nitdre Interventionen’ nach sich.

Insofern braucht die Welt fiir die Nationen insgesamt derzeitig drin-
gender denn je dergleichen wie eine Quasi-Staatsform, eine verbindliche
Art ,Weltgemeinschaft’ oder ,Weltregierung’, d.h. entweder einen ,Friedens-
bund zwischen den Staaten‘ bzw. einen ,globalen Vélkerbund autonomer
Staaten’, wie er von Kant, oder eine ,Weltrepublik’, wie sie von Hoffe dar-
gestellt wird. Auf jeden Fall kann und muss die innerstaatliche Friedensstif-
tung durch eine zwischenstaatliche ergdnzt werden. So wie die einzelnen

10 ARENDT, Hannah: Macht und Gewalt. Miinchen: Piper 1970, of.



236 Hans Friesen

Biirger im Staate auf einige ihrer natiirlichen Rechte verzichtet haben, um
insgesamt ein besseres Leben fithren zu kdnnen, so miissten auch die Na-
tionen der Welt ein Stiick ihrer Souverdnitdt aufgeben, um einen entschei-
denden Schritt zu machen in Richtung auf den Weltfrieden. Dieser Gedan-
ke ist durchaus nicht neu, sondern genau genommen schon sehr alt. Denn
bereits im griechischen Altertum diskutierten Philosophen und Weltbiirger
wie Platon, Aristoteles, Zenon von Kition und Diogenes von Sinope die
Ideen der Weltregierung und des Kosmopolitismus. Gegen Ende des 18.
Jahrhunderts, im Jahre 1795, verfasste der deutsche Philosoph Immanuel
Kant seine berithmte Schrift mit dem Titel Zum ewigen Frieden, der bei
ihm ein Grundmotiv nicht nur seines politischen, sondern seines gesamten
Denkens ist und sich ,einer kategorischen Achtung von Gewalt und Krieg
verdankt“!!, und nach dem entsetzlichen Krieg entstanden im Jahre 1945
die Vereinten Nationen, deren Charta der Menschenrechte wesentlich von
dieser kantischen Schrift beeinflusst wurde.!2 Kant hatte aber bereits 1784
in seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht
im Hinblick auf die Sicherheit der Staatengemeinschaft den Vorschlag ge-
macht, ,aus dem gesetzlosen Zustande der Wilden hinauszugehen und in
einen Volkerbund zu treten; wo jeder, auch der kleinste, Staat seine Si-
cherheit und Rechte nicht von eigener Macht oder eigener rechtlicher Be-
urteilung, sondern allein von diesem grofden Volkerbunde (Foedus Amphic-
tyonum), von einer vereinigten Macht und von der Entscheidung nach Ge-
setzen des vereinigten Willens erwarten konnte“.13

In dem philosophischen Entwurf seiner Schrift von 1795 wendet Kant
seine Moral- und Rechtsphilosophie ebenfalls auf die Frage der Politik
nach dem Frieden in und zwischen den Staaten an. Auch hier geht es ihm
darum, ausschlie8lich von der Vernunft geleitete Entscheidungen zu tref-
fen und nach Gerechtigkeit zu streben. Dabei stellt er unmissverstandlich
klar, dass der Frieden kein nattirlicher Zustand ist und insofern von den
Menschen selbst gestiftet werden muss. Die Gewdhrung des Friedens ist
fir ihn Sache der Politik, die sich der Idee eines allgemeingiiltigen Rechts-
systems unterzuordnen hat. Alle Konflikte zwischen den Menschen diirfen
nach Kant niemals iiber private Meinungen oder Gewalt, sondern immer
nur liber das Recht und seine 6ffentliche bzw. staatsformige Sicherung ent-
schieden werden. Zur zwischenstaatlichen Konfliktbewadltigung entwickelt
er die Idee eines Friedensbundes aller Staaten. Vor dem Hintergrund der
Forderung nach einer vollkommenen, ewigen Friedensordnung, die gegen

11 HoOFFE, Otfried: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. Miinchen: Beck 1999, 258.

12 NusskR, Karl-Heinz: Ist Kant fiir oder gegen den Weltstaat? Reflexionen zu seiner Schrift
,Zum ewigen Frieden’, in: RAUSCHER, Anton (Hg.): Nationale und kulturelle Identitdt im Zeit-
alter der Globalisierung (= Soziale Orientierung 18). Berlin: Duncker & Humblot 2006, 169-
181, hier 177.

13 KANT, Immanuel: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, hrsg. v.
K. Vorlander. Hamburg: Meiner 1973, 13.



,Clash of Civilizations“ versus Weltethos und Weltrepublik 237

jeden Riickfall in einen zwischenstaatlichen Kriegszustand resistent ist, er-
weist sich die republikanische Verfassung Kant zufolge als diejenige, die
aus strukturellen Griinden pazifistisch ist und insofern Kriegsfeindlichkeit
gewdhrleistet. Im Gegensatz zu Hobbes, der den Frieden durch Hege und
Pflege der Kriegsabwesenheit zu sichern sucht, stiitzt Kant die Friedens-
ordnung auf eine Rechtsordnung. Kant erwdgt, die Erhaltung des Friedens
auf ein Konfliktregelungssystem nach Mafgabe allseits anerkannter Gerech-
tigkeitsbestimmungen zuriickzufiihren. Dieses Friedenskonzept konstatiert
einen Zusammenhang von innerstaatlicher Gerechtigkeit und zwischen-
staatlicher Friedlichkeit. Ein solcher Staat ware jedoch nur als schwacher
»Sekunddrstaat” legitim und hétte daher relativ wenige Kompetenzen. Hier
stellt sich allerdings die Frage, ob die Politik iiberhaupt in der Lage ware,
einzelne Staaten vor Ubergriffen anderer Staaten zu beschiitzen, wenn sie
die Staaten nur in einem lockeren ,Voélkerbund“ organisieren wiirde, oder
ob nicht doch eine starke ,Weltrepublik“ entscheidend werden miisste,
wenn die Politik ihre Aufgabe, die Anerkennung moralisch begriindeter
Rechte, wie die Menschenrechte, auf internationaler Ebene zu gewahrleis-
ten. Auf jeden Fall gebiihrt den nationalen Einzelstaaten heute weiterhin
der Rang eines Primadrstaates, der fiir die grundlegende Rechtssicherung
und die meisten anderen Staatsaufgaben zustdndig bleibt. Hier herrscht
eine Verlegenheit, die Kant durchaus gesehen, aber nicht aufgeldst hat.
Auch wenn es daher immer wieder kriegerische Riickfille geben werde,
weil, wie Kant vermutet, die Staaten im Konfliktfalle nicht auf ihre eigene
Vorherrschaft verzichten und folglich auch ,Gewalt” als Mittel der Kon-
fliktregulierung nicht ausschlieffen werden, bleibe trotzdem der immer-
wahrende bzw. ewige Friede das Telos der Geschichte. Denn auf Dauer ge-
sehen wiirden die Menschen zu der Einsicht kommen, dass sich ihre den
allgemeinen Wohlstand sicherstellenden zwischenstaatlichen Handelsinte-
ressen nur in Friedenszeiten angemessen verwirklichen lassen. Wenn in
der Weltwirtschaft etwa bei Metallen, Erdél und Erdgas die Abhangigkeit
von Importen aus politisch instabilen Regionen steigt, kann es zu Vertei-
lungskonflikten kommen, die als mogliche Kriegsursachen zu betrachten
sind. Die sozio6konomischen Auswirkungen konnen meistens nur von den
wenigen reichen Lindern bewiltigt werden, deren Reserven im Vergleich
mit anderen Lindern besonders hoch sind.!4 Fiir die Mehrzahl der Men-
schen auf der Erde lohnt sich ein Krieg keinesfalls. Er bringt fiir sie im Ge-
genteil nur Tod, Gewalt und Zerstorung mit sich, sodass sie ihn gewiss
nicht wollen. Auch die Wirtschaftsbiirger wollen faktisch in Frieden und
Sicherheit ihren Handel treiben konnen. Aber fiir Kant ist der Mensch ,aus
so krummen Holz“!5 gemacht, dass stets eine doppelseitige Argumenta-
tionslinie verfolgt werden muss, um dem permanent ,antagonistischen Zu-

14 DEBIEL/MESSNER/NUSCHELER: Globale Trends 2007, 305f.
15 KANT: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, 12.



238 Hans Friesen

stand‘ der ,ungeselligen Geselligkeit“1¢ des Menschen zu geniigen, denn
exakt dieser Zustand ist fiir ihn als produktive Antriebskraft der gesell-
schaftlichen Entwicklung wirksam. Der Hang des Menschen, ,in Gesell-
schaft zu treten®, ist gepaart mit einem ,durchgangigen Widerstande“: Kant
nennt das den Antagonismus in der Gesellschaft, der zur Vernunft in ih-
rem praktischen Gebrauche nétigt, d.h. in unserem Falle dazu, zum Prak-
tisch-Bedingten (also zum Hang oder Naturbediirfnis nach Frieden) das
Unbedingte als Bestimmungsgrund des Willens zu suchen. Auf dem Weg
von der Ungeselligkeit zur Geselligkeit werde demnach ein friedlicher Zu-
stand der biirgerlichen Gesellschaft unbewusst (= intuitiv oder instinktiv)
als hochstes Gut intendiert. Insofern ist die ,Ungeselligkeit” des Menschen,
,alles blofR nach seinem Sinne richten zu wollen’, fiir Kant der Zustand, der
dialektisch durch sich selbst zum Gegensatz gendétigt wird und der den Men-
schen somit sagen kénnte, ,was ihnen die Vernunft auch ohne soviel trau-
rige Erfahrungen hatte sagen konnen®.1” Die traurigen Erfahrungen, wie
sie den Menschen in der Geschichte der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts
etwa in der extremen Gewalt der beiden Weltkriege unverkennbar wurden,
wirken nachtraglich sicherlich auch im Sinne einer ,inneren Notigung des
Begehrungsvermogens® zum Frieden. Doch sie hatten Kant zufolge verhin-
dert werden konnen, wenn die ,intuitive Vorstellungsart® iiber den Krieg
,symbolisch® interpretiert worden ware und zu einer Erkenntnis nach Ana-
logie der Vernunft angestiftet hatte, die mit diskursiver Deutlichkeit fiir
Freiheit und Frieden steht. Diese Vernunft hiatte den Menschen, die in ihren
Bestrebungen vorwiegend noch instinktmafdig und nicht nach der Ver-
nunft verfahren, unter Umstanden viel friher avisieren konnen, dass der
antagonistische Zustand, in dem sich Bourgeoisie und Proletariat seit dem
18. Jahrhundert befanden, durch die konkurrenzlose Technik in der zwei-
ten Hilfte des 20. Jahrhunderts aufgehoben wird: ,,Uber die enorme Produk-
tionssteigerung” seit der Mitte des 20. Jahrhunderts ,kann kein Zweifel be-
stehen, aber sie ist ausschlieflich eine Errungenschaft der Technik, die
ihrerseits weder der Arbeiterklasse noch der Bourgeoisie zu verdanken ist,
sondern ausschlieflich den Wissenschaftlern®, d.h. den positivistischen Na-
turwissenschaftlern und Ingenieuren, die, wie Hannah Arendt sagt, ,in we-
nigen Jahrzehnten die Welt und die menschlichen Lebensbedingungen bis
zur Unkenntlichkeit verdndert“18 haben. Sicherlich ist diese Vorstellung
nicht unbedenklich, denn sie fiihrt, wie Hoffe konstatiert, zu einer Extra-
polation: ,Die Ansicht, der technische Fortschritt habe eine unaufhaltsame
Eigendynamik und richte sich am Ende notwendig gegen den Menschen,
ist nur eine andere Variante von Schwarmerei; der positiven oder optimis-

16 KANT: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, of.
17 Ebd., 13.
18 ARENDT: Macht und Gewalt, 72f.



»Clash of Civilizations“ versus Weltethos und Weltrepublik 239

tischen Utopie tritt hier die negative oder pessimistische entgegen“.1® Die
tatsdchliche Gefahr steckt hier aber nicht im antagonistischen Zustand an
sich, sondern darin, entweder generell fortschrittlich und progressiv oder
riickschrittlich und konservativ sein zu wollen und damit eine Mesalliance
zu provozieren, die ohne Zweifel Arglist und Heimtiicke verbreitet und das
Verhaltnis der Gleichheit zerstort. Dem muss entgegengearbeitet und ent-
gegengehalten werden, dass die Beschaffenheit der Gesellschaft sich in der
ersten Halfte des 20. Jahrhundert verdndert hat und sich heute vor allem
dadurch auszeichnet, dass die Welt sehr stark polarisiert worden ist und
Eindeutigkeit weitgehend durch Ambivalenz ersetzt hat: ,Zwischen ,Gut’
und ,Bose’ finden sich zahllose Graustufen. Dennoch hegen viele Menschen
den Wunsch nach moralischer Eindeutigkeit. Sie wollen andere klar in Freund
und Feind und ihre Taten in richtig und falsch einteilen. [...] Doch Moral
ist selten so eindeutig, wie sie auf den ersten Blick erscheint.“20

Ein weiteres erhebliches Problem fiir den Weltfrieden bei Kant, der nach
seiner Ansicht im Allgemeinen durch ,Eintracht, Geniigsamkeit und Wech-
selliebe“2! aufrechterhalten wird, besteht darin, dass ihm zufolge die Sou-
verdnitat des Staates in jedem Fall respektiert werden muss. Aber gerade
diese Auffassung Kants hintertreibt zwangslaufig die Umgestaltung des
zwischenstaatlichen Naturzustands in einen Rechtszustand. Nach ihm kon-
ne es im Grunde fiir niemanden die Ermachtigung geben, sich in die An-
gelegenheiten eines Staates, selbst in die eines despotischen bzw. ,kran-
ken“ Staates, einzumischen, solange in diesem eine Restmoglichkeit von
Selbstregulierung noch vorhanden sei. So aber konnte in dem von Kant dar-
gestellten Volkerbund, der heute in Form der Vereinten Nationen ja tat-
sachlich existiert, selbst im Falle eines offensichtlichen innenpolitischen
Missbrauchs von Macht gegen Teile der Bevolkerung, letztlich niemals wirk-
lich schnell und effektiv politisch und militdrisch eingegriffen werden, um
dadurch ethnischen Sauberungen oder Volkermord zuvorzukommen. Kants
Vorstellung einer grundsatzlichen Unabhédngigkeit des Staates und die da-
mit verbundene Forderung eines strikten Interventionsverbots geraten dem-
zufolge immer mehr unter Druck, sodass in der heute schon weitgehend
globalisierten Welt eine neue Beschrankung der nationalstaatlichen Sou-
verdnitat als langst tiberfallig erscheint.

Obwohl der UN-Auftrag, den Weltfrieden zu schiitzen, generell von den
Staaten beflirwortet wird, ist doch letztlich kaum eine Nation bereit, von
der eigenen Souverdnitdt etwas abzugeben. Diese offensichtlich problema-
tische Situation hat einen immer dringenderen globalen Handlungsbedarf

19 HOFFE, Otfried: Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln. Philosophische Versu-
che zur Rechts- und Staatsethik. Stuttgart: Reclam 1988, 132.

20 HyBL, Philipp: Die aufgeregte Gesellschaft. Wie Emotionen unsere Moral prigen und
die Polarisierung verstdrken. Miinchen: C. Bertelsmann Verlag 2019, 18.

21 KANT: Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, 9.



240 Hans Friesen

zur Folge, zu dessen Gestaltung in der Gegenwart des frithen 21. Jahrhun-
derts zwei Grundmuster zur Verfiigung stehen: Zum einen das der Allianz
der liberalen Demokratien des Westens, die fiir Staat, Recht, Demokratie,
Zivilgesellschaft und Menschenrechte als grundsdtzlich zusammenhdngen-
de Elemente unter international extrem erschwerten Bedingungen zwar
einstehen wollen, aber nicht immer wirklich kénnen und sich somit in
Wahrheit vielmehr um die eigenen Angelegenheiten kiimmern als um den
Weltfrieden, und zum anderen das des international madonnenhaften Wett-
streits der einzig verbliebenen Groffmacht mit neuen aufstrebenden Mach-
ten wie China und Russland, der die politische Organisation des nationa-
len und internationalen Zusammenlebens der Menschen nach Vorgaben
des freien Marktes regelt sowie ansonsten einer Evolution der Kontingenz
und ihrer Willkiir iiberlasst, wie an den USA insbesondere unter Trump zu
beobachten war. Insofern drangen sich wichtige Fragen auf: Ist die volle
Souveranitdt des Nationalstaates heute noch gerechtfertigt? Wird die Glo-
balisierung mit einem Riickschritt an Demokratie erkauft? Hat die Demo-
kratie im Zeitalter der Globalisierung auf Dauer eine Uberlebenschance?
Diese Fragen stellte sich der deutsche Philosoph Otfried Hoffe bereits 1999
in seinem mittlerweile viel beachteten Buch Demokratie im Zeitalter der
Globalisierung.?2 Hoffe geht hierin davon aus, dass der sich
Menschenrechten, Volksherrschaft und Gewaltenteilung verpflichtete und
aufgeklarte Nationalstaat erhalten bleiben kann, wenn seine Strukturen an
die globalisierten Bedingungen des 21. Jahrhunderts angepasst werden
konnen. Das heifdt, dass die von Hoffe vorgeschlagene ,Weltrepublik®, die
er exakter als eine ,foderale, subsididire und komplementdre“ versteht,
folgerichtig unabhdngige Einzelstaaten ebenso zuldsst wie supranationale
Organisationen. Hoffes Weltrepublik ist somit nicht explizit
kosmopolitisch ausgerichtet, d.h. folgt nicht der Vorstellung einer
geeinten Menschheit und kann daher auch nicht auf einen globalen
Leviathan hinauslaufen, der nur Insignien der Herrschaft tragt. Um
dennoch Konflikte zwischen bzw. in bestimmten Lindern erfolgreich zu
beenden, benotigt die Weltrepublik ein ,zwischenstaatliches
Gewaltmonopol“, womit sie Vilkerrechtsschutz effektiv sicherstellen kann.
Insofern tritt bei Hoffe an die Stelle des Leviathans die im Dienste der
Gerechtigkeit stehende Justitia mit dem Schwert als ihrem
Herrschaftssymbol. Das gewahrleistet ebenfalls, dass eine solche Weltre-
publik im politischen Ernstfall, etwa bei massiven Menschenrechtsverletz-
ungen in einem einzelnen Staat, in der Lage ist, eine ,humanitdre militari-
sche Intervention als ultima ratio und unter strengsten ethischen Bedin-
gungen durchzufiihren und anstandig abzuschlief3en.

22 HOFFE: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung.



»Clash of Civilizations® versus Weltethos und Weltrepublik 241

3. WELTGESELLSCHAFT, WELTETHOS UND WELTREPUBLIK

Diese Losungsvorschlage Hoffes diirfen folglich aber weder bestimmten kul-
turellen Lebensformen, bestimmten Weltvorstellungen oder bestimmten
Gruppeninteressen entspringen, noch diirfen sie diese beeintrachtigen. Wir
brauchen demgemaf eine neue politische Orientierung, die so konstituiert
sein sollte, dass sie unnachgiebig auf Menschenrechte und Demokratie ver-
pflichtet ist und dass sie es den Menschen mit ihren grundverschiedenen
Weltvorstellungen und Religionen erleichtert, gerade trotz ihres Unter-
schieds friedlich in einer gemeinsamen Welt zu leben. Vorschldge dafiir ha-
ben in den letzten Jahren etwa der deutsche Theologe Hans Kiing mit sei-
nem Konzept des ,Weltethos“ und der US-amerikanische politische Philo-
soph John Rawls mit seinem Begriff des ,iibergreifenden Konsenses“ unter-
breitet, wobei Letzterer sich nicht auf inhaltlich bestehende Gemeinsam-
keiten von Weltbildern oder Religionen bezieht, sondern auf neue, unab-
hangige und faire Prinzipien, auf die sich alle Beteiligten, trotz ihrer je-
weils vorliegenden unterschiedlichen und widerstreitenden Weltbilder, al-
lein durch Vernunfteinsicht einigen kénnen.

Hans Kiing hat bei seiner Suche nach Ubereinstimmungen zwischen
den verschiedenen Weltreligionen festgestellt, dass es zwischen ihnen ethi-
sche Gemeinsamkeiten gibt, die aus iiberlieferten Gerechtigkeitsvorstel-
lungen entstammen und aus denen sich ein Weltethos erschlieflen lief3e,
das als notwendiges Minimum gemeinsamer humanitarer Maf3stabe, Wer-
te und Grundhaltungen definiert werden kann. Der Leitgedanke eines so
verstandenen Weltethos besteht fiir Kiing in der ,Goldenen Regel“: ,Fiige
einem anderen nicht zu, was du nicht willst, das man dir zufiige“. Dabei
handelt es sich Kiing zufolge um eine mit allen Religionen kompatible ethi-
sche Grundorientierung der Gegenseitigkeit, die allgemein (also auch von
nichtreligiosen Menschen) gebilligt und der die insofern ein ,verbindliches
und verbindendes Ethos fiir die gesamte Menschheit®, d.h. ein Weltethos
errichtet werden konnte.23 Gerade vor dem Hintergrund der Tendenz zur
Globalisierung der Markte kdme es auf eine Neubewertung des Ethos in
der Wirtschaft an, sagt Kiing, und fordert daher ,ein Umdenken in Rich-
tung auf ein wieder anstiandigeres, von ethischen Prinzipien getragenes
Wirtschaften“24, ohne dem oOkonomischen Rationalitatsprinzip seine
relative Berechtigung abzusprechen. Ebenso betont der Wirtschaftsethiker
Peter Ulrich, dass es gute Griinde fiir ein ,Projekt Weltethos gibt und
versuchte bereits 1998 in einem von Kiing und Kuschel herausgegebenen

23 Vgl. KUNG, Hans/KUSCHEL, Karl-Josef (Hgg.): Wissenschaft und Weltethos. Miinchen:
Piper 1998. Vgl. auch KUNG, Hans/SENGHAAS, Dieter (Hgg.): Friedenspolitik. Ethische Grund-
lagen internationaler Beziehungen. Miinchen: Piper 2006.

24 KUNG, Hans: Anstindig wirtschaften. Warum Okonomie Moral braucht. Miinchen:
Piper 2010, 16



242 Hans Friesen

Band zum Thema Wissenschaft und Weltethos einige wegweisende
Uberlegungen aus dem Blickwinkel einer Vernunftethik des Wirtschaftens
beizutragen, in denen er das Weltethos inmitten eines ,tripolaren
Spannungsfeldes  zwischen  kulturellem  Pluralismus, ethischem
Universalismus und 6konomischem Globalismus® aufstellt und dort als
kiinftige wirkungsmachtige ethische Gestaltungskraft der Weltwirtschaft
betrachtet.25

Daneben hat John Rawls in seinem Buch Political Liberalism / Politi-
scher Liberalismus 1993 / 19982¢ ein Konzept der Vermittlung konkurrie-
render Weltanschauungen unter pluralistischen Bedingungen entwickelt.
Er hat die ,Idee eines ilibergreifenden Konsenses“ ausgearbeitet und auf in-
ternationale, volkerrechtliche Beziehungen tibertragen. Dies erfordert aller-
dings eine - wie Rawls sagt - ,neutrale Ebene“, auf der Menschen verschie-
dener Weltvorstellungen gemeinsame Prinzipien fiir die Gestaltung des
sozialen und politischen Zusammenlebens diskutieren konnen. Diese be-
trachtet Rawls weder im Sinne eines Minimalkonsenses noch im Sinne ei-
nes Modus Vivendi, sondern als eine ,Ubereinstimmung in Grundprinzi-
pien“. Damit unterscheidet sich Rawls in seiner Auffassung deutlich von
Kiing, der, wie gesagt, von einer alten in allen grofien Religionen anzutref-
fenden Regel ausgeht.

In seinem Ansatz hat Rawls die Konzeption des Naturzustandes aus der
Tradition der Vertragslehre entnommen und interpretiert dabei diesen als
einen keine historische Situation oder Tradition darstellenden, sondern viel-
mehr als einen hypothetischen ,Urzustand” (,original position“), dessen Si-
tuation durch einen ,Schleier des Nichtwissens (,veil of ignorance“) ver-
deckt ist27, sodass alle Vorteile, aber auch die Lasten gerecht in der Grund-
ordnung einer Gesellschaft verteilt werden. Dieser Urzustand stellt eine fair
gestaltete Ausgangssituation her, fiir die gilt, dass alle Menschen das glei-
che Recht haben. ,Ungleichheiten” sind nicht ausgeschlossen, miissen aber
so gestaltet werden, dass jeder seinen Vorteil daraus ziehen kann, dabei gilt
fiir Rawls jedoch zwingend, dass alle sozial und wirtschaftlich Benachteilig-
ten von den Unterschieden am meisten begiinstigt werden miissen. Trotz
dieser Unterschiede soll jedem freien Individuum in einer wohlgeordneten
Gesellschaft, in der fiir alle Chancengleichheit bestehen muss, jede Posi-
tion bzw. jedes Amt offenstehen. Aufderdem bezieht er sich auf die Men-
schenrechtsverordnung in der franzosischen Verfassung von 1789, in der
auch schon formuliert wurde, dass gesellschaftliche Unterschiede nur zum
Nutzen der Gemeinschaft erlaubt sind, dass alle Menschen gleich an Rech-

25 ULRICH, Peter: Weltethos und Weltwirtschaft - eine wirtschaftsethische Perspektive, in:
KUNG, Hans/KUSCHEL, Karl-Josef (Hgg.): Wissenschaft und Weltethos, 40-60.

26 RAWLS, John: Politischer Liberalismus. Frankfurt am Main: Suhrkamp: 1998.
27 RAWLS, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1975, Ka-
pitel 3.



,Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 243

ten geboren sind und dass die Wiirde des Menschen unantastbar ist. Rawls
ist der Meinung, dass jede Epoche diese Grundsdtze neu rechtfertigen muss
- er selbst hat diese Rechtfertigung fiir seine Epoche, die der zweiten Half-
te des 20. Jahrhunderts, geleistet und damit die Grundsatze des politischen
Liberalismus formuliert. Im Wesentlichen sind diese von Rawls entwickel-
ten Ideen bereits in den meisten westlichen Verfassungsstaaten verankert
worden. Im Unterschied zum Weltethos, welches aus den gemeinsamen
ethischen Grundnormen der grofden religiosen Traditionen hervorgeht, hat
die Ubereinstimmung in Grundprinzipien einen eher konstruktivistischen
Charakter. Bei Rawls geht es demnach nicht darum, Gemeinsamkeiten aus
bestehenden Traditionen abzuleiten, sondern diese auf einer neutralen,
d.h. unter dem Schleier des Nichtwissens ausgemachten Ebene im Gesprach
durch verniinftige Uberlegung neu zu bestimmen und iiberdies als ver-
bindlich und fair festzulegen.

Auf der Basis dieser Ausfithrungen konnte man durchaus zu dem Ergeb-
nis gelangen, im uns allen unmittelbar bevorstehenden globalen Zeitalter
in der zweiten Halfte des 21. Jahrhunderts ein Weltethos ebenso wie eine
Weltrepublik als normativ geboten zu betrachten. Denn nicht nur fiir ein-
zelne Menschen, sondern auch fiir die Einzelstaaten gilt, dass tiberall dort,
wo sie aufeinandertreffen, Willkiir und Gewalt sich ereignen und iber-
wunden werden miissen. Nach Hoffe — und hierin sollte ihm nach meiner
Meinung jeder zustimmen konnen - miisse dies stets mittels Recht, Staat-
lichkeit und Demokratie geschehen. Einen bestiandigen Weltfrieden wird
es ohne international verbindliche Rechtsordnung und ohne Dialog der
groflen Religionen nicht geben. Auch eine Demokratisierung aller Einzel-
staaten wird Hoffe zufolge die foderale Weltrepublik keinesfalls eriibrigen,
denn letztlich verhalten sich Staaten ebenso wie Individuen, wenn sie auf-
einandertreffen, leider nicht immer friedlich. Wir miissen uns somit vor
Augen fiihren, ,dass es keinen moralischen Zwang zur Solidaritét gibt, ob-
wohl sich Solidaritat fiir das Zusammenleben als forderlich erweisen kann,
aber auch dass es keinen in der menschlichen Natur angelegten Hang zur
Solidaritdt gibt, obwohl der Mensch iiber einzigartige Fahigkeiten zur Em-
pathie und zur Rolleniibernahme verfiigt®.28

Im Jahre 1996 verbliiffte Samuel P. Huntington in seinem Buch Clash of
Civilizations /| Kampf der Kulturen mit einer sehr einpragsamen und gleich-
wohl grob vereinfachenden, aber dennoch nicht ganz weltfremden Rede-
wendung.2? Diese besagt, dass nach dem Ende des Kalten Krieges nicht
mehr politische Ideologien, sondern nunmehr ,Kulturen“ die Ordnung der
Welt bestimmen wiirden. Obwohl diese These von wissenschaftlicher Seite

28 BUDE, Heinz: Solidaritdt. Die Zukunft einer grofen Idee. Miinchen: Carl Hanser Verlag
2019, 11.

29 HUNTINGTON, Samuel P.: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. Miinchen: Europa-Verlag 1996.



244 Hans Friesen

frithzeitig massiv kritisiert wurde3?, ist sie trotzdem zum festen Bestand-
teil der offentlichen Diskussion weltweit geworden. Das Ende der Ost-
West-Konfrontation hat die ganze Welt grundlegend erschiittert und ver-
dndert. Seit dem Ende des Kalten Krieges treten Huntington zufolge neue
kulturell begriindbare Konflikte hervor, die ,,die grofdte Gefahr fiir den Welt-
frieden“3! bedeuteten. Seine These fiir die neuen umfangreichen kriegeri-
schen Auseinandersetzungen lautet, ,dafd die zentrale und gefdhrlichste
Dimension der kommenden globalen Politik der Konflikt zwischen Grup-
pen aus unterschiedlichen Zivilisationen sein werde“32. Nach Huntington
ergibt sich in Zukunft aus den in den zeitgendssisch relevanten Kulturkrei-
sen unterschiedlich religios geprigten Werten und Ideen, ob zwischen ih-
nen friedliche oder konfliktreiche Verhdltnisse herrschen werden. Wah-
rend von 1945 bis 1989 eine bipolare Ordnung bestand, in der die USA und
die UdSSR als Hauptkontrahenten auszumachen waren, kam es nach dem
Zusammenbruch zu einer neuen multikulturellen bzw. multipolaren Ord-
nung, deren Gliederung nach einem vor allem kulturellen Merkmal in Er-
scheinung trat, der ethnischen Zugehorigkeit. Auf diese Weise wird die
neue kulturelle Identitdt seit den 199oer Jahren ausdriicklich durch das
Deklarieren von ,Feinden“ gestiftet, das die internationale Machtbalance
verschoben hat und den Einfluss des Westens hemmt. Die daraus resultie-
renden welthistorischen Prozesse, die der liberale US-amerikanische Poli-
tikwissenschaftler Huntington in Form eines neuen kartografischen Welt-
bildes prdsentiert, setzen sich aus neun relevanten und nach seiner in po-
litikwissenschaftlichen Expertenkreisen nicht unbestrittenen Ansicht mehr
oder weniger homogenen Kulturkreisen zusammen. Es gilt demzufolge den
westlich-christlichen, den orthodoxen, den lateinamerikanischen, den afri-
kanischen, den islamischen, den hinduistischen, den buddhistischen, den
japanischen und den sinologischen Kulturkreis voneinander zu unterschie-
den und abzugrenzen.

4. ENDE DER GESCHICHTE UND CLASH OF CIVILIZATIONS

Das neue Bild der Weltkonstellation war nach 1989 jedoch nicht sofort zu
erkennen. Daher konnte etwa Francis Fukuyama mit seinem 1992 erschie-
nenen Werk Das Ende der Geschichte die vorschnelle und kurzlebige Dok-
trin befliigeln, die endgiiltige Regierungsform der Menschheit sei in der
Universalisierung der westlich-liberalen Demokratie zu erreichen.33 Doch
die in wissenschaftlicher Hinsicht gewissenhaftere Deutung der Geschich-

30 Vgl. MULLER, Harald: Das Zusammenleben der Kulturen. Ein Gegenentwurf zu Hunting-
ton. Frankfurt am Main: Fischer 1998.

31 HUNTINGTON: Kampf der Kulturen, 12.
32 Ebd., 11.
33 FUKUYAMA, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen: Kindler 1992.



,Clash of Civilizations“ versus Weltethos und Weltrepublik 245

te zeigte binnen kurzem, dass sich die Struktur der Welt seit Ende der
1980er Jahre von einer bipolaren in eine multipolar-multikulturelle ge-
wandelt hat. Insgesamt zdhlt Huntington, wie gesagt, bis zu neun neue
bzw. erneut zur politischen Bedeutsamkeit vorgedrungene grofde Kultur-
kreise auf. Diese neue Aufteilung in Grofleinheiten, die durch Sprache,
Geschichte und Religion voneinander geschieden sind, bedeutet aber nicht
eine Aufhebung der einzelnen Nationalstaaten. Diese bleiben weiterhin,
wenn auch durch die 6konomische und technologische Globalisierung ge-
schwdchte, Hauptakteure im Weltgeschehen und werden Huntington zu-
folge in unterschiedlichen Koalitionen wirtschaftspolitisch wie militarisch
agieren, um Macht und Einfluss zu behaupten oder zu vergréflern.

Gegen diese Einteilung der Kulturkreise wurden, wie bereits konsta-
tiert, massive Einwande vorgebracht, obwohl sich aus heutiger Sicht auch
manche Ubereinstimmungen zwischen Huntington, den unterschiedlich-
sten Globalisierungstheorien und dem politischen Diskurs feststellen las-
sen. Dazu gehoren in erster Linie vier weit verbreitete Auffassungen. Ers-
tens: dass sich im Globalisierungsprozess von den frithen 19goer Jahren bis
etwa 2007, d.h. bis zum Beginn der Weltfinanzkrise, ein immer weiter ent-
grenzter und deregulierter Weltmarkt herausbildete, mit dem sich eine
ganze Reihe von Fehlentwicklungen globalisieren konnte, wie etwa die so-
ziale Polarisierung in der Weltgesellschaft, der Migrationsdruck aus den
Armutsregionen, der globale Klimawandel und der internationale Terroris-
mus.34 Zweitens: dass die politischen Gestaltungsmoéglichkeiten wiahrend-
dessen an die nationalstaatlichen Grenzen gebunden blieben und damit er-
heblich an Bedeutung verloren haben. Drittens: dass die Anpassung der
Politik an die Realitdten der 6konomischen Globalisierung bislang kaum
stattgefunden hat. Viertens: Die Vermutung, dass die politischen Akteure
in Zukunft nicht mehr von rationalen, d.h. eindeutig zurechenbaren poli-
tischen Zielsetzungen ausgehen werden, sondern von jeweils vorliegender
kultureller oder religioser Loyalitdt oder Gegnerschaft.

Nun kann man aber mit Huntington aus diesen Auffassungen nicht nur
einseitig schlussfolgern, dass es vor allem an den ,Frontlinien“ oder ,Bruch-
linien“ der Kulturkreise zu den in Zukunft drohenden Konflikten kommen
wird, denn er nimmt gleichzeitig an, dass man dem begegnen kann, wenn
der Westen diesen gefdhrlichen Kampf friihzeitig mit einem ,Dialog der
Kulturen® zu verhindern versucht. Allerdings kann das in den Augen der
Kritiker wie etwa Amartya Sen3’ nicht gelingen, wenn man sich wie
Huntington diesen Dialog als strategische Verhandlungen zur Erlangung
guter Beziehungen etwa mit Russland und Japan vorstellt, die beansprucht
werden, um die , Interessen des Westens“ im Nahen Osten und vor allem

34 DEBIEL/MESSNER/NUSCHELER: Globale Trends 2007, 105ff., 171ff., 345fF.
35 SEN, Amartya: Die Identitdtsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt. Miinchen:
Beck 2007.



246 Hans Friesen

gegeniiber den 6konomisch wie militarisch rasch aufsteigenden konfuzia-
nischen Staaten des Fernen Ostens zu schiitzen und durchzusetzen. Dies
jedoch war und ist wohl kein geeigneter Weg - weder um den nach 2001
existierenden kulturellen, religiésen und politischen Weltgegensitzen zwi-
schen dem Westen und dem radikalen Islamismus noch um dem kiinftigen
okonomischen sowie militdirischen Weltgegensatz zwischen USA und Chi-
na unvermindert, das bedeutet im Sinne der globalen Friedenserhaltung
unter den Staaten gerecht zu werden.

5. DER NEUE WELTGEGENSATZ USA VERSUS CHINA

Eine weitere Problematik besteht darin, dass es bisher noch kaum wirklich
gelungene Vorbilder fiir diese angestrebten Dialoge gibt. In den Zeiten des
Kalten Krieges gab es nur zwei Konfliktgegner: Kommunismus versus Ka-
pitalismus. Die bipolare Weltordnung kannte nur antagonistische Konflik-
te, d.h. fundamentale ideologische Kontroversen zwischen den beiden
Groffmachten USA und UdSSR, wahrend die neuen Konflikte unter den
neun Kulturkreisen mit hochst diversen Motivationen stattfinden werden,
sodass gemeinsame normative Grundlagen fiir Zusammenarbeit und Aus-
tausch im internationalen Kontext wohl auf absehbare Zeit nicht mehr im
erforderlichen Umfang entwickelt werden kénnen. Innerhalb einzelner Kul-
turkreise, wie etwa zwischen China und den ostasiatischen Tigerstaaten so-
wie innerhalb dieser Staaten sieht das ganz anders aus. Hier setzt indivi-
duelle Freiheit in aller Regel eine kollektive Orientierung voraus, die in
kleineren Gemeinschaften (etwa Arbeitsgruppen in den Fabriken oder in
sonstigen Kollektiven in Landwirtschaft und Industrie) und letztendlich in
der einzelnen Familie entsteht.3¢ Die Macht wird in China im Hinblick auf
die das Land dominierenden wirtschaftlichen Interessen bestimmt, obwohl
hier die nach wie vor herrschende kommunistische Partei (KPCh) die recht-
liche Rahmenordnung fiir die Wirtschaft gegenwartig unter Xi Jinping un-
ter grofdmiitiger Beriicksichtigung des historisch gewachsenen Konfuzia-
nismus erstellt.3” Es war Deng Xiaoping im Jahr 1978, der China dem Wes-
ten gegeniiber offnete und damit eine wirtschaftliche Liberalisierung
veranlasste. Er hat mit diesen sicherlich einschneidenden Verdnderungen
allerdings keine demokratische Reform des politischen Systems verbund-
en, sodass der Einfluss etwa des internationalen Rechts auf die nationalen
politischen Strukturen des Landes wieder und wieder erfolgreich begrenzt

36 Gu, Xuewu: Chinas Aufstieg zur GroRmacht und seine Herausforderungen fiir den Wes-
ten, in: BINDENAGEL, James/HERDEGEN, Matthias/KAISER, Karl (Hgg.): Internationale Sicher-
heit im 21. Jahrhundert. Deutschlands internationale Verantwortung. Goéttingen: V & R unipress
2016, 57-66, hier 62.

37 HEBERER, Thomas/MULLER, Armin: Chinas gesellschaftliche Transformation. Entwick-
lung, Trends und Grenzen (= Studie der Friedrich-Ebert-Stiftung). Berlin: Friedrich-Ebert-
Stiftung 2017, 25.



»,Clash of Civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik 247

bzw. dosiert werden und daher, wie der Theoretiker der KPCh Zheng Bijian
2005 sagte, ,die traditionellen Wege aufstrebender Groffmachte hinter sich
lassen®38 konnte. Als eigensinnig aufstrebende geopolitische und wirtschaft-
liche Weltmacht ist China mittlerweile in der Lage, einen eigenen Weg in
die sich allmdhlich entwickelnde Weltgesellschaft zu finden. Weil einige
dieser landeriibergreifenden Kulturkreise in Ostasien bereits seit Jahrhun-
derten oder Jahrtausenden existieren, bezeichnet Huntington sie als ,ge-
schlossene Systeme“3?, die trotz politischer, sozialer, wirtschaftlicher und
ideologischer Veranderungen nicht untergehen, sondern durchhalten und
sich fortwdhrend weiterentwickeln, wobei sowohl das zentrale Unterschei-
dungskriterium als auch der entscheidende Faktor fiir Interaktionen zwi-
schen den Kulturkreisen, d.h. die den Menschen zur Identifikation dien-
enden ,grofdten kulturellen Einheiten“40, die Religion (mit den aus ihr ab-
leitbaren und den anderen Religionen widerstreitenden Werten, Uberzeu-
gungen, Institutionen und Gesellschaftsstrukturen) sein wird. Fiir die reli-
giosen Fanatiker im Nahen Osten, so Huntington, konnte nur sie, die Reli-
gion des (politischen) Islam, der angeblich sinnentleerten Welt des Wes-
tens noch Lebenssinn mit tberzeitlichem Bezug gewdhren, doch fir die
quasi Unglaubigen wiirde dieser keine Bedeutung mehr haben. Daher wer-
de bzw. miisse sich das Verhdltnis zwischen der westlichen und islami-
schen Kultur im 21. Jahrhundert weiter enorm verschlechtern. Fiir Hun-
tington ist das ein Kampf zwischen Zivilisation und Barbarei, der aber nicht
nur die islamische Welt, sondern auch den sinologischen Kulturkreis er-
fassen werde. Vor allem mit dem wirtschaftlichen Aufstieg Chinas wiirden
sicherheitspolitische Bedenken fieberhaft verbreitet werden, wie es vielen
konservativen Beobachtern der internationalen Politik heute erscheint.
Denn aus der ,,Politik der friedlichen Koexistenz“ Chinas in der ersten Halfte
des 21. Jahrhunderts konne keinesfalls abgelesen werden, ob die chinesi-
sche Auflen- und Sicherheitspolitik auch in der Mitte des Jahrhunderts noch
auf harmonische Kooperation und nicht vielmehr auf aggressive Konfron-
tation gehe.

Neue Konflikte sind insofern vorprogrammiert. Der grofdte in diesem
Kontext denkbare Konflikt werde wohl der anscheinend unvermeidbare,
wie einige eher pessimistisch gesinnte Politiker, Wissenschaftler und Jour-
nalisten im Anschluss an Huntington meinen, zwischen den beiden grof3-
ten Kontrahenten China als schnell heranwachsendem Hegemon und der
derzeit dominierenden ,pazifischen Macht® USA sein. Denn nicht nur
Huntington, auch Robert Kagan ist davon iiberzeugt, ,dass China mit wach-
sendem Selbstbewusstsein nicht mehr, sondern weniger Toleranz fiir die

38 Zitiert nach KAGAN, Robert: Die Demokratie und ihre Feinde. Wer gestaltet die neue
Weltordnung? Miinchen: Siedler 2008, 31.

39 HUNTINGTON: Kampf der Kulturen, 54f.

40 Ebd., 53.



248 Hans Friesen

Hindernisse auf seinem Weg aufbringen wird“.4! Der grofle (konventionel-
le) Schlagabtausch auf dem Chinesischen Meer erscheint fiir ihn und wei-
tere politikwissenschaftliche Beobachter unabwendbar zu sein, weil es — wie
ein chinesisches Sprichwort schon sage - ,keinen Platz fiir zwei Tiger auf
dem Berg“42 gebe. Vittorio Hosle geht sogar von einem ,Ende der ameri-
kanischen Hegemonie® aus, mit dem , die Wiederkehr des Risikos eines nu-
klearen Krieges“43 befiirchtet wird. Aber wie dem auch sei, es wird auf je-
den Fall vor einem solchen letzten Ende viele weitere kleine und hart-
ndckige Konflikte geben, die Huntington zufolge entlang kultureller bzw.
religioser ,Bruchlinien” lokalisiert sind. Zum einen wird es sich dabei um
gefdhrliche Spannungen mit rationalen Ursachen handeln, wenn es um Zu-
gang zu Wasser oder den letzten noch vorhandenen Rohstoffquellen auf
der Erde geht. Zum anderen um Gegnerschaften, die ethnisch oder religios
begriindet sind. An solchen Orten begegnen sich in aller Regel zwei grund-
satzlich verschiedene Kulturen mit einem jeweils klar religios definierten
homogenen Selbstverstandnis. Allerdings wird es nicht nur um Konflikte
zwischen den Kulturen, sondern auch um solche auf nationaler Ebene ge-
hen. Dabei handelt es sich in Europa beispielsweise um eine zunehmende
Entfremdung zwischen muslimischen Migranten und der jeweiligen Mehr-
heitsgesellschaft. Aber auch zwischen Europa und der islamischen Gesamt-
kultur wird sich die Lage verschlechtern. Die Sicherheitspolitik der Zukunft
wird sowohl innen- wie auflenpolitisch letztlich bei der Losung von eth-
nisch-kulturellen Konflikten folgende Maoglichkeit zur Verfiigung haben:
Es wird das von der westlichen Politik bevorzugte Verfahren der polizeili-
chen und militdrischen Konfliktregulierung sein. Man wird sich davon eine
schnelle Auflosung des Konfliktes versprechen, was sich aber in Wirklich-
keit als eine nur zeitweilige Unterwerfung des Gegners herausstellen konnte.

6. WELTGEGENSATZ UND INTERKULTURELLER DIALOG

Insofern ware es fiir eine tragfahigere Konfliktlosung wohl sinnvoller, iiber
politische Alternativen nachzudenken. Solche Alternativen konnen die zu-
kiinftige Welt nicht einfach dogmatisch als Abstraktion antizipieren, son-
dern sollten in allen ihren Formen die Forderungen der Vernunft nach zwei-
seitiger, d.h. dialektischer Verwirklichung des von Kant auseinandergesetz-
ten ,permanent antagonistischen Zustands® der ,ungeselligen Geselligkeit
enthalten und zur Geltung bringen. Diese Dialektik steht Simmel aber deut-
lich ndher als Hegel oder dlteren Philosophen. Von Platon bis Hegel wurde

41 KAGAN: Die Demokratie und ihre Feinde, 42.

42 MASALA, Carlo: Der Aufstieg Chinas. Folgen fiir das internationale System, in: Politi-
sche Studien. Orientierung durch Information und Dialog 451 (September-Oktober 2013),
22-31, hier 30.

43 HOSLE, Vittorio: Globale Fliehkrdfte. Eine geschichtsphilosophische Kartierung der Ge-
genwart, Freiburg: Verlag Karl Alber 2019, 174.



,Clash of Civilizations“ versus Weltethos und Weltrepublik 249

stets angenommen, dass das Selbe bzw. das Eine nur dann das Selbe bzw.
das Eine sein kann, wenn es ins Gegeniiber zum Anderen bzw. zum Vielen
gestellt werden kann. Aber wahrend es sich in der Entwicklung von Platon
bis Hegel um ein hierarchisches Verhaltnis zwischen Einem und Vielem ge-
handelt hat, strebte Simmel eine Wechselwirkung zwischen den beiden ge-
gensdtzlichen Entititen an. Auch in diesem Kontext hier gilt, was ich an
anderer Stelle {iber den Gegensatz von monistischer und pluralistischer
Ethik gesagt habe, fiir die Kulturen und deren Theorie: ,dass fiir konkur-
rierende Theorien iiber die verschiedenen Kulturen und deren Beziehun-
gen, die je Anspruch auf monistische Alleinzustdndigkeit und alleinige Be-
grindungskompetenz erheben, die Zustimmung zu oder die Anbindung an
eine bestimmte Theorie stets einhergeht mit dem Verlust der Begriindungs-
kraft der anderen Theorien“44. Das spricht eben nicht fiir eine einseitige
und unter Umstianden dogmatische Begriindung, sondern - im Gegenteil -
fir eine ,doppelte Betrachtung' bzw. ,doppelte Begriindung' einer ,gegen-
laufigen Gleichzeitigkeit’, wie es nicht nur von Simmel, sondern ebenfalls
von Hoffe intendiert wird: ,Zur Beurteilung unserer gegenwartigen Gesell-
schaftslage gehoren also nicht nur die Gegenlaufigkeit und das Nichtein-
ordnenkonnen von Tendenzen, sondern auch die Gleichzeitigkeit von kon-
servativ und progressiv bei ein und demselben Phianomen®.45 Wahrend
aber Hoffe der Antinomie im kantischen Sprachgebrauch streng verpflich-
tet bleibt, wollen wir uns hier vielmehr mit der Antinomie im Verstandnis
von Simmel4¢ in Einklang bringen. Mit diesem Vorschlag soll ein Beispiel
fir das Modell eines ,widerspruchsfreien Duplizititsdenkens“ gegeben
werden. Hinter diesem Ansatz steht die Auffassung, dass die Wirklichkeit
der kulturellen und gesellschaftlichen Welt in concreto in der Regel einen
gegensadtzlichen Charakter hat. In ihr sind entgegengesetzte Krifte oder
Stromungen vorhanden, die zur selben Zeit und in derselben Hinsicht wirk-
sam werden konnen. Mein Vorsatz ist jedoch nicht, die von einer der bei-
den Seiten vorgetragenen Argumente zu widerlegen, sondern deutlich zu
machen, dass die eine Seite abhangig ist vom Kontrast durch die andere
Seite und umgekehrt, d.h., bei dieser gedoppelten Betrachtung erscheinen
die beiden Seiten als ,Komplemente®, als sich wechselseitig bedingende
Realitdten, die das Gegensadtzliche bzw. die Alternativen verbinden. Eine
Auflosung dieses Gegensatzes durch Anerkennung des einen Pols und Zu-
rickweisung des anderen wird nicht in Erwagung gezogen.

44 BERR, Karsten/FRIESEN, Hans: Monistische Wirtschaftsethik und pluralistische Ethik,
in: FRIESEN, Hans/WOLF, Markus (Hgg.): Okonomische Moral oder moralische Okonomie?
Positionen zu den Grundlagen der Wirtschaftsethik. Freiburg: Verlag Karl Alber 2014, 87-133,
hier 123f.

45 HOFFE: Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln, 165,

46 SIMMEL, Georg: Philosophie des Geldes, nach dem Text der 2. Auflage. K6ln: Anaconda
2009, 462f.



250 Hans Friesen

Bei diesen Gegensdtzen bzw. Alternativen konnte und sollte der inter-
kulturellen Dialogfithrung eine wesentlich aktivere und politisch verbind-
lichere Rolle zukommen als bisher, denn Kulturdialoge, die heute schon
auf einzelnen Ebenen stattfinden, konnten deeskalierend wirken, wenn -
wie Waldenfels gezeigt hat - ,im interpersonellen wie im interkulturellen
Bereich“ nicht mehr mit einem ,absolut oder total Fremden“47 gerechnet
wird und daher in wachsendem Mafie produktive Verschrdnkungen bzw.
Verflechtungen ,von Eigenem und Fremden im intra- wie im interkultu-
rellen Bereich“48 entstehen konnten. Sobald davon ausgegangen werden
kann, dass das Fremde nicht mehr Unsicherheit und Angst, Unverstandnis
und Chaos verbreitet, ist eine neue Struktur der politischen Bildung bzw.
vorurteilsfreien Korrektur des eigenen Selbstverstindnisses gegeben, die die
Integration von Differenz in die individuelle Gestaltung der eigenen Iden-
titat ausdriicklich billigt. Allerdings trifft dies auf mindestens ein Hinder-
nis. Es ist das dem Eigenen und Vertrauten entgegenstehende und daher
zumindest voriibergehend einen ,Kulturschock” auslosende ,Fremde“ zwi-
schen den aus auferordentlich unterschiedlichen Kulturen, wie beispiels-
weise der islamischen und der europdischen, herstammenden Betroffenen,
die sich zunachst hochstwahrscheinlich ,wechselseitig fiir exotisch halten“4?
und sich daher erst allmdhlich aufeinander einstellen kénnen. Durch das
,Aufeinandereinstellen’ konnten jedoch bisher ungenutzte und erweiterte
Perspektiven der interkulturellen Lebensfiihrung geo6ffnet, in den unter-
schiedlichen Kulturen der Welt verbreitet und die dort noch vorhandenen
destruktiven und genozidalen Potenziale weiter entscharft werden. Kultur-
dialoge konnen nur dann erfolgreich sein, wenn sie auf gleicher Augen-
hoéhe und ohne weitere Vorbedingungen zwischen den Akteuren verschie-
dener Kulturen zustande kommen.

Abschliefdend soll noch die folgende Frage gestellt und auch beantwor-
tet werden: Wie konnte nun ein anwendbarer Beitrag philosophisch beflii-
gelter Individuen auf lokaler Ebene aussehen, mit dem auch die Angst vor
dem Fremden tiberwunden werden konnte? Als bestes Mittel soll hier das
Gesprdch in Form des interkulturellen Dialogs empfohlen werden. Denn
von Habermas wissen wir, dass die normativen Grundlagen einer kritischen
Gesellschaftstheorie in den Strukturen sprachlicher Kommunikation ent-
halten sind, derer man sich vergewissern kann - am besten im Gesprach
selbst.50 Bei der Umsetzung sollte dieses jedoch einige wesentliche Hin-

47 WALDENFELS, Bernhard: Grundmotive einer Phdnomenologie des Fremden. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 2006, 118.

48 Ebd., 123.

49 HOFFE: Ist die Demokratie zukunftsfihig? Uber moderne Politik. Miinchen: Beck 2009, 69.

50 FRIESEN, Hans: Kulturelle Identitdt und gesprdchliche Bildung. Das interkulturelle phi-
losophische Unterrichtsgesprdch als exponierter Ort der Integration von Schiilern mit Migra-
tionshintergrund, in: ALECHNOWICZ-SKRZYPEK, Iwona/BARCIK, Dorota/FRIESEN, Hans (Hgg.):



»Clash of Civilizations” versus Weltethos und Weltrepublik 251

weise bzw. bereits vorliegende Erkenntnisse beriicksichtigen. Zum Beispiel,
dass die fiir den interkulturellen Dialog zentrale Leitfrage nach dem ,Wir-
selbst“ vor dem Hintergrund des bisher Angesprochenen nicht mehr nur aus
einem reflexiven Selbstverhaltnis konstituiert sein kann, sondern es vor al-
lem auch zu beriicksichtigen gilt, dass ,Wir-Identitat“, bevor sie zu einer
Sache des reflexiv begriffenen Denkens und Handelns von Individuen wird,
bereits eine Sache des irreduziblen und relationalen ,gemeinsamen Em-
pfindens“ von Stimmungen darstellt. Das heif3t, wir miissen hier zunachst
von der Differenz und der erforderlichen Unterscheidung zwischen kultu-
rell habitualisierter Identitdt und reflexiver neuer Identifikation auf inter-
kultureller Ebene ausgehen, weil letzteres auf ersteres aufbauen sollte und
es somit unweigerlich zur Veranderung bzw. Anpassung der beiden Ebenen
kommen muss. Die Beriicksichtigung dieses Unterschieds ist insbesondere
wichtig, wenn wir uns im politischen Sinne fiir die Bildung und Starkung
einer ,interkulturellen Wir-Identitat“ einsetzen wollen, was nur iber die
Kultivierung bzw. die weitere Kultivierung des reflexiven Selbstverhalt-
nisses laufen kann. Norbert Elias hat in seinem Buch Die Gesellschaft der
Individuen ein kosmopolitisches Plidoyer formuliert, in dem angeregt wird,
eine ,globale Wir-Identitat“S!, d.h. ein ,Interdependenzgeflecht” bzw. eine
,<Figuration“ herzustellen, die alle Menschen miteinander verbindet. Ein der-
artiges politisches Projekt wdre nach ihm auf ein reflexives kulturelles
Selbstverstaindnis angewiesen, das sich der gegebenen vorreflexiven Wir-
Identitdt zwar nicht entgegenstellen darf, an dieser aber durchaus - wie
auch Amartya Sen’2 betonen wiirde - in einem erzieherischen Sinne arbei-
ten sollte, um sie so in eine transkulturelle Fassung zu bringen. Solche auf
diese Weise im Gesprach neu verfassten politisch-emanzipatorischen ,Ich-
Wir-Balancen® kénnten nach meiner Auffassung ausdriicklich als kleinste
Grundlage bzw. als Modell fiir die in Zukunft unentbehrliche und faire
Weltgesellschaft bzw. foderalistische Weltrepublik betrachtet werden. Diese
steht im Gegensatz zum Zentralismus der Staaten, die von Huntington als
,geschlossene Systeme’ aufgefasst und verteidigt werden. Bei Martha Nuss-
baum hingegen gewdhrleistet der Kosmopolitismus eine freie Vielfalt der
Nationen in der internationalen und Sicherheit stiftenden Gemeinschaft,
der kosmischen Stadt: ,Die Tore der kosmischen Stadt miissen sich allen
offnen®.53 Mit dieser Vorstellung konnten wir uns in unseren Gesprachen
epochemachend fiir Freiheit und Sicherheit einsetzen und uns zugleich in
Zusammenarbeit tiber die Art und Weise einigen, wie wir in Zukunft in der
Welt etwas zum Guten bewegen.

Philosophie und Bildung. Philosophie als Lehrerin kritischen Denkens. Freiburg: Verlag Karl
Alber 2017, 76-102, hier go.

51 ELIAS, Norbert: Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt am Main 1987, 207-315.

52 SEN: Die Identitdtsfalle, 19.

53 NussBAUM, Martha: Kosmopolitismus. Revision eines Ideals. Darmstadt: wbg Theiss
2020, 316.



252 Hans Friesen

Zusammenfassung

Unter den Menschen und auch unter den Staaten gibt es keine nattirliche
Ubereinstimmung untereinander. Obwohl der UN-Auftrag, den Weltfrieden
zu schiitzen, generell von den Staaten befiirwortet wird, ist doch letztlich
kaum eine Nation bereit, von der eigenen Souverdnitdt etwas abzugeben.
Aber ist die volle Souverdnitdt des Nationalstaates heute noch gerechtfer-
tigt? Wdihrend nach 1945 eine bipolare Ordnung bestand, in der die USA und
die UdSSR als Hauptkontrahenten auszumachen waren, kam es nach dem
Zusammenbruch 1989 zu einer neuen multikulturellen bzw. multipolaren
Weltordnung, die gegenwdrtig wieder auf der Kippe steht. Wir brauchen eine
neue politische Orientierung, die so konstituiert sein sollte, dass sie es den
Menschen mit ihren grundverschiedenen Weltvorstellungen und Religionen
erleichtert, gerade trotz ihres Unterschieds friedlich in einer gemeinsamen
Welt zu leben. Aber die realen Verhdiltnisse der Welt scheinen heute wieder
zwei Supermdchte hervorzubringen, USA und China, die um die Vorherr-
schaft ringen werden.

Abstract

There is no natural agreement between people nor among states. Although
the UN mandate to protect world peace is generally supported by the states,
in the end hardly any nation is willing to give up any of its own sovereignty.
But, is the full sovereignty of the nation state still justified today? While a
bipolar order existed after 1945, in which the USA and the USSR were to be
identified as the main opponents, the collapse in 1989 led to a new multicul-
tural or multipolar world order, which is currently again on the brink of
collapse. We need a new political orientation that needs to be constituted in
such a way that it makes it easier for people with their fundamentally differ-
ent world views and religions to live peacefully in a common world, despite
their differences. But the realities of the world today appear to be once again
producing two superpowers, the US and China, who will be vying for supre-
macy.



	"Clash of civilizations" versus Weltethos und Weltrepublik : über die Notwendigkeit einer internationalen Sicherheitsordnung für Nationalstaat und Weltgesellschaft und was die Philosophie dazu beitragen könnte

