Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide nella
concezione damasciana dell'Essere come "Unificato"

Autor: Abbate, Michele

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHELE ABBATE

[l significato dei riferimenti ad alcuni versi di
Parmenide nella concezione damasciana
dell’Essere come “Unificato”

[. IL MONISMO ONTOLOGICO PARMENIDEO E IL PROBLEMA DELL'UNITA DELL’ESSERE
MOLTEPLICE NELLA TRADIZIONE NEOPLATONICA

La concezione parmenidea della natura dell’essere riveste senza dubbio un
ruolo fondamentale per lo sviluppo complessivo della riflessione ontolo-
gica greca. Per la maggior parte degli interpreti antichi, il carattere essen-
ziale di tale concezione si fonda sull’assoluta unita e immodificabile auto-
identita dell’éév, entro una prospettiva filosofica che appare sostanzial-
mente riconducibile alla nozione di “monismo ontologico assoluto”!.

Nell’'ambito della riflessione ontologica platonica (a partire da Platone
stesso fino a giungere alla tradizione tardo-neoplatonica), quella di Parme-
nide viene considerata come una prospettiva filosofica con la quale occorre
“fare i conti” al fine di fondare teoreticamente una concezione dinamica e
relazionale dell'essere: le caratteristiche fondamentali attribuibili a quest’ul-
timo risultano, in effetti, inscindibilmente connesse alla natura della realta
intelligibile, che, secondo la concezione platonica, costituisce nel suo in-
sieme una struttura, a un tempo, unitaria e molteplice2. In linea con tale
prospettiva, nell'ambito della tradizione neoplatonica - a partire, com’e
noto, da Plotino - la dimensione intelligibile viene intesa come uni-molte-
plicita: su tale carattere poggia, nel suo insieme, I'impalcatura teoretica
dell’ontologia neoplatonica. La natura intrinsecamente molteplice dell’esse-
re implica in sé la nozione di “differenza”, che determina l'esigenza di in-
dividuare un fondamento originario in grado di garantire unita e identita
all’essere. Tale problematica emerge in tutta la sua rilevanza soprattutto
nell’ambito della tradizione neoplatonica, in cui il tema dell'uni-moltepli-
cita dell’essere diviene assolutamente centrale.

In effetti, se I'introduzione del concetto di molteplicita e differenza all’in-
terno dell’essere consente di sviluppare un’ontologia dinamica rispetto alla
fissita assoluta dell’essere secondo la prospettiva monistica parmenidea,

1 Sul monismo ontologico assoluto attribuibile a Parmenide rinvio a ABBATE, M.: Ferrea
razionalita e logica ineludibile nel monismo ontologico assoluto di Parmenide, in: Anuario
Filosofico 46 (2013), 79-119.

2 Sul rapporto fra la riflessione parmenidea e la tradizione platonica e neoplatonica si veda
ABBATE, M.: Parmenide e i neoplatonici. Dall’Essere all’'Uno e al di la dell'Uno. Alessandria:
Edizioni dell'Orso 2010, in particolare 79-81.



182 Michele Abbate

tale dinamicita, insita nella concezione dell’essere come molteplice, richie-
de un principio che riconduca l'essere a un’unita relazionale d’insieme, in
modo che esso non risulti costitutivamente frammentato in una moltepli-
cita indefinita. Proprio in considerazione di cid, il problema relativo alla
natura dell'uni-molteplicita dell'essere appare come uno dei temi fondamen-
tali e decisivi della riflessione ontologica neoplatonica. Entro tale prospet-
tiva, ogni vero e autentico ente, inteso platonicamente come oggetto intelli-
gibile, va ricondotto all’'unita complessiva dell’essere, che, comunque, rima-
ne intrinsecamente connotato dalla molteplicita.

Tra gli autori neoplatonici per i quali la natura originariamente unitaria
dell’essere risulta una questione assolutamente decisiva, fondamentale ri-
lievo va attribuito all'ultimo scolarca della Scuola Platonica di Atene -
chiusa, come noto, nel 529 in seguito all’editto di Giustiniano - ovvero
Damascio3. Egli appare come il filosofo piu consapevole e cosciente delle
problematiche insite nella struttura di fondo del pensiero neoplatonico.
Quella damasciana, infatti, si configura come una riflessione critica sugli
esiti concettuali della speculazione neoplatonica e, in particolare, del pen-
siero procliano per quanto concerne sia la natura del Principio Primissimo
sia il modo in cui occorre concepire l'unita dell’essere nella sua intrinseca
molteplicita. Con la sua riflessione 1'ultimo scolarca della Scuola Platonica
di Atene sviluppa quella che si delinea come un’“aporetica” sistematica,
ossia un’analisi critica dettagliata delle aporie concettuali insite nel pensie-
ro neoplatonico e finalizzata a ricercare le possibili soluzioni di tali aporie
sulla base di un ripensamento complessivo, anche radicale, della struttura
del sistema metafisico-teologico e ontologico neoplatonico, in particolare
procliano+.

Un aspetto fondamentale del ripensamento critico proposto da Dama-
scio, oltre alla nota concezione relativa al carattere assolutamente ineffa-

3 Sulla questione si rinvia a NAPOLI, V.: Note sulla chiusura della Scuola neoplatonica di
Atene, in: Schede Medievali 42 (2004), 53-95. Per una ricostruzione della biografia di Da-
mascio si veda TRABATTONI, F.: Per una biografia di Damascio, in: Rivista di Storia della Filo-
sofia 40 (1985), 179-201.

4 Sull'aporetica di Damascio si veda NAPOLI, V.: Exékewva tod €vog. Il principio totalmente
ineffabile tra dialettica ed esegesi in Damascio. Catania: CUECM 2008, in particolare 199, ove
I'autore osserva che l'aporia si delinea in Damascio «come cifra intrinseca del discorso pro-
tologico». Sullo stesso tema si veda anche: METRY-TRESSON, C.: L’aporie ou l'expérience de
limites de la pensée dans le Peri Archon de Damaskios. Leiden: Brill 2012, in particolare 18
seg.; VLAD, M.: De Principiis: de I'aporétique de I'Un a l'aporétique de l'Ineffable, in: Chora.
Revue d’études anciennes et médiévales 2 (2004), 125-148. Sulla natura critica della riflessio-
ne damasciana all'interno della tradizione neoplatonica cfr., ad esempio, RAPPE, S.: Reading
Neoplatonism. Non-discursive thinking in the texts of Plotinus, Proclus and Damascius.
Cambridge: Cambridge University Press 2000, 198: secondo la studiosa, I'opera di Damascio
«offers a brilliant internal critique of Neoplatonic metaphysics, shedding much light on
questions of method and dialectic within the last phase of Academy».



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 183

bile del Principio Primissimo trascendente rispetto all'Uno stesso’, riguar-
da il problema dell’'unita originaria dell’essere. Proprio nei contesti in cui &
affrontata tale questione, come vedremo, Damascio fa pit volte riferimen-
to alla dottrina di Parmenide, anche con citazioni dirette. La questione
fondamentale é incentrata sulla necessita di concepire un livello originario
dell’essere nel quale esso risulti uno o comunque il pit unitario possibile
anteriormente a ogni differenziazione e pluralita. I riferimenti alla dottrina
parmenidea in Damascio rendono, per molti aspetti, evidente il carattere
problematico e aporetico di alcune implicazioni concettuali e teoretiche
insite nella nozione dell’'uni-molteplicita dell’essere.

II. L'ESSERE IN SE COME “UNIFICATO” IN DAMASCIO

I titolo del capolavoro damasciano in cui vengono affrontate le aporie fon-
damentali della riflessione neoplatonica precedente é: Anopiat kai Avoeig
nepl 1AV TpOTOV ApYdV, ossia Aporie e soluzioni intorno ai Principi primis.
Com’é noto, I'opera & di consueto indicata con il titolo latino De Principiis.

Tra le diverse e complesse tematiche affrontate da Damascio nel suo
capolavoro mi limiterd qui a prendere in considerazione proprio la conce-
zione relativa alla natura e all'unita originaria dell’essere. Egli identifica
I'Essere nella sua assoluta originarieta e unitaria semplicita con un partico-
lare principio - inferiore rispetto agli altri che sono connotati da un maggior
grado di trascendenza e semplicita - che egli denomina “I'Unificato” (10
vouévov) e che s’identifica, in sostanza, con I'Essere in sé. L'Unificato cor-
risponde all’'unita originaria dell’'essere, ma, in qualche modo, comporta
nello stesso tempo la sua implicita e potenziale pluralita. L'fvopuévov, in-
fatti, & concepito, sulla base dell'interpretazione del Filebo di Platone,
come il primo piktév (“misto” o “composto”), il quale trascende nella sua
sostanziale unita ogni forma di determinazione e di differenziazione, che &

5 Sulla questione si vedano in particolare: PASCALAU, G.: Die ,unartikulierbaren Begriffe*
des Neuplatonikers Damaskios. Transzendenz und All-Einheit in den Aporien und Losungen
beziiglichder ersten Prinzipien (= Beitrdge zur Altertumskunde). Berlin: De Gruyter 2018, in
particolare 31-46; VLAD, M.: Stepping into the Void: Proclus and Damascius on Approaching
the First Principle, in: The International Journal of the Platonic Tradition XI (2017), 44-68,
specialmente 54-65; della stessa studiosa cfr. anche Damascius et l'ineffable. Récit de l'im-
possible discours. Paris: Librairie Philosophique ]. Vrin 2019, in particolare 198-202. Si ve-
dano inoltre: ABBATE, M.: Il Principio Primo come “Assoluto” nella tradizione neoplatonica, in:
Alvearium VIII (2015), 7-23; NAPOLI, V.: Enékeva tod €vog, op. cit., 172-190. Sul tema della
trascendenza del Principio Primissimo, assolutamente ineffabile, rispetto all'Uno stesso si
tornera piut avanti nel § V del presente lavoro.

6 L'edizione critica di riferimento di questo testo & quella - con traduzione francese a
fronte - curata da WESTERINK, L.G./COMBES, J. (éds.): Damascius. Traité des Premiers Prin-
cipes, 3 vol., texte établi par L.G. Westerink, traduit et annoté par ]J. Combés. Paris: Les
Belles Lettres 1986-1991 (rist. 2003). I testi di Damascio citati qui di seguito sono riportati in
base a questa edizione. Tutte le traduzioni dell'opera damasciana qui di seguito proposte
sono mie,



184 Michele Abbate

invece alla base della pluralita degli enti”. Damascio, in questo modo, fa
dell’Unificato il principio che comprende in se stesso in forma contratta
tale pluralitas.

Concependo I'Essere come 10 fjvopévov, Damascio intende superare al-
cune delle aporie che la concezione dell’essere come uni-molteplicita deter-
minata dalla relazione di essere e uno sembra implicare’: in che modo
I'essere puo risultare uno pur nella sua intrinseca molteplicita? Il problema
¢, in sostanza, quello di fondare l'unita e, con essa, 'identita complessiva
dell’essere, presupponendone, nello stesso tempo, in qualche modo la mol-
teplicita, ovvero di spiegare la molteplicita dell’essere senza che venga me-
no la sua necessaria e imprescindibile unita.

L’Essere come Unificato - soggetto all’'unita in quanto “reso uno” e, di
conseguenza, unito - include in modo intrinseco la nozione di una plura-
lita che all'interno di esso sussiste solo a livello potenziale e celato. L'Uni-
ficato ¢, in sintesi, 'Essere che, in quanto determinazione in senso ontolo-
gico dell’'Uno, sussiste non come unita originaria e assoluta, bensi derivata
e, per cosi dire, dipendente. In questo modo Damascio attribuisce all’Esse-
re un’unita e un’identita anteriori a ogni forma di differenziazione e alte-
rita ontologica. Tale concezione prefigura, per molti aspetti, il tema della
differenza ontologica, ossia della differenza che separa e distingue l'essere
dagli enti. Il concetto di “Unificato”, infatti, sta a indicare che I'Essere in sé
deve venire concepito come cid che e reso uno anteriormente all’effettiva
pluralita degli enti. Proprio al fine di mostrare in che senso I'Essere nella
sua forma assolutamente originaria vada inteso come Unificato, Damascio
si rifa, anche con dirette citazioni, alla dottrina ontologica di Parmenide,
ponendo 'accento sul carattere monistico della concezione di quest’ultimo.

7 Sulla connessione tra Unificato e piktév in Damascio si veda il recente volume di PELIN,
A.: Modalités et structures causales dans la philosophie des principes de Damascius. Baden-
Baden: Academia 2021, 199-205 e 270-275. A proposito della natura dell'Unificato come
trascendente rispetto a ogni forma di distinzione, osserva COMBES nella sua introduzione al
vol. I dell’edizione del De Principiis [d’ora in poi De Princ.], op. cit., LXII: «I'unifié transcende
lui-méme toute opposition interne dans son indifférenciation propre, et il cache toute
distinction dans l'union».

8 Sul concetto di “pluralita ancora contratta” cfr. COMBES, J.: ibid., LXIV.

9 Occorre precisare che anche Proclo utilizza il concetto di fivopévov, “unificato”, nel suo
Commento al Parmenide (cfr. PROCLO: In Parm. ed. Steel, ad esempio, VI, 1093, 4-6, VII, n5o0,
9-13 e passim) e nella Teologia Platonica (cfr. Theol. Plat., 1, 4,18, 17-20, I, 15, 53, 8 seg., ed.
Saffrey-Westerink). Sulla questione si veda, ad esempio, D’ANCONA, C.: Proclo: “enadi” e
&pxai nell'ordine sovrasensibile, in: Rivista di Storia della Filosofia n. 2 (1992), 265-294, in
particolare 284 seg. Tuttavia, a differenza di Damascio, Proclo non usa in modo sistematico e
specifico tale concetto per indicare la natura unitaria dell’Essere anteriore al determinarsi e
differenziarsi della molteplicita degli enti. Pué darsi, comunque, che Damascio abbia preso
spunto per la sua concezione dell'essere come 10 Wvopévov - al quale nel De Princ. viene
attribuita una precisa collocazione metafisica - proprio dall'utilizzo, anche se non sistema-
tico, di tale concetto da parte di Proclo.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 185

III. IL MONISMO ONTOLOGICO DI PARMENIDE E LA NATURA DELL'“UNIFICATO”
NELLA PROSPETTIVA FILOSOFICA DAMASCIANA

Sono tre i passi del De Principiis in cui Damascio si riferisce esplicitamente
a Parmenide. Il primo é contenuto nella parte iniziale - dedicata al Princi-
pio assolutamente ineffabile e all'Uno - del suo capolavoro, ove si trova un
preliminare riferimento alla natura dell’'Unificato inteso come Uno-che-e10.
Damascio definisce I'Uno-che-¢é (10 &v 6v) come la pit semplice di tutte le
forme di essere (10 td®v dvrowv arlodetatov); in esso non v'é nulla che sia
completamente distinto (undevog yap €xel draxekpyévov 10 mnhumav), né &
insita in esso alcuna forma di molteplicita (undé tivog évovong ainbvog) o di
ordine (t4&emwg) - il che implicherebbe una pluralita di elementi e di parti
costitutive disposte in una determinata successione - o di dualita (§wtAong).
Inoltre, in esso non & neppure insita una forma di ritorno/conversione ver-
so se stesso (mpog £avtd €motpoen)), la quale, sulla base del concetto neo-
platonico di émotpoer, implicherebbe che I'Uno-che-e, dopo essersi deter-
minato e dispiegato, sia ricondotto alla sua originaria natura, vale a dire
all'unita, ritornando, per cosi dire, a essere quello che ¢ gia fin dall’origine.
Proprio alla luce di queste considerazioni, si domanda retoricamente Da-
mascio, quale condizione di bisogno/mancanza potrebbe mai manifestarsi
nel totalmente/assolutamente Unificato (tig av &vdewa o@avein t@® maviy
fivopéve)? Percio, osserva il nostro autore, il grande Parmenide (ITapuevidng
0 péyag) ¢ risalito fino a questo saldissimo principio (éni tavtnv dpynv
daopoieotdtnv avéPn), ossia all’'Uno-che-¢é o Unificato, in considerazione del
fatto che esso non é assolutamente in alcuna condizione di bisogno/man-
canza (&g dvevdeeotatnv)!l. Damascio evidentemente allude qui al v. 33 del
fr. 8 DK del poema di Parmenide, ove si afferma che 'essere non & in una
condizione di bisogno/mancanza, altrimenti esso risulterebbe mancante e
privo di tutto (£ott yap ovk €mdevég / €0v & Gv mavtog £€0eito). Nella pro-
spettiva ontologica parmenidea, infatti, il trovarsi in una condizione di
bisogno/mancanza implicherebbe nell’essere una forma d’incompletezza,
ossia di non-essere, che finirebbe per contraddire il concetto stesso di £dv.
Con questo riferimento a Parmenide, Damascio intende sottolineare che
I'Unificato, coincidendo con I'Essere in senso originario, non puo implicare
al suo interno una forma di differenza, ovvero di non-essere, inteso come
altro dall’essere, e al contempo di non-uno.

Poco piu avanti, rifacendosi esplicitamente al Sofista di Platone (245b7-
8), egli precisa che I'Unificato non e I'Uno stesso, bensi cid che é affetto
dall’'Uno, ovvero ciod che si & venuto a trovare nella condizione di essere
uno (10 vopévov ovk EoTv avTd 10 €v, GAAA TO memovBoOg ékeivo)12. Ne con-

10 per quanto segue cfr. De Princ. 1, 35, 14-17.
11 Cfr. ibid., 35, 17-21.
12 Cfr. ibid., 35, 22 seg.



186 Michele Abbate

segue che I'Unificato comprende in sé (év éavt® &yov) sia cio che é reso uno
(16 1e évilouevov) sia l'uno stesso (o0td 10 €v) — da intendersi qui come il
carattere stesso dell’'unita - dal momento che I'Unificato non & unita in se
stessa, bensi é reso unita, proprio perché é unificato!3. Esso, dunque, simil-
mente all'essere di Parmenide, non comporta in sé distinzione e differen-
ziazione; d’altra parte, I'Unificato, non essendo uno, ma essendo reso uno,
“pre-comprende” in se stesso la pura potenzialita della distinzione e della
differenziazione. In questo modo il nostro autore mette in luce come I'uni-
ta dell’Essere non sia pura e assoluta, ma derivata e dipendente: per questo
¢ presente in essa una sorta di traccia potenziale e celata di molteplicita.
L’Unificato risulta, infatti, anteriore alla molteplicita e alla differenza pro-
prie degli enti, ma nello stesso tempo le implica in se stesso a livello pura-
mente potenziale.

Al fine di ribadire come nell’'Unificato non vi sia alcuna forma di distin-
zione e di differenziazione effettive e come esso sia anteriore alla moltepli-
cita degli enti distinti nella loro specifica determinatezza, Damascio fa
nuovamente diretto riferimento a Parmenide in altri due significativi passi
del De Principiis. Uno di questi & contenuto ancora nella prima parte
dell’'opera: in esso, affrontando la questione aporetica del passaggio dall’'Uno
ai molti, Damascio spiega il motivo per cui non si pud attribuire all'Essere,
ovvero all'Unificato, nessun tipo di passaggio verso la differenziazione pro-
pria della pluralita degli enti. Per dar forza alla propria argomentazione,
egli si rifa, come vedremo dettagliatamente pilt avanti, a quello che per noi
e il v. 2 del fr. 4 DK di Parmenide, nel quale viene sottolineato come I'é6v
non possa essere separato e distinto dall’é6v: cio significa che 'essere non &
costituito né da molteplici parti né da alcuna forma di molteplicita, dato
che l'essere ¢, per cosi dire, “tutt’'uno” con l'essere, ossia con se stesso.
Damascio interpreta il verso in questione come argomento a sostegno del
fatto che I'Essere, in quanto Unificato, non pud procedere modificando la
sua propria natura, determinandosi e differenziandosi, ossia, in altri termi-
ni, divenendo altro da quello che in effetti ¢. L’'Unificato, dunque, ¢ unita
non divisibile né distinguibile in parti, poiché esso & anteriore alla molte-
plicita compiutamente dispiegata dei singoli enti. Proprio in quanto asso-
lutamente unificato (fvopévov maviy), I'Essere non é soggetto ad alcuna
forma di passaggio verso la pluralita: esso, infatti, & anteriore alla “diffe-
renziazione sostanziale” (npo tfig ovoudSovg drakpiceng), vale a dire a quella
distinzione che determina la natura di ogni singolo ente nella sua specifi-
cital4. Con quello che finisce per apparire come un sostanziale capovolgi-
mento di quanto é affermato in Sofista 249a215, Damascio giunge ad affer-

13 Su cid cfr. De Princ. 1, 35, 24-36, 3.

14 Sy tutto cid cfr. De Princ. 1, 101, 12-25.

15 Occorre tener presente che in realta nel passo indicato del Sofista lo Straniero di Elea
afferma che, se si supponesse che I'essere non vive né pensa, si dovrebbe concludere che



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 187

mare che 'Essere «rimane in quiete, sacro e senza essere soggetto a mo-
vimento» (§otnkev Gylov o0de Kivobpevov). Infatti, continua il nostro autore,
'Essere assolutamente unificato (10 mavty nvopévov 6v) é in quiete (€otn) e
non risulta diviso in alcun modo (kai pndapfj diakexpipévov). Ne consegue
che esso non puo essere soggetto a nessuna forma di distinzione e, dun-
que, di molteplicita. Proprio a questo punto, al fine di sottolineare il ca-
rattere assolutamente unificato, ossia privo di ogni forma di distinzione e
di molteplicita, dell’Essere, viene citato da Damascio il v. 2 del fr. 4 DK di
Parmenide, in una forma lievemente diversa da quella che & comunemente
accolta:

oV yap amotpufioet TO £0v Tod £6vrog Execbou
«infatti non dividerai l'essere dal suo stare attaccato all’essere»16.

L’Essere e uno e, di conseguenza, non é possibile che esso proceda verso la
molteplicita né é possibile dividerlo. Il v. 2 del fr. 4 viene quindi citato co-
me argomento a sostegno del fatto che I'Unificato non e soggetto a nessu-
na forma di distinzione o differenziazione: I'essere infatti, potremmo dire,
non pud venire separato dal suo “appartenere” all’essere, proprio perché esso
¢ essere e nient’altro. Damascio, dunque, trae spunto dal monismo ontolo-
gico di Parmenide per argomentare e dimostrare la natura indivisibile e
unitaria dell’Essere come Unificato. Molteplicita e differenza appaiono dun-
que estranee alla sua natura.

Il terzo e ultimo passo in cui Damascio si rifa direttamente all'ontologia
parmenidea per delineare la natura dell’'Unificato e contenuto nella secon-
da parte del De Principiis, quella cioé dedicata soprattutto all’analisi della
natura dell'Unificato stesso. Il brano in questione appare assai rilevante
anche perché mette in luce quale sia la fondamentale aporia alla quale la
concezione dell’Unificato dovrebbe fornire una soluzione: «come puo
I'essere risultare una molteplicita di sostanze, quando noi diciamo che ¢ la
totalita delle cose in modo indifferenziato?»17. Infatti, esso & per definizio-
ne tutte le cose in modo indifferenziato, in quanto é [’Essere nella sua
unita. Per rispondere a tale aporia, Damascio fornisce una complessa de-
scrizione della natura dell’'Unificato, concludendo la sua riflessione ancora
una volta, come vedremo, citando Parmenide. Anche in questo caso occorre

esso, venerabile e sacro, non possedendo pensiero, se ne sta immobile (aAld oepvov kai
fytov, vobv ovk &xov, akivnrov £6To¢ ivar).

16 Per la citazione del v. 2 del fr. 4 DK da parte di Damascio cfr. De Princ. I, 101, 21.
Nell'altro testimone di questo verso di Parmenide, vale a dire Clemente Alessandrino, com-
pare la forma verbale arotuf&et (fr. 4 v. 2: oV yap amoruniel to £0v tod £6vrog Exeabat), che
pud essere interpretata o come la Il persona singolare del futuro medio del verbo amotpfyw
(forma epica per amotépvw, “tagliare”, “dividere”) o come la III persona dell’indicativo futuro
attivo: in questo caso si deve sottintendere con ogni probabilita véog, “pensiero”. In base al
testo tradito nella versione damasciana, la forma amotpfjoet & anch’essa interpretabile come
I1 persona del futuro indicativo medio oppure come III persona del futuro attivo.

17 Cfr. De Princ. 11, 69, 6 seg.: [ld¢ 82 10 6v moAAai ovoial, 6 ye mavia gapsv adokpiteg;



188 Michele Abbate

prendere in esame in modo dettagliato 'intera argomentazione damascia-
na'8. Come precisa il nostro autore, I'jvopévov non comporta in sé alcuna
forma di effettiva distinzione, né gia compiuta né in procinto di realizzarsi:
di conseguenza non & uno e molteplice (&v kai molla), poiché in esso non
sussistono la molteplicita, la differenza e la distinzione che determinano la
natura dei singoli enti!®. L'Unificato non pud nemmeno venire considerato
un’unita complessiva di diverse componenti, come per esempio si potrebbe
concepire la totalita unitaria intelligibile, che risulta a tutti gli effetti una
realta comprensiva di unita e molteplicita. Pertanto, quella che contrad-
distingue I'jvopévov € un'unica e medesima natura (pia @Ho1g), non soggetta
a un’intrinseca divisione e distinzione, bensi effettivamente unitaria;
d’altro canto, tale natura non puo essere indicata né con il termine “uno”
né con il termine “molti”: proprio in base alla nozione di “Unificato”, essa
si configura come ciod che & reso uno e che, dunque, ha il carattere dell'unita,
pur implicando, a livello meramente potenziale, quello della molteplicita2°.
L’Unificato pud essere quindi inteso come una sorta di “contrazione” nella
quale e presente in qualche modo sia la nozione di “molteplicita”, poiché
esso non & “uno”, ma appunto “unificato”, sia quella di “unita”, dal momento
che I'Unificato é posto al di sopra della distinzione e della differenza che
caratterizzano la molteplicita dei singoli enti?!. Quindi esso, afferma
Damascio, va inteso solo ed esclusivamente come 1'Unificato (o0d&v dilo
éotiv i 10 fjvopévov), non come composto (o0 ovvletov); I'Essere/fvouévov
¢ dunque intermedio (péoov) tra l'unita in senso puro e autentico e la mol-
teplicita che ¢ implicita in ogni forma di distinzione e di differenzia-
zione?22, Tuttavia, proprio perché non ¢ puramente uno, I'Unificato, precisa
ancora Damascio, dovrebbe comportare una parvenza di differenziazione
(Eppaow £yor v dwukpicewc), non perd una distinzione reale (o0 pévror 1®
vt dakpow): di conseguenza |'Essere/fjvopévov va considerato come
un’unita, ma non come un’unita costituita da molteplici parti, in quanto
essa ¢ ancora priva di distinzione/differenziazione (£t1 8¢ aduakpirov)23.

E a questo punto che il discorso di Damascio diviene cosi complesso e
problematico da apparire anche intrinsecamente aporetico, se non addi-
rittura contraddittorio. Egli afferma che la nozione stessa di “essere” (1) Tod
6vtog évvola) non & qualcosa di assolutamente semplice (oVte GmAovoTaToOV
1), ossia assolutamente unitario e privo di ogni forma di distinzione, né é
totalmente incompatibile con un qualunque tipo di pluralizzazione (0082
avaiveral O onmceodv tenAnbvopévov) - come invece € 'Uno autentico; I'Uni-

18 Per I'intera argomentazione proposta da Damascio cfr. De Princ. 11, 69, 17-70, 18.
19 Su cio cfr. ibid. 69, 17-21.

20 Cfr. ibid. 69, 22 seg.

21 Su cid cfr. ibid. 69, 23-70, 1.

22 Per queste considerazioni cft. ibid. 70, 2-4.

23 Cfr. ibid. 70, 4-7.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 189

ficato tuttavia non ammette distinzione (obte pévtotl déyetan didkpiow), in
quanto é «solamente uno e semplicemente essere» (6 ye éotiv &v pévov kai
anidc 6v)24. E proprio per ribadire tale concetto che Damascio cita, a que-
sto punto, il secondo emistichio del v. 25 del fr. 8 DK di Parmenide:

£0V yap €0vTL meAdlel
«l’essere infatti aderisce all'essere»25.

Questa espressione & intesa dal nostro autore come un’esplicitazione del
carattere unitario dell’essere, nel quale v’é solo ed esclusivamente essere e
non anche differenza. L'Unificato, infatti, non é nessuno degli enti molte-
plici (t®dv ToAL®V Gviwv ovdév), ma é I'Essere in sé (avto 10 6v). In quanto
tale, esso € anteriore a tutto cid che ¢ distinto e differenziato (mpd t@v
dakpwopévev andvtwv). Damascio, quindi, conclude affermando che pro-
prio sulla base di questa delineazione della natura dell’'Unificato le aporie con-
cernenti I'essere non hanno pit spazio (ovdepiav &t ydpav &xovot ai dropiat),
ovvero ragione di sussistere26.

A questo punto, pare legittimo domandarsi se, da un punto di vista ar-
gomentativo e teoretico, la riflessione damasciana fornisca un’effettiva so-
luzione dell’aporia fondamentale di partenza, ossia come si debba conce-
pire I'unitarieta dell’essere anteriormente alla differenziazione e determi-
nazione della molteplicita degli enti. La questione, in sostanza, € se la con-
cezione dell'Unificato possa offrire una spiegazione della differenza ontolo-
gica alla luce dell’originaria unita dell’Essere in sé rispetto alla pluralita
degli enti determinati.

[V. IL PROBLEMA DELLA DIFFERENZA ONTOLOGICA IN DAMASCIO

Come emerge dai passi precedentemente presi in esame, Damascio ricorre
alla dottrina ontologica parmenidea per mostrare che I'Essere/Unificato va
concepito come perfettamente unitario e privo in se stesso di ogni forma di
differenza e molteplicita. Tuttavia, esso, come si e visto, pre-comprende in
sé al contempo, per sua natura, una traccia potenziale di pluralita.

Entro la prospettiva esegetica damasciana, il riferimento al monismo on-
tologico di Parmenide va inteso come una conferma del fatto che I’Essere
in sé é solamente uno e, quindi, semplicemente essere. La necessita di indi-
viduare una dimensione ontologica originaria anteriore a ogni differenza
ha certamente la finalita di stabilire e garantire I'unita dell’Essere rispetto
alla frammentazione determinata dalla differenziazione fra i singoli enti e,
nel medesimo tempo, di rendere il pit1 possibile graduale il passaggio dall'Uno
ai molti. Si tratta, in sostanza, di spiegare il determinarsi della differenza

24 Su cio cfr. ibid. 70, 8-11.
25 Cfr. ibid. 70, 12-14.
26 Su tutto cid cfr. ibid. 70, 14-18.



190 Michele Abbate

ontologica, vale a dire, come si & accennato in precedenza, quella che di-
stingue I'Essere dagli enti determinati e molteplici. Ma affinché il passaggio
dall’Essere agli enti possa effettivamente realizzarsi, occorre comunque che
il carattere della differenza e quello della molteplicita non siano definitiva-
mente esclusi dalla nozione pura di “Essere”. A questa esigenza risponde
I'elaborazione del concetto di “Unificato”: esso, come tale, ossia in quanto
e cio che & “reso uno”, include in sé la traccia puramente potenziale della
pluralita degli enti e con cio la possibilita stessa della differenza ontologica.

Al di la dell'interpretazione e dell’argomentazione elaborate da Da-
mascio, occorre tenere presente che, di fatto, all'interno del monismo on-
tologico parmenideo non si pone in alcun modo il problema della diffe-
renza ontologica, poiché essa non pud sussistere, in quanto v’e¢ solo I'essere
e null’altro??. Va altresi osservato che Damascio, dovendo necessariamente
rendere ragione della pluralita degli enti in conformita con il dettato pla-
tonico e neoplatonico, non pud non attribuire all’essere, anche nella sua
forma piu originaria e unitaria, una sorta di potenziale differenziazione e
pluralita. E proprio 1a dove egli accenna, come si & visto, a una &ugooig —
vale a dire una “parvenza” o anche un “riflesso apparente” - di differenzia-
zione, ma non una differenziazione reale nell’Unificato, cioé nell'Essere in
sé, che il suo discorso finisce per apparire intrinsecamente aporetico e an-
che contraddittorio. In effetti, sempre nel medesimo contesto, come si &
visto, egli osserva che la nozione stessa di “essere” non ¢ qualcosa di asso-
lutamente semplice, ossia assolutamente privo di ogni forma di differenza,
né é totalmente incompatibile con una qualunque forma di pluralizzazio-
ne. Chiaramente Damascio deve in qualche modo individuare un carattere
di potenziale distinzione/differenziazione nell’Essere, poiché, in caso con-
trario, rimarrebbe inspiegabile e non motivata la pluralita dei singoli enti
determinati e, con cio, la differenza ontologica stessa. D’altra parte, subito
dopo, il nostro autore ribadisce ancora che 1'Essere/Unificato non ammette
distinzione, «in quanto & solamente uno e semplicemente essere». Appare
legittimo allora chiedersi in che modo qualcosa che risulta semplice, come
I'Unificato che nella sua unita ¢ puramente e semplicemente essere e non
altro, possa ammettere in sé anche solo un’apparenza o un vago riflesso di
differenza e distinzione.

Occorre infine tenere presente che in tutti e tre i passi esaminati in pre-
cedenza i riferimenti alla dottrina ontologico-monistica di Parmenide han-
no comunque sempre la funzione di mettere in risalto la natura unitaria e
priva di differenza/pluralita dell'Unificato. A cio si deve anche aggiungere
che I'Essere/fjvopévov non va inteso come la totalita intelligibile, ossia

27 A tale proposito si devono ricordare i versi del poema di Parmenide che in modo asso-
lutamente chiaro dimostrano I'inammissibilita della differenza e della molteplicita nell'am-
bito dell’essere. Si tratta dei vv. 36-37 del fr. 8 DK: [...] o08¢v yap <fi> Eotv { Eotan / dAXo
nape tod éovrog, vale a dire «null’altro, infatti, v'é o vi sara al di fuori dell’essere» (trad. mia).



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 191

I'insieme degli enti intelligibili, proprio poiché esso & anteriore a ogni for-
ma di differenziazione e pluralita. La sua ulteriorita rispetto a ogni deter-
minazione ontologica specifica implica che esso non sia né ente né sostan-
za/essenza (00d& dv 0082 ovsia), bensi al di 1a di cid cosi come ¢ al di la di
ogni altra determinazione (GAAd kai To0TOV Gonep Kol TOV GAlwv enéxeva),
sicché non pud addirittura nemmeno essere considerato oggetto intelligi-
bile (®ote 098¢ vontov)28. L'Unificato non é 'insieme della totalita degli in-
telligibili, allo stesso modo in cui, per usare un paragone impiegato dallo
stesso Damascio, i molteplici punti (t& ToALd onpeia) non sono e non costi-
tuiscono una linea (ypopun)2°.

Per cercare di definire la complessa e problematica natura dell’Unifica-
to, che é Essere e solamente Essere, ma che al contempo implica in sé in
qualche modo, per cosi dire, la possibilita stessa della differenza, Damascio,
nella prima parte del De Principiis, ricorre a un'immagine piuttosto cripti-
ca: esso possiede i molti in un'unica aggregazione o anche contrazione/
concrezione (év uuli ovvaipéostl td moAld £xov), la quale, a sua volta, pre-
esiste ai molti (npobdmapyodon t@v morAA®dv)30. Dunque, si puo dire che
I'jvopévov pre-comprende in sé la molteplicita degli enti senza, pero, che
questi risultino presenti in esso nella loro specifica determinatezza, bensi
raccolti e, per cosi dire, “fusi insieme” in un’unica e medesima concrezione
unitaria, che va intesa, a sua volta, come priva in se stessa di distinzioni, in
quanto anteriore al determinarsi dei singoli enti. D’altra parte, se 1'Unifi-
cato comprende in sé in modo “contratto” la molteplicita degli enti, esso
non puo venire considerato del tutto esente dalla molteplicita. Inoltre, in
un diverso contesto, Damascio afferma esplicitamente che I'Unificato ri-
chiede (8iton) di essere anche molti (to¥ koi moAld givai)3!. Ma allora per-
ché in altri passi della medesima opera, come si e visto, € a piu riprese ri-
badito che I'Unificato é anteriore a ogni distinzione e molteplicita? Anche
da questo punto di vista, dunque, la natura dell’Essere/fivopévov risulta in-
trinsecamente problematica e aporetica.

Come per gli altri autori neoplatonici, quali, in particolare, Plotino e
Proclo, Damascio non puo prescindere dal presupposto della molteplicita
degli enti, ma, al contempo, tale molteplicita deve essere ricondotta a
un’unita originaria anteriore alla pluralita: altrimenti I'essere rischierebbe
di venire frantumato in una pluralita indistinta. D’altronde, egli non chia-
risce come i molti enti vengano a sussistere rispetto alla concrezione origi-
naria coincidente con I'Unificato. Di conseguenza la molteplicita degli enti
rimane sostanzialmente inspiegata.

28 Cfr. De Princ. 11, 89, 5-8.
29 Cfr. De Princ. 11, 69, 2.

30 Cfr. De Princ. 1, 53, 27 seg.
31 Cfr. De Princ. 11, 41, 9.



192 Michele Abbate

Se si esamina da un punto di vista puramente semantico il termine
fvopévov, si dovrebbe concludere che esso implica, in qualche modo, la
nozione di una pluralita anteriore e originaria rispetto all'unita propria di
cid che e reso uno. Anche a tale proposito s'impone una domanda che ap-
pare priva di risposta: da cosa dovrebbe essere formata questa pluralita ori-
ginaria, se e vero che I'Unificato & anteriore alla molteplicita degli enti?
Alla luce di tali considerazioni non sembra possibile giungere a una diver-
sa conclusione: il problema del rapporto fra 'unita dell’Essere in sé e la mol-
teplicita degli enti, ossia la questione relativa all'origine e al fondamento
della differenza ontologica, permane in Damascio irrisolto e intrinseca-
mente aporetico.

V. ASPETTI APORETICI NELLA RIFLESSIONE DAMASCIANA SULLA NATURA DELL’ESSE-
RE COME UNIFICATO

Con il concetto di 10 vopévov, come si ¢ visto a piu riprese, Damascio in-
tende attribuire all’Essere in sé una forma di unita originaria priva di diffe-
renza sulla scorta del monismo ontologico parmenideo, ma in questo modo,
di fatto, egli non fa che rendere ancora pitt manifesti alcuni caratteri apo-
retici e persino contraddittori insiti nella concezione neoplatonica dell’esse-
re come, nello stesso tempo, unitario e molteplice. In effetti, I'elaborazione
del concetto di Unificato non risolve il problema fondamentale dell'onto-
logia neoplatonica, ossia come sia possibile collegare e connettere I'impre-
scindibile unita-identita dell’essere alla sua molteplicita, che, in base alla
prospettiva platonica e neoplatonica, non puo in alcun modo venire negata.
Al contrario, nel solidissimo impianto logico-concettuale che sorregge
il monismo ontologico di Parmenide, non vi & spazio per alcuna forma di
differenza e molteplicita, in quanto solo ['essere é e null’altro. L'unita-iden-
tita dell’essere non richiede, dunque, alcun fondamento originario, proprio
perché I'é6v non ammette al suo interno alcuna distinzione, che, in Parme-
nide, comporterebbe comunque una qualche forma d’inconcepibile non-
essere, inteso anche come cio che ¢ altro dall’essere32. Di cid Damascio pa-
re perfettamente consapevole, come si evince dai riferimenti alla dottrina
parmenidea a proposito della natura unitaria dell’Unificato, che egli consi-
dera, come si & visto, solo uno e puramente essere. Tuttavia, Damascio, in
conformita con la prospettiva neoplatonica, deve connettere la nozione di
essere a quella di “uno” e di “unita” attraverso la necessaria e imprescindi-
bile postulazione di un originario rapporto di dipendenza e derivazione
dell’essere dall'Uno. La nozione di fjvopévov, da questo punto di vista,
appare un artifizio geniale - anche se intrinsecamente aporetico - al con-
tempo linguistico-semantico e concettuale per stabilire una relazione costi-
tutiva fra la natura originariamente semplice dell’essere e la pluralita degli

32 Su ciod cfr. ABBATE, M.: Ferrea razionalita, art. cit., in particolare gg seg. e n7-119.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 193

enti. Pero, come si & visto, tale artifizio non risolve il problema del pas-
saggio dall'unita dell’Essere alla molteplicita degli enti, al punto che la no-
zione di fjvopévov risulta in qualche modo contraddittoria: I'Unificato &
solo uno e puramente essere, ma al contempo contiene in sé la possibilita
del molteplice, poiché non & assolutamente semplice. Come concrezione
unitaria degli enti molteplici, infatti, 'Unificato, pur essendo anteriore a
ogni effettiva distinzione e differenziazione, non esclude in sé radicalmen-
te la possibilita di una qualunque forma di molteplicita.

Come gli altri autori neoplatonici, anche Damascio, in sostanza, per
spiegare la molteplicita dell’essere e renderne conto, si rifa all'elaborazione
e formulazione del concetto di étepotng, alterita/differenza, intesa come
non-essere relativo, che Platone propone nel Sofista proprio nel tentativo
di superare il monismo ontologico assoluto di Parmenide33. In riferimento
alla nozione di “non-essere relativo”, Damascio, in effetti, nel suo com-
mento al Parmenide di Platone afferma che quest’ultimo, correggendo
(8ropBovpevog) I'Eleate, il cui metodo (1 uébodog ... 1} [Mapuevidelog) origina-
riamente distingueva fra loro, per cosi dire, “solo” I'essere e il non-essere
assoluto, ha messo in luce che accanto all’essere va posto anche il non-es-
sere in senso relativo, cioé il non-essere inteso come differenza, unitamen-
te alle altre proprieta e caratteristiche dell’essere: per Damascio cio¢ condu-
ce a riconoscere che anche I'Uno non é essere, nel senso che esso & altro
rispetto all’essere34.

Occorre a questo punto osservare che, nella prospettiva neoplatonica,
proprio la nozione di differenza e con essa quella di molteplicita sembrano
implicare la necessita imprescindibile di un Principio assolutamente origi-
nario da cui I'Essere stesso, nella sua totalita unitaria che deve pre-com-
prendere in sé i molti, possa trarre il fondamento della propria unita-iden-
tita. Tale Principio, proprio in quanto fondamento dell’Essere in sé, deve
porsi su un piano di assoluta trascendenza rispetto all’essere nella sua to-
talita. L'apyn névtov, I'Origine primissima di tutto il reale, in base alla pro-
spettiva neoplatonica, é infatti intesa come necessariamente ulteriore ri-
spetto alla nozione stessa di “essere”.

33 Su cio cfr. PLATONE: Sofista, in particolare 257b3 seg.

34 Su tutto ciod cfr. DAMASCIO: Commento al Parmenide, IV, 81, 20-82, 12, in: WESTERINK-
CoMBES (éd.): Damascius. Commentaire du Parménide de Platon. Texte établi par L.G.
Westerink, introduit, traduit et annoté par J. Combés, avec la collaboration de A.-Ph. Se-
gonds, vol. I-IV. Paris: Les Belles Lettres 1997-2003. E opportuno segnalare che una rifles-
sione analoga a proposito della differenza tra non-essere assoluto e non-essere relativo, si ri-
trova nel commento di Siriano, maestro di Proclo, alla Metafisica di Aristotele: cfr. Commen-
to alla Metafisica, 171, 7-20, ed. Kroll. Anche Proclo nel V libro del suo Commento al Par-
menide sottolinea che Platone, correggendo (810pBodpevog) Parmenide, dimostra come 1'Uno
sia al di la dell’essere e di ogni essenza: su cio cfr. PROCLO: In Parm. V 1032, 25-27.



194 Michele Abbate

Damascio, dal canto suo, riprendendo e rielaborando una concezione di
matrice originariamente giamblichea3$, porta I'assoluta trascendenza e to-
tale alterita del Primissimo Principio a un livello tale che esso viene posto
addirittura al di sopra dell’'Uno stesso: tale Principio Primissimo si delinea
per il pensiero, proprio in conseguenza della sua abissale ulteriorita, come
il puramente e assolutamente Ineffabile (10 anlidg xai mavin &ppnrov)3é. La
postulazione di un Principio cosi trascendente che per il pensiero si puo
solo delineare come assolutamente ineffabile rappresenta I'esito concettu-
ale ultimo della critica sistematico-aporetica che Damascio muove alla no-
zione neoplatonica di Principio Primo inteso come Uno autenticamente ul-
teriore rispetto a ogni determinazione, distinzione e molteplicita, anche
solo meramente potenziali.

Cosi concepita I'dpyn autenticamente prima si configura come una
forma di nulla. Come infatti osserva esplicitamente Damascio nella prima
parte del De Principiis, cid che non & neppure uno (uné¢ €v), &, in modo
assolutamente corretto ed esatto (katd 10 dikarotatov), nulla (ovdév)37.
Ovviamente non si tratta del nulla che, non essendo in nessun modo, va
inteso come pura negazione dell’essere (10D dviog and@acic), bensi di quel
Nulla che, per la sua assoluta ulteriorita, & negazione dell’'Uno (tod £véc)
stesso: in questo senso, tale forma di nulla si configura come il Nulla (oiov
10 0084v) che non é neppure Uno in quanto é ulteriore rispetto a quest’ul-
timo38. Il Principio Ineffabile, dunque, finisce per manifestarsi al pensiero
come il Nulla dell’Origine anteriore alla totalita del reale, dal momento
che tale Origine & al di la dell'Uno stesso. Essa coincide con l'assoluta-
mente Ineffabile che, posto autenticamente al di la dell’essere e del Tutto,
implica una totale e assoluta mancanza di relazione: “I'assoluto Irrelato”, al
di la anche dell'Uno stesso. La radicale ineffabilita e I'inesprimibile ulterio-
rita del Principio Primissimo rispetto all'Uno sono la diretta conseguenza
del suo carattere privo di collocabilita, non-coordinato (ovvero irrelato) e
assolutamente inconcepibile3?. Di conseguenza il Principio Primissimo non

35 Su tale questione si veda, ad esempio, LINGUITI, A.: Giamblico, Proclo e Damascio sul
principio anteriore all'Uno, in: Elenchos I (1988), 95-106; METRY-TRESSON, C.: L'aporie ou l'ex-
périence de limites de la pensée, op. cit., in particolare 0.

36 Per questa espressione e sulla natura del Principio Primissimo come npd tod évdc,
ossia “prima dell'Uno” cfr. in particolare De Princ. 1, 56, 15.

37 Cfr. De Princ. 1, 5, 20 seg. Sulla questione si veda VLAD, M.: Damascius et l'ineffable,
op. cit., in particolare 102-108.

38 Su cid cfr. De Princ. 1,18, 9-13.

39 Cfr. De Princ. 1, 56, 16, ove si afferma che il semplicemente e assolutamente Ineffabile
¢ &Betov (incollocabile), aohvrakrov (incoordinato/irrelato), avemivontov kot Tavra tpéTOV
(inconcepibile sotto ogni aspetto). Sul carattere intrinsecamente aporetico della concezione
damasciana del Principio Primissimo si veda O’'MEARA, D.: Les apories de I'Un dans la philo-
sophie néoplatonicienne, in: ID.: Sur les traces de '’Absolu (= Etudes de philosophie antique).
Fribourg: Academic Press 2013, 187-201, in particolare 196-200. Cfr. anche VLAD, M.: Da-
mascius et l'ineffable, op. cit., in particolare 21-27.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 195

pud non manifestarsi al pensiero come una forma di nulla che é tale proprio
perché risulta neppure uno. In altri termini: I'épyn trascendente rispetto al
Tutto & a tal punto al di la dell’essere da delinearsi addirittura come Nulla.
In effetti, cosa significa propriamente, da un punto di vista concettuale,
trascendere I'essere? Come puo essere qualcosa che & oltre 'essere? Proprio
in considerazione di cid, Damascio arriva a identificare il Principio Pri-
missimo con il Nulla assolutamente irrelato proprio di cid che per la sua
trascendenza non pud essere nessuna di tutte le cose. L’assolutamente In-
effabile finisce cosi per configurarsi non solo come «una sorta di concetto-
limite»40, ma addirittura come l'oltrepassamento del limite concettuale
imposto dalla nozione stessa di “Origine primissima”: I'Ineffabile va inteso
come assolutamente irrelato, al punto che esso paradossalmente non puo
essere e risultare effettivamente sussistente, poiché al di 1a di ogni forma di
realta ipostaticamente determinata.

Gli esiti intrinsecamente aporetici della riflessione damasciana sull’Esse-
re come Unificato, con i riferimenti alla dottrina di Parmenide in essa pre-
senti, e sulla sostanziale inconcepibilita del Primissimo Principio fornisco-
no lo spunto per una considerazione complessiva che sembra possibile e-
stendere alla natura stessa del pensiero metafisico-ontologico neoplatonico:
proprio la pluralita dell’essere determina la ricerca di un fondamento che
sia capace di garantire l'unita-identita complessiva di tutto l'essere nelle
sue diverse determinazioni e articolazioni, fino a giungere all'individua-
zione di un principio cosi originario da risultare assolutamente trascenden-
te rispetto alla totalita dell’essere. La storia speculativa stessa del Neopla-
tonismo, di cui la riflessione damasciana rappresenta il momento al con-
tempo culminante e conclusivo, mostra come la postulazione di una tale
dpy1, in una prospettiva radicalmente opposta a quella parmenidea, spinga
il pensiero a concepire l'origine del Tutto come Nulla assolutamente irre-
lato. La paradossalita di questa conclusione, a sua volta, sembra ribadire,
per contrasto, la logica ferrea dell'ontologia di Parmenide, per il quale ¢
solo 'essere e null’altro, nemmeno la differenza.

40 Per questa espressione cfr. LINGUITI, A.: L'ultimo platonismo greco. Principi e Cono-
scenza. Firenze: Olschki 1990, 21.



196 Michele Abbate

Riassunto

Il presente studio si propone di prendere in esame il significato e la funzione
di alcuni riferimenti testuali alla dottrina di Parmenide presenti nell’opera di
Damascio De Principiis. Alla luce di tali riferimenti, egli mostra che I’Essere
nella sua forma originaria va concepito come intrinsecamente unitario e an-
teriore a ogni sorta di differenziazione e molteplicita. Tale livello ontologico
originario viene identificato con I™Unificato” (to henomenon). La conce-
zione dell’Essere come Unificato é fondamentale per comprendere in quale
senso Damascio interpreti il monismo ontologico parmenideo e, al contem-
po, in quale modo egli cerchi di superare alcuni problemi aporetici concer-
nenti la concezione neoplatonica dell’uni-molteplicita dell’essere. Una parte
di essi sembra riconducibile, in ultima istanza, proprio alla postulazione
dell’intrinseca molteplicita dell’essere.

Abstract

This paper aims to examine the meaning and the function of some textual
references to Parmenides’ doctrine in Damascius’ work De Principiis. In light
of these references, he shows that Being in its original form is to be con-
ceived of as intrinsically unitary and prior to any kind of differentiation and
multiplicity. This original ontological level is identified with “the Unified” (to
henomenon). The conception of Being as Unified is crucial to understanding
in what sense Damascius interprets the Parmenidean ontological monism
and, at the same time, in what way he tries to overcome some aporetic
issues concerning the Neoplatonic conception of the unity-multiplicity of
being. In the final analysis, a part of these aporetic issues seems due pre-
cisely to the postulation of the intrinsic multiplicity of being.



	Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide nella concezione damasciana dell'Essere come "Unificato"

