
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide nella
concezione damasciana dell'Essere come "Unificato"

Autor: Abbate, Michele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MICHELE ABBATE

Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di
Parmenide nella concezione damasciana

dell'Essere come "Unificato"

I. IL MONISMO ONTOLOGICO PARMENIDEO E IL PROBLEMA DELL'UNITÀ DELL'ESSERE

MOLTEPLICE NELLA TRADIZIONE NEOPLATONICA

La concezione parmenidea délia natura dell'essere riveste senza dubbio un
ruolo fondamentale per lo sviluppo complessivo délia riflessione ontolo-
gica greca. Per la maggior parte degli interpreti antichi, il carattere essen-
ziale di taie concezione si fonda sull'assoluta unità e immodificabile auto-
identità dell'éôv, entro una prospettiva filosofica che appare sostanzial-
mente riconducibile alla nozione di "monismo ontologico assoluto"1.

Nell'ambito délia riflessione ontologica platonica (a partire da Platone
stesso fino a giungere alla tradizione tardo-neoplatonica), quella di Parmenide

viene considerata come una prospettiva fdosofica con la quale occorre
"fare i conti" al fine di fondare teoreticamente una concezione dinamica e

relazionale dell'essere: le caratteristiche fondamentali attribuibili a quest'ul-
timo risultano, in effetti, inscindibilmente connesse alla natura délia realtà
intelligibile, che, secondo la concezione platonica, costituisce nel suo in-
sieme una struttura, a un tempo, unitaria e molteplice2. In linea con tale
prospettiva, nell'ambito délia tradizione neoplatonica - a partire, com'è
noto, da Plotino - la dimensione intelligibile viene intesa corne uni-molte-
plicità: su taie carattere poggia, nel suo insieme, l'impalcatura teoretica
dell'ontologia neoplatonica. La natura intrinsecamente molteplice dell'essere

implica in sé la nozione di "differenza", che détermina l'esigenza di in-
dividuare un fondamento originario in grado di garantire unità e identità
all'essere. Tale problematica emerge in tutta la sua rilevanza soprattutto
nell'ambito délia tradizione neoplatonica, in cui il tema dell'uni-moltepli-
cità dell'essere diviene assolutamente centrale.

In effetti, se l'introduzione del concetto di molteplicità e differenza all'in-
terno dell'essere consente di sviluppare un'ontologia dinamica rispetto alla
fissità assoluta dell'essere secondo la prospettiva monistica parmenidea,

1 Sul monismo ontologico assoluto attribuibile a Parmenide rinvio a ABBATE, M.: Ferrea
razionalità e logica ineludibile nel monismo ontologico assoluto di Parmenide, in: Anuario
Filosöfico 46 (2013), 79-119.

2 Sul rapporto fra la riflessione parmenidea e la tradizione platonica e neoplatonica si veda
ABBATE, M.: Parmenide e i neoplatonici. Dall'Essere all'Uno e al di là dell'Uno. Alessandria:
Edizioni dell'Orso 2010, in particolare 79-81.



l82 Michèle Abbate

tale dinamicità, insita nella concezione dell'essere come molteplice, richie-
de un principio che riconduca l'essere a un'unità relazionale d'insieme, in
modo che esso non risulti costitutivamente frammentato in una moltepli-
cità indefinita. Proprio in considerazione di ciô, il problema relativo alia
natura dell'uni-molteplicità dell'essere appare come uno dei temi fondamen-
tali e decisivi della riflessione ontologica neoplatonica. Entro tale prospet-
tiva, ogni vero e autentico ente, inteso platonicamente come oggetto intelli-
gibile, va ricondotto all'unità complessiva dell'essere, che, comunque, rima-
ne intrinsecamente connotato dalla molteplicità.

Tra gli autori neoplatonici per i quali la natura originariamente unitaria
dell'essere risulta una questione assolutamente decisiva, fondamentale ri-
lievo va attribuito all'ultimo scolarca della Scuola Platonica di Atene -
chiusa, come noto, nel 529 in seguito all'editto di Giustiniano - owero
Damascio3. Egli appare come il fîlosofo più consapevole e cosciente delle
problematiche insite nella struttura di fondo del pensiero neoplatonico.
Quella damasciana, infatti, si configura come una riflessione critica sugli
esiti concettuali della speculazione neoplatonica e, in particolare, del
pensiero procliano per quanto concerne sia la natura del Principio Primissimo
sia il modo in cui occorre concepire l'unità dell'essere nella sua intrinseca
molteplicità. Con la sua riflessione l'ultimo scolarca della Scuola Platonica
di Atene sviluppa quella che si delinea come un'"aporetica" sistematica,
ossia un'analisi critica dettagliata delle aporie concettuali insite nel pensiero

neoplatonico e finalizzata a ricercare le possibili soluzioni di tali aporie
sulla base di un ripensamento complessivo, anche radicale, della struttura
del sistema metafisico-teologico e ontologico neoplatonico, in particolare
procliano4.

Un aspetto fondamentale del ripensamento critico proposto da Damascio,

oltre alla nota concezione relativa al carattere assolutamente ineffa-

3 Sulla questione si rinvia a Napoli, V.: Note sulla chiusura della Scuola neoplatonica di
Atene, in: Schede Medievali 42 (2004), 53-95. Per una ricostruzione della biografia di
Damascio si veda Trabattoni, F.: Per una biografia di Damascio, in: Rivista di Storia della Filo-
sofia 40 (1985), 179-201.

4 Sull'aporetica di Damascio si veda NAPOLI, V.: "Exéicetva toù évôç. II principio totalmente
ineffabile tra dialettica ed esegesi in Damascio. Catania: CUECM 2008, in particolare 199, ove
l'autore osserva che l'aporia si delinea in Damascio «come cifra intrinseca del discorso pro-
tologico». Sullo stesso tema si veda anche: METRY-TRESSON, C: L'aporie ou l'expérience de

limites de la pensée dans le Péri Archôn de Damaskios. Leiden: Brill 2012, in particolare 18

seg.; Vlad, M.: De Principiis: de l'aporétique de l'Un à l'aporétique de l'Ineffable, in: Chora.
Revue d'études anciennes et médiévales 2 (2004), 125-148. Sulla natura critica della riflessione

damasciana all'interno della tradizione neoplatonica cfr., ad esempio, RAPPE, S.: Reading
Neoplatonism. Non-discursive thinking in the texts of Plotinus, Proclus and Damascius.

Cambridge: Cambridge University Press 2000, 198: secondo la studiosa, l'opéra di Damascio
«offers a brilliant internal critique of Neoplatonic metaphysics, shedding much light on
questions of method and dialectic within the last phase of Academy».



Il signifïcato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 183

bile del Principio Primissimo trascendente rispetto alI'Uno stesso5, riguar-
da il problema dell'unità originaria dell'essere. Proprio nei contesti in cui è

affrontata taie questione, corne vedremo, Damascio fa più volte riferimen-
to alla dottrina di Parmenide, anche con citazioni dirette. La questione
fondamentale è incentrata sulla nécessita di concepire un livello originario
dell'essere nel quale esso risulti uno o comunque il più unitario possibile
anteriormente a ogni differenziazione e pluralité. I riferimenti alla dottrina
parmenidea in Damascio rendono, per molti aspetti, evidente il carattere
problematico e aporetico di alcune implicazioni concettuali e teoretiche
insite nella nozione dell'uni-molteplicità dell'essere.

II. L'Essere in sé come "Unificato" in Damascio

Il titolo del capolavoro damasciano in cui vengono affrontate le aporie fon-
damentali délia riflessione neoplatonica precedente è: ÄTtoplai Kai A.ùaeiç

rcspl tcov Jipwxcûv àp/ràv, ossia Aporie e soluzioni intorno ai Principi primi6.
Com'è noto, l'opéra è di consueto indicata con il titolo latino De Principiis.

Tra le diverse e complesse tematiche affrontate da Damascio nel suo
capolavoro mi limiterô qui a prendere in considerazione proprio la conce-
zione relativa alla natura e all'unità originaria dell'essere. Egli identifica
l'Essere nella sua assoluta originarietà e unitaria semplicità con un partico-
lare principio - inferiore rispetto agli altri che sono connotati da un maggior
grado di trascendenza e semplicità - che egli denomina "l'Unificato" (xô

f|Vû)pévov) e che s'identifica, in sostanza, con l'Essere in sé. L'Unificato cor-
risponde all'unità originaria dell'essere, ma, in qualche modo, comporta
nello stesso tempo la sua implicita e potenziale pluralità. L'f|vcopévov, in-
fatti, è concepito, sulla base dell'interpretazione del Filebo di Platone,
corne il primo puctöv ("misto" o "composto"), il quale trascende nella sua
sostanziale unità ogni forma di determinazione e di differenziazione, che è

5 Sulla questione si vedano in particolare: PAÇCALÂU, G.: Die „unartikulierbaren Begriffe"
des Neuplatonikers Damaskios. Transzendenz und All-Einheit in den Aporien und Lösungen
bezüglichder ersten Prinzipien Beiträge zur Altertumskunde). Berlin: De Gruyter 2018, in
particolare 31-46; VLAD, M.: Stepping into the Void: Proclus and Damascius on Approaching
the First Principle, in: The International Journal of the Platonic Tradition XI (2017), 44-68,
specialmente 54-65; della stessa studiosa cfr. anche Damascius et l'ineffable. Récit de

l'impossible discours. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin 2019, in particolare 198-202. Si
vedano inoltre: Abbate, M.: Il Principio Primo come "Assoluto"nella tradizione neoplatonica, in:
Alvearium Vlll (2015), 7-23; NAPOLI, V.: 'En:£KEiva roù évoç, op. cit., 172-190. Sul tema della
trascendenza del Principio Primissimo, assolutamente ineffabile, rispetto all'Uno stesso si
tornerà più avanti nel § V del présente lavoro.

6 L'edizione critica di riferimento di questo testo è quella - con traduzione francese a

fronte - curata da WESTERINK, L.G./COMBÈS, J. (éds.): Damascius. Traité des Premiers
Principes, 3 vol., texte établi par L.G. Westerink, traduit et annoté par J. Combès. Paris: Les
Belles Lettres 1986-1991 (rist. 2003). I testi di Damascio citati qui di seguito sono riportati in
base a questa edizione. Tutte le traduzioni dell'opera damasciana qui di seguito proposte
sono mie.



184 Michèle Abbate

invece alla base délia pluralità degli enti7. Damascio, in questo modo, fa

dell'Unifïcato il principio che comprende in se stesso in forma contratta
taie pluralità8.

Concependo l'Essere come xô r|vcogévov, Damascio intende superare al-

cune delle aporie che la concezione dell'essere come uni-molteplicità deter-
minata dalla relazione di essere e uno sembra implicare9: in che modo
l'essere puô risultare uno pur nella sua intrinseca molteplicità? Il problema
è, in sostanza, quello di fondare l'unità e, con essa, l'identità complessiva
dell'essere, presupponendone, nello stesso tempo, in qualche modo la
molteplicità, owero di spiegare la molteplicità dell'essere senza che venga me-
no la sua necessaria e imprescindibile unità.

L'Essere come Unificato - soggetto all'unità in quanto "reso uno" e, di

conseguenza, unito - include in modo intrinseco la nozione di una pluralità

che all'interno di esso sussiste solo a livello potenziale e celato. L'Uni-
ficato è, in sintesi, l'Essere che, in quanto determinazione in senso ontolo-
gico dell'Uno, sussiste non corne unità originaria e assoluta, bensi derivata
e, per cosi dire, dipendente. In questo modo Damascio attribuisce all'Esse-

re un'unità e un'identità anteriori a ogni forma di differenziazione e alte-
rità ontologica. Taie concezione préfigura, per molti aspetti, il tema délia
differenza ontologica, ossia délia differenza che sépara e distingue l'essere

dagli enti. Il concetto di "Unificato", infatti, sta a indicare che l'Essere in sé

deve venire concepito come ciö che è reso uno anteriormente all'effettiva
pluralità degli enti. Proprio al fine di mostrare in che senso l'Essere nella
sua forma assolutamente originaria vada inteso corne Unificato, Damascio
si rifà, anche con dirette citazioni, alla dottrina ontologica di Parmenide,
ponendo l'accento sul carattere monistico délia concezione di quest'ultimo.

7 Sulla connessione tra Unificato e giKtôv in Damascio si veda il recente volume di Pelin,
A.: Modalités et structures causales dans la philosophie des principes de Damascius. Baden-
Baden: Academia 2021, 199-205 e 270-275. A proposito délia natura dell'Unifïcato corne
trascendente rispetto a ogni forma di distinzione, osserva COMBÈS nella sua introduzione al
vol. I dell'edizione del De Principiis [d'ora in poi De Princ.], op. cit., LXII: «l'unifié transcende
lui-même toute opposition interne dans son indifférenciation propre, et il cache toute
distinction dans l'union».

8 Sul concetto di "pluralità ancora contratta" cfr. COMBÈS, J.: ibid., LXIV.
9 Occorre precisare che anche Proclo utilizza il concetto di r|Vcopévov, "unificato", nel suo

Commento al Parmenide (cfr. PROCLO: In Parm. ed. Steel, ad esempio, VI, 1093, 4-6, VII, 1150,

9-13 e passim) e nella Teologia Platonica (cfr. Theol. Plat., I, 4, 18, 17-20, III, 15, 53, 8 seg., ed.

Saffrey-Westerink). Sulla questione si veda, ad esempio, D'ANCONA, C: Proclo: "enadi" e

àpxou neliordine sovrasensibile, in: Rivista di Storia délia Filosofia n. 2 (1992), 265-294, in

particolare 284 seg. Tuttavia, a differenza di Damascio, Proclo non usa in modo sistematico e

specifico tale concetto per indicare la natura unitaria dell'Essere anteriore al determinarsi e

differenziarsi délia molteplicità degli enti. Puö darsi, comunque, che Damascio abbia preso
spunto per la sua concezione dell'essere corne tô f|v(opévov - al quale nel De Princ. viene
attribuita una précisa collocazione metafisica - proprio dall'utilizzo, anche se non sistematico,

di tale concetto da parte di Proclo.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 185

III. Il monismo ontologico di Parmenide e la natura dell"'Unificato"
NELLA PROSPETTIVA F1LOSOFICA DAMASCIANA

Sono tre i passi del De Principiis in cui Damascio si riferisce esplicitamente
a Parmenide. Il primo è contenuto nella parte iniziale - dedicata al Princi-
pio assolutamente ineffabile e all'Uno - del suo capolavoro, ove si trova un
preliminare riferimento alla natura dell'Unificato inteso corne Uno-che-è10.
Damascio definisce l'Uno-che-è (xô ëv ov) corne la più semplice di tutte le
forme di essere (rô xfî>v ôvxcav ànA.ot»oiaiov) ; in esso non v'è nulla che sia

completamente distinto (pqÔEvôç yàp ekeï ôiaKEtcpigévou xô nâpnav), né è

insita in esso alcuna forma di molteplicità (pqôé xtvoç ëvot>ar|ç 7tX.q0i>oç) o di
ordine (xàÇecoç) - il che implicherebbe una pluralité di elementi e di parti
costitutive disposte in una determinata successione - o di dualité (ôucXôqç).

Inoltre, in esso non è neppure insita una forma di ritorno/conversione verso

se stesso (npôç êauxô £7ncrxpo(pf|), la quale, sulla base del concetto neo-
platonico di È7tiaipo(pf|, implicherebbe che l'Uno-che-è, dopo essersi deter-
minato e dispiegato, sia ricondotto alla sua originaria natura, vale a dire
all'unité, ritornando, per cosi dire, a essere quello che è gié fin dall'origine.
Proprio alla luce di queste considerazioni, si domanda retoricamente
Damascio, quale condizione di bisogno/mancanza potrebbe mai manifestarsi
nel totalmente/assolutamente Unificato (xiç ocv ëvÔEia cpavsiq xrà 7râvxq

fivcopévci))? Perciô, osserva il nostro autore, il grande Parmenide (nappeviôriç
ô péyaç) è risalito fino a questo saldissimo principio (éni xcù>xr|v àpxqv
àotpaXEOiâxqv avEßq), ossia all'Uno-che-è o Unificato, in considerazione del
fatto che esso non è assolutamente in alcuna condizione di bisogno/mancanza

(ri)ç àvevÔEEoxâxriv)11. Damascio evidentemente allude qui al v. 33 del
fr. 8 DK del poema di Parmenide, ove si afferma che l'essere non è in una
condizione di bisogno/mancanza, altrimenti esso risulterebbe mancante e

privo di tutto (ëoxi yàp oûk ÈJtiÔEuéç- / êôv ô' àv Ttavxôç ëôeïxo). Nella pro-
spettiva ontologica parmenidea, infatti, il trovarsi in una condizione di
bisogno/mancanza implicherebbe nell'essere una forma d'incompletezza,
ossia di non-essere, che finirebbe per contraddire il concetto stesso di ëôv.

Con questo riferimento a Parmenide, Damascio intende sottolineare che
l'Unificato, coincidendo con l'Essere in senso originario, non puö implicare
al suo interno una forma di differenza, owero di non-essere, inteso corne
altro dall'essere, e al contempo di non-uno.

Poco più avanti, rifacendosi esplicitamente al Sofista di Platone (24507-
8), egli précisa che l'Unificato non è l'Uno stesso, bensi ciö che è affetto
dall'Uno, owero ciö che si è venuto a trovare nella condizione di essere
uno (xô f|viû|révov oùk ëaxiv aùxô xô ëv, àXkà xö 7t£7iov0ö<; ekeïvo)'2. Ne con-

10 per qUanto segue cfr. De Princ. I, 35, 14-17.

" Cfr. ibid., 35, 17-21.
12 Cfr. ibid., 35, 22 seg.



i86 Michèle Abbate

segue che l'Unificato comprende in sé (èv éauirâ ë^ov) sia ciô che è reso uno
(tô T8 éviÇôpevov) sia l'uno stesso (oràxô xô ëv) - da intendersi qui come il
carattere stesso dell'unità - dal momento che l'Unificato non è unità in se

stessa, bensi è reso unità, proprio perché è unificato13. Esso, dunque, simil-
mente all'essere di Parmenide, non comporta in sé distinzione e differen-
ziazione; d'altra parte, l'Unificato, non essendo uno, ma essendo reso uno,
"pre-comprende" in se stesso la pura potenzialità délia distinzione e délia
differenziazione. In questo modo il nostro autore mette in luce come l'uni-
tà dell'Essere non sia pura e assoluta, ma derivata e dipendente: per questo
è présente in essa una sorta di traccia potenziale e celata di molteplicità.
L'Unificato risulta, infatti, anteriore alla molteplicità e alla differenza proprie

degli enti, ma nello stesso tempo le implica in se stesso a livello pura-
mente potenziale.

Al fine di ribadire come nell'Unificato non vi sia alcuna forma di distinzione

e di differenziazione effettive e come esso sia anteriore alla molteplicità

degli enti distinti nella loro specifica determinatezza, Damascio fa
nuovamente diretto riferimento a Parmenide in altri due significativi passi
del De Principiis. Uno di questi è contenuto ancora nella prima parte
dell'opera: in esso, affrontando la questione aporetica del passaggio dall'Uno
ai molti, Damascio spiega il motivo per cui non si puè attribuire all'Essere,
owero all'Unificato, nessun tipo di passaggio verso la differenziazione
propria délia pluralità degli enti. Per dar forza alla propria argomentazione,
egli si rifà, come vedremo dettagliatamente più avanti, a quello che per noi
è il v. 2 del fr. 4 DK di Parmenide, nel quale viene sottolineato come l'éôv

non possa essere separato e distinto dall'sôv: ciè significa che l'essere non è

costituito né da molteplici parti né da alcuna forma di molteplicità, dato
che l'essere è, per cosi dire, "tutt'uno" con l'essere, ossia con se stesso.
Damascio interpréta il verso in questione come argomento a sostegno del
fatto che l'Essere, in quanto Unificato, non puô procedere modificando la
sua propria natura, determinandosi e differenziandosi, ossia, in altri termini,

divenendo altro da quello che in effetti è. L'Unificato, dunque, è unità
non divisibile né distinguibile in parti, poiché esso è anteriore alla molteplicità

compiutamente dispiegata dei singoli enti. Proprio in quanto asso-
lutamente unificato (qvcogevov 7iâvxr|), l'Essere non è soggetto ad alcuna
forma di passaggio verso la pluralità: esso, infatti, è anteriore alla
"differenziazione sostanziale" (jrpô xrjç oùaubôouç ôtaKpioemç), vale a dire a quella
distinzione che détermina la natura di ogni singolo ente nella sua specifi-
cità14. Con quello che finisce per apparire come un sostanziale capovolgi-
mento di quanto è affermato in Sofista 2493215, Damascio giunge ad affer-

13 Su ciô cfr. De Princ. I, 35, 24-36, 3.
14 Su tutto ciô cfr. De Princ. I, roi, 12-25.
33 Occorre tener présente che in realtà nel passo indicato del Sofista lo Straniero di Elea

afferma che, se si supponesse che l'essere non vive né pensa, si dovrebbe concludere che



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 187

mare che l'Essere «rimane in quiete, sacro e senza essere soggetto a mo-
vimento» (soxqKev oyiov oùôè Ktvoûpevov). Infatti, continua il nostro autore,
l'Essere assolutamente unificato (xô tkxvxti f|vcopévov öv) è in quiete (ëoxr|) e

non risulta diviso in alcun modo (Kai gr|8a|ifj ôuxKEKpigévov). Ne consegue
che esso non puô essere soggetto a nessuna forma di distinzione e, dun-
que, di molteplicità. Proprio a questo punto, al fine di sottolineare il ca-
rattere assolutamente unificato, ossia privo di ogni forma di distinzione e

di molteplicità, dell'Essere, viene citato da Damascio il v. 2 del fr. 4 DK di
Parmenide, in una forma lievemente diversa da quella che è comunemente
accolta:

où yàp à7TOTgriCT£[ xô èôv toù ëôvxoç Ê)(£cr0ai

«infatti non dividerai l'essere dal suo stare attaccato alt'essere»1é.

L'Essere è uno e, di conseguenza, non è possibile che esso procéda verso la

molteplicità né è possibile dividerlo. Il v. 2 del fr. 4 viene quindi citato
come argomento a sostegno del fatto che l'Unificato non è soggetto a nessuna

forma di distinzione o differenziazione: l'essere infatti, potremmo dire,
non puô venire separato dal suo "appartenere" all'essere, proprio perché esso
è essere e nient'altro. Damascio, dunque, trae spunto dal monismo ontolo-
gico di Parmenide per argomentare e dimostrare la natura indivisibile e

unitaria dell'Essere corne Unificato. Molteplicità e differenza appaiono dunque

estranee alla sua natura.
Il terzo e ultimo passo in cui Damascio si rifà direttamente all'ontologia

parmenidea per delineare la natura dell'Unificato è contenuto nella seconda

parte del De Principiis, quella cioè dedicata soprattutto all'analisi délia
natura dell'Unificato stesso. Il brano in questione appare assai rilevante
anche perché mette in luce quale sia la fondamentale aporia alla quale la

concezione dell'Unificato dovrebbe fornire una soluzione: «corne puô
l'essere risultare una molteplicità di sostanze, quando noi diciamo che è la

totalità delle cose in modo indifferenziato?»17. Infatti, esso è per definizio-
ne tutte le cose in modo indifferenziato, in quanto è l'Essere nella sua
unità. Per rispondere a taie aporia, Damascio fornisce una complessa de-
scrizione délia natura dell'Unificato, concludendo la sua riflessione ancora
una volta, come vedremo, citando Parmenide. Anche in questo caso occorre

esso, venerabile e sacro, non possedendo pensiero, se ne sta immobile (àXXà oepvov kcù

âytov, voùv oi)K £%ov, ÔKlvr|TOV ëotôç sîvai).
16 Per la citazione del v. 2 del fr. 4 DK da parte di Damascio cfr. De Princ. I, 101, 21.

Nell'altro testimone di questo verso di Parmenide, vale a dire demente Alessandrino, compare

la forma verbale à7toxpf|Çei (fr. 4 v. 2: où yàp a7roxpf|(ei xö £öv toù èovroc; £X£o0ai), che

puö essere interpretata o corne la II persona singolare del futuro medio del verbo à7T0Tpf|ya>

(forma epica per Ô7toxépvû), "tagliare", "dividere") o corne la III persona dell'indicativo futuro
attivo: in questo caso si deve sottintendere con ogni probabilité vôoç, "pensiero". In base al

testo tràdito nella versione damasciana, la forma à7toxpf|CT£i è anch'essa interpretabile come
II persona del futuro indicativo medio oppure come III persona del futuro attivo.

17 Cfr. De Princ. II, 69, 6 seg.: flœç 8è rô öv noXXai oùcfai, ö ye Jtàvra tpapèv àôtaKptTox;;



i88 Michèle Abbate

prendere in esame in modo dettagliato Tintera argomentazione damascia-
na18. Come précisa il nostro autore, l'r|va>gévov non comporta in sé alcuna
forma di effettiva distinzione, né già compiuta né in procinto di realizzarsi:
di conseguenza non è uno e molteplice (sv Kai noLLa), poiché in esso non
sussistono la molteplicità, la differenza e la distinzione che determinano la
natura dei singoli enti19. L'Unificato non puö nemmeno venire considerato
un'unità complessiva di diverse componenti, come per esempio si potrebbe
concepire la totalità unitaria intelligibile, che risulta a tutti gli effetti una
realtà comprensiva di unità e molteplicità. Pertanto, quella che contrad-
distingue l'rivcopévov è un'unica e medesima natura (pla (pùatç), non soggetta
a un'intrinseca divisione e distinzione, bensi effettivamente unitaria;
d'altro canto, tale natura non puö essere indicata né con il termine "uno"
né con il termine "molti": proprio in base alla nozione di "Unifïcato", essa
si configura corne ciö che è reso uno e che, dunque, ha il carattere dell'unità,
pur implicando, a livello meramente Potenziale, quello délia molteplicità20.
L'Unificato puô essere quindi inteso come una sorta di "contrazione" nella
quale è présente in qualche modo sia la nozione di "molteplicità", poiché
esso non è "uno", ma appunto "unifïcato", sia quella di "unità", dal momento
che l'Unificato è posto al di sopra délia distinzione e délia differenza che
caratterizzano la molteplicità dei singoli enti21. Quindi esso, afferma
Damascio, va inteso solo ed esclusivamente corne l'Unificato (oùôèv alXo
éoxiv q to îivcogévov), non come composto (ou oùvGsxov); l'Essere/f|V(opévov
è dunque intermedio (péaov) tra l'unità in senso puro e autentico e la

molteplicità che è implicita in ogni forma di distinzione e di differenzia-
zione22. Tuttavia, proprio perché non è puramente uno, l'Unificato, précisa
ancora Damascio, dovrebbe comportare una parvenza di differenziazione
(ëpipatnv e^oi av ôiaKpiGEioç), non perö una distinzione reale (où pévxot xcô

ovxt ôiâKpunv): di conseguenza l'Essere/fivcopévov va considerato corne
un'unità, ma non come un'unità costituita da molteplici parti, in quanto
essa è ancora priva di distinzione/differenziazione (eu 5e àôictKptxov)23.

È a questo punto che il discorso di Damascio diviene cosi complesso e

problematico da apparire anche intrinsecamente aporetico, se non addi-
rittura contraddittorio. Egli afferma che la nozione stessa di "essere" (f| roù

ovxoç ëvvoia) non è qualcosa di assolutamente semplice (oùxe àit^oùoxaxôv
xi), ossia assolutamente unitario e privo di ogni forma di distinzione, né è

totalmente incompatibile con un qualunque tipo di pluralizzazione (oùôè
àvaîvExai xô Ô7iokjoùv 7t£7iLr|0oopévov) - corne invece è l'Uno autentico; l'Uni-

18 per l'intera argomentazione proposta da Damascio cfr. De Princ. II, 69,17-70,18.
19 Su ciö cfr. ibid. 69, 17-21.
20 Cfr. ibid. 69, 22 seg.
21 Su ciö cfr. ibid. 69, 23-70, 1.

22 Per queste considerazioni cfr. ibid. 70, 2-4.
23 Cfr. ibid. 70, 4-7.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 189

ficato tuttavia non ammette distinzione (ouïe gévxoi Scierai öuxKpiaiv), in
quanto è «solamente uno e semplicemente essere» (o ye éoiiv ëv gôvov Kai

ànX&q ov)24. È proprio per ribadire tale concetto che Damascio cita, a que-
sto punto, il secondo emistichio del v. 25 del fr. 8 DK di Parmenide:

èôv yap èôvn tteXciÇei
«l'essere infatti aderisce all'essere»25.

Questa espressione è intesa dal nostro autore come un'esplicitazione del
carattere unitario dell'essere, nel quale v'è solo ed esclusivamente essere e

non anche differenza. L'Unificato, infatti, non è nessuno degli enti molte-
plici (rcov tuoM.û>v övtcov où8év), ma è l'Essere in sé (aùrô tô öv). In quanto
taie, esso è anteriore a tutto ciô che è distinto e differenziato (7tpô rcov

ôiaKpivopévcov ânavicov). Damascio, quindi, conclude affermando che proprio

sulla base di questa delineazione délia natura dell'Unificato le aporie con-
cernenti l'essere non hanno più spazio (oùôsplav ëxt x®pav ëxoucn ai àîiopiat),
owero ragione di sussistere26.

A questo punto, pare legittimo domandarsi se, da un punto di vista ar-
gomentativo e teoretico, la riflessione damasciana fornisca un'effettiva so-
luzione dell'aporia fondamentale di partenza, ossia corne si debba conce-
pire l'unitarietà dell'essere anteriormente alla differenziazione e determi-
nazione délia molteplicità degli enti. La questione, in sostanza, è se la con-
cezione dell'Unificato possa offrire una spiegazione délia differenza ontolo-
gica alla luce dell'originaria unità dell'Essere in sé rispetto alla pluralité
degli enti determinati.

IV. Il problema della differenza ontologica in Damascio

Come emerge dai passi precedentemente presi in esame, Damascio ricorre
alla dottrina ontologica parmenidea per mostrare che l'Essere/Unificato va
concepito come perfettamente unitario e privo in se stesso di ogni forma di
differenza e molteplicità. Tuttavia, esso, come si è visto, pre-comprende in
sé al contempo, per sua natura, una traccia potenziale di pluralité.

Entro la prospettiva esegetica damasciana, il riferimento al monismo on-
tologico di Parmenide va inteso come una conferma del fatto che 1'Essere

in sé è solamente uno e, quindi, semplicemente essere. La nécessité di
individual una dimensione ontologica originaria anteriore a ogni differenza
ha certamente la finalité di stabilire e garantire l'unité dell'Essere rispetto
alla frammentazione determinata dalla differenziazione fra i singoli enti e,
nel medesimo tempo, di rendere il più possibile graduale il passaggio dall'Uno
ai molti. Si tratta, in sostanza, di spiegare il determinarsi della differenza

24 Su ciö cfr. ibid. 70, 8-11.
25 Cfr. ibid. 70,12-14.
26 Su tutto ciö cfr. ibid. 70,14-18.



190 Michèle Abbate

ontologica, vale a dire, come si è accennato in precedenza, quella che

distingue l'Essere dagli enti determinati e molteplici. Ma affinché il passaggio
dall'Essere agli enti possa effettivamente realizzarsi, occorre comunque che

il carattere délia differenza e quello délia molteplicità non siano definitiva-
mente esclusi dalla nozione pura di "Essere". A questa esigenza risponde
l'elaborazione del concetto di "Unificato": esso, come tale, ossia in quanto
è ciô che è "reso uno", include in sé la traccia puramente Potenziale délia
pluralité degli enti e con ciè la possibilità stessa délia differenza ontologica.

Al di là dell'interpretazione e dell'argomentazione elaborate da Da-
mascio, occorre tenere présente che, di fatto, all'interno del monismo on-
tologico parmenideo non si pone in alcun modo il problema délia
differenza ontologica, poiché essa non puô sussistere, in quanto v'è solo bessere

e null'altro27. Va altresi osservato che Damascio, dovendo necessariamente
rendere ragione délia pluralité degli enti in conformité con il dettato pla-
tonico e neoplatonico, non puô non attribuire all'essere, anche nella sua
forma più originaria e unitaria, una sorta di potenziale differenziazione e

pluralité. È proprio là dove egli accenna, corne si è visto, a una spcpaaiç -
vale a dire una "parvenza" o anche un "riflesso apparente" - di differenziazione,

ma non una differenziazione reale nell'Unificato, cioè nell'Essere in
sé, che il suo discorso finisce per apparire intrinsecamente aporetico e
anche contraddittorio. In effetti, sempre nel medesimo contesto, come si è

visto, egli osserva che la nozione stessa di "essere" non è qualcosa di asso-
lutamente semplice, ossia assolutamente privo di ogni forma di differenza,
né è totalmente incompatibile con una qualunque forma di pluralizzazio-
ne. Chiaramente Damascio deve in qualche modo individuare un carattere
di potenziale distinzione/differenziazione nell'Essere, poiché, in caso
contrario, rimarrebbe inspiegabile e non motivata la pluralité dei singoli enti
determinati e, con ciô, la differenza ontologica stessa. D'altra parte, subito
dopo, il nostro autore ribadisce ancora che l'Essere/Unificato non ammette
distinzione, «in quanto è solamente uno e semplicemente essere». Appare
legittimo allora chiedersi in che modo qualcosa che risulta semplice, corne
l'Unificato che nella sua unité è puramente e semplicemente essere e non
altro, possa ammettere in sé anche solo un'apparenza o un vago riflesso di
differenza e distinzione.

Occorre infine tenere présente che in tutti e tre i passi esaminati in
precedenza i riferimenti alla dottrina ontologico-monistica di Parmenide han-
no comunque sempre la funzione di mettere in risalto la natura unitaria e

priva di differenza/pluralità dell'Unificato. A ciô si deve anche aggiungere
che l'Essere/f)vcùpévov non va inteso corne la totalité intelligibile, ossia

27 A taie proposito si devono ricordare i versi del poema di Parmenide che in modo
assolutamente chiaro dimostrano l'inammissibilità délia differenza e délia molteplicità nell'am-
bito dell'essere. Si tratta dei w. 36-37 del fr. 8 DK: [...] oùSèv yàp <p> ecttiv ri Êtrrai / âXXo

rrapcl; toù èôvroç, vale a dire «null'altro, infatti, v'è o vi sarà al di fuori dell'essere» (trad. mia).



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 191

l'insieme degli enti intelligibili, proprio poiché esso è anteriore a ogni forma

di differenziazione e pluralità. La sua ulteriorità rispetto a ogni deter-
minazione ontologica specifica implica che esso non sia né ente né sostan-
za/essenza (oùôè ov oùôè oùala), bensi al di là di ciö cosi come è al di là di

ogni altra determinazione (àXXà Kai toùtojv coarrep Kai xc&v a/i.ojv eîiéKeiva),
sicché non puô addirittura nemmeno essere considerato oggetto intelligi-
bile (roaxe oùôè vopiov)28. L'Unificato non è l'insieme délia totalità degli
intelligibili, alio stesso modo in cui, per usare un paragone impiegato dallo
stesso Damascio, i molteplici punti (tù noXXà appela) non sono e non costi-
tuiscono una linea (ypappfj)29.

Per cercare di definire la complessa e problematica natura dell'Unifica-
to, che è Essere e solamente Essere, ma che al contempo implica in sé in
qualche modo, per cosi dire, la possibilità stessa délia differenza, Damascio,
nella prima parte del De Principiis, ricorre a un'immagine piuttosto cripti-
ca: esso possiede i molti in un'unica aggregaziorte o anche contrazione/
concrezione (év prêt ouvaxpeoei tà noXkh ë/ov), la quale, a sua volta, pre-
esiste ai molti (3tpoi)7tapxoùap icôv 7toM.âjv)30. Dunque, si puô dire che
l'pvcopevov pre-comprende in sé la molteplicità degli enti senza, perô, che

questi risultino presenti in esso nella loro specifica determinatezza, bensi
raccolti e, per cosi dire, "fusi insieme" in un'unica e medesima concrezione
unitaria, che va intesa, a sua volta, corne priva in se stessa di distinzioni, in
quanto anteriore al determinarsi dei singoli enti. D'altra parte, se l'Unifi-
cato comprende in sé in modo "contratto" la molteplicità degli enti, esso

non puô venire considerato del tutto esente dalla molteplicità. Inoltre, in
un diverso contesto, Damascio afferma esplicitamente che l'Unificato ri-
chiede (ôevtai) di essere anche molti (toù Kai noXXà etvai)31. Ma allora perché

in altri passi délia medesima opera, come si è visto, è a più riprese ri-
badito che l'Unificato è anteriore a ogni distinzione e molteplicità? Anche
da questo punto di vista, dunque, la natura dell'Essere/qvcopevov risulta in-
trinsecamente problematica e aporetica.

Come per gli altri autori neoplatonici, quali, in particolare, Plotino e

Proclo, Damascio non puô prescindere dal presupposto délia molteplicità
degli enti, ma, al contempo, taie molteplicità deve essere ricondotta a

un'unità originaria anteriore alla pluralità: altrimenti bessere rischierebbe
di venire frantumato in una pluralità indistinta. D'altronde, egli non chia-
risce corne i molti enti vengano a sussistere rispetto alla concrezione originaria

coincidente con l'Unificato. Di conseguenza la molteplicità degli enti
rimane sostanzialmente inspiegata.

28 Cfr. De Princ. II, 89, 5-8.
29 Cfr. De Princ. II, 69, 2.
30 Cfr. De Princ. I, 53, 27 seg.
31 Cfr. De Princ. II, 41, 9.



192 Michèle Abbate

Se si esamina da un punto di vista puramente semantico il termine
qvcopévov, si dovrebbe concludere che esso implica, in qualche modo, la
nozione di una pluralité anteriore e originaria rispetto all'unità propria di
ciö che è reso uno. Anche a tale proposito s'impone una domanda che ap-
pare priva di risposta: da cosa dovrebbe essere formata questa pluralité
originaria, se è vero che l'Unificato è anteriore alla molteplicité degli enti?
Alla luce di tali considerazioni non sembra possibile giungere a una diver-
sa conclusione: il problema del rapporto fra l'unité dell'Essere in sé e la

molteplicité degli enti, ossia la questione relativa all'origine e al fondamento
délia differenza ontologica, permane in Damascio irrisolto e intrinseca-
mente aporetico.

V. ASPETTI APORETICI NELLA RIFLESSIONE DAMASCIANA SULLA NATURA DELL'ESSE-

RE COME UNIFICATO

Con il concetto di x6 f)v(opévov, come si è visto a più riprese, Damascio
intende attribuire all'Essere in sé una forma di unité originaria priva di
differenza sulla scorta del monismo ontologico parmenideo, ma in questo modo,
di fatto, egli non fa che rendere ancora più manifesti alcuni caratteri apo-
retici e persino contraddittori insiti nella concezione neoplatonica dell'esse-
re corne, nello stesso tempo, unitario e molteplice. In effetti, l'elaborazione
del concetto di Unificato non risolve il problema fondamentale dell'onto-
logia neoplatonica, ossia corne sia possibile collegare e connettere l'impre-
scindibile unité-identité dell'essere alla sua molteplicité, che, in base alla
prospettiva platonica e neoplatonica, non puô in alcun modo venire negata.

Al contrario, nel solidissimo impianto logico-concettuale che sorregge
il monismo ontologico di Parmenide, non vi è spazio per alcuna forma di
differenza e molteplicité, in quanto solo l'essere è e null'altro. L'unité-identité

dell'essere non richiede, dunque, alcun fondamento originario, proprio
perché l'éôv non ammette al suo interno alcuna distinzione, che, in Parmenide,

comporterebbe comunque una qualche forma d'inconcepibile non-
essere, inteso anche corne ciô che è altro dall'essere32. Di ciô Damascio pare

perfettamente consapevole, corne si evince dai riferimenti alla dottrina
parmenidea a proposito délia natura unitaria dell'Unificato, che egli considéra,

corne si è visto, solo uno e puramente essere. Tuttavia, Damascio, in
conformité con la prospettiva neoplatonica, deve connettere la nozione di
essere a quella di "uno" e di "unité" attraverso la necessaria e imprescindi-
bile postulazione di un originario rapporto di dipendenza e derivazione
dell'essere dall'Uno. La nozione di qvcogevov, da questo punto di vista,
appare un artifizio geniale - anche se intrinsecamente aporetico - al con-
tempo linguistico-semantico e concettuale per stabilire una relazione costi-
tutiva fra la natura originariamente semplice dell'essere e la pluralité degli

32 Su ciô cfr. Abbate, m.: Ferrea razionalità, art. cit., in particolare 99 seg. e 117-119.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 193

enti. Perô, come si è visto, taie artifizio non risolve il problema del pas-
saggio dall'unità dell'Essere alla molteplicità degli enti, al punto che la no-
zione di lîvcopévov risulta in qualche modo contraddittoria: l'Unificato è

solo uno e puramente essere, ma al contempo contiene in sé la possibilité
del molteplice, poiché non è assolutamente semplice. Come concrezione
unitaria degli enti molteplici, infatti, l'Unificato, pur essendo anteriore a

ogni effettiva distinzione e differenziazione, non esclude in sé radicalmen-
te la possibilité di una qualunque forma di molteplicité.

Corne gli altri autori neoplatonici, anche Damascio, in sostanza, per
spiegare la molteplicité dell'essere e renderne conto, si rifé all'elaborazione
e formulazione del concetto di STEpôrriç, alterità/differenza, intesa corne
non-essere relativo, che Platone propone nel Sofista proprio nel tentativo
di superare il monismo ontologico assoluto di Parmenide33. In riferimento
alla nozione di "non-essere relativo", Damascio, in effetti, nel suo
commente al Parmenide di Platone afferma che quest'ultimo, correggendo
(ôiopGoûgEvoç) l'Eleate, il cui metodo (f| péGoôoç f) nappevlôeioç) origina-
riamente distingueva fra loro, per cosi dire, "solo" l'essere e il non-essere
assoluto, ha messo in luce che accanto all'essere va posto anche il non-essere

in senso relativo, cioè il non-essere inteso corne differenza, unitamen-
te aile altre propriété e caratteristiche dell'essere: per Damascio ciô conduce

a riconoscere che anche l'Uno non è essere, nel senso che esso è altro
rispetto all'essere34.

Occorre a questo punto osservare che, nella prospettiva neoplatonica,
proprio la nozione di differenza e con essa quella di molteplicità sembrano
implicare la nécessité imprescindibile di un Principio assolutamente origi-
nario da cui l'Essere stesso, nella sua totalité unitaria che deve pre-com-
prendere in sé i molti, possa trarre il fondamento délia propria unité-identité.

Taie Principio, proprio in quanto fondamento dell'Essere in sé, deve

porsi su un piano di assoluta trascendenza rispetto all'essere nella sua
totalité. L'dpxq Ttâvxcov, l'Origine primissima di tutto il reale, in base alla
prospettiva neoplatonica, è infatti intesa corne necessariamente ulteriore
rispetto alla nozione stessa di "essere".

33 Su ciö cfr. PLATONE: Sofista, in particolare 25703 seg-
34 Su tutto ciô cfr. DAMASCIO: Commenta al Parmenide, IV, 81, 20-82, 12, in: Westerink-

CombÈS (éd.): Damascius. Commentaire du Parmenide de Platon. Texte établi par L.G.
Westerink, introduit, traduit et annoté par J. Combès, avec la collaboration de A.-Ph. Se-

gonds, vol. I—IV. Paris: Les Belles Lettres 1997-2003. È opportuno segnalare che una rifles-
sione analoga a proposito délia differenza tra non-essere assoluto e non-essere relativo, si ri-
trova nel commento di Siriano, maestro di Proclo, alla Metafisica di Aristotele: cfr. Commen-
to alla Metafisica, 171, 7-20, ed. Kroll. Anche Proclo nel V libro del suo Commento al
Parmenide sottolinea che Platone, correggendo (ôiopGoilpsvoç) Parmenide, dimostra corne l'Uno
sia al di là dell'essere e di ogni essenza: su ciö cfr. PROCLO: In Parm. V 1032, 25-27.



194 Michèle Abbate

Damascio, dal canto suo, riprendendo e rielaborando una concezione di
matrice originariamente giamblichea35, porta l'assoluta trascendenza e

totale alterità del Primissimo Principio a un livedo taie che esso viene posto
addirittura al di sopra dell'Uno stesso: taie Principio Primissimo si delinea

per il pensiero, proprio in conseguenza délia sua abissale ulteriorità, corne
il puramente e assolutamente Ineffabile (tô ânX&ç, Kai nâvtfl äppr|tov)36. La

postulazione di un Principio cosi trascendente che per il pensiero si puô
solo delineare come assolutamente ineffabile rappresenta l'esito concettu-
ale ultimo délia critica sistematico-aporetica che Damascio muove alla no-
zione neoplatonica di Principio Primo inteso corne Uno autenticamente ul-
teriore rispetto a ogni determinazione, distinzione e molteplicità, anche
solo meramente potenziali.

Cosi concepita l'dp/i) autenticamente prima si configura come una
forma di nulla. Come infatti osserva esplicitamente Damascio nella prima
parte del De Principiis, ciö che non è neppure uno (pr|ôè ëv), è, in modo
assolutamente corretto ed esatto (Kaxà tô öucatötatov), nulla (oùSév)37.

Owiamente non si tratta del nulla che, non essendo in nessun modo, va
inteso corne pura negazione dell'essere (toù ovtoç Ù7tô(paaiç), bensi di quel
Nulla che, per la sua assoluta ulteriorità, è negazione dell'Uno (toù évôç)
stesso: in questo senso, taie forma di nulla si configura corne il Nulla (oîov
tô oùôév) che non è neppure Uno in quanto è ulteriore rispetto a quest'ul-
timo38. Il Principio Ineffabile, dunque, finisce per manifestarsi al pensiero
corne il Nulla dell'Origine anteriore alla totalità del reale, dal momento
che taie Origine è al di là dell'Uno stesso. Essa coincide con l'assoluta-
mente Ineffabile che, posto autenticamente al di là dell'essere e del Tutto,
implica una totale e assoluta mancanza di relazione: "l'assoluto Irrelato", al
di là anche dell'Uno stesso. La radicale ineffabilità e l'inesprimibile ulteriorità

del Principio Primissimo rispetto all'Uno sono la diretta conseguenza
del suo carattere privo di collocabilità, non-coordinato (owero irrelato) e

assolutamente inconcepibile39. Di conseguenza il Principio Primissimo non

33 Su taie questione si veda, ad esempio, LlNGUITI, A.: Giamblico, Proclo e Damascio su!

principio anteriore all'Uno, in: Elenchos I (1988), 95-106; Metry-Tresson, C.: l'aporie ou
l'expérience de limites de la pensée, op. cit., in particolare 40.

36 Per questa espressione e sulla natura del Principio Primissimo corne jipö toù évôç,
ossia "prima dell'Uno" cfr. in particolare De Princ. I, 56, 15.

37 Cfr. De Princ. I, 5, 20 seg. Sulla questione si veda Vlad, M.: Damascius et l'ineffable,
op. cit., in particolare 102-108.

38 Su ciô cfr. De Princ. 1,18, 9-13.
39 Cfr. De Princ. I, 56, 16, ove si afferma che il semplicemente e assolutamente Ineffabile

è Ö0ETOV (incollocabile), àawnxKrov (incoordinato/irrelato), àvE7tivôqrov Kara nâvza rpcmov
(inconcepibile sotto ogni aspetto). Sul carattere intrinsecamente aporetico délia concezione
damasciana del Principio Primissimo si veda O'Meara, D.: Les apories de l'Un dans la
philosophie néoplatonicienne, in: ID.: Sur les traces de l'Absolu Études de philosophie antique).
Fribourg: Academic Press 2013, 187-201, in particolare 196-200. Cfr. anche VLAD, M.:
Damascius et l'ineffable, op. cit., in particolare 21-27.



Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide 195

puö non manifestarsi al pensiero come una forma di nulla che è tale proprio
perché risulta neppure uno. In altri termini: l'apxq trascendente rispetto al
Tutto è a tal punto al di là dell'essere da delinearsi addirittura come Nulla.
In effetti, cosa significa propriamente, da un punto di vista concettuale,
trascendere l'essere? Corne puö essere qualcosa che è oltre l'essere? Proprio
in considerazione di ciô, Damascio arriva a identificare il Principio Pri-
missimo con il Nulla assolutamente irrelato proprio di ciö che per la sua
trascendenza non puö essere nessuna di tutte le cose. L'assolutamente In-
effabile finisce cosi per configurarsi non solo come «una sorta di concetto-
limite»40, ma addirittura come l'oltrepassamento del limite concettuale
imposto dalla nozione stessa di "Origine primissima": l'Ineffabile va inteso
come assolutamente irrelato, al punto che esso paradossalmente non puö
essere e risultare effettivamente sussistente, poiché al di là di ogni forma di
realtà ipostaticamente determinata.

Gli esiti intrinsecamente aporetici délia riflessione damasciana sull'Esse-
re come Unificato, con i riferimenti alla dottrina di Parmenide in essa pre-
senti, e sulla sostanziale inconcepibilità del Primissimo Principio fornisco-
no lo spunto per una considerazione complessiva che sembra possibile e-
stendere alla natura stessa del pensiero metafisico-ontologico neoplatonico:
proprio la pluralità dell'essere détermina la ricerca di un fondamento che
sia capace di garantire l'unità-identità complessiva di tutto l'essere nelle
sue diverse determinazioni e articolazioni, fino a giungere all'individua-
zione di un principio cosi originario da risultare assolutamente trascendente

rispetto alla totalità dell'essere. La storia speculativa stessa del Neopla-
tonismo, di cui la riflessione damasciana rappresenta il momento al con-
tempo culminante e conclusivo, mostra corne la postulazione di una tale
ctpxfj, in una prospettiva radicalmente opposta a quella parmenidea, spinga
il pensiero a concepire l'origine del Tutto come Nulla assolutamente
irrelato. La paradossalità di questa conclusione, a sua volta, sembra ribadire,
per contrasto, la logica ferrea dell'ontologia di Parmenide, per il quale è

solo l'essere e null'altro, nemmeno la differenza.

40 per questa espressione cfr. LlNGUITI, A.: L'ultimo platonismo greco. Principi e Cono-
scenza. Firenze: Olschki 1990, 21.



196 Michèle Abbate

Riassunto
II présente studio si propone di prendere in esame il significato e la funzione
di alcuni riferimenti testuali alla dottrina di Parmenide presenti nell'opera di
Damascio De Principiis. Alla luce di tali riferimenti, egli mostra che l'Essere
nella sua forma originaria va concepito come intrinsecamente unitario e

anteriore a ogni sorta di differenziazione e molteplicità. Taie livello ontologico
originario viene identificato con l'"Unificato" (to henomenonj. La conce-
zione dell'Essere corne Unificato è fondamentale per comprendere in quale
senso Damascio interpreti il monismo ontologico parmenideo e, al contem-
po, in quale modo egli cerchi di superare alcuni problemi aporetici concer-
nenti la concezione neoplatonica deU'uni-molteplicità dell'essere. Una parte
di essi sembra riconducibile, in ultima istanza, proprio alla postulazione
deU'intrinseca molteplicità dell'essere.

Abstract
This paper aims to examine the meaning and the function of some textual
references to Parmenides' doctrine in Damascius' work De Principiis. In light
of these references, he shows that Being in its original form is to be
conceived of as intrinsically unitary and prior to any kind of differentiation and
multiplicity. This original ontological level is identified with "the Unified" (to
henomenon,). The conception ofBeing as Unified is crucial to understanding
in what sense Damascius interprets the Parmenidean ontological monism
and, at the same time, in what way he tries to overcome some aporetic
issues concerning the Neoplatonic conception of the unity-multiplicity of
being. In the final analysis, a part of these aporetic issues seems due
precisely to the postulation of the intrinsic multiplicity ofbeing.


	Il significato dei riferimenti ad alcuni versi di Parmenide nella concezione damasciana dell'Essere come "Unificato"

