
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: Zur Wiederentdeckung des Heiligen : Theologie nach der digitalen
Transformation

Autor: Hoff, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Hoff

Zur Wiederentdeckung des Heiligen
Theologie nach der digitalen Transformation1

Am 9. Januar 2007 präsentierte Apple-Gründer Steve Jobs auf der Macworld
Conference & Expo in San Francisco ein neues digitales Endgerät mit dem
ehrgeizigen Einleitungssatz: „Von Zeit zu Zeit kommt ein revolutionäres
Produkt daher, das alles verändert."2 Hat sich dieser Anspruch bewahrheitet?

Es gab damals einen Krieg zwischen Nokia und Apple. Anhänger der
Firma Nokia hatten die Nachricht verbreitet, das Telefon der Firma Apple
Inc., namentlich das von Jobs eingeführte iPhone, sei nicht zukunftsfähig.
Diese Prognose war nicht unbegründet: Wenn Jobs neues Endgerät herunterfiel

war es kaputt, seine Funktionalität war mittelmäßig, man musste es

unablässig aufladen usw. Was wollte man im prosaischen Alltag mit solch
einem Tool anfangen? Doch Jobs Revolution fegte binnen kürzester Zeit
alle Konkurrenzprodukte vom Markt, die sich nicht am Vorbild seines neuen

Produkts orientierten.
Wirtschaftsinformatikerinnen bezeichnen diesen Epochenumbruch heute

als die Werterevolution der digitalen Ökonomie des 21. Jahrhunderts.3
Seither sind technische Artefakte nicht mehr wertneutral - sie sind sogar
erotisch. Jobs präsentierte der Welt Musik zum Anfassen: „You can just
touch your music! It's so cool!" Auf dem einschlägigen Video-Clip, das
auch heute noch auf YouTube abgerufen werden kann,4 sieht man neben
dem Apple Gründer auf einem übergroßen iPhone eine Projektion des
Beatles-Albums Sgt. Pepper's Lonely Hearts Club Band. Nachdem Jobs das
Cover berührt hat, erklingt die Melodie: „Lend me your ears and I'll sing
you a song With a little help from my friends." Die Wahl dieses Songs
war symbolträchtig. Unser kleiner Freund ist heute jederzeit in greifbarer
Nähe - allzeit bereit, einsamen Herzen eine tröstende Hilfestellung zu leisten.

Seit dieser Zeit leben wir in einer Welt, in der ein Mensch, der sein
Smartphone vergessen hat, sich fühlt wie ein kultivierter Mann des frühen

1 Dieser Text rekapituliert passagenweise Forschungsergebnisse meiner Monographie
zur digitalen Transformation. Vgl. HOFF, Johannes: Verteidigung des Heiligen. Anthropologie
der Digitalen Transformation (Freiburg: Herder 2021). Ich verzichte in diesen Passagen auf
einen eigenständigen Fußnotenapparat. Seitenangaben im fortlaufenden Text beziehen sich
auf dieses Buch.

2 „Every once in a while, a revolutionary product comes along that changes everything."
3 Dazu SPIEKERMANN, Sarah: Ethical IT Innovation. A Value-based System Design Approach.

New York: Taylor & Francis 2015.
4 https://www.youtube.com/watch?v=MnrJzXMya6o.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 123

20. Jahrhunderts, der in der Straßenbahn seine Hose, oder eine junge Mutter

der späten 50er Jahre, die beim Einkaufen ihr Kind vergessen hatte.

Der moderne Automation Bias

Worin liegt, vor dem Hintergrund solcher Innovationsschübe, die
Herausforderung der digitalen Transformation? Unstrittig dürfte sein, dass digitale

Technologien - Endgeräte, .künstliche Intelligenzen', Roboter, Navigatoren,

Drohnen, .soziale Netzwerke', usw. - in den beiden letzten Jahrzehnten

unser Alltagsleben mit atemberaubender Geschwindigkeit verändert
haben. Aber was bedeutet das? Bedeutet es, dass Maschinen begonnen
haben den Menschen zu ersetzen, wie Google Chefingenieur Ray Kurzweil
um die Jahrtausendwende prognostizierte?

In der jüngeren Tech-Szene hat man im Gefolge der Trump-Ära zu
realisieren begonnen, dass diese Zukunftsprognose ein ,roter Hering' war: Sie
lenkte von den eigentlichen Herausforderungen der digitalen Transformation

ab. Das Problem liegt nicht darin, dass Maschinen in bestimmten
Funktionsbereichen Menschen überlegen sind und in Zukunft noch wesentlich
besser sein werden. Das eigentliche Problem liegt darin, dass moderne
Menschen dazu tendieren, ihr Verhalten an den Operationsmodus digitaler
Rechenmaschinen anzugleichen - und dass dieser Prozess bereits jetzt unser
demokratisch zivilisiertes Zusammenleben gefährdet.5

Aus anthropologischer Sicht ist dieses Assimilationsverhalten als irrational

einzustufen. Wie die jüngere neurowissenschaftliche Forschung über die
emotionalen und körperleiblichen Fundamente menschlicher Intelligenz
zeigt, sind Maschinen nicht intelligent.6 Wir kennen nicht einmal den
technischen Pfad, auf dem nach Maschinen zu suchen wäre, die .intelligent'
genannt zu werden verdienten. Doch das rechtfertigt nicht den Umkehr-
schluss, dass wir das soziale Experiment, menschliches Verhalten durch
probabilistische Kalkulatoren zu steuern, auf die leichte Schulter nehmen
könnten. Der Glaube, dass uns technische Artefakte überlegen seien, ist
nämlich beunruhigend tief in unserem modernen Welt- und Menschenbild
verankert: Nicht die Tatsache, dass Maschinen superintelligent sind,
sondern die Tatsache, dass moderne Menschen dazu neigen, .künstliche
Intelligenzen' für intelligent zu halten, ist das Problem.

Im englischen Sprachraum nennt man dieses Phänomen .Automation
Bias': die Neigung, automatischen Entscheidungsverfahren den Vorzug zu
geben, weil man glaubt, sie seien fairer, unvoreingenommener, unbestechlicher,

objektiver usw. Fragt man nach den kulturgeschichtlichen Wurzeln
dieser geistigen Fehlhaltung, so stößt man auf eine Serie geistes- und me-

5 Siehe https://www.youtube.com/watch?v=jOCozOXE-84&ab_channel=umdenkbar.
6 Grundlegend dazu: FUCHS, Thomas: Verteidigung des Menschen. Grundfragen einer

verkörperten Anthropologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2020.



124 Johannes Hoff

diengeschichtlicher Brüche, die sich bis ins Spätmittelalter zurückverfolgen
lässt. Der Glaube, dass Artefakte und verwandte .Fakten' wertneutral seien
und keine Macht über zivilisierte Menschen haben, erweist sich dabei als
Kehrseite des modernen Glaubens, dass Instrumente, Artefakte und
Maschinen auf nützliche Werkzeuge reduziert werden können, deren Wirkweise

sich kontrollieren und in den Dienst strategischer Zielvorgaben stellen
ließe.

Dass dieser Glaube von Anfang an auf tönernen Füßen stand, hat der
Ethnologe Karl-Heinz Kohl bereits um die Jahrtausendwende in seiner
Monographie Die Macht der Dinge gezeigt.7 Kohl erzählt dort die Geschichte
magischer Objekte und zeigt auf, wie der moderne Fetischbegriff entstand
- namentlich die zunächst vor allem in protestantischen Ländern verbreitete
Überzeugung, dass der Umgang mit magischen oder sakralen Objekten per
se als irrational oder unzivilisiert einzustufen sei. Nach Kohl begann man
bereits im 19. Jahrhundert einzusehen, dass dieser Glaube selbst irrationale
Züge hat. Er ging nämlich mit Verdrängungsmechanismen einher, die
unseren Hang, unser Herz an magische Objekte zu hängen, umso mächtiger
werden ließen, je mehr wir glaubten, ihn hinter uns gelassen zu haben.
Man braucht dazu nur das Kapitel über Warenfetischismus im ersten Band

von Karl Marx' Hauptwerk Das Kapital (1867) zu lesen, oder Sigmund Freuds
Analysen zum sexuellen Fetischismus.

Im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert war dieses Wissen noch das

Privileg gebildeter Eliten; heute hat es einen egalitären Zug. Man braucht
kein Abitur mehr um einzusehen, dass wir alle Fetischisten sind. Und das

untergräbt den Anspruch der früheren Eliten, diesen menschlich-allzu-
menschlichen Hang .kritisch' durchschaut oder gar einen Weg gefunden zu
haben, die Menschheit von .unaufgeklärten' Anhänglichkeiten befreien zu
können.

Das wichtigste kulturgeschichtliche Schwellenereignis für den Glauben,
der zivilisatorische Fortschritt der Neuzeit werde uns früher oder später in
eine .entzauberte Welt' führen, die die Anhänglichkeit an heilige Objekte
hinter sich gelassen hat, war die Reformation. Eine berühmte Radierung
aus dem englischen Bürgerkrieg lässt die Spuren, die dieses Ereignis in
unserem kulturellen Gedächtnis hinterlassen hat, anschaulich werden. Man
sieht darauf zwei Soldaten mit einer Tischplatte hantieren, zwei weitere
Soldaten zertrümmern einen Lettner, ein fünfter Soldat reißt ein Kruzifix
vom Hochaltar. Die Radierung trägt die Überschrift: „Soldaten auf dem Weg
nach York werden zu Reformern, reißen papistische Bilder nieder, zerbre-

7 KOHL, Karl-Heinz: Die Macht der Dinge. Geschichte und Theorie sakraler Objekte.
München: Beck 2003.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 125

chen Lettner."8 Altäre werden umgebaut zu Tischen. Warum? Weil ein
Tisch ein Gebrauchsgegenstand ist, dessen Wert sich am Maßstab seiner
Nützlichkeit bemisst. Tische sind Tools, Werkzeuge, die im Unterschied
zu sakralen Objekten keine Macht über uns haben. Und deshalb müssen
Altäre jetzt durch Tische und das ,Messopfer' der Papisten durch ein
gedächtnisstiftendes Abendmahl' ersetzt werden.

Diese visuelle Botschaft führt uns geradewegs zur theologischen Pointe
des modernen Kriegs gegen den Fetischismus und damit zu dem, was in
moderaterer Form früher oder später auch die katholische Tradition
heimsuchen musste:9 Der moderne Christ ist unmittelbar zu Gott - er braucht
zum Beten weder Kapellen, Marienstatuen oder Rosenkränze, noch Ikonen,

Hochaltäre oder andere sakrale Artefakte. Strenggenommen sind hierzu

nicht einmal die Sakramente der christlichen Überlieferung und die für
ihren Empfang unverzichtbare sakrale Vollmacht (sacra potestas) geweihter

Bischöfe und Priester erforderlich. Solche Schnörkel lassen sich früher
oder später abschlagen - so wie man im Zuge der wiederkehrenden Revolten

der modernen ,Freiheitsgeschichte' Heiligen und Marienstatuen die
Hände und Nasen abschlug. In der katholischen Moderne schreckte man
vor offenen ikonoklastischen Gewaltakten zwar zurück. Aber das hinderte
Katholiken nicht daran, sakrale Objekte, heilige Fiktionen und ikonische
Artefakte in Werkzeuge umzufunktionieren. Bereits im Barockzeitalter
begannen diese sich mehr und mehr zu Propagandainstrumenten klerikaler
Identitätspolitik zu verflüchtigen. Dass diese Politik im Zeitalter des Psy-
chokapitalismus zwischen die Räder neuer Formen digitaler Identitätspolitik

geraten musste, mag liturgisch und theologisch alphabetisierte Katholiken

irritieren. Doch an dieser Stelle interessiert uns eine elementarere
Frage: Die Frage, warum der moderne Krieg gegen das Sakrale, und das für
diesen Krieg grundlegende instrumentale Verständnis technischer Artefakte,

ein kulturgeschichtlicher Holzweg war, der den psychokapitalistischen
Manipulationspraktiken spätmoderner Kontrollgesellschaften ein barrierefreies

Schlachtfeld erschloss.

Das Dreieck von Natur, Technik und Kultur

Um diese Frage zu beantworten, müssen wir uns zunächst etwas eingehender

in die Frage vertiefen, welche Rolle technische Artefakte in unseren
Leben spielen. Vor dem Hintergrund der jüngeren anthropologischen und

8 "The Soldiers in their passage to York turn onto reformers, pull down Popic pictures,
brake down rayles, turn altars into Tables." Dazu Duffy, Eamon: The Stripping of the Altars.
Traditional Religion in England, 1400-1580. New Haven, Conn: Yale University Press 22oo5.

9 Dazu HOFF, Johannes: The Eclipse of Sacramental Realism in the Age of Reform.
Rethinking Luther's Gutenberg Galaxy in a Post-Digital Age, in: New Blackfriars (2018), 248-270
(eine gründlich überarbeitete deutsche Übersetzung wird in Kürze in der Zeitschrift Com-
munio erscheinen).



126 Johannes Hoff

technikphilosophischen Forschung lässt sich diese Rolle an einem Dreieck
verdeutlichen, das die Natur des Menschen zu modellieren erlaubt. Der
Mensch ist demzufolge eine lebendige Kugel, die in regelmäßigen Zyklen
über die drei Ecken eines gleichseitigen Dreiecks rollt. Wenn man nicht alle
drei Ecken gleichermaßen im Blick hat und ihr Zusammenspiel kultiviert,
fliegt die Kugel aus der Kurve und verliert ihre Lebenskraft. Worin bestehen

die drei Ecken?
Die Moderne hat im Gefolge der Reformation ein plurales Spektrum

von Menschenbildern hervorgebracht, die alle den gleichen Konstruktionsfehler

haben: sie lassen einen Winkel unseres Dreiecks aus dem Blick
geraten. Im Vordergrund steht dabei entweder die vermeintliche Autonomie
eines Kulturen und Werkzeuge fabrizierenden freien Subjekts, oder der im
Gefolge von Charles Darwin dominierende Blick auf unsere biologische
Natur. Dass der Mensch auch ein kulturelles Wesen ist, kommt dabei
entweder überhaupt nicht in den Blick, oder nur in Gestalt einer Fiktion, die
den Polen Technik und Natur nachgeordnet ist und folgerichtig als eine

Privatangelegenheit behandelt werden kann.
In spätmodernen Alltagsmythen dominiert das an zweiter Stelle

genannte Menschenbild - der Fokus auf unsere biologische Natur. Exemplarisch

hierfür ist die Haltung von Psychiatern und Medizinerinnen, die
ihren Patientinnen erzählen, psychische Verhaltensstörungen seien das
Produkt von Stoffwechselstörungen ihres Gehirns.10 Wer so redet, kann sich
auf Darwin und seine neodarwinistischen Epigonen berufen. Doch das
ändert nichts daran, dass das darwinistische Menschenbild objektiv falsch ist.
Und zwar aus technik-anthropologischen Gründen: Aus der archäologischen

und paläoanthropologischen Forschung wissen wir, dass es niemals
Menschen ohne Technik gab.

Die ältere darwinistische Erzählung lief ungefähr so: Unsere biologischen
Vorfahren entsprangen der Evolution gewöhnlicher Säugetiere in dem
Augenblick, als ihre Gehirne sich vergrößerten und ausdifferenzierten. Das

erlaubte ihnen irgendwann, sprechen zu lernen, Werkzeuge zu gebrauchen,
einen aufrechten Gang zu entwickeln usw. Der Konstruktionsfehler dieser
Theorie ist subtil, aber leicht zu durchschauen: Das Gehirn des Menschen
begann sich nämlich erst zu entwickeln, nachdem er begonnen hatte, Werkzeuge

zu gebrauchen. Der Gebrauch von Werkzeugen und Artefakten, die

unsere Intelligenz zum Ausdruck brachten, war keine Folge zunehmender
Intelligenz, sondern Ursache dafür, dass wir intelligenter wurden. Don Ihde,
einer der bedeutendsten Technikphilosophen der Gegenwart, hat das ein-

10 Kritisch dazu: FUCHS, Thomas: Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine phänomenolo-
gisch-ökologische Konzeption. Stuttgart: Kohlhammer 52oi6.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 127

mal so ausgedrückt: „We make things, which in turn make us"11 - „Wir
stellen nicht nur Dinge her, sondern werden auch von ihnen hergestellt."

Kehren wir vor diesem Hintergrund noch einmal zu den Winkeln unseres

Dreiecks zurück. Es gibt technikfeindliche Interpretationen der
Digitalisierung, die uns vorspiegeln, alle technischen Innovationen seien zerstörerisch

- als wäre es möglich zu einer unberührten Natur zurückzukehren.
Doch eine solche Natur gab es nie. Es gab nie einen Menschen ohne Technik;

nie ein menschliches Gehirn ohne Artefakte. Diese Beobachtung steht
zwar nicht per se im Wiederspruch zur Evolutionstheorie. Doch sie zwingt
Evolutionstheoretikerinnen dazu, neben dem natürlichen Pol immer auch
den technischen Pol unseres Dreiecks im Blick zu behalten. Tut man das,

so merkt man schnell, dass auch der dritte Pol nicht ausgeblendet werden
kann. Diesen Pol nenne ich .Kultur'.

Warum dieser Pol so wichtig ist, werden wir weiter unten deutlicher
sehen. An dieser Stelle mag es genügen, das Zusammenspiel des kulturellen

Pols mit den Polen Natur und Technik am Beispiel der Sprache zu
illustrieren. Sprache verbindet Menschen - sie ist ein Katalysator menschlicher

Kultur. Doch um sprechen zu lernen, müssen wir grammatische
Regeln und damit Techniken verinnerlichen, die uns erlauben, Worte und
Sätze in diskreter Weise zu artikulieren: Wir müssen die Bewegungen von
Kiefer, Kehlkopf und Zunge einem Trainingsprogramm unterwerfen, das
sie in grammatisch diskrete Bewegungseinheiten zu zerlegen erlaubt. Ohne

dieses Trainingsprogramm wären wir nicht in der Lage, in wiederholbarer

und kontrollierter Weise Worte und Sätze zu artikulieren. Und damit

schließt sich unser Dreieck. Denn dieses kulturelle Trainingsprogramm
ist gleichbedeutend mit einer Schreibtechnologie, die unseren Körper
.grammatisiert' und zu einem technischen Artefakt werden lässt. Keine Kultur

ohne Kulturtechnologien, die unseren Körperleib grammatisieren.12
Gehen wir vor diesem Hintergrund noch einmal einen Schritt zurück,

indem wir die Gegenprobe machen. Es gibt nämlich, wie bereits angedeutet,

Wissenschaftler und Philosophen, die glauben, dass es ausreiche, bei
der Definition des Menschen zunächst einmal auf zwei Pole zu fokussie-
ren: auf die Pole von Technik und Biologie, oder - wie im Transhumanismus

- auf die mathematisch modellierte Software digitaler Technologien,
sowie kohlenstoff- oder siliziumbasierte Formen von ,Wet-' oder .Hardware'.

Der Irrtum dieses Denkmodells lässt sich an der aus heutiger Sicht
veralteten Kulturpraktik illustrieren, Liebesbriefe zu schreiben. Was sind die
anthropologischen Grundlagen dieser Praktik? Nach obigem Modell lassen

11 DON Ihde/MALAFOURIS, Lambros: Homo faber Revisited. Postphenomenology and
Material Engagement Theory, in: Philosophy and Technology 32 (2019), 195-214, 195t.

12 Grundlegend dazu Derrida, Jacques: Grammatologie. Übers, von H.-J. Rheinberger
und H. Zischler. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1974; sowie STIEGLER, Bernard: Technics and Time
1. The fault ofEpimetheus. Transi, by Stephen Barker. Stanford, Calif: Stanford UP 1998.



128 Johannes Hoff

sich Menschen, die Liebesbriefe schreiben, von einem biologischen Trieb
in Beschlag nehmen und greifen zur Umsetzung dieses Triebs auf technische

Tools zurück. Hierzu waren anfangs, neben Feder und Papier, Pferde
und Postkutsche erforderlich. Diese ließen sich bereits im 19. Jahrhundert
durch ,effizientere' Tools ersetzen - namentlich durch Schreibmaschinen
und Lokomotiven. Im 20. Jahrhundert wurde die mechanische dann durch
die elektrische Schreibmaschine ersetzt, letztere anschließend durch den
PC verdrängt; und damit war auch schon der Weg gebahnt, den Brieftransport

durch Formen elektronischer Datenübertragung zu ersetzen: Die
,SnaiI-MaiI' wurde durch die ,E-Mail' verdrängt. Im Gefolge der
Jahrtausendwende wurde die E-Mail dann durch das Versenden von SMS- und
WhatsApp-Nachrichten und die Immersion in interaktive soziale Netzwerke

an den Rand gedrängt. Aber waren diese technischen Erfindungen wirklich

nur Tools, die die Erledigung der Aufgabe des Liebesbriefe-Schreibens
effizienter machten?

Dass das Ergebnis solcher Innovationen stets anders aussieht als
geplant, zeigt der jüngste Innovationsschub. Nachdem wir uns daran gewöhnt
hatten, das Versenden von Liebesbriefen und anderer sozial-kommunikativer

Botschaften auf elektronischem Weg abzuwickeln, mussten die Bewohner

digitaler Netzwerkgesellschaften feststellen, dass man vor lauter Freundschafts-

und Liebesstress mitunter die Chance verpasst, sich fortzupflanzen
oder nachhaltige Lebenspartnerschaften zu begründen. Die vermeintlich

effizienteren Technologien führten nicht zu einem Zeitgewinn, der
anschließend in Formen der Konvivialität investiert werden konnte, sondern
zu einer Erhöhung des Stresslevels. Offenbar führt der Gebrauch digitaler
Kommunikationsmedien nicht zu einer effizienteren Realisierung vorgegebener

Handlungsziele, sondern dazu, dass wir andere Ziele verfolgen. Statt
unsere ursprünglichen Absichten unbeirrt umzusetzen, veranlassen sie uns
dazu, ungeplanten Aktivitäten nachzugehen - z.B. indem sie uns dazu
motivieren, pausenlos zu kommunizieren.

Dieses Phänomen hat mit einem Grundzug technischer Artefakte zu
tun: Artefakte sind niemals nur äußerliche Instrumente; sie haben immer
auch den Charakter von Prothesen - einem künstlichen Unterarm vergleichbar,

der irgendwann als Verlängerung meines Eigenleibs wahrgenommen
wird. Aber was bedeutet das denn eigentlich, einen prosthetisch erweiterbaren

.Eigenleib' zu haben?
Diese Frage führt uns zurück zum dritten Pol des Dreiecks von Natur,

Technik und Kultur. Das Phänomen der Kultur stützt sich auf den
Gebrauch von Medien, die unsere Ausdrucksmöglichkeiten erweitern, und
damit kommt das ins Spiel, was wir im Deutschen .Leiblichkeit' nennen.
Mein Leib ist kein äußerlicher Körper. Er ist der Brennpunkt einer erlebten
Realität. Als grundlegend erweist sich dabei das Phänomen der Responsivi-
tät. Wir gehen z.B. einkaufen, sehen einen sonnigen Weg und möchten
spazieren gehen. Lassen wir uns darauf ein, so kann das zu ungeplanten Ak-



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 129

tivitäten führen - z.B. zur Entscheidung, das Einkaufen zu verschieben oder
einen Umweg zu nehmen. Noch elementarer ist das Beispiel des Lächelns.
Was mache ich, wenn ich angelächelt werde? Bei Erwachsenen kann das zu
Interpretationsproblemen führen - ein Lächeln kann ganze Lebenspläne
durcheinanderbringen. Kinder lassen sich von solchen Interpretationsproblemen

nicht aus dem Konzept bringen. Sie lächeln einfach zurück. Das ist
Responsivität: Wir interagieren mit unserer Umwelt ohne darauf zu reflektieren

und fragen uns erst später, wofür das denn eigentlich gut sein sollte.
Das führt mich ein weiteres Mal zurück zum Dreieck von Natur, Technik

und Kultur. Exemplarisch für ein technisches Medium, dass sich binnen

kürzester Zeit in eine Extension meines Leibes verwandelt, ist meine
Brille. Meine Brille ist etwas anderes als ein äußerliches Tool: Sie funktioniert

am besten, wenn ich sie nicht sehe. Als äußerliches Tool erfahre ich
sie nur, wenn sie verschmutzt oder kaputt ist. Kurz, die Brille ist ein
prototypisches Medium: ein Artefakt, das mir erlaubt, Dinge zu sehen, die ich
zuvor nicht sehen konnte. Wer durch eine Brille blickt, sieht die Welt anders
als zuvor. Genau das verstehen Technikphilosophinnen unter Prothesen:
Prothesen heften sich an unseren Eigenleib und transformieren unseren
Blick auf die Welt.

Exemplarisch für einen Transformationsvorgang, der, anders als bei
einer gewöhnlichen Brille, über die bloße Wiederherstellung naturgegebener
Potentiale hinausgeht, ist das Beispiel des Autofahrens. Wer einmal
versucht hat, Autofahren zu lernen, weiß, wie komplex das ist: Wo muss ich
jetzt treten? Wo drücken? Wo muss ich hinschauen? Welchen Hebel muss
ich ziehen? Doch nach einer gewissen Zeit verschwinden die Knöpfe und
Pedale im Hintergrund. Sobald wir gelernt haben Auto zu fahren, spüren
wir nicht mehr die Pedale unter unseren Füßen, sondern den Straßenbelag
unter den Autoreifen. Warum ist das so? Weil mein Auto zu einer Prothese
geworden ist - mein Körper hat sich ausgedehnt und meinen Leib in Kontakt

mit dem Asphalt versetzt. Noch Plastischer wird dieses Phänomen beim
Beispiel des Orgelspiels. Wenn ich gelernt habe, auf einer Orgel zu spielen,

interagiere ich irgendwann nicht mehr mit den Tasten unter meinen
Fingern, den Pfeifen im Schwellkasten oder den Pedalen unter meinen
Füßen, sondern mit der Musik, in der sich mein Orgelspiel verkörpert. Die
Orgel wird vorübergehend zu einer Extension meines Eigenleibs.

Wir verstehen jetzt, warum der dritte Pol des Dreiecks von Natur, Technik

und Kultur nicht einfach ausgeblendet werden kann. Weil der Raum
unseres kulturellen Erlebens, in dem wir einander Geschichten erzählen
oder spazieren gehen, in unserem leiblichen Erleben verwurzelt ist, können

technische Artefakte unseren leiblichen Aktionsraum erweitern und
unseren Blick auf die Welt transformieren. Und damit verändern sich auch
die Ziele, die wir verfolgen. Technische Artefakte lassen etwas sichtbar, hörbar,

wahrnehmbar werden, das wir zuvor nicht im Blick hatten, und
aktualisieren dabei Handlungspotentiale, die wir zuvor nicht erahnten. Und das



13° Johannes Hoff

gilt nicht nur für moderne Artefakte. Selbst die Entstehung der uns
bekannten Weltreligionen war an die Kultivierung technisch elaborierter
Medien gebunden: Keine Religionen ohne Archivierungs- und Schreibtechnologien,

kunstvolle Erzähltechniken, elaborierte kultische Choreographien,
sakrale Artefakte, Monumente, Kapellen usw. Deshalb liest man die Bibel
falsch, wenn man sie als eine prosaische Informationsquelle behandelt, die
uns über historische Fakten aufklärt. Man liest sie am besten, wenn die
historisch überlieferten Quellen wie die Register und Tasten einer Orgel
im Hintergrund verschwinden. Auch Symbole, Märchen, Mythen, Fiktionen

oder historisch fundierte Heilige Texte sind Medien: Sie geben nicht
etwas wieder, sondern machen etwas sichtbar oder hörbar, das zuvor noch
nicht gesehen oder gehört werden konnte.

DAS LIBERALISTISCHE DESIGN DIGITALER TECHNOLOGIEN

Das führt mich zurück zu meiner Ausgangsfrage: Wie verändern digitale
Medien unsere Wahrnehmung der Welt? Bevor wir diese Frage beantworten,

ist es unabdingbar, noch einmal daran zu erinnern, dass technische
Innovationen nicht per se gut oder schlecht sind. Ohne technische Tools gäbe
es uns Menschen nicht. Doch das sollte uns nicht zum naiven Glauben
verleiten, dass technische Neuerungen wertneutral seien oder per se zu einer
Verbesserung unseres Lebens beitrügen. Technische Innovation haben -
ähnlich wie Geschichten oder Briefe - immer einen Sitz im Leben. Und das

kann sowohl ihren Wert erhöhen als auch in Mitleidenschaft ziehen. Sie

sind zwar nicht per se gut oder schlecht, doch sie können kulturelle
Praktiken verstärken, die dem guten Leben förderlich sind oder es beschädigen.

Die digitalen Technologien der Gegenwart sind hierfür exemplarisch.
Denn sie sind ein Spiegel der liberalistischen Ideologien, in die die
Innovationschübe eingebettet waren, die sie hervorgebracht haben. Sie verstärken
die liberalistische Tendenz, alle Lebensregungen den Prinzipien von
Konkurrenz, Wachstum und Beschleunigung zu unterwerfen, und verleiten dazu,

alles was wir tun an Kategorien des .Höher, Schneller, Weiter' zu messen.
Prototypisch für diese Tendenz ist das sogenannte .PageRank-System'

digitaler Suchmaschinen (wörtlich .SeitenEinstuf-System').13 Dieses PageRank-
System wurde sinnigerweise von einem Informatiker namens Larry Page
erfunden - einem 1973 geborenen Startup-Unternehmer, der 1996 zusammen

mit Sergey Brin die Firma „Google" gründete. „Google PageRank" ist
ein Algorithmus, der Web-Pages zu .ranken' erlaubt: Wer die meisten Links
auf seine Webpage versammeln kann, ist König. Larry hatte dieses
Ranking-Prinzip bei seinem Vater kennen gelernt, einem Universitätsprofessor

Dazu HOFF, Johannes: Digital Metrics in the Age of Online Culture Wars. Policies of
Praise and the Quest for Démocratisation, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

1 (2020), 135-148.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 131

in Michigan, der regelmäßig zählte, wie häufig seine Kollegen zitiert wurden,

um ihren Marktwert zu taxieren. Bei Page jr. wurde dieses Zählverfahren

zu einem algorithmischen Steuerungsprinzip. So heißt es in einer
verbreiteten Erläuterung zu seinem Algorithmus: „PageRank ist ein
Schönheitswettbewerb, wie ein Wettrennen um den Titel des Ballkönigs" („A
Popularity Contest Like Running for Prom King").

Aber wollen wir wirklich in einem allgegenwärtigen Schönheitswettbewerb

leben? Natürlich sind auch digitale Bewertungsalgorithmen nicht per
se schlecht. Doch das Design der uns bekannten digitalen Technologien
beschleunigt eine Tendenz, die bereits in den liberalistischen Ökonomien
des 20. Jahrhunderts angelegt war: Die Tendenz, alles und jedes durch die
Brille quantifizierender .Performance-Indikatoren' zu sehen.

Eine wegweisende 2016 erschienene Monographie zu diesem Problem
trägt den aufschlussreichen Titel Weapons of Math Destruction - Mathe-
Vernichtungswaffen.14 Aufgrund der marktbeherrschenden Position der
Algorithmen digitaler Megakonzerne ist der Einsatz mathematischer Kalküle
heute mit dem Einsatz atomarer, biologischer oder chemischer
Massenvernichtungswaffen vergleichbar. Das hätte noch vor 20 Jahren niemand
vorausgeahnt, wenngleich das Problem, das hier endemische Züge annimmt,
bereits seit langem bekannt ist. Der Soziologe William Cameron hat es
bereits in den frühen 60er Jahren benannt, als er schrieb: „Nicht alles, was
gezählt werden kann, zählt. Und nicht alles, was zählt, kann gezählt werden."15

Was passiert, wenn man dieses anthropologische Fundamentalprinzip
missachtet, lässt sich exemplarisch daran ablesen, wie sich in den vergangenen

vierzig Jahren - also bereits im Vorfeld der großen Innovationsschübe
der digitalen Transformation - unsere Universitäten und Krankenhäuser

verändert haben. Nachdem das, was Ökonomen .Performance-Indika¬
toren' nennen, sich auch in öffentlichen Institutionen auszubreiten
begonnen hatte, hat sich das akademische Leben an Universitäten grundlegend

verändert. Kontinentaleuropäischen Akademikern wurde dieser Trans-
formationsprozess spätestens im Gefolge der Bolognareform der Nullerjahre

bewusst: Was Qualität hat, muss über kompetitive Messverfahren .ge¬
rankt' werden - bis hin zu dem Punkt, an dem der Schwanz mit dem Hund
wedelt und das Messverfahren diktiert, was als Qualität gelten darf. Im
Hintergrund dieses Transformationsprozesses stand der von Karl Marx bereits
1867 beschriebene liberalistische Glaube, dass alles und jedes mittels kom-
petitiv-quantifizierbarer Verfahren .gerankt' werden könne - von Kühen,
Gurken und Schrauben bis hin zu Kunstwerken, Büchern und Menschen.
Im Zuge der flächendeckenden und individuell durchgreifenden Operatio-

14 O'NEIL, Cathy: Weapons of Math Destruction: How Big Data Increases Inequality and
Threatens Democracy. New York: Crown 2016.

15 Cameron, William: Informal Sociology. A Casual Introduction to Sociological Thinking.

New York: Random House 1963, 13 (eigene Übersetzung).



132 Johannes Hoff

nalisierung dieser Ideologie, die im Gefolge der Thatcher- und Reagan-Ära
in den i98oern einsetzte, hat sich der für ihre politische Legitimation
grundlegende Glaube an kompetitive Messverfahren in ein machtpolitisches
Steuerungsinstrument verwandelt. Die desaströsen Folgen dieses
Transformationsvorgangs für Kultur und Wissenschaft wurden von Phänomenologen
wie Edmund Husserl bereits in den 30er Jahren beschrieben.16 Doch das

digital geboostete Kommunikationsverhalten spätmoderner
Informationsgesellschaften spricht mittlerweile eine deutlichere Sprache: Es

konfrontiert uns heute mit Formen der „Proletarisierung"17
vorwissenschaftlicher und akademischer Intelligenz, die leichtgläubigen
Menschen jeglichen Spielraum entzieht, zu eigenständigen oder gar
intelligenten Persönlichkeiten heranzureifen.

Ein weiteres Beispiel für diesen Transformationsprozess ist das beschädigte

Leben spätmoderner Krankenhäuser:

„Vorbei sind die Zeiten, als Krankenpfleger ihre Arbeitszeit im Gespräch mit
Patientinnen und Angehörigen vergeuden und sich in die Biografien von
Menschen vertiefen durften. Die Performance-Indikatoren von Business-, Workflow-

und Quality-Management Systemen sind nicht darauf programmiert, die

Kultivierung sozialer Werte wie Fürsorge, Dankbarkeit und geteilter Freude zu
unterstützen. [...] In effizienzorientierten Managementsystemen gehört das
Nachdenken über das, was unsere Welt lebens- und liebenswert werden lässt,
in eine andere Abteilung." (304)

In Corona-Zeiten kann man dieses Phänomen in Echtzeit studieren: Erst
muss das System effizient funktionieren. Die Frage, wer sich um die unter
dem professionell arrangierten Maschinenpark siechenden Kreaturen sorgt,
mit ihnen spricht, oder sie gar in ihrer Todesstunde begleitet, wird auf später

verschoben.
Angesichts dieser monströsen Logik waren und sind viele Menschen

versucht, in Verschwörungstheorien abzugleiten. Aber damit macht man
es sich zu leicht: Wir haben unser Denken bereits seit Jahrhunderten an
diese monströse Logik angeglichen - wir selbst sind die Zahnräder, die diese

Maschine in Gang halten. Im Vordergrund unserer Denk- und Lebenswelten

steht längst nicht mehr die Frage, wie ein konviviales, gutes Leben
aussehen könne. Auf PageRank Seite 1 unserer mentalen Rankingsysteme
steht vielmehr die Frage: Wie organisiere ich ein effizientes Managementsystem?

Von daher überrascht es nicht, dass die Welt in der wir leben,
immer mehr die Aura eines effizient organisierten Supermarkts ausstrahlt:
Sie ist das perfekte Spiegelbild unserer User-Präferenzen.

16 Vgl. HUSSERL, Edmund: Die Krise der europäischen Wissenschaft und die transzendentale

Phänomenologie. Husserliana VI. The Hague: Springer 1954.
17 STIEGLER, Bernard: States of Shock. Stupidity and Knowledge in the 21" Century.

Cambridge: Polity Press 2015.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 133

Hinter dieser mentalen Pathologie verbirgt sich ein anthropologisches
und wissenschaftstheoretisches Problem: Was bei oberflächlicher Betrachtung

als rational und effizient erscheinen mag, ist noch lange nicht intelligent.

Wie beim Liebesbriefe-Schreiben gilt nämlich auch hier: Wenn wir
uns effizientere Wege zum Erreichen vorgegebener Ziele ausdenken, bedeutet

das noch lange nicht, dass unser Verhalten effizienter wird. Die
Technologien, die wir zur Umsetzung dieser Zielvorgaben ersinnen, transformieren

nämlich unser Verhalten - bis hin zu dem Punkt, an dem wir Ziele zu
verfolgen beginnen, die kultivierte Menschen als irrational oder gar, wie
der bedeutendste Technikphilosoph der Gegenwart Bernard Stiegler (1952-
2020), als rational durchorganisierten Wahnsinn bezeichnen würden.18

Filterblasen, Echokammern und Zerstreuungsmaschinen

Die digitalen Technologien der Gegenwart sind nach dem Vorbild solcher
irrationaler Steuerungssysteme konstruiert. Und genau das - nicht die
Tatsache, dass es sich um digitale Technologien handelt - macht sie toxisch.
Versuchen wir uns das etwas genauer anzuschauen. Was machen die
digitalen Technologien des gegenwärtigen World Wide Web mit uns? Die
Tendenz, digitale Technologien nach dem Vorbild kompetitiver PageRank-Sys-
teme zu organisieren, erzeugt drei Phänomene, die für die gegenwärtige
technisch induzierte Zivilisationskrise exemplarisch sind, auch wenn sie nur
die Spitze eines Eisbergs darstellen.

(1) Das Phänomen digitaler Filterblasen

Was machen digitale Netzwerk-Technologien? Sie erstellen zunächst einmal

Benutzerprofile, d.h. sie erzeugen einen digitalen Doppelgänger unserer

selbst, der mit hoher Wahrscheinlichkeit unseren Erwartungen
entspricht. Aus dieser Tatsache erklärt sich, warum Sie, wenn Sie auf YouTube
einen Suchbegriff eingeben, nicht das gleiche Ergebnis bekommen wie Ihr
Nachbar; und warum das Suchergebnis von heute Morgen nicht dasselbe
ist wie das Suchergebnis von gestern Abend. Ihre Suchmaschine hat nämlich

zwischenzeitlich Ihre erste Recherche analysiert und auf dieser Grundlage

Ihr persönliches Benutzerprofil .upgedatet'. Hierin liegt das Geheimrezept,

das Suchalgorithmen erlaubt, Ihre .Präferenzen' vorherzusagen: Was
erwarten Sie? Was wünschen Sie? Wo wollen Sie gerade hin? Welche
Bedürfnisse haben Sie? Sind Sie gerade traurig, gestresst, nervös? Ist bei
Ihnen gerade jemand verstorben? Haben Sie sich gerade scheiden lassen?
Haben Sie sich gerade über den Papst geärgert? Sind sie vielleicht gerade

18 STIEGLER, Bernard: The Age of Disruption. Technology and Madness in Computational
Capitalism. London: Cambridge 2019.



134 Johannes Hoff

schwanger? (Ihr Fitnessarmband kann das bereits wissen, bevor Sie den
Gynäkologen aufgesucht haben, usw.).

Wie wir aus der Geschichte der Astrologie oder der antiken Praxis des

Auspizienlesens (der Vogelschau) wissen, sind Vorhersagen ein zweischneidiges

Schwert. Falls Sie z.B. - wie das bei unüberschaubaren Datenmengen
nahezu unausweichlich der Fall ist - gar nicht so genau wissen sollten, was
Ihre Präferenzen sind, nimmt die Maschine Ihnen die Last des Grübelns
und Nachdenkens ab. Und so gewöhnen wir uns daran, uns das zu
wünschen, was uns vorgeschlagen wird. Im IT-Jargon heißt das ,Nudging': Man
erzeugt die Ergebnisse, die man den ,Usern' als Vorhersage verkauft und
rechnet damit, dass sie dieser Vorgabe folgen. Im Anschluss an den
Philosophen Matthias Pfeffer und den Juristen Paul Nimitz, einen der
Hauptberater der Europäischen Kommission zur Digitalisierung, lässt sich das
auch so ausdrücken: „Von fern erkennt G. meine Gedanken. Ob ich gehe
oder ruhe, es ist G. bekannt. Du bist vertraut mit all meinen Wegen. Noch
liegt mir das Wort nicht auf der Zunge - du kennst es bereits. Du
umschließt mich von allen Seiten und legst deine Hand auf mich."19 Aber wer
ist G? Nach Pfeffer und Nimitz ist G. ein Platzhalter für GAFAM - das in
der Tech-Szene geläufige Kürzel für die ,Big Player' der digitalen Transformation

Google, Amazon, Facebook, Apple und Microsoft. In der älteren Version

des angeführten Zitats, Psalm 139, war G. noch ein Kürzel für Gott. Aber
der ist heute, aus effizienzstrategischen Erwägungen, auf Page 2 gerückt.

Man sieht daran, was passiert, wenn Maschinen das Steuer übernehmen.
Die einschlägigen Technologien sind zwar nicht sonderlich intelligent,
aber das hindert sie nicht daran, die Rolle eines göttlichen Steuermanns zu
übernehmen. Dass digitale Technologien notorisch unpräzise arbeiten,
beeinträchtigt nicht ihre Funktionsfähigkeit: Solange wir ihren Vorschlägen
gläubig folgen, sind ihre Vorhersagen treffsicher - und in diesem Fall hat
der Glaube mehr mit einem übernatürlichen Glaubenssinn (sensus fidelium)
als mit einem bewussten Glaubensentscheid gemein. Immerhin können die
angeführten Algorithmen ja mit triftigen Argumenten beanspruchen, über
mehr informiert zu sein, als uns bewusst ist. Ex-Google-Chef Eric Schmitt
hat den kategorischen Imperativ, der diesem Steuerungsinstrument seine
Autorität verleiht, auf den Punkt gebracht, als er schrieb: „Wenn es irgendetwas

gibt, was man nicht über Sie wissen sollte, dann sollten Sie es
vielleicht gar nicht erst tun." Und natürlich gilt auch die Umkehrung dieses
Satzes: Wenn Sie irgendetwas tun, was GAFAM nicht weiß, sollten sie es als

vernachlässigbar behandeln - denn was nicht gerankt werden kann, ist als

Hintergrundrauschen einzustufen.

19 Vgl. Nemitz, Paul/PFEFFER, Matthias: Prinzip Mensch. Macht, Freiheit und Demokratie
im Zeitalter der Künstlichen Intelligenz. Bonn: Dietz 2020, 146-150 (Zitation abgewandelt).



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 135

(2) Das Phänomen der Echokammer

Dieses Phänomen wird häufig mit dem Phänomen der Filterblase verwechselt,

ist aber davon zu unterscheiden. Auch hier spielen Ranking-Technologien

eine wichtige Rolle. So würde z.B. die Nachricht, „Der Bischof von
Innsbruck trinkt nachts vor einer 3D-Projektion des Pergamonaltars
Kinderblut" im Internet durchschnittlich höher gerankt, als die Nachricht „Der
Bischof von Innsbruck wurde zum Referatsbischof für Ehe, Familie und
Lebensschutz ernannt". Dabei ist entscheidend, dass Nachrichten einen
Erregungswert haben. Der Erregungswert einer Nachricht und die dadurch
bedingten hören Klickraten lassen sie in der digitalen Wertehierarchie höher
aufsteigen als prosaische kirchenpolitische Nachrichten, und das hat Folgen.

Die Zielvorgabe, die solche Werthierarchien zeitigt, lässt sich im
Anschluss an Nemitz und Pfeffer zu einer einfachen Kurzformel zusammenfassen:

„Provozieren, Personalisieren, Skandalisieren".20 In einer hybriden
Welt, in der das analoge Alltagsleben durch die digitalen Echokammern
eines globalisierten virtuellen Raums neu organisiert wird, führt der
Erregungswert von Informationen Menschen zusammen - und das hat den
bemerkenswerten Nebeneffekt, dass er zugleich Menschen auseinanderdividiert.

So fragen sich heute viele, warum immer mehr Menschen an
Verschwörungstheorien glauben oder sich in die Erzählungen politischer
,Querdenker' hineinziehen lassen. Doch die Antwort auf diese Frage ist
bestürzend trivial: Verschwörungstheorien werden durch digitale Technologien

nach oben gespült. Und das ist nicht primär deshalb so, weil
zwielichtige Gestalten uns hinters Licht führen möchten. Wie das Beispiel des

ehemaligen Trump-Beraters Steve Bannon zeigt, gibt es auch das. Doch
viel entscheidender ist, dass unsere digitalen Technologien aus werbestrategischen

Gründen so konstruiert wurden. Um eine in der IT-Szene geläufige

Kurzformel zu gebrauchen: „It's a feature, not a bug." („Es ist eine
Programmeigenschaft, nicht eine Wanze im System").

Aufgrund der angeführten Programmeigenschaften erzeugen digitale
Algorithmen, was als das charakteristischste Merkmal des gegenwärtigen
Cyberspace bezeichnet werden kann: Es entstehen Herden und Stämme -
also das, was man im englischen .Tribes' und in den Kulturwissenschaften
.Tribalismus' nennt. Der eine Tribe ist für Trump, Orban und subversives
Querdenkertum, der andere für Genderequality, Antidiskriminierung und
Antirassismus; der eine Stamm ist für Ratzinger, Sakramentales Priester-
tum und Lumen Gentium, der andere für Maria 2.0, Frauenordination und
Gaudium et Spes usw. Und weil es keinen Marktplatz mehr gibt, auf dem
man sich unverbindlich begegnen und eine gemeinsame Verständigungsbasis

suchen könnte, verschärft sich der kulturelle Tribalismus, je tiefer
man oder frau in seine oder ihre Echokammer eintauchen. Anders als bei

20 Nemitz/Pfeffer: Prinzip Mensch, 233.



i36 Johannes Hoff

einer Filterkammer, die dazu verleitet, die eigene Blase für die Welt zu
halten, verfolgt man hier sehr genau, was die anderen denken und tun. Doch
man sieht darin nur eine weitere Bestätigung der Überzeugung des eigenen

Stamms, dass alles, was die anderen denken und tun, verblendet ist.
Wer die Welt anders sieht als der eigene Tribe, kann eigentlich nur das Opfer

einer Gehirnwäsche oder vom Establishment' manipuliert worden sein.
Marshall McLuhan, einer der bedeutendsten Medientheoretiker des 20.

Jahrhunderts, hat dieses Tribalisierungsphänomen bereits in den 60er Jahren

vorausgesagt - und zwar in seinem Buch Die Gutenberggalaxie. Es ging
in diesem Buch um den Unterschied zwischen einer Druck-Kultur, deren
öffentliche Kommunikation sich auf die standardisierten Verfahren
gedruckter Medien stützt, und einer Kultur, die durch elektronische Medien
vernetzt ist und dadurch Verhaltensmuster verstärkt, die bereits für die
Echtzeit-Kommunikation vorschriftlicher Kulturen charakteristisch waren.
Das erlaubte McLuhan bereits 1962 folgende Vorhersage zu machen:

„Während unsere Sinne in die Welt hinausgelaufen sind, hat Big Brother unser
Inneres erobert. Wenn wir diese Dynamik nicht wachsam verfolgen, werden wir
binnen kürzester Zeit in eine Phase des panischen Schreckens eintreten, die präzise

zusammenpasst mit einer kleinen Welt tribaler Trommler [...]. Der Terror
ist der Normalzustand einer oralen Gesellschaft, denn in ihr wirkt sich alles zu
jeder Zeit auf alles aus. [...] In unserem langen Streben, für die westliche Welt
eine Einheit der Sensibilität, des Denkens und des Fühlens zurückzugewinnen,
sind wir nicht besser darauf vorbereitet, die tribalistischen Konsequenzen einer
solchen Einheit zu bewältigen, wie wir darauf vorbereitet waren, die Zersplitterung

der menschlichen Psyche durch die Druckkultur zu bewältigen."21

In meiner Monographie zu diesem Transformationsprozess habe ich Mc-
Luhans Vorhersage problemdiagnostisch mit Blick auf die digitale
Transformation wie folgt aktualisiert: „Es sind nicht mehr öffentliche ,Dinge'
oder .Sachen', sondern Algorithmen, die Menschen heute zusammenführen

oder auseinanderdividieren. Unsere Gemeinwesen haben aufgehört, als

eine res publica zu erscheinen." (308) Eine res publica ist klassischerweise
ein Gemeinwesen, das sich in öffentlichen Räumen um eine gemeinsame
Sache (res) versammelt. Im anglophonen Sprachraum, in dem ökonomisch
beschleunigte Transformationsprozesse ungebremster einschlagen als in
Kontinentaleuropa, kann man deutlicher sehen, was passiert, wenn die Sorge
um diese gemeinsame Sache aus dem Blick gerät: Es gibt dann nur noch
Tribes, die sich im Cyberspace oder beim Thanksgiving Dinner bekriegen.
Zwar werden auch diese sozialen Gemeinschaften durch öffentliche
Medien zusammengeführt oder auseinanderdividiert; aber das geschieht nicht
mehr mit Blick auf eine gemeinsame Sache, sondern durch Algorithmen,

21 McLuhan, Marshall: The Gutenberg Galaxy. The Making of the Typographical Man.
Toronto: University of Toronto Press 2012, 37f. (eigene Übersetzung).



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 137

deren Design auf die politischen Sorgen einer res publica keinerlei Rücksicht

nimmt.

(3) Distraktion

Soweit zur Differenz zwischen Filterblasen und Echokammern. Der dritte
Phänomenkomplex, an dem sich die Folgen der digitalen Transformation
ablesen lassen, heißt ,Distraktion' - Ablenkung, Verführung, Zerstreuung.
Die Technologien, die für dieses Phänomen verantwortlich sind, werden in
der IT-Szene unter dem Schlagwort „Attention Harvesting" diskutiert.
Digitale Technologien sind darauf programmiert, unsere Aufmerksamkeit
(attention) zu ,ernten' (to harvest) und zu verkaufen.22 Konzerne wie Face-
book sind ja keine Wohlfahrtsunternehmen. Das Design ihrer Algorithmen
operationalisiert eine Gewinnmaximierungsstrategie. Nicholas Carr hat dieses

Phänomen bereits 2010 präzise beschrieben: „Das Internet ist, schon
aufgrund seines technischen Designs, ein Unterbrechungssystem. Eine Maschine,

die darauf ausgerichtet ist, unsere Aufmerksamkeit zu zerstreuen."23
Das Funktionsprinzip der hierfür verantwortlichen selbstlernenden

Algorithmen ist leicht zu verstehen. Es beruht auf der Mechanik sogenannter
A-B Tests. Man präsentiert den Usern sozialer Netzwerke z.B. zwei identische

Werbetexte mit Knöpfen, auf denen ,Mehr erfahren' steht. Der einzige

Unterschied liegt darin, dass der eine Knopf grün und der andere blau
ist. Der im Hintergrund arbeitende Algorithmus vergleicht dann, wo die
Leute im Schnitt lieber draufdrücken und .verbessert' die Werbebotschaft
in Übereinstimmung mit dem Ergebnis. Hat der grüne Knopf z.B. bei einer
antirassistisch und kirchenkritisch orientierten Usergruppe eine Klickrate
von 62% und der blaue nur von 38%, so bekommt diese Usergruppe künftig

einen grünen Knopf.
Hieraus erklärt sich ein Prinzip, das für das Verständnis gegenwärtiger

Netzwerktechnologien grundlegend ist: Das Internet ist kein fertiges
Produkt, das uns durch IT-Konzerne zur Verfügung gestellt wird. Es ist ein
Labor, in dem Laborratten laufen. Nur dass die Laborratten in diesem Fall,
anders als in klassischen Laborexperimenten, Menschen sind - die User
digitaler Netzwerke. Letzteres erlaubt den einschlägigen Konzernen, ihre
Technologien immer .effizienter' werden zu lassen. Und zwar effizienter
im Sinne ihres Geschäftskonzepts - was User als effizient erfahren mögen,
ist hier nur von sekundärem Interesse.

Das wird noch deutlicher, wenn man sich vor Augen hält, woher die
einschlägigen Strategien zur .Verbesserung' digitaler Technologien stammen.
Sie stammen aus der Spieleindustrie. Reinigungsmänner von Spielsalons

22 Grundlegen dazu: ZUBOFF, Shoshana: Das Zeitalter des Überwachungskapitalismus.
Berlin: Campus 2018.

23 CARR, Nicholas G.: The Shallows. What the Internet is Doing to our Brains. New York:
W.W. Norton 2011, 83 (eigene Übersetzung).



13« Johannes Hoff

wissen, dass unter Spielautomaten zuweilen Urin zu entfernen ist.
Warum? Weil die User von ihren Automaten nicht wegkommen. Dieses
Problem hat die jüngere Generation digitaler Technologien sauber gelöst. Wir
können unsere Smartphones auf die Toilette mitnehmen. Doch das auf .Dis¬

traction' ausgerichtete Geschäftskonzept, das soziale Netzwerktechnologien

mit Spielautomaten verbindet, bleibt davon unberührt.
Die wichtigste kulturelle Konsequenz dieser digitalen Innovationstrategie

wurde von Jonathan Carry auf den Punkt gebracht, als er 2014 ein
Buch mit dem Titel veröffentlichte: „24/7. Late Capitalism and the End of
Sleep" (Spätkapitalismus und das Ende des Schlafs). Es gibt in unserer
digitalen neuen Welt keine Nacht mehr - geschweige denn einen Sonntag. Wir
sind 24 Stunden 7 Tage die Woche online und schaffen es gerade noch,
aufs Klo zu kommen. Natürlich gibt es viele Menschen, die wacker gegen
die Eigendynamik solcher Technologien ankämpfen. Doch man könnte
digitale Technologien auch menschengerechter designen - user-freundlicher
selbst für schwache Kreaturen.

Schlüsseltechnologien: Das ABC christlicher Spiritualität

Damit komme ich, wie bereits angekündigt, zu der Frage, wie eine
anthropologisch qualifizierte Antwort auf die digitale Transformation aussehen
kann. Hierzu ist es unabdingbar, noch einmal daran zu erinnern, dass die

angeführten drei Problemfelder nur die Spitze eines Eisbergs darstellen.
Wie das Beispiel Marshall McLuhans oder auch des bereits in den 90er
Jahren erschienenen dreibändigen Hauptwerkes Bernard Stieglers Technik
und Zeit zeigen, waren die angeführten Herausforderungen schon zu einem
Zeitpunkt vorhersagbar, als die Konzerne GAFAM & Co noch nicht existierten.24

Wer die aggressiven Geschäftskonzepte dieser Konzerne allein für
die oben skizzierten Probleme verantwortlich macht, verkennt demzufolge
den Ernst der Lage. Die Geschichte früherer technischer Transformationsprozesse,

wie der Einführung phonetischer Schriftzeichen um 500 vor
Christus, der Druckrevolution des 15. Jahrhunderts und der Einführung
elektronischer audiovisueller Medien zu Beginn des 20. Jahrhunderts lehrt
uns vielmehr: Selbst wenn man die Kinderkrankheiten disruptiver neuer
Technologien in den Griff bekommt, wird sich die Welt nach ihrer
Konsolidierung irreversibel verändert haben. Es gibt keinen Weg zurück in die
schöne alte Welt Johannes Gutenbergs, in der autonome Subjekte nach dem
Vorbild typografischer Druckverfahren auf kontrollierte Weise Wissen ak-

24 Hierzu mit Blick auf die etwas zu simplizistischen Hintergrundannahmen der
angeführten Monographie Soshana Zuboffs: MOROZOV, Evgeny: Capitalism's New Clothes. Sho-
shana Zuboffs new book on 'surveillance capitalism' emphasizes the former at the expense of
the latter, in: The Baffler (04.02.2019), https://thebaffler.com/latest/capitalisms-new-clothes-
morozov.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 139

kumulierten und die Welt aus der Perspektive distanzierter Beobachter
betrachteten.

Wie kann angesichts dieses Befunds eine realistische Antwort auf die
Herausforderungen des 21. Jahrhunderts aussehen und welche Rolle sollten
dabei religiöse und spirituelle Traditionen spielen? Das Kernproblem lässt
sich auf zwei Fragen zuspitzen: Wie werde ich zu einem mündigen
Subjekt? Und welche kulturellen Praktiken erlauben uns, auch schwächere
Menschen auf diesem Weg mitzunehmen?

In der technikphilosophischen Diskussion der Gegenwart, in der
theologische Problemstellungen bisher nur eine marginale Rolle spielten,
tauchen immer wieder drei Stichworte auf, die hinsichtlich dieser Fragen als

wegweisend erscheinen: Technologien des Selbst, Selbstsorge und Spiritualität.

Der Begriff der Selbsttechnologie geht dabei auf den agnostischen
Philosophen Michel Foucault zurück und bezeichnet, ebenso wie der Begriff
der Selbstsorge, nichts anderes als das, was Christen seit der Antike .Spiri¬
tualität' nennen - oder genauer, spirituelle Praktiken, die uns in eine mündige

geistige Grundhaltung und damit in eine kulturell erprobte Weise
einüben, die Welt zu sehen. Der Mensch wird nicht als .autonomes Subjekt'

geboren. Auch wenn die Subjekt- und Selbstbewusstseinstheorien des

Gutenbergzeitalters uns das glauben machen wollten: keine innere und
äußere Freiheit ohne spirituelle Selbsttechnologien, die uns dazu anleiten, zu
freien Subjekten zu werden.

Viele Menschen sind heute z.B. nicht mehr in der Lage zu unterscheiden

zwischen dem, was ihnen spontan durch den Kopf schießt, und dem,
was sie wirklich denken; und das nicht obwohl, sondern gerade, weil sie
sich mehr denn je für selbstbewusste, autonome Subjekte halten. Wie kommt
man aus dieser Autonomie-Illusion heraus? Was unterscheidet dämonische

Gedanken, die Formen der Manipulation oder Herdeninfektion
entspringen und meinen Geist zerstreuen, von eudaimonischen Gedanken, die
mich meiner individuellen Bestimmung auf die Spur bringen? Das findet
man nicht dadurch heraus, dass man spontan alles, was einem beim Zähneputzen

durch den Kopf schießt, auf Instagram, Twitter oder TikTok postet.
Und das führt mich zurück zur Theologie: Welche Rolle spielen die
spirituellen Selbsttechnologien der christlichen Tradition angesichts dieser
Herausforderung? Zur Beantwortung dieser Frage möchte ich im Folgenden ein
kleines spirituelles ABC einführen, das drei Leitmotive christlicher
Spiritualität in Erinnerung ruft, die mir als wegweisend erscheinen.

(A) Spirituelle Sammlung

Die Bedeutung des ersten Leitmotivs lässt sich an einer Sentenz des
Wüstenvaters Makarius des Ägypters (300-391) festmachen, die Michel de
Certeau zitiert: „Wie beten? Es ist nicht nötig, sich dazu vieler Worte zu



140 Johannes Hoff

bedienen [...]. Es genügt, die Hände zu erheben."25 Wer in einer Schule
Religion unterrichtet, könnte sich von diesem Zitat inspirieren lassen. Bevor
man Kindern etwas über die religiösen Traditionen der Menschheit erzählt,
sollte man sie fragen: Wie lange schafft Ihr es eigentlich noch, still zu
sitzen und nicht euren Gedanken hinterherzulaufen? Wie lange schafft ihr es

noch, einfach nur präsent zu sein?
Sich zu sammeln wird heute immer schwerer, weil digitale Technologien

das Gegenteil befördern: das was man im Buddhismus als ,Monkey
Mind' bezeichnet. Jeder kennt das aus eigener Erfahrung: Man sitzt am
Samstagabend in der Wiener Staatsoper, Isolde singt gerade die Liebestod-
Arie aus Wagners Tristan, und dann fällt mir ein, dass ich vergessen habe,
bei Amazon ein Weihnachtsgeschenk für meine Schwester zu bestellen,
dass ich meinen Online-Bank-Account noch nicht überprüft habe und ich
noch unbedingt mein Flugticket nach London stornieren muss. Buddhistische

Meister lehrten, dass das Affentheater unkontrollierter Gedankenschwärme

in dem Maße wächst, je mehr man den Schatten der eigenen
Gedanken hinterherläuft oder sie zu verscheuchen versucht. Lässt man sie

hingegen gelassen wie Wolken an sich vorüberziehen, so ziehen sich die
mentalen Affen gelangweilt zurück.

In der patristischen Tradition nannte man diese Affen .Dämonen'. Man
erinnere sich etwa an die Versuchung des heiligen Antonius auf dem rechten

Flügel von Matthias Grünewalds Isenheimer Altar (1512-1516): Die
Versuchungen des Vaters des christlichen Mönchtums bestanden, nach
Grünewalds Altarbild, darin, dass er von dämonischen Kräften solange in alle

möglichen Richtungen gezerrt wurde, bis er den Halt unter seinen Füßen
verlor. Nicht mehr präsent zu sein, das gab es schon in der Antike. Nur das

Format dämonischer Kräfte hat sich verändert.
Versuchen wir, dieses Format etwas präziser zu profilieren. Ich habe

oben von digitalen Ranking-Technologien gesprochen. Was machen diese

Technologien mit unseren mentalen Energien? Sie leiten uns an, zwischen
Gut und Böse zu unterscheiden: ,Was ist gut, was ist böse?', ,Was ist lobenswert,

was nicht?' usw. Selbst wenn es nur einen Like Button und keinen
Unlike Button gibt, drängen digitale Netzwerktechnologien uns dazu,
unablässig urteilend zu unterscheiden.

Ich nenne das .Ranking 2.0'. Die erste Generation von Ranking-Techno-
logien wurde von Adam und Eva erfunden. Es genügt hierzu, die ersten
Kapitel des Buchs Genesis zu lesen. In Genesis 2,17 sagt Gott: „vom Baum
der Erkenntnis von Gut und Böse darfst du nicht essen [...]." Der Teufel
widerspricht dem und sagt: „Nein, [...]. Sobald ihr davon esst, gehen euch die

Augen auf; ihr werdet wie Gott und erkennt Gut und Böse." (Genesis 3,4-
5). In Genesis 3,7 erfahren wir das Ergebnis der teuflischen Intervention:

25 Zit. nach CERTEAU, Michel de: Art. „Mystique", in: Encyclopaedia universalis, Bd. 12,

1031ft., 1035 (eigene Übersetzung).



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 141

„Da gingen den beiden die Augen auf und sie erkannten, dass sie nackt
waren. Sie hefteten Feigenblätter zusammen und machten sich einen Schurz."
Entgegen der teuflischen Vorhersage erkannte das Urpaar nicht den
Unterschied von Gut und Böse - sie erkannten zunächst einmal nur, dass sie
nackt waren.

Was hat das eine mit dem anderen zu tun? Wenn wir anfangen,
hemmungslos über Gut und Böse zu urteilen, beginnen wir alles und jedes
miteinander zu vergleichen. Doch das lässt uns nicht zu selbstbewussten
gottähnlichen Subjekten werden, sondern hat zunächst einmal das Gegenteil
zur Folge: wir werden, wie man im Englischen sagt, ,self-conscious' -
befangen, gehemmt, verlegen, verunsichert, verklemmt. Darin liegt die geheime

Ironie vieler englischsprachiger Übersetzungen von philosophischen
Texten zum Selbstbewusstseins-Problem des deutschen Idealismus: Was
im Deutschen nach Genesis 2,16 klingt, klingt im Englischen nach Genesis

3,7. Wenn wir ,self-conscious' sind, fühlen wir uns wie jemand, der zum
ersten Mal auf einem Laufsteg durch eine schweigende Menschenmasse
läuft: Wir beobachten uns selbst, stehen neben uns und wissen nicht mehr,
wie das geht.

Dieses Neben-sich-Stehen ist, wie zahllose empirische Studien zeigen,
einer der wichtigsten Nebeneffekte sozialer Netzwerktechnologien. Sie
verführen dazu, sich unablässig miteinander zu vergleichen und dabei einen
.Blick von Nirgendwo' auf sich selbst zu verinnerlichen. Wir wollen ja ein
Bild von uns präsentieren, das .geliked' wird. Und das geht nur, indem ich
aus dem Off auf die digitale Bühne blicke und mich selbst unter Einschluss
von allem, was meiner Welt einen Sinn verleiht, in vorauseilendem Gehorsam

beurteile. Mehr als im Zeitalter von Ranking 1.0 sind wir heute dazu
verdammt, uns selbst und unsere Welt zu beobachten, um sie anschließend

einem vergleichenden Urteil zu unterziehen.
Der Soziologe Niklas Luhmann hat vor dem Hintergrund ähnlicher

Beobachtungen einmal argumentiert, dass, wer unablässig über Gut und Böse

urteilt, sich zu einem Komplizen des Teufels macht - er wird zu einem
distanzierten Beobachter Gottes.26 Zu einem Komplizen des Teufels wird man
in dem Augenblick, wo man sich über Gott stellt. Das ist streng genommen
natürlich gar nicht möglich. Aber es ist denkbar, eine entsprechende
Haltung einzunehmen. Die Haltung des Beobachters Gottes, der sagt: ,Das
hast Du gut gemacht, Gott - Like!' - ,Da solltest Du dich noch ein bisschen
mehr anstrengen - Unlike'. Eckhart von Hochheim hat die Unhaltbarkeit
dieser Haltung auf den Punkt gebracht, als er in einer seiner Predigten
erklärte: „Sage ich nun: Gott ist gut, so ist es nicht wahr, sondern ich bin gut,
Gott ist nicht gut. Ich möchte weiter sagen: ich bin besser als Gott. [...].

26 Vgl. LUHMANN, Niklas: Soziologische Aufklärung 4. Beiräge zur funktionalen Differenzierung

der Gesellschaft. Wiesbaden: Springer 52oo5, 242-246.



142 Johannes Hoff

Schweig daher und kläffe nicht über Gott; denn damit, dass du über ihn
kläffst, lügst du, tust du Sünde".27

Die Pointe dieser Textpassage ließe sich so reformulieren: Meide es, dich
zum Richter aufzuspielen, der wie Adam ohne Not über Gut und Böse
urteilt. Denn wenn Du das tust, beginnst Du, dich mit allem und jedem zu
vergleichen. Das deckt sich mit einer anderen Predigt Meister Eckharts, in
der er zur folgenden Schlussfolgerung gelangt: „Darum hütet euch, dass ihr
euch danach auffasst, wie ihr dieser oder jener Mensch in irgendeiner
besonderen Weise seid."28

Eckhart erinnert damit an ein spirituelles Grundprinzip, das sich auch
an einer Bodenschrift am Eingang des Doms von Siena ablesen lässt - einer
der eindrucksvollsten Marienkathedralen des Mittelalters: CAST1SSIMUM
VIRGINIS TEMPLUM CASTE MEMENTO INGREDI, „betrete den keuschesten

Tempel der Jungfrau in keuschem Eingedenken". Spiritualität beginnt
bereits mit der Frage, wie ich einen Kirchenraum betrete. Der Weg in den
Kirchenraum soll ein Weg spiritueller Reinigung sein, der alles urteilend-
richtende Denken hinter sich lässt (Mt 5,24). Das nannten die lateinischen
Kirchenväter puritas cordis (Reinheit des Herzens), die Griechen Apatheia.
Moderne Leser sind versucht, dieses Wort mit .Apathie' zu verwechseln.
Doch es ging hier um das Gegenteil von Abstumpfung: um die innere Ruhe,

die einen Menschen für seine Umwelt empfänglich werden lässt. Der
griechische Wüstenvater Evagrius Ponticus hat das so zusammengefasst: „Die
.Apatheia' ist ein Zustand unerschütterlicher Ruhe, ,wo Feinde nicht stören
können, wo Angst nicht beunruhigen kann, wo Verletzungen mit Geduld
begegnet wird, wo die Wandlungen und Zufälle unserer sterblichen Existenz

uns nicht ins Wanken geraten lassen, wo der Wille abgeschieden und
unerschütterlich ist, weil er sich auf Gott ausrichtet'".29

(B) Responsivität

Das zweite Leitmotiv entspringt dem ersten, sobald die Apatheia uns zu
responsiven Wesen werden lässt. Das Kind, so hatte ich oben angedeutet,
hat keine Probleme, ein aufrichtiges Lächeln zu deuten: Es lächelt zurück.
Das ist Responsivität. Responsive Akte antwortenden Verstehens lassen uns
wieder zu Kindern werden. Johannes Klimakos, ein weiterer spiritueller
Meister der Spätantike, bringt den Zusammenhang dieses zweiten Leitmotivs

mit dem ersten auf den Punkt, wenn er schreibt: „Wie der Böse zwei
ist: etwas anderes das ist, was er scheint, und etwas anderes, was er ist,
und nicht gesehen wird; so ist der Einfache (Einfaltige) nicht Zweifaches

27 Pr. 83 (Renovamini spiritu), in: Meister ECKHART: Deutsche Werke, hg. von Josef
Quint. Stuttgart: Kohlhammer 1976, 3:441,2-442,5 (im Folgenden DW).

28 Pr. 46 (Haec est vita aeterna), DW 2:383,2-8.
29 Byrne, Richard: Cassian and the Goals of Monastic Life, in: Cistercian Studies Quarterly

22 (1987), 3-16, n.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 143

(nicht zwei) sondern nur Eins."30 Wir werden zu einer maskenhaften Doub-
lette unserer selbst, sobald wir der Versuchung nachgeben, uns mit anderen

Menschen zu vergleichen, und dabei ein ,Facebook' unserer Selbst kreieren.

Der Einfältige vergleicht nicht - er ist eins. Das lässt ihn zu einem
wachsamen Menschen werden und unterscheidet ihn von in sich gespaltenen

Kreaturen, die sich selbst nach ihrem eigenen Bild zu erschaffen
versuchen.

Das archetypische Gegenbeispiel zu diesem Verdopplungsphänomen ist
die Gottesmutter Maria. Auf vielen mittelalterlichen und spätmittelalterlichen

Abbildungen der Verkündigungsszene (Lk 1,26-38) ist ein geschlossener

Garten zu sehen, der sogenannte hortus conclusus (Hld 4,12). Dieser
Garten symbolisierte, was wir oben auf der Bodeninschrift des Doms von
Siena gelesen haben: einen Ort innerer Sammlung. Die Pforte, durch die
der Erlöser eintritt, ist der Ort der puritas cordis, des dornenlosen,
jungfräulichen Herzens, in dem sich das aktualisiert, was Griechen wie Evagrius
,Apatheia' nannten. Nur auf diesem Fundament konnte Maria das
heilsgeschichtlich entscheidende Wort empfangen und die antwort-gebenden
Worte sprechen: „mir geschehe nach Deinem Wort" (Lk 1,38). Der Engel
des Herrn bringt Maria die Botschaft und sie antwortet im Heiligen Geist:
das ist Responsivität - das ist Liebe. In Übereinstimmung damit schreibt
Evagrius: „Liebe ist die Frucht der Apatheia".31

Ein Zitat von Hans Urs von Balthasar bringt die anthropologischen
Implikationen dieser biblischen Tradition auf den Punkt: „Wenn die Mutter
viele Tage und Wochen das Kind angelächelt hat, erhält sie einmal das
Lächeln des Kindes zur Antwort. Sie hat im Herzen des Kindes die Liebe
geweckt, und indem das Kind zur Liebe erwacht, erwacht es zur Erkenntnis:
die leeren Sinneseindrücke sammeln sich sinnvoll um den Kern des Du."32
Liebe ist ein Phänomen antwortgebender Sammlung. Durch sie wird der
Mensch zu einer Person - zu einem beziehungsfähigen Wesen, durch das
das Mensch gewordene Wort hindurchklingen kann.

(C) Spiritualität als Erkenntnismodus

Damit komme ich zum dritten Buchstaben meines kleinen ABC: „Indem
das Kind zur Liebe erwacht, erwacht es zur Erkenntnis." Responsivität ist
ein Erkenntnismodus. Das wurde von der modernen Philosophie,
Erkenntnistheorie und Wissenschaftstheorie lange verkannt. Deshalb habe ich mich
in meinen Forschungsarbeiten zur Rekonstruktion dieser Erkenntnismoda-

30 JOHANNES ClimaCUS: Die Leiter zum Paradiese oder: Vorschriften, wodurch eifrige Seelen

zur christlichen Vollkommenheit geleitet werden. Übers, von Elias, Erzbischof von Kreta.
Heppenheim: Kastner 1987, 77.

31 EVAGRIUS PONTICUS: Praktikos, in: Praktikos / Über das Gebet. Münsterschwarzach:
Vier Türme *1997, cap. 81.

32 BALTHASAR, Hans Urs von: Glaubhaft ist nur Liebe. Einsiedeln: Johannes 1963, 49.



144 Johannes Hoff

lität an einem spätmittelalterlichen Denker orientiert: an Nikolaus von Kues
(1401-1464).33

In seiner Spätschrift Über die Jagd nach der Weisheit hat Cusanus die
philosophisch-epistemologischen Dimensionen dieses Erkenntnismodus
mit unübertrefflicher Präzision zur Sprache gebracht: „So ist der Mensch
eine lebendige Harfe (vivum psalterium), die in sich alles besitzt, um Gottes
Lob zu singen, das er in sich erkennt [...]. Keine andere Wissenschaft ist
für ihn notwendig [...]. Indem er also Gott lobt, weil dieser gut ist, weiß er
sicher, dass das Gute lobenswert ist."34 (421) Der .apathische' Mensch ist
ein vivum psalterium, eine lebendige Harfe, die sich berühren lässt von
dem, was um sie herum geschieht. Deshalb besitzt dieser Mensch in sich
alles, um Gottes Lob zu singen - jenes Lob, das die monastische Tradition
prägte, in deren Brennpunkt das Psalterium, das täglich gesungene Buch der
Psalmen stand.

Ein solches Gebet ist nicht etwas, das der Mensch aus eigener Vollmacht
herstellen könnte. Der Lobpreis regt sich nur dort, wo etwas in uns zum
Erklingen kommt; dort, wo uns etwas berührt, das in uns eine lebendige
Antwort wachruft. Ohne diese Gabe wären wir, wie das obige Zitat betont,
nicht in der Lage zu erkennen, was wahr, schön und gut ist. Wir wüssten
nicht, was lobenswert ist.

Das lässt sich auch etwas technischer ausdrücken: Der Lobpreis ist ein
ursprünglicher Erkenntnismodus. Die Moderne hat uns eingeredet, Werte
- unter Einschluss der Werte des Wahren, Guten und Schönen - seien
subjektiv; sie seien nicht in objektiven Wertqualitäten unserer natürlichen und
kulturell geprägten Umwelt fundiert. Die jüngere philosophische Diskussion

hat uns demgegenüber im Gefolge von Denkern wie Charles Talyor
und Max Scheler daran erinnert, dass das Gute und Schöne eine objektive
Realität hat und Akte der .Wertnehmung' - ähnlich wie Akte der Wahrnehmung

- den Charakter einer eigenen Erkenntnismodalität haben: Sie

entspringen einer Weise der Erschlossenheit von Welt, die nicht durch andere
Erkenntnismodalitäten, wie Formen vergegenständlichender Sinneswahrnehmung

oder reflektierenden Urteilens, ersetzt werden kann. Genau darin

liegt die Pointe des obigen Zitats: Wir loben etwas nicht deshalb, weil
wir es - wie Niklas Luhmanns Teufel - aus der distanzierten Beobachterperspektive

als ,gut' beurteilen. Es ist vielmehr umgekehrt: Wir beurteilen
etwas als gut, weil wir es schon zu loben begonnen haben, bevor wir darüber

nachdenken konnten.
Nach der spirituellen Tradition kann selbst der Teufel nicht der Versuchung

widerstehen, die Herrlichkeit Gottes zu loben; doch er ärgert sich

33 Vgl. HOFF, Johannes: The Analogical Turn. Re-thinking Modernity with Nicholas of
Cusa. Grand Rapids: Eerdmans 2013.

34 Nikolaus von Kues: Die Jagd nach Weisheit, lat.-dt. Philosophische Bibliothek
263). Hamburg: Meiner 1964, c. 20 nn. 56-57 (Übers, modifiziert).



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 145

sofort darüber, und das lässt seinen Lobpreis zu einem dämonischen Akt
der Selbstentzweiung herabsinken. Der Teufel unterscheidet sich demzufolge

von einem Banausen. Ein halbgebildeter Banause würde ein Kunstwerk

nur loben, nachdem er den Namen des Künstlers in Wikipedia
nachgeschlagen und entdeckt hat, dass sein Werk als lobenswert gilt. So operiert

der Teufel nicht. Er verpasst nicht den Augenblick, in dem die
Herrlichkeit Gottes in uns Resonanzen wachruft und uns die Augen für etwas
öffnet, das wir zuvor noch nicht gesehen haben. Er widersteht nur der
Versuchung, diesem Ruf in Liebe zu folgen - sein Glaube, die fides mortua, ist
lieblos, leblos, tot.

Paul Klee hatte diese präreflexive Dimension responsiven Sinnverstehens

im Blick, als er schrieb: „Kunst gibt nicht das Sichtbare wider, sondern
macht sichtbar."35 Solange ein Kunstwerk nichts sichtbar macht, indem es

uns die Augen öffnet und in uns unvorhergesehene Resonanzen wachruft,
erkennen wir nichts - wir bleiben kunstblind oder stehen vor einem
künstlerischen Machwerk, das hinter seinem Anspruch zurückbleibt. Macht es

hingegen etwas sichtbar, so erschließt es uns eine Welt. Doch das gilt
nicht nur für Formen des Kunstverstehens. Es gilt für alle
Vollkommenheitsprädikate, die uns die Welt erschließen - unter Einschluss der Prädikate

des Guten, des Wahren und des Seienden.

Proskynesis: Die Irreduzibilität sakraler Objekte

Erkenntnismodalitäten, die uns transzendentale Vollkommenheitsprädikate
erschließen, sind an Gefühle gebunden, die Akte der Wertnehmung

begleiten. Damit komme ich zur Konklusion meines kleinen Essays zur
Wiederentdeckung des Heiligen: zur Herausforderung, basierend auf der
exemplarischen Begegnung mit ontischen Charakteren absoluter Heiligkeit
zur Gabe der Geisterscheidung anzuleiten. Bezogen auf die digitale
Transformation lässt sich diese Herausforderung zur folgenden Frage zuspitzen:
Welche Selbsttechnologien erlauben uns, zwischen eudaimonischen und
dämonischen Objekten und Artefakten zu unterscheiden - Objekten und
Wertträgern, die uns unserer individuellen Bestimmung auf die Spur bringen

und zu resonanzsensiblen freien Subjekten heranreifen lassen, und
Objekten, die uns in Formen der Autonomieillusion verstricken und damit den
Manipulationspraktiken des digitalen Psychokapitalismus ausliefern?

Zur anthropologischen Grundlegung dieses Unterscheidungsvermögens
ist es unabdingbar, religiöse Stimmungen von objektiv fundierten, wertnehmenden

Gefühlen zu unterscheiden. Hierzu ist es hilfreich, sich zunächst
an der jüngeren, phänomenologisch qualifizierten neurowissenschaftlichen
Forschung zu orientieren. Die kritische Differenz zwischen Stimmungen

35 KLEE, Paul: Kunst-Lehre. Leipzig: Reclam 1991, 60.



146 Johannes Hoff

und Gefühlen lässt sich demzufolge als eine grammatische Differenz
beschreiben: Stimmungen sind intransitiv, Gefühle transitiv.

Versuchen wir zunächst, die Terminologie zu klären. Es gibt in der
Grammatik transitive und intransitive Verben. Der Satz „Ich gehe spazieren"

ist intransitiv - er hat keinen Objektbezug. Der Satz „Ich dressiere
meinen Hund" ist transitiv - er hat einen unmittelbaren Objektbezug. Im
Englischen kann man auch sagen: „I walk my dog". Doch es wäre grammatisch

inkorrekt, diesen Satz wörtlich mit „Ich spaziere meinen Hund" zu
übersetzen. Im Deutschen geht man erst mal spazieren - ob ein Hund dabei

ist, ist für den Akt des Spazierengehens nicht wesentlich. Folglich ist
das Verb .spazieren gehen' im Deutschen intransitiv - es hat keinen
unmittelbaren Objektbezug. Bei transitiven Verben ist der Objektbezug konstitutiv:

Man kann nicht .dressieren', so wie man spazieren geht, sondern
immer nur .etwas (einen Hund, eine Katze, einen Hamster) dressieren'.

Diese grammatische Differenzierung erlaubt uns, den Unterschied
zwischen Gefühlen und Stimmungen präziser in den Blick zu nehmen. Gefühle,

so hatte ich oben behauptet, sind transitiv - sie haben einen unmittelbaren

Objektbezug. Das unterscheidet sie von Stimmungen. Was das

bezogen auf religiöse Akte der Wertnehmung bedeutet, lässt sich am Beispiel
eines Andachtsbilds verdeutlichen - an der aus dem 14. Jahrhundert
stammenden Johannes-Minne des oberschwäbischen Klosters Heiligkreuztal:
Der Apostel Johannes legt sein Haupt an die Brust Jesu.

Dieses Motiv symbolisiert einen Akt der Freundschaft, der sich in
Gefühlen der Freude und des inneren Friedens angesichts der Gegenwart
eines Freundes materialisiert. Davon zu unterscheiden sind Stimmungen,
die ein unspezifisches Gefühl des Friedens oder der Freude aufkommen
lassen. Solche Stimmungen sind nicht notwendigerweise ohne Bezug zu
physischen Entitäten. Sie lassen sich z.B. durch ätherische Öle oder eine
Flasche Wein herbeiführen. Aber in diesen Fällen hat der Objektbezug nicht
den Charakter eines responsiven, intentionalen Aktes; er hat vielmehr den
Charakter eines Kausalvorgangs. Freudige Stimmungen lassen sich aus
diesem Grund auch herstellen, indem man einen Menschen heimlich alkoholisiert.

Genau das ist der kritische Punkt:

„Wenn die Präsenz eines Freundes in mir Gefühle der Freude erwachen lässt,
so hat dieses Gefühl einen unmittelbaren Gegenstandsbezug: Es ist durch die
physische Präsenz meines Freundes motiviert - so wie Gefühle der Trauer, die
sich beim Tod eines geliebten Menschen einstellen, durch die plötzliche Erfahrung

motiviert sind, dass sein Leib zu sprechen aufgehört hat und alles, was er
ausstrahlte, in einen Prozess der Reduktion eingetreten ist, an dessen Ende
nichts als Staub und Asche zurückbleiben wird." (498f.)

Hierin liegt die anthropologisch grundlegende Differenz zwischen
Stimmungen und Gefühlen - und das führt mich zurück zu den theologischen
Implikationen meines spirituellen ABC. Das Gebet hat den Charakter eines

responsiven, intentionalen Aktes, der einen unmittelbaren Objektbezug her-



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 147

stellt und uns auf diesem Weg etwas zu erkennen gibt. Deshalb genügt es

nicht, zur Einstimmung in die Praxis des Gebets Räucherkerzen oder
Weihrauchschalen aufzustellen. Mit gutem Grund ist der Gebrauch von Weihrauch

in der christlichen Liturgie immer in einen Handlungskontext
eingebunden: Das Weihrauchfass wird so gebraucht, dass es auf etwas hinweist
- z.B. auf einen Altar oder eine Ikone. So trägt der Weihrauch zwar ursächlich

(ähnlich wie der Konsum von Wein) zu einer Aufhellung der liturgischen

Grundgestimmtheit bei. Er bleibt aber eingebunden in eine Gebetspraxis,

die einen intentionalen Bezug zu einem sakralen Objekt herstellt.
Der Gebrauch sakraler Artefakte im Kontext liturgisch-spiritueller Praktiken

führt uns demzufolge an die Quelle unserer Existenz als personale,
resonanzsensible Wesen zurück. Der Mensch, so hatten wir eingangs
festgestellt, ist kein autonomes Subjekt. Dinge haben Macht über ihn. Und das

bedeutet, wie wir oben im Anschluss an Don Ihde festgehalten haben: „We
make things, which in turn make us". Man braucht dieses Zitat nur geringfügig

abzuwandeln, um zur theologischen Pointe dieses anthropologischen
Prinzips zu gelangen: Wir stellen nicht nur heilige Objekte her - wir werden

auch von ihnen hergestellt. Nur der Bezug zu sakralen Objekten kann
uns zu personalen Wesen heranreifen lassen!

Es ist vor diesem Hintergrund unabdingbar, an ein Konzil zu erinnern,
das in der Geschichte christlicher Spiritualität eine Schlüsselrolle spielte,
obwohl es in der westlichen Tradition von Anfang an stiefmütterlich behandelt

wurde und in vielen modernen Konzilsgeschichten nicht einmal
erwähnt wird: Das zweite Konzil von Nizäa, das als siebtes ökumenisches
Konzil 787 nach Christus abgehalten wurde. Dass dieses Konzil im Westen
niemals ankam, hat mit der eingangs skizzierten Genealogie unseres
modernen Technikverständnisses zu tun. Bereits bevor man im Gefolge der
Reformation begann, heilige Objekte, Ikonen und Skulpturen zu zerschlagen

und Altäre durch Tische zu ersetzen, begann sich im Westen der
Eindruck auszubreiten, der Objektbezug spiritueller Praktiken sei sekundär -
sei es, dass man von einer unvermittelten Gottunmittelbarkeit träumte, sei

es, dass man sakrale Objekte instrumentalisierte, indem man sie auf ihre
pädagogische Funktion oder auf Propagandainstrumente konfessioneller
Identitätspolitik reduzierte.

Doch es gibt einen Unterschied zwischen einer Ikone oder einem Altar,
und einem Schnupfröhrchen oder einer Whiskyflasche. Die Bedeutung des

zweiten Konzils von Nizäa liegt genau an diesem Punkt: Es leitete dazu an,
zwischen authentisch transitiven und trügerisch intransitiven
liturgischspirituellen Praktiken zu unterscheiden - ausgehend vom prototypischen
Exempel christlicher Ikonen: „Ikonen sammeln die Erinnerung (memoria)
und den Willen (voluntas) des Betenden in der staunenden Betrachtung des

menschgewordenen göttlichen Wortes. Dadurch bezeugen sie, dass Gott in
Gestalt eines Menschen physisch präsent geworden ist und sich in der phy-



148 Johannes Hoff

sisch greifbaren Gestalt von Artefakten auch jetzt noch der Verehrung
(proskynesis) darbietet." (525)

Sakrale Objekte und Artefakte, in denen sich die ontische Präsenz von
Phänomenen absoluter Heiligkeit materialisiert, sind demzufolge konstitutive

Elemente liturgisch-spiritueller Praktiken, sofern diese auf einen
personalen Transzendenzbezug hingeordnet sind. Sie machen religiöse Subjekte

zu Personen, deren Existenz über den Horizont subjektiver Befindlichkeiten

hinausweist. Bei gegenstandslosen Ritualen hingegen geht der
Transzendenzbezug früher oder später verloren. Wir feiern irgendwann nur noch
uns selbst: Das „Kommt lasset uns anbeten" (venite adoremus) christlicher
Inkarnationsliturgie rutscht ab in den intersubjektiven Narzissmus eines
„kommt lasst uns uns anbeten." (526)

Exemplarisch für theologische Diskussionen, die diese elementare
Differenz selbst dort aus dem Blick verloren, wo man der Versuchung widerstand,

einer subjektivistischen Verbürgerlichung des Christentums zuzuarbeiten,

ist eine Textpassage aus Andreas Jungmanns Kommentar zur
Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils: Im christlichen Denken,

so Jungmann, „ist die versammelte Gemeinde Gottes Tempel [...] und
der äußere Bau das Gehäuse [...] in dem der Gottesdienst sich leicht und
richtig vollziehen kann. Der Bau muss funktional sein."36 In einer Epoche,
die sich in ihrer Bautätigkeit von der Bauhausbewegung inspirieren ließ
(„form follows function"), hatten solche Kommentare mit wenig Widerspruch

zu rechnen. Vor dem Hintergrund der Werterevolution des 21.
Jahrhunderts hingegen sind sie als Relikt einer untergegangenen Epoche
einzustufen. Und das ganz unabhängig von der Frage, ob man den
religiösspirituellen Traditionen der Menschheit eine bleibende Bedeutung
zuerkennt oder nicht.

Plädoyer für die Heiligkeit von Steinen, Plätzen und Orten

Vor diesem Hintergrund möchte ich zum Schluss an einen der
einprägsamsten Orte abrahamitischer Gebetspraxis erinnern: den Ort, von dem
nach jüdischer Überlieferung der Messias nach Jerusalem einziehen wird,
an dem nach islamischer Überlieferung das Endgericht stattfinden wird und
an dem nach christlicher Überlieferung Jesus vor dem Verrat des Judas in
Einsamkeit betete.

In den Evangelien taucht dieser Ort mehrfach auf als ein Ort, an dem
sich die Geister scheiden (Lk 19,28-44, Lk 22,39-53, Mt 26,6-13, Lk 24,36-
53 u.a.). Die zweite der in Klammern angeführten vier Szenen, das Gebet

am Ölberg, ist am bekanntesten. Wenige Tage zuvor spielt die erste Szene:

Jesus zieht im Zuge einer Palmenprozession nach Jerusalem ein. Seine Jünger

lassen sich daraufhin, anders als in der zweiten Ölbergszene, zu einem

36 LThK XII, 103.



Zur Wiederentdeckung des Heiligen 149

spirituellen Begeisterungsturm hinreißen: Sie singen das Lobpreis Gottes.
Die Pharisäer reagieren genervt und rufen Jesus aus der Menge zu: „Meister

bring Deine Jünger zum Schweigen!" (Lk 19,39) Darauf antwortet Jesus:

„Ich sage euch: Wenn sie schweigen, werden die Steine schreien" (Lk 19,40).
Den erhebendsten Kommentar zu dieser Passage habe ich bei Origenes

gefunden: „Wenn wir schweigen, das bedeutet, wenn die Liebe vieler
erkaltet, dann schreien die Steine."37 Wenn die Liebe vieler erkaltet - das
beschreibt heute mit nüchterner Präzision die Situation der Kirchen Europas.
Ein Hoffnungszeichen ist, dass es immer noch Steine gibt. Ich habe mich
dessen vergewissert, als ich kürzlich das Lazfonser Kreuz am Bergstock der
Kassianspitze in Südtirol bestieg, eine der höchsten Wallfahrtsstätten
Europas. Manche Forscher vermuten, dass an diesem Bergstock, an dem vor
etwa dreihundert Jahren eine Wallfahrtskirche errichtet wurde, bereits in
der Mittelsteinzeit gebetet wurde. Wenn das stimmt, wird dieser Ort
bereits seit 10.000 Jahren von Menschen aufgesucht. Ich frage mich, was diese

Steine im Laufe der Jahrtausende wohl alles gehört haben? Wenn die
Liebe erkaltet, dann sprechen die Steine - zuweilen können sie sogar schreien.

37 Thomas Aquinas: Sancti Thomae Aquinatis Catena Aurea In Quatuor Evangelia Ad-
jectis Brevibus Adnotationibus. Latin Edition. Charleston: Nabu Press 2012, Lk 19,40 (eigene
Übersetzung).



150 Johannes Hoff

Zusammenfassung
Die Evolution des Menschen war seit je an den Gebrauch magischer

Artefakte gebunden: technischer Medien, die uns zu Handlungen bewegten, die
weder einem biologischen Instinktprogramm, noch autonomen
Willensentscheidungen entsprangen. Der technisch forcierte Psychokapitalismus des

digitalen Zeitalters verlangt uns dabei mehr denn je ab, ,Selbsttechnologien'
zu kultivieren, die das hervortreten lassen, was gelebte Intelligenz von pro-
babilistischen Rechenmaschinen abhebt. Die vormoderne Tradition christlichen

Spiritualität hat demzufolge mehr zur Bewältigung der Herausforderungen

der Gegenwart beizutragen, als die humanwissenschaftlich
ausgedünnten Menschenbilder der vergangenen Jahrhunderte.

Abstract
The evolution ofman has always been bound to the use of magical artifacts:
technical media that have the potential to motivate actions that are neither
determined by biological instincts nor by autonomous volitional decisions.
Yet the psycho-capitalist technologies of the digital age require more than
ever 'technologies of the self, which allow us to cultivate what distinguishes
our lived intelligence from the modus operandi ofprobabilistic calculators.
Against this background, the pre-modern tradition of Christian spirituality
has more to contribute to the mastering of the challenges of our time than
the humanistic and scientific images of man that shaped our habits in past
centuries.


	Zur Wiederentdeckung des Heiligen : Theologie nach der digitalen Transformation

