
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: Heideggers "Be-sinnung" auf die Technik : auf der Fahrt vom "Gestell"
zum "Geviert"

Autor: Marafioti, Rosa Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rosa Maria Marafioti

Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik
Auf der Fahrt vom „Gestell" zum „Geviert"

Wandelt sich rasch auch die Welt
wie Wolkengestalten,
alles Vollendete fällt

heim zum Uralten.

(Sonett an Orpheus l, ig, Rainer Maria Rilke)

t. Tragweite und Behandlungsart der Frage nach der Technik

Die Illusion, dass die Technik die Zukunft der Menschheit in eine immer
hellere „belle époque" verwandeln könnte, wurde bereits vom Wind der
„Stahlgewitter"1 des „Großen Krieges" hinweggefegt. Sie zerbrach jedoch
endgültig im Wirbel der ,,feuerige[n] Pauke"2 des Zweiten Weltkrieges. In
ihm kam am deutlichsten diejenige Verbindung der Technik mit einer „in-
strumentellen" Vernunft hervor,3 deren Vollendung die Rationalität zum
Umschlag in den Wahnsinn brachte und die Menschheit an den Rand der
Selbstausrottung führte. Aus diesem Grund arbeiteten die Intellektuellen
die Frage nach der Technik Mitte der 1940er Jahre umfassender denn je
aus, in der Überzeugung, dass ihre Stellung nunmehr entscheidend für das
Überleben und die Definition des Menschenwesens geworden war. Mehrere

Geisteswissenschaftler versuchten, auf die impliziten Voraussetzungen
der Technik zurückzugehen, um ihren Ursprung, Sinn und Auswirkung aus
verschiedenen Perspektiven zu erhellen. Unter diejenigen, die diesbezüg-

1 Mit dieser prägnanten Metapher bezeichnet Ernst Jünger den Ersten Weltkrieg in
seinem 1920 veröffentlichten Werk In Stahlgewittern. „Illusionen der Technik" hätte der Titel
des Buches des Bruders Friedrich Georg, letztendlich verändert in „Die Perfektion der
Technik", lauten sollen (vgl. JÜNGER, Ernst: Das zweite Pariser Tagebuch [= Sämtliche Werke
3]. Stuttgart: Klett Cotta 1979, 236; JÜNGER, Friedrich-Georg: Die Perfektion der Technik
['939-1946], 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Klostermann 2010 [= PT], 157). Zur technikkritischen
Haltung, die bereits im ersten Drittel des 20. Jh. bei deutschen Vertretern der „konservativen
Revolution" vorzufinden sei, vgl. MERLIO, Gilbert: Kultur- und Technikkritik vor und nach
dem Ersten Weltkrieg, in: STRACK, Friedrich (Hg.): Titan Technik. Ernst und Friedrich Georg
Jünger über das technische Zeitalter. Würzburg: Königshausen & Neumann 2000,19-41.

2 CELAN, Paul: Halbe Nacht, in: Mohn und Gedächtnis (1944-1952). München: Deutsche
Verlags-Anstalt 2012, 13.

3 Zur Analyse der im Zweiten Weltkrieg zerstörerischen Wirkung der „Mittel-Zweck-Rationalität",

die von jedwedem Sinn absehe, vgl. Horkheimer, Max: „Zur Kritik der instrumen-
tellen Vernunft" und „Notizen 1949-1969" Gesammelte Schriften 6), 2. Auflage. Frankfurt
a.M.: Fischer 1998, 19-186.



104 Rosa Maria Marafioti

lieh betonten, dass das Wesen der Technik „nichts Technisches"4 im Sinne
der technischen Werkzeuge und ihres Gebrauches sei, fallt auch Martin
Heidegger.

Heidegger hält die Technik für „kein .menschliches' Gemächte und
Tun"5, weil er sie „seynsgeschichtlich" versteht, und zwar als dasjenige
Geschehen des Seins selbst (Seyn), das sich mit der Epoche von dessen
Geschichte decke, die „Neuzeit" genannt werde. Deshalb bestimmt Heidegger
die Technik als „die Grundform" der „neuzeitlichen Wahrheit [...] des
Seienden" - die Weise, in der das Seiende in seinem Sein während der Neuzeit
entborgen werde -, die er jedoch für die „Zernichtung der Wahrheit [des
Seyns] in das vergessene Unwesen"6 hält. Denn seiner Meinung nach
verweigere sich das Seyn im „Zeitalter der Technik" so, dass es die Vollendung
der Vergessenheit seiner selbst veranlasse. Wenn sogar diese Vergessenheit

vergessen werde, könne das Seyn nicht eigentlich „wesen" (sich
vollziehen): Es wende sich vielmehr gegen sich selbst vernichtend, es unwese.

Im Nihilismus der letzten Phase der Neuzeit vollbringe sich das
traditionelle Denken des Seins, das sich als „Meta-physik" gestaltet habe, indem
es das Sein als das über (peiü) das Seiende Hinausgehende und darum nur
hinsichtlich des Seienden begriffen habe. Dementsprechend sei die Wahrheit

des Seins selbst im metaphysischen Denken ungedacht geblieben. Da

Heidegger die Technik als „die eigentliche Vollendung der .Metaphysik'"
und als ihre „Wahrheit"7 denkt, indem er behauptet, dass die Technik die

Metaphysik zu ihrem „Ende" im Sinne der Entfaltung aller seiner
Wesensmöglichkeiten bringe, drückt er weiter aus, dass sich die Überwindung der

Metaphysik zusammen mit einer „Verwindung" der Technik ereignen könnte.8

Wenn die Technik „verwunden" würde, würde sie nicht aufgegeben,
sondern würde sich eine Wende vollziehen, die die „Kehrseite" der technischen

Vorgänge und das Wesen der Technik samt dem sie freilassenden
geschichtlichen Entzug des Seyns sichtbar werden ließe. Deswegen diene
die „Besinnung" auf die Technik zur Erinnerung an die Verborgenheit bzw.

an die Wahrheit des Seyns, die Heidegger ab der Mitte der 1930er Jahre
ausgehend vom griechischen Begriff der „ä-ArjOeia" - Un-Verborgenheit -

4 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Gesamtausgabe. Frankfurt a.M.: Klostermann: 1975- GA),
Bd. 7, 7, 21, 24, 36; GA 79, 34, 60; GA 76, 320, 345.

5 GA 76, 312.
6 GA 96, 238; GA 76, 311; vgl. 285, 287, 298, 310, 312; GA 9, 340. Die Technik sei „Wesensgrund

und Vollzugsform und Ziel der Neuzeit", da sie „die Grundart der Neuerung" (GA 71,

94) ausmache.
7 GA 76, 294; vgl. 126.
8 Zur „Verwindung" der Technik vgl. GA 79, 69. Für die Sachgemäßheit, das Verb

„verwinden" statt „überwinden" auch bezüglich der Metaphysik zu gebrauchen, vgl. GA 6.2, 366-
370; GA 7, 59f.; GA 14, 30; GA 73.2, 1243; GA 97, 75F, 381; GA 98, 323-325, 369F; GA 102, 285.
Für die Bedeutung von „verwinden" im heideggerschen Denken vgl. GA 100, 232h



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik 105

definiert, wobei er behauptet, dass sie im „ersten Anfang" der Seynsge-
schichte vergessen worden sei.9

Da Heideggers Auffassung der Technik an seine Definition der Seyns-
wahrheit anknüpft, ist es angebracht, sie zuerst in Erinnerung zu rufen.
Dies wird ermöglichen, Heideggers Schriften über die Technik aus den

1940er Jahren - deren Ergebnisse in den Bremer Vorträgen (1949) und im
Aufsatz Die Frage nach der Technik (1953) ausführlich dargestellt werden -
im heideggerschen Denken und in der Debatte um die Technologie zu kon-
textualisieren, an der sie (oft unausdrücklich) teilhaben. Dadurch wird ein
Weg eingeschlagen, auf dem ein sachgemäßer Umgang mit der Technik
vorbereitet werden kann, der über jegliche schlichte Ablehnung der (mehr
oder minder) neuen Technologien sowie über alles blinde Vertrauen in sie

hinwegläuft: zwei Einstellungen, die heutzutage gleichermaßen zerstörerisch

wirken würden, wenn sie auch gar nicht unmöglich wären.

2. Die Wahrheit des Seyns als Ereignis des „Ver-hältnisses"

In Vom Ereignis (Beiträge zur Philosophie) (1936-1938) und in den sogenannten
„seynsgeschichtlichen Abhandlungen" (1936-1944)10 bestimmt Heidegger

die Wahrheit ursprünglich als einen „Urstreit" zwischen Unverborgenheit
und Verbergung, der diejenige „Lichtung" eröffne, in der etwas, sich
zeigend, erscheinen und somit „an-wesen" bzw. Seiendes sein könne. Die
Eröffnung der Lichtung sei ein Geschehnis, durch das das Seyn den
Menschen „brauche", um sich in ein Seiendes „einrichten" zu können. Dieses
ausgezeichnete Seiende, in dem die Verbergung des Seyns geborgen bzw.
verwahrt werden solle, vermöge seinerseits erst im Offenen der Lichtung,
durch den Menschen, in Erscheinung zu treten.11 Während der Mensch dazu

vom Seyn „gebraucht" werde, vollbringe er sein eigenes Wesen und werde

zum „Da-sein": zum Ort, in welchem die Seynswahrheit geschehen könne.
Seyn und Menschenwesen stünden somit in einer ursprünglichen

Beziehung, die Heidegger „Ereignis" nennt: Im Geschehnis der Wahrheit des

Seyns würden Seyn und Mensch aneinander über-eignet und somit einander

vereignet; aber erst durch diese wechselseitige Angewiesenheit könne
jeder von ihnen zu seinem Eigenen (das Seyn zu seiner Entfaltung in der

9 Zur Beseitigung der Xr|9r| (Verborgenheit) in der (AfiGsia (Unverborgenheit) vgl. GA 54,
199; GA 65, 350; den „Entsturz der ä-Xf|0eia" in GA 71, 50-53 (wieder abgedruckt in GA 98,
186-190); GA 73.1,138-151. Für die Folgen dieser Beseitigung in der Metaphysikgeschichte vgl.
Boeder, Heribert: Heideggers Vermächtnis. Zur Unterscheidung der ÄXgdeia, in: RICHTER,
Ewald (Hg.): Die Frage nach der Wahrheit. Frankfurt a.M.: Klostermann 1997, 107-123.

10 Für diese Schriften, in denen Heidegger das Gefüge des seynsgeschichtlichen Denkens
darstellt, vgl. HERRMANN, Friedrich-Wilhelm von: Nachwort des Herausgebers, in GA 66,
429-437, hier 433L

H Vgl. GA 5, 48F.; GA 80.2, 648L, 883; GA 65, 348L, 354, 389-391.



io6 Rosa Maria Marafioti

Lichtung und der Mensch zu seinem Wesen als Da-Sein) kommen.12 Die
Wahrheit des Seyns lasse sich darum als „Ereignis" charakterisieren und
sei geschichtlich zu verstehen: Das Seyn „schicke" sich dem Menschen
„zu", damit er die Lichtung in verschiedenen Weisen - je nach Zeitalter -
sich eröffnen lasse, indem es sich jedoch entziehe. Mitte der 1940er Jahre
denkt Heidegger das „Ge-schick" des SByfis - die Versammlung des sich
entziehenden Seyns in seinem Schicken, durch welches es den Menschen
auf sein Verhältnis mit ihm versammele und damit zum Entbergen des

Seins des Seienden anspreche - als „Welt-Geschick", d.h. als „Geschick der
Welt".13 Darunter versteht Heidegger die Entfaltung der Wahrheit des

Seyns in einem lichtenden Bereich - die Welt -, der sich in vier
Bedeutsamkeitsgegenden gliedere, in denen jedes Seiende einen Sinn je
nach der Weise erwerbe, in der sein Sein erscheine.14

Heidegger zählt zu den vier Weltgegenden die Menschen als die
Sterblichen, die Göttlichen, den Himmel und die Erde. Er nennt ihre Versammlung

„Ge-Viert" und spielt darauf mit dem Kreuz an, das er über das Wort
„Seyn" ab der Mitte der 1940er Jahre legt und mit dem er zugleich auf den

„Vorenthalt" des Seyns verweist, das sich nie als ein anwesendes Seiende
gebe, da es nichts Seiendes sei.15 Das Nichts des Seins selbst, mit dem seine

Verborgenheit zusammenhänge, breche im Nichts des Seins des

Menschen, d.h. im Tod, ein. Deshalb stellt Heidegger fest, dass sich die höchste
Verborgenheit des Seyns im Tod versammele. Insofern die Verborgenheit
zur Seynswahrheit gehöre und sie gerade diejenige der zwei Wesungsdi-
mensionen des Seyns - Verborgenheit und Unverborgenheit - sei, die
geborgen werden müsse, um nicht vergessen zu werden, hält Heidegger die

12 Zur Reichweite des Wortes „Ereignis" vgl. GA 71, 145-178; für den „Brauch" als
Befreiung des Menschen zu seinem eigenen Wesen vgl. GA 5, 367; GA 73.2, 1200; GA 78, 135; GA

100, 132, 140, 256.
13 Heidegger verwendet das Präfix „Ge", um der Bedeutung eines Wortes den Sinn der

Vereinigung hinzuzufügen oder diesen zu betonen. Für die Erklärung des Wortes
„Geschick" vgl. GA 7, 25; GA 97, 47; zum Zusammenhang von Geschick des Seyns und Geschick
der Welt vgl. GA 97, 492; GA 98, 46, 56; GA 99,132.

14 Zu den vier Weltgegenden, deren Begriff Heidegger ab der Mitte der 1930er Jahre
ausarbeitet (vgl. GA 65, 310), vgl. GA 7, 150-153; GA 79, i7f.; GA 80.2, 961F, 975F, 1072-1075;
Herrmann, Friedrich-Wilhelm von: Die zarte, aber helle Differenz. Heidegger und Stefan
George. Frankfurt a.M.: Klostermann 1999, 259-282. Für die Bedeutung des Wortes „Gegend",
dem Heidegger die althochdeutsche Version „Gegnet" vorzieht, indem er das Wesen der
Wahrheit durch sie erläutert, vgl. GA 13, 47, 63F; GA 77, 114, 146F Zur Tragweite der
Auseinandersetzung Heideggers nicht nur mit Hölderlin, sondern auch mit Homer und Hesiod für
die Definition des Gevierts, vgl. RENTSCH, Thomas: Martin Heidegger: das Sein und der Tod.

Eine kritische Einführung. München: Piper 1989, 216.
15 Zu den Bedeutungen des Kreuzes und des durchgekreuzten Seyns vgl. GA 9, 411; die

mit Die Durchkreuzung des Seins betitelte Sektion in GA 73.2, 930-939; GA 98, 198; GA 99,
63F, 87,125,131, 174; GA 100, 219.



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik

Sterblichen für „die eigentlich Gebrauchten"16 zur Entfaltung der Seyns-
wahrheit in der Welt und zur Bergung der Verborgenheit in einem
ausgezeichneten Seienden, in dem sich die vier Weltgegenden sammeln würden,
um das Geviert auszumachen.

Heideggers Ansicht nach könnten die Menschen vom Seyn gebraucht
werden und sich dadurch als die Sterblichen vollziehen, wenn sie ein
solches Seiendes „hervor-brächten" - es ans Licht der Lichtung zur Anwesenheit

brächten. Dann würden sie es „hegen" und „pflegen" - „bauen" - und
sich bei ihm aufhalten - „wohnen". In den Vorträgen Das Ding (1950) und
Bauen Wohnen Denken (1951) knüpft Heidegger an die Etymologie von
„wohnen" als „sein", „colere", „aedificare" an und greift auf das althochdeutsche

„thing" zurück, das „Versammlung" bedeute, um das von den
Menschen „gebaute" Seiende „Ding" zu nennen.17 Aus Heideggers Perspektive
lassen die Menschen das Seiende zum „Ding" werden, d.h. verwahren es,
indem sie die Vier des Gevierts versammeln und somit „schonen". Dies tritt
ein, wenn die Menschen sich zu ihrem sterblichen Wesen „geleiten", die
Erde „retten" (auf ihr achtungsvoll leben), den Himmel „empfangen" (sich
auf den Lauf des Himmels ausrichten) und die in ihm zu erscheinenden
Göttlichen erwarten.18

Im Vortrag Die Sprache (1950) führt Heidegger das Beispiel von Georg
Trakls Gedicht Ein Winterabend (1912) an, das sich als ein „Ding" erweist,
soweit es andere Seiende sich in ihrem wahren Sein zeigen lässt und
dadurch als „Dinge" - Versammlung des Gevierts - enthüllt.19 Aus der
dichterischen Beschreibung des „Baums der Gnaden" - der in der Erde wurzele,
sich dem Segen des Himmels durch sein Blühen öffne und als verborgene

16 GA 100, 279. Heidegger spricht auf S. 274 und in GA 73.1, 950 von einem „Brauch"
auch der Göttlichen. Wegen ihres Verhältnisses zum Tod und ihrer Fähigkeit zum Sprechen
seien die Menschen gegenüber den anderen drei des Gevierts jedoch ausgezeichnet (vgl. GA
12, 203, 249; GA 73.2, 1206; GA 97, 29if.). Zum Tod als „Gebirg des Seins" vgl. DEMSKE, James
M.: Sein, Mensch und Tod. Freiburg i.Br.: Alber 1963, 164-171.

17 Dazu sowie zur Rolle des Menschen beim „Bauen" des Dinges und darum beim
Geschehen der Welt vgl. GA 7, 148F., 153, 155, 160-162; GA 80.2, loyif., 1087F.; GA 13, 138F; GA 79,
13-17; GA 80.2, 965-967; GA 99, 171. Auf der Basis des vereinigenden Vermögens, das
Heidegger dem Ding zuspricht, bezeichnet Mitchell sein späteres Denken als „a thinking of
mediation and relationality" (MITCHELL, Andrew J.: The Fourfold: Reading the Late Heidegger.
Evanston: Northwestern Univ. Press 2015, 5; vgl. 3-23).

18 Zum Himmel als Herkunftsbereich der Göttlichen, die Heidegger als „Boten" der Gottheit

ausgehend von Hölderlin definiert, vgl. GA 4, 16-18, 168-169; GA 7, 204; GA 39, 52; GA
73.1, 813.

19 Vgl. Heideggers Auslegung von Georg Trakls Ein Winterabend (in: Das dichterische
Werk. München: DTV 1972, 58) in GA 12, 14-30; GA 80.2, 986-1004, 1010-1026. Ein anderes
Beispiel eines Gedichtes, das als ein „Ding" bezeichnet werden kann, da es das „dinghafte"
Vermögen von Paul Cézannes Bild Montagne Sainte-Victoire offenbart, ist Heideggers Cézanne
(in GA 81, 303, 327, 347F). Zu Heideggers Auffassung der Dichtung als Enthüllung des Seins

vgl. GA 5, 62; GA 80.2, 582-585, 591, 609, 642F; GA 39, 29; GA 55, 369.



io8 Rosa Maria Marafioti

Frucht das rettende Heilige gebe, das den Sterblichen hold sei20 - wird ein
zweifaches Zusammengehören ersichtlich: Zum einen seien Erde und Himmel,

Göttliche und Sterbliche durch den Baum der Gnaden aufeinander so

angewiesen, dass jeder von ihnen erst dank seinem Verweis auf die anderen

in sein Eigenes befreit werde; zum anderen stehe ihr Ge-viert in einer
wechselseitigen Beziehung mit dem sie versammelnden Baum, da dieser
sich als „Ding" eigentlich vollziehe, nur sofern er die Vier in ihrem „Unterschied"

„zusammen-halte" und sie zugleich aneinander binde. Im „Ver-
Hältnis" - in demjenigen Bezug, welcher jeden der zueinander Bezogenen
an sich halte und somit sein Wesen verwahre - von Geviert und Ding
eröffne sich die Welt, zu der das als Ding anwesende Seiende gehöre. Deswegen

entfalte sich die Wahrheit des Seyns im Zusammenhang „Weltding".
Indem das Verhältnis von Welt und Ding das Sein selbst geschehen

lasse, ermögliche es ihm, zu seinem Eigenen zu kommen. Aus diesem Grund
bezeichnet Heidegger das Ereignis „Weltend / Dingend"21 und verwendet
ab dem Ende der 1940er Jahre den Ausdruck „Ereignis des Verhältnisses",
dessen dreifacher Sinn besonders anhand der Aufzeichnungen der Schwarzen

Hefte nachvollziehbar ist.22 In der Wendung „Ereignis des Verhältnisses"

bedeutet „Verhältnis" zuerst das „Spiegel-Spiel", das die Vier im
Geviert versammele. Es nennt weiter den „Unter-Schied", der Welt und Ding
trenne und zugleich verbinde,23 und bezieht sich schließlich auf den Halt,
den das Seyn dem Weltding und umgekehrt gewähre: Einerseits werde das

Sein des Seienden im Weltding entborgen und die Verborgenheit des Seins

211 Vgl. GA 12, 2of.; GA 80.2, 993F, ioi6f. Andere Beispiele von in Trakls Gedicht genannten

Dingen sind der Schneefall, die Abendglocke, das Haus und der Tisch, das Brot und der
Wein. In weiteren Vorträgen beschreibt Heidegger als Dinge auch die Brücke und den
Schwarzwaldhof (vgl. GA 7, 154-156; GA 80.2, 1078-1082), die Bauwerke des „Weltgebaudes"
(vgl. GA 13, 139), den Krug (vgl. GA 77, 126-137; GA 79, 5-8; GA 80.2, 955-965), den Turm und
das Bild (vgl. GA 77, i98f.), den Baum, den Brunnen und das Haus im Dorf, den Pflug auf
dem Feld, das Kreuz im Herrgottswinkel, das Halstuch der Großmutter (vgl. GA 80.2, 549).

21 GA 99, 81; vgl. 78. Nach Terzi beweise Heideggers Auffassung des Seinsgeschehens
zuerst im Bereich des Ereignisses und dann der Welt, dass ein „.endlicher Vorrang' der
Weltfrage" (389) vor der Seinsfrage in der heideggerschen Philosophie vorhanden sei, der zu einigen

Aporien führe (vgl. TERZI, Roberto: Evento e genesi. Heidegger e il problema di una co-
smologia fenomenologica. Milano: Mimesis 2016, 376-378, 384-390).

22 Vgl. GA 98, 255f., 275f., 293; GA 99, 20, 29, 65, 81, 151, 176; GA 100, 20, 66, 265;
TRAWNY, Peter: Nachwort des Herausgebers, in GA 100, 297-303, hier 301 f. Davon ausgehend
klärt sich der Sinn des Wortes „Verhältnis", das in Heideggers Schriften gelegentlich (z.B. in
GA 9, 332; GA 12, 203; GA 73.2, 961; GA 79, 22) auftaucht. Um das Verhältnis von Welt und

Ding von den anderen Verhältnisweisen abzugrenzen, gebraucht Heidegger die Verben
„gönnen" (die Welt gönne das Ding) und „gebären" (das Ding gebäre die Welt) (vgl. GA 12,

19, 21; GA 80.2, 995,1017; GA 98, 304, 308; GA 102, 396, 399G).
23 Zum Unter-Schied von Welt und Ding vgl. GA 12, 22f., 26f.; GA 80.2, 995T, 1017T Zum

Spiegel-Spiel des Weltgevierts vgl. GA 79, i8f., 46-48; GA 98, i4of., 176, 222, 281; GA 99, 37,

123-124; GA 100, 109. Für den Verweis auf die Grundlosigkeit der Welt, die im Begriff des

Spiegel-Spiels implizit sei, vgl. GUTSCHMIDT, Rico: Sein ohne Grund: die post-theistische
Religiosität im Spätwerk Martin Heideggers. Freiburg: Alber 2016, 139-143.



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik 109

selbst in ihm geborgen; andererseits vollziehe sich das Verhältnis von Welt
und Ding nur, falls es die Wahrheit des Seins als Un-Verborgenheit zum
Austrag bringe. Deshalb gebe das Seyn dem Verhältnis den Anstoß und
stütze es weiter. Insofern aber das Seyn sein Eigenstes vorenthalte, indem
es sich in das Weltding schicke, entziehe es sich als tragender Grund und
setze das ganze dreifache Verhältnis in Gefahr.

3. „Verweigerung" der Welt und „Verwahrlosung" des Dinges

Heideggers Meinung nach habe sich das Seyn beim ersten Anfang seiner
Geschichte in seinem Geschehen gefangen,24 zumal sein Entzug die ihm
entsprechende Verborgenheit mit fortgerissen habe. Demzufolge sei zuerst
die Unverborgenheit sowie dann das in ihr unverborgene Sein des Seienden

in den Vordergrund getreten und habe die Verborgenheit immer mehr
beseitigt: das Seiende habe sich vor das Sein gestellt, es überschattet25 und
den Vorrang vor ihm eingenommen. Hiermit habe die Metaphysik begonnen

und die Verborgenheit des Seyns sei vergessen worden. Während der
Metaphysikgeschichte habe der Mensch das „Maß" seines Wesens - das

„Ge-setz", d.h. die Norm, an die sich alle Regeln der Menschentätigkeiten
auf der Erde anpassen sollten, damit sich die Menschen auf ihr eigenes
Sterblichsein und auf ihr Verhältnis mit dem Sein selbst versammeln würden

- nicht mehr vom Gott durch den Himmel empfangen.26 Im Gegensatz
dazu sei das Seyn - dessen Schickung das dreifache Ver-hältnis des Ereignisses

eröffne und deshalb der Ursprung aller Gesetze sei - dem „Joch" des
Seienden unterworfen worden.27

Denn der Mensch habe das höchste Seiende zum Vorbild für das Sein
selbst erhoben und nach ihm seine Haltung gegenüber dem Seienden im

24 Vgl. die Bedeutung von „An-fang" in GA 70, 13, 18 und die Anmerkung über das
„Fallenlassen" und „Fangen" durch die Technik in GA 76, 303.

25 Vgl. GA 66, r45; GA 76, 3r4, wo Heidegger schreibt: „Das Seiende stellt sich vor das
Sein [...] vollends wenn die Nacht [...] zum Tag gemacht wird." Schon im Brief an Elisabeth
Blochmann vom 12.090929 hatte Heidegger den „heutigen" Menschen kritisiert, weil er die
Nacht zum Tag mit dem Ziel der Fortsetzung seines Betriebes mache (vgl. HEIDEGGER,

Martin/BLOCHMANN, Elisabeth: Briefwechsel 1918-1969, hg. v. Joachim W. Storck, 2. Auflage.
Marbach: Deutsche Schillergesellschaft 1990, 32).

26 Vgl. GA 4, 167-169; GA 7, 200L; GA ro, 167, wo der Tod als die „Maßgabe des Uner-
mäßlichen" bestimmt wird. Zum Gesetz als Maß, das dem Menschen das Seyn zuweise, damit

er sich auf das Verhältnis mit ihm versammele und als Sterblicher „wesen" könne, vgl.
GA 9, 361; GA 12, 248; GA 97, 123, 155, 377; GA 99, 27, 106; GA 100, 232. Heidegger entwickelt
seinen Begriff des Gesetzes, indem er die Vorrede zum Werk Adalbert Stifters Bunte Steine
und Erzählungen, betitelt mit Das sanfte Gesetz, auslegt (vgl. GA 97, 38, 109). Für die
Möglichkeit, Normen zur Orientierung des individuellen und gemeinsamen Lebens aus Heideggers

Frühwerk zu entnehmen, vgl. MASSA, Manuela: Leben, Sprache und Welt bei Heidegger
und Wittgenstein. Freiburg: Alber 2019, 223-237.

27 Zur Ende der 1930er Jahre verwendeten Metapher des „Jochs" vgl. GA 65, 332-335; GA
66, 95, 315; GA 71,11, 59.



no Rosa Maria Marafioti

Ganzen ausgerichtet. So sei zuerst die Idee des Guten, dann ein allmächtiger

Gott und schließlich der Mensch selbst, als vernunftbegabtes
Lebewesen, als Maß genommen worden. In der ersten Phase der Neuzeit habe
sich das ego cogito als dasjenige sub-jectum durchgesetzt, das entschieden
habe, was als „seiend" zu betrachten sei, indem es sich das Sein vor-gestellt
und zum ob-jectum gemacht habe. Im zweiten Abschnitt der Neuzeit sei

der Rationalismus „zu einem unbedingten .konstruktiven' und dergestalt
vorgreifend" geworden, dass sich die Subjektivität des Subjektes als „sich-
vor-sich-bringendes (vorstellendes) Anstreben seiner selbst", d.h. als Wille
erwiesen habe, dessen Zusammengehörigkeit mit der Macht in Nietzsches
Gedanken des Willens zur „Macht"28 zum Ausdruck gekommen sei.

Heidegger ist der Ansicht, dass Nietzsches Begriff des Willens die Wahrheit

unserer Gegenwart bereits erfasse und die Metaphysik vollende. Denn
insofern der Wille zur Macht die Erhaltungs- und Steigerungsbedingungen
seiner selbst in der Gestalt von „Werten" setze, führe er das Sein des
Seienden auf eine eigenartige Form beständiger Anwesenheit, nämlich auf
diejenige des Wertes zurück, der sich im Voraus abschätzen, verrechnen und
total beherrschen lasse.29 Auf diese Weise werde das Sein selbst in seiner
unverfügbaren Verborgenheit völlig vergessen und es sei mit ihm nichts.30
Im Nihilismus der Endphase der Neuzeit werde deshalb das eigentliche
Nichts des Seyns - seine Unvergleichbarkeit mit jeglichem Seienden - und
mithin das Nichts des Menschen - der Tod - gänzlich ausgelassen. Das dem-
entsprechende „Unwesen" von Seyn und Mensch mache das „Wesen" vom
Weltgeviert als Geschehen der Seynswahrheit unmöglich.

28 GA 96, 68, Nr. 52; GA 6.2, 407; vgl. 412. Nach Heidegger sei Nietzsches Übermensch

nur die Umkehrung des von ihm genannten „letzten Menschen": Während die Betonung
zuerst auf die ratio in der metaphysischen Definition des Menschen als animal rationale gelegen

worden sei, habe sie sich schließlich zur animalitas verlagert. Für die entgegengesetzte
Auslegung Georg Pichts, der von Heidegger ausgeht und dann Nietzsche als Überwinder der
Metaphysik würdigt, vgl. Wolf, Jean-Claude: Georg Picht. Geschichtsphilosophie als

Transzendentalphilosophie, in: BROCK, Eike/GEORG, Jutta (Hgg.): ein Leser, wie ich ihn verdiene".
Nietzsche-Lektüren in der deutschen Philosophie und Soziologie. Stuttgart: J.B. Metzler 2019,

75-90, hier 85, 89.
29 In GA 6.2, 87-94, 205; GA 47, 29t. deutet Heidegger Nietzsches Fragment: „Der

Gesichtspunkt des .Werths' ist der Gesichtspunkt von Erhaltungs- Steigerungs-Bedingungen in
Hinsicht auf komplexe Gebilde von relativer Dauer des Lebens innerhalb des Werdens"
(NIETZSCHE, Friedrich: Sämtliche Werke [= Kritische Studienausgabe in 15 Bänden]. Berlin:
De Gruyter 1980- [= KSA], Bd. 13, 36). Dazu und zur gegenwärtigen Geltung von Heideggers
Auslegung vgl. DE GennarO, Ivo: Werf und Wirtschaft. Eine Unterscheidung, in: DE GENNARO,

Ivo/Quitterer, Josef/SMEKAL, Christian/TASSER, Barbara (eds.): Ethics in economic life:
Challenges to a globalizing world. Innsbruck: Innsbruck University Press 2009, 44-58, hier 49-51.

30 Heidegger unterscheidet den „eigentlichen" Nihilismus vom „uneigentlichen", indem
er den ersten mit dem ursprünglichen Nichts des Seyns zusammenfallen lässt, das die
Vergessenheit seiner selbst - was so viel heißt wie den uneigentlichen Nihilismus - veranlasse.
Zur Zusammengehörigkeit beider Nihilismusweisen vgl. GA 6.2, 360-363; MÜLLER-LAUTER,

Wolfgang: Nietzsche-Interpretationen, Bd. 3. Berlin: Walter de Gruyter 2000, 251-256.



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik in

Aus Schriften zwischen der Mitte der 1940er Jahre und der Mitte der

1950er Jahre geht hervor, wie Heidegger die Verschlossenheit der vier
Weltgegenden in der Zeit der vollendeten Metaphysik auffasst. Er ist der
Meinung, dass sich der Mensch nicht als Sterblicher vollziehe, sofern er seine
Endlichkeit außer Acht lasse und, statt das Maß seines Wesens vom Himmel

zu nehmen, diesen mit „planetarischem Luftverkehr" zerreiße.31 Der
Mensch maße sich an, sogar die Sterne zu erzeugen, sofern er „künstliche
Monde" abschieße und die Nacht zum Tag mache, um immer mehr
herstellen und verdienen zu können. Er behandele dabei die Erde ausschließlich

als einen Ressourcentank und nivelliere sie zu einem vollständig
eroberten Globus. Die Ausbeutung der Erde missachte den inneren Sinn der
Naturphänomene und verändere die Richtung des irdischen Kreislaufs, um
künstlich erzeugte Bedürfnisse auch kraft Gewächshäuser und Züchtungstechniken

zufriedenzustellen. Dadurch „verwese" sich die Erde zu einem
sinnlos im Universum kreisenden „Irrstern", zu einem „Planeten" (jtMvç
àotfjp).32

Heidegger sieht eine gegenseitige Abhängigkeit zwischen der Umstellung

des Verhältnisses von Erde und Himmel und die verunstaltete
Umkehrung des Verhältnisses von Sterblichen und Göttlichen. Denn einerseits
sei das erste Verhältnis aus dem Grund umgestellt, dass die Menschen die
maßgebende Botschaft des Gottes durch die am Himmel sich bekundenden

Göttlichen nicht mehr annehmen; andererseits könne jene Botschaft
von den Menschen nicht einmal erhalten werden, soweit der Himmel sich
verschließe.33 Der Abschied des Menschen vom Himmel - den Heidegger
mit Hölderlin als die Dimension des Heiteren sowie des Heilen versteht,
als welches sich dasjenige Heilige offenbare, in dem sein „Element" die Gottheit

habe - habe mit dem Anfang der Metaphysik bei Plato bereits begon-

31 Zur „Verstellung" des Wesens des Todes vgl. GA 79, 27, 56-57; zur „Verwüstung" des
Himmels vgl. GA 73.1, 813; GA 102, 318; GA 100, 277, wo Heidegger auf den Abschuss des

Sputniks am 04.10.1957 verweist.
32 Zu dieser Verwandlung der Erde vgl. GA 7, 96; GA 97, 17, 386; GA 98, 10; GA 99, 32;

GA 102, 205; zur Verbindung der „Verwüstung" der Erde mit der Vergessenheit des Wesens
der Welt vgl. auch GA 73.1, 813. Für die „Pionierfunktion" von Heideggers Denken im Bereich
der Ökologie vgl. ViETTA, Silvio: Heidegger's Ecological Criticism, in: DÜRBECK, Gabriele/
STOBBE, Urte/ZAPF, Hubert/ZEMANEK, Evi (eds.): Ecological Thought in German Literature
and Culture. New York: Lexingtonbooks 2017, 79-90; ViETTA, Silvio: Zukunftsdenker Heidegger
und der Skandal der jüngsten Heidegger-Debatte, in: Heidegger Studies 35 (2019), 199-215.
Heidegger nimmt einige Überlegungen wieder auf, die schon in Oswald Spenglers Der
Mensch und die Technik (1931) ausgeführt wurden. Besonders der Gedanke der Technik als

Emanzipation von den natürlichen Verhältnissen, die zur Verwandlung der Erde in Rohstoffe
und zum (Selbst)zusammenbruch führe, wird von vielen Philosophen später entwickelt.

Unter diesen vgl. ANDERS, Günther: Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. I: Über die Seele im
Zeitalter der zweiten industriellen Revolution (1956), 3. Auflage. München: Beck 2010, 239,
nach dem die Technik die Erde auf eine „ausbeutbare Mine" reduziere und die göttliche
Macht der creatio ex nihilo in die potestas annihilationis umkehre.

33 Vgl. GA 5, 272, 319; GA 9, 338E, 351E



112 Rosa Maria Marafioti

nen. Die platonische „Ideenauslegung des Seins" habe „den Abschied des

Götterwesens"34 veranlasst und die Voraussetzungen für das Konzept des

ex nihilo schaffenden, monotheistischen Gottes schon gelegt. Der sich selbst
erzeugende jüdisch-christliche Gott habe dann „die Vergötterung des
Ursacheseins als solchen" und die „Entgötterung"35 als Verlust des eigentlich
Göttlichen bewirkt.

In der Neuzeit sei der Mensch - als „das Ich oder als das Wir der
Gesellschaft, [...] als Staat und Nation und [...] Volk"36 - prometheisch an die
Stelle Gottes getreten. Die Beziehung mit einer Gottheit, die sich am Ende

nur als eine leere Hülse vorstellen lasse, habe sich in den Innenraum des

Bewusstseins verlegt und in ein religiöses Erlebnis verwandelt,37 das von
der Machtpolitik der Kirche zunutze gemacht worden sei. Die Verödung
des geistigen Lebens des heutigen Menschen verrate jedoch den „Fehl Gottes"

unseres Zeitalters, einer ,,dürftige[n] Zeit", die „in einem gedoppelten
Mangel und Nicht steh[e]: im Nichtmehr der entflohenen Götter und im
Nochnicht"38 eines „letzten" kommenden Gottes. Heidegger schreibt, dass

erst durch die Überwindung der Metaphysik „die Möglichkeit eines Zeit-
Raumes geschaffen [wird], in dem die Gottschaft der Götter aus der We-

sung des Seyns entspringt und Vergöttung [des Seienden] und Entgötterung

[des Göttlichen] hinfällig geworden sind."39 Mit „Wesung des Seyns"
meint Heidegger das ganze Wahrheitsgeschehen als Un-Verborgenheit, das

34 GA 73.1, 819. Zu Heideggers geschichtlicher Auffassung der alten Götter vgl. CAPO-

BIANCO, Richard M.: Heidegger and the Gods: On the Appropriation of a Religious Tradition,
in: DAHLSTROM, Daniel (ed.): Hermeneutics and the Tradition. Washington: American
Catholic Philosoph. Assoc. 1988, 183-188.

33 GA 66, 240; vgl. GA 100, 37. Heideggers Kritik verschärft sich parallel zu seiner Begeisterung

für Nietzsche, Hölderlin und für die griechische Auffassung des Göttlichen, die er
von jenem Dichter erbt. Trotzdem wendet Heidegger sich nicht gegen den monotheistischen
Gott als solchen (vgl. GA 7, 185). Kierkegaards Unterscheidung von Christlichkeit und
Christentum sich aneignend (vgl. THONHAUSER, Gerhard: Ein rätselhaftes Zeichen: Zum
Verhältnis von Martin Heidegger und Seren Kierkegaard. Berlin: Walter De Gruyter 2016, 460-
464), stellt er vielmehr der theoretischen Auffassung Gottes sowie deren Instrumentalisierung

seitens der Kirche den aufrichtigen Glauben gegenüber.
36 GA 5, 92. Zum Ersatz des christlichen Gottes durch andere höchste Werte vgl.

Nietzsches Fröhliche Wissenschaft, KSA 3, 467.
37 Vgl. GA 5, 76 und GA 80.2, 709, 736, wo Heidegger die „Entgötterung" als „fünfte

Erscheinung der Neuzeit" aufzählt, in der Gott durch „Beweise" „bestellt" (vgl. GA 79, 31) oder
im „Erlebnis" gesucht (vgl. GA 65, 416; GA 98, 406) werde. In GA 80.2, 1150, beruft sich

Heidegger auf Max Kommereil, indem er das „Weltalter des abwesenden Gottes" als die Zeit
„der, wie Kommereil sagt, augenschließenden Frömmigkeit" bezeichnet.

38 GA 4, 47. Heidegger eignet sich Hölderlins Ausdrücke an, die er jedoch umdeutet.
Zum Unterschied zwischen den Auffassungen des Göttlichen von Heidegger und Hölderlin
vgl. BOJDA, Martin: Hölderlin und Heidegger. Wege und Irrwege. Freiburg: Alber 2016, 369-
394-

39 GA 66, 24t. Zur Entgegensetzung zwischen einem „göttlichen Gott" und dem Gott der

Metaphysik vgl. GA 11, 77; THURNHER, Rainer: Gott und Ereignis - Heideggers Gegenparadigma

zur Onto-Theologie, in: Heidegger Studies 8 (1992), 81-102.



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik 113

sich nur im Ge-Viert - zu dem die Göttlichen gehören - entfalten könne
und deswegen mit dem „Wesen" vom Weltding zusammenhänge.

Während der Vollzug des Weltgevierts in der Vollendung der Metaphysik

unmöglich werde, vermehrten sich die Weltanschauungen: systematische

Vorstellungen der Welt, die zuerst auf das Seiende im Ganzen
beschränkt und dann auf ein „Bild" - zum vom Subjekt zwecks seiner
Erkenntnis und Bemächtigung gestellten Gegenstand - reduziert werde. Die
Möglichkeit für die Entstehung des Begriffs eines Weltbildes in der
Neuzeit40 bezeuge die Verweigerung des Weltgevierts, die ihrerseits darauf
hindeute, dass sich das Seyn am höchsten verweigere. Des Seyns „ent-eig-
net", könne sich das Ver-Hältnis von Seyn und Weltding sowie das in diesem

Bezug eingeschlossene Ver-Hältnis von Geviert und Ding nicht ereignen.

Das Ereignis des Verhältnisses bleibe darum aus und die Beziehung
zwischen seinen Gliedern baue sich als eine „Ent-eignis" auf: vom Seyn
verlassen,41 könnten sich Sterbliche und Göttliche, Himmel und Erde
nicht eigentlich vollziehen und sich deshalb im Ding nicht versammeln.

Das Ding könne sich seinerseits nicht ereignen, soweit der Mensch das
Geviert in ihm nicht schone und es nicht verwahre: Die Verweigerung der
Welt gehe mit der Verwahrlosung des Dinges einher, da einerseits das

Ding nicht mehr der Ort sei, aus dem sich die Wahrheit des Seyns entfalte;
andererseits bleibe es ohne Wahr, wahrlos.42 Ein solcher Zustand erstrecke
sich auf das Seiende als solches im Ganzen, das nicht mehr in seinem wahren

Sein entborgen werden könne, soweit dieses sich nur in den vier
Bedeutsamkeitsgegenden der Welt zu zeigen vermöge: Aufgrund der „Ent-
weltung"43 werde das Seiende nicht gewahrt. Die Entweltung bestehe aus
dem Vorenthalt des Himmels, aus der „Enterdung, Entmenschung [und]
Entgötterung des Seienden", die sich aus der „Enteignung des Seyns" ergäben,

das die „Wahrnis" bzw. die „Wahrheit"44 des Seienden selbst sei.

40 Vgl. GA 5, 89-93; GA 6.2, 179; GA 76, 126, 297. Heidegger stellt dem „Welt-Bild" das
„Welt-Geschick" gegenüber.

41 Zur Enteignis als Folge des Vorenthaltes und Zeichen der Seinsverlassenheit vgl. GA
65, 120, 231; GA 66, 59, 364; GA 71, 132, 1650 GA 73.1, 24, 170, 865; GA 73.2, 1207; zur
Enteignung als Seinslosigkeit, aber zugleich Verweis auf die Ereignung, vgl. GA 14, 27F, 50, 52;
GA 70, 121-123; GA 71, 122, 132F, 197; HERRMANN, Friedrich-Wilhelm von: Transzendenz und
Ereignis: Heideggers „Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis)". Ein Kommentar. Würzburg:
Königshausen & Neumann 2019, 123F, 137-139, 205.

42 Vgl. GA 79, 46-52, 75.
43 GA 76, 297; vgl. 307. Im Hintergrund von Heideggers Überlegungen wird wohl die

Debatte um die Rolle der Säkularisierung bei dem in den Zweiten Weltkrieg gemündeten Verfall

gewesen sein, zu der Heidegger durch seine implizite Auseinandersetzung mit Friedrich
Gogartens Begriff der Verweltlichung beiträgt (vgl. GA 98,102).

44 GA 76, 297, 316, 290; vgl. 289, 311, 322, 369F



114 Rosa Maria Marafioti

4. Das „Ge-Stell" und die Zweideutigkeit seiner Gefahr

Die „Ver-wahr-losung" des Seienden vollende sich durch die Technik, die
das Sein in seinem „Raff" zunichtemache, indem sie es ausnutze und ihm
keinerlei Eigenständigkeit zuerkenne, zumal sie es als „Be-stand" - als das,

was bestellt sei, „auf der Stelle zur Stelle zu stehen, und zwar zu stehen,
um selbst bestellbar zu sein für ein weiteres Bestellen"45 - entberge. In den
Bremer Vorträgen und in Die Frage nach der Technik betont Heidegger,
dass die Technik, als Entbergungsweise, jedoch ein Geschick des Seins selbst
sei. Deshalb nennt er das Wesen der Technik „Ge-Stell"46 und vertritt die
These, dass die Welt und das Gestell das „Selbe, das in sich unterschiedliche

Wesen des Seins", so seien, dass dieses Wesen sich „in einer Entgegensetzung"

vollbringe, und zwar derart, „daß Welt sich verborgener Weise in
das Ge-Stell entsetz[e]."47 Wie Heidegger diese Entsetzung auffasst, leuchtet

ausgehend von den Bedeutungen ein, die er im Wort „Gestell" anklingen

lässt.
Mit dem Präfix „Ge" spielt Heidegger auf eine dreifache Versammlung

an. Erstens bedeutet das Gestell die Gesamtheit der Weisen des Stellens, in
denen das Sein des Seienden bestellt werde und die sich als ein
„Herstellen" verdeutlichen ließen, das das Sein als etwas „Wirkliches" (im Sinne
der Ursache von erfolgreichen Wirkungen) in den Bereich einer ständigen
Verfügbarkeit durch ein vorgreifendes Rechnen hervor-bringe.48 Zweitens
heißt „Gestell", dass der Mensch sich in die Ausführung des Bestellens
versammele und deshalb sich in sein (enteignendes) Verhältnis mit dem Seyn
bringe, das das Menschenwesen „be-stelle", damit es selbst durch das

Herstellen in der Weise der äußersten Verweigerung geschehen könne.49 Drittens

verweist das Gestell darauf, dass die Technik dem Geschehen des

Seyns und mithin der Seynswahrheit durch das Bestellen nachstelle, insofern

ihr Betrieb den Anschein erwecke, dass alles ein Gemachtes des

alleinigen die Maschinen benutzenden Menschen sei; denn Letzterer maße
sich an, sogar sein Wesen - seine biologische Ausstattung und sein
Denkvermögen50 - herzustellen.

45 GA 7, 17; vgl. GA 79, 28t.
46 Vgl. GA 7, 20; GA 79, 32; GA 76, 319; GA 98, 40; GA 99, 48.
47 GA 79, 53; vgl. 52.
48 Vgl. die Aufzählung der Weisen des Stellens in GA 98, 73-76 und die Auslegung des

„Wirklichen" als des „Wirkenden" und „Er-folgten" in GA 7, 42-44, 50.
49 Das Bestellen als Inanspruchnahme des Menschenwesens im Gestell wird von

Heidegger als ,,Ge-,setz' des Seyns" (vgl. GA 7, 20, Fn. „f") bezeichnet und setzt voraus, dass

der Mensch im (privativen) Verhältnis immer mit den Vier des Weltgevierts bleibt (vgl. 21,

Fn. „i"; GA 76, 354).
50 Heidegger kritisiert implizit den nationalsozialistischen Entwurf der „Rassenzüchtung"

und explizit die kybernetische Auffassung des Menschen. Schon Ende der 1930er Jahre
schreibt er, dass der Mensch zu einem „technisierten Tier" (GA 65, 98, 275; vgl. GA 95, 154,

Nr. 33; 360, Nr. 1) geworden sei. Ab den 1950er Jahren fügt er hinzu, dass das Gehirn „elek-



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik «5

Das Nachstellen der Wahrheit des Seyns, das dessen Vergessenheit
zuspitzen lasse, zumal es sich als das „in sich gesammelte Stellen"51 in den
drei oben genannten Sinnen verwirkliche, wird von Heidegger „Ge-fahr"
genannt, da „Nachstellen" auf Althochdeutsch „fara" heiße. Soweit die
Gefahr die eigene Vollzugsweise der Technik sei, spricht ihr Heidegger
dieselbe „janusköpfige" Natur des Gestells zu52: Wenn die Gefahr nicht als
solche verstanden werde, stelle sich der Mensch als Verkörperung des Willens

zur Macht auf und trete in das bloße Wollen gegen das Seyn ein, seine

Zugehörigkeit in dieses vergessend; wenn der Mensch die Gefahr dagegen
erfahre, blicke er in das Wesen der Technik als Ge-schick des Seins selbst
ein und erinnere sich daran, dass er und das Seyn aufeinander angewiesen
seien.53

In der Seynsgeschichte habe sich der erste Fall verwirklicht. Der
Aufstand des Menschen habe zur „Ver-nichtung", d.h. zur „Ver-wüstung" im
Sinne der völligen Verdrängung des Seyns geführt, die jedoch von der
Verweigerung des Seins selbst veranlasst gewesen sei: Das Seyn habe jegliches
Seiende verlassen, sodass sich die Welt in eine „Wüste" - eine sinnlose
Öde - verwandelt habe.54 Aus diesem Grund behauptet Heidegger, dass
die vom menschlichen Aufstand verursachte Vernichtung, tiefer begriffen,
sich als eine Selbstvernichtung des Seins selbst enthülle, welches, sich im
Willen zur Macht verdeckend, die technologische Zivilisation bis an den
Rand der Selbstzerstörung gebracht habe.55

Da Heidegger die These der (Selbst)vernichtung des Seyns in Schriften
aus der Mitte der 1940er Jahre - besonders in den Feldweg-Gesprächen

tronisch" erzeugt werden könne (vgl. GA 97, 309; GA 100, 45), weswegen es sich in eine
„Denkmaschine" (GA 96, 195; vgl. GA 76, 368; GA 97, 34; GA 100, 154) verwandelt habe. Auch
wenn Heidegger manchmal ausdrückt, dass „der Mensch selber zum bestellten Bestand [...]
geworden" (GA 100, 277) sei, ist er grundsätzlich der Meinung, dass das Menschenwesen nie
ganz „bestellbar" werden könne (vgl. GA 7, 19; GA 79, 37). Für Heideggers Auslegung der
Kybernetik vgl. vor allem GA 89, 457-462; GA 102, 64, 75f., 194-196, 260, 291-293.

51 GA 79, 53. Heidegger hält das Nachstellen für die ursprüngliche unter den im Ge-Stell
mitgemeinten Weisen des Stellens (vgl. GA 76, 319-321, 327; GA 97, 337, 382; GA 98, 138, 280,
298).

52 Zur „Zwischenstellung" des Gestells vgl. GA 7, 20, Fn. ,,f'; GA 14, 63; GA 15, 367-370;
GA 76, 341; GA 100,192, 281; GA loi, 11-14; GA 102,146-151, i8of., 209h, 307.

53 Heidegger stützt sich auf den gemeinsamen Stamm „fahr", um die Erfahrung der
vergessenen Seynswahrheit mit der Gefahr zu verbinden (vgl. GA 97, 386, 388).

54 Vgl. GA 77, i8f., 211-214, 241; GA 82, 554; GA 69, 48k, wo Heidegger auf den Aphorismus

in Nietzsches Zarathustra eingeht: „Die Wüste wächst: weh Dem, der Wüsten birgt!"
(KSA 4, 385).

55 Zur (Selbst)vernichtung des Seyns, der Technik und der in ihr zugespitzten abendländischen

Überlieferung vgl. vor allem GA 97, 18, 251, 20, wo Heidegger sich implizit auf den
Holocaust beruft und ihn als „Höhepunkt der Selbstvernichtung in der Geschichte"
charakterisiert. Unter jene, die den Gedanken des „Selbstmords" schon gehäußert hatten, in den
die Technik sich selbst und den sie ausübenden Menschen triebe, fallen auch O. Spengler
und F.G. Jünger (vgl. SPENGLER, Oswald: Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer
Philosophie des Lebens [1931]. München: Beck 1931 [= MT], 5; PT, 157).



ii6 Rosa Maria Marafioti

(1944-1945) und den Anmerkungen der Schwarzen Heften (1942-1948) -
ausführt, stellt er sie anlässlich der Grausamkeit des Zweiten Weltkrieges
und in impliziter Auseinandersetzung mit den die jüngsten Geschehnisse
ihrer Zeit auslegenden Intellektuellen auf. Er erläutert den Zusammenbruch

der technischen Welt und der in sie gemündeten kulturellen Tradition

weder als ein unabwendbares Schicksal noch als eine dialektische
Umkehrung, die die Menschheit am Ende ihrer vermeintlichen Entwicklungsund

Fortschrittsgeschichte vom Herren zum Sklaven der Technik gemacht
hätte.56 Er lehnt die geläufige kulturelle und anthropologische Interpretation

der Technik ab, auch wenn er das Technische nicht für etwas
Übermenschliches im Sinne des „Dämonischen" hält.57 Denn das im Schrecken
des Totalitarismus sich offenbarende „radikale Böse" sieht er weder als

einen mal élémental, der aus dem Zusammenspiel von Sein und elementaren

Menschentrieben entspränge, noch als Folge einer unabhängigen üblen

menschlichen Gesinnung, noch als Ausschaltung des Denkens in der
Angleichung an „höhere" Befehle.58

Wie die Technik, so sei auch das Böse nach Heidegger seynsgeschicht-
lich zu verorten und bestehe darin, dass das Sein sich durch den „grimmigen

Aufruhr" des Menschen verzehre, der sich von ihm in der Neuzeit so

absondere, dass er alles kraft eines nivellierenden Stellens unter seine
ausbeutende Kontrolle bringe, weswegen nichts „heil" erhalten werden
könne.59 Das Böse - wie auch das „Bösartige", seine Erscheinung in der mate-

56 Für die These der Versklavung und des unvermeidlichen Endes vgl. MT, 75 und
SPENGLER, Oswald: Der Untergang des Abendlandes (1918-1922). Düsseldorf: Albatros 2007;
für die Umkehrung in die Irrationalität vgl. HORKHEIMER, Max/ADORNO, Theodor W.:
Dialektik der Aufklärung, 21. Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer 2013, 214. Mag Heidegger den
Menschen auch als „Funktionär der Technik" (GA 5, 294; vgl. GA 7, 94; GA 100, 264) bestimmen,
ist er der Ansicht, dass die Alternative „Beherrschung" oder „Versklavung" durch die Technik

„an den wesentlichen Fragen" (GA 76, 286; vgl. 343, 346; GA 94, 426b, Nr. 12) vorbeigehe,
zumal er dem Menschen eine gewisse Verantwortung nicht absprechen will.

57 Zur Kritik der meisten Technikauffassungen vgl. GA 76, 294-296, 319F, 327F, 331b Für
die Zurückweisung der Thesen, die Technik sei eine Schaffung der Intelligenz (Max Bense)
oder das Dämonische (die Brüder jünger) vgl. GA 79, 6if.; GA 90, 15, 207, 279, 299.

58 Kants Begriff vom „radikalen Bösen", der von Schelling in den Philosophischen
Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit produktiv angeeignet wurde und mit
dem sich Heidegger auseinandersetzte, wird von mehreren Autoren überarbeitet, die in der
Nachkriegszeit Bezugspunkte zur Deutung der unmittelbaren Vergangenheit wurden. Unter
diesen seien mindestens Emmanuel Lévinas (vgl. das Konzept von „mal élémental" im Post-

scriptum zu Quelques réflexions sur la philosophie de l'hitlérisme [1934]. Paris: Payot & Rivage
1997, 25b) und Hannah Arendt (vgl. die Begriffe vom „radikalen" und „banalen" Bösen bzw.
in: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft [1951], 2. Auflage. München: Piper 1991, 941b
und in: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen, 4. Auflage. München:
Piper 2013) erwähnt. Heidegger erinnert beiläufig an Arendts Auffassung in seinem Brief
vom 22.12.1953 (vg'- Arendt, Hannah/HEIDEGGER, Martin: Briefe 1925 bis 1975 und andere
Zeugnisse, 4. Auflage. Frankfurt a.M.: Klostermann 2013, 94).

59 Zu einer Erörterung der ausführlichsten Stellen, in denen Heidegger sich zum Bösen
äußert, vgl. Irlenborn, Bernd: Der Ingrimm des Aufruhrs. Heidegger und das Problem des



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik 117

riellen und geistigen Zerstörung - komme deswegen dem Ge-Stell als dem
enteignenden Brauch des Menschen durch das Seyn nach, der sich
dennoch in seine ereignende Gestaltung durch die Erfahrung der Gefahr
augenblicklich umkehren könne.

Im ereignenden Brauch des Menschen würde sich dieser gegen das Seyn
nicht mehr durchsetzen, sondern ließe sich auf es ein und erhielte somit
seine „Huld", indem er sich seiner Schickung - obzwar in der Form der
Technik - öffnen würde. Demzufolge merkt Heidegger an, dass der Brauch
so bösartig wie huldreich sei und zitiert Hölderlins Verse: „Wo aber Gefahr
ist, wächst // Das Rettende auch."60 Die Ge-fahr sei gleichsam die Versammlung

zweier Fahrten, denen der Grimm des Bösen und die Huld der Güte
entsprächen, zumal sie Grimm und Huld sich ineinander und unzertrennlich

fügen ließen.61 Die Umkehr von der einen zu der anderen Fahrt könne
sich keinesfalls kraft des Willens des Menschen vollziehen, aber auch nicht
ohne dessen Bereitschaft, seine Sucht nach Leisten und Wirken aufzugeben

und den Sinn des technischen Zeitalters zu erforschen.

5. Sich Zurechtfinden in der „Konstellation" des Wesens

Die „Be-sinnung" auf die Technik könnte sich nach Heidegger als
„bewirkend"62 erweisen, soweit sie zum Ereignis des Brauchs gelange und
dadurch den Menschen auf einen „anderen" Anfang seines weltischen
Verhältnisses mit dem Seyn vorbereite, das in eine weitere Epoche der Seyns-
geschichte einzuführen vermöchte. Schon im „ersten" Anfang dieser
Geschichte, in Griechenland, habe die „Inkubation" des Gestells begonnen.
Denn einerseits hätten die Griechen das Sein als cpûaiç im Sinne des reinen
Aufgehens aus dem Sichverbergen aufgefasst; andererseits sei die cpûoiç als
„das Sich-von-selbst-macheri<63 und daher als etwas Machbares für das
entsprechende Vorgehen der texvr| begriffen worden. Somit sei der Charakter

Bösen. Wien: Passagen 2000, dessen Titel Heideggers Definition des Bösen wiederaufnimmt
(vgl. GA 77, 208). Heidegger eignet sich die Metapher des Bösen als Wunde (205, 219, 230)
von Schelling an und verwendet das althochdeutsche „heil" - „gesund", „ganz", „unversehrt",
„gerettet" -, um auf die Bewahrung des Seienden im Geviert anzuspielen. Vgl. dazu auch
Marafioti, Rosa M.: Heideggers Auffassung des Bösen. Seyn und Mensch im Abgrund der
Freiheit, in: Heidegger Studies 37 (2021), 31-56.

60 HÖLDERLIN, Friedrich: Patmos, in: Sämtliche Werke Große Stuttgarter Ausgabe 2.1).

Stuttgart: Kohlkammer 1951, 165-188, hier 165, 173, 179, 184; zitiert in GA 79, 72; GA 7, 29, wo
Heidegger präzisiert, dass „retten" heiße, „das Wesen erst zu seinem eigentlichen Scheinen
zu bringen."

61 Vgl. GA 9, 360; GA 77, 215; GA 97, 334, 337, 349, 359, 380, 385, 387, 392, 401; GA 82, 572.
62 Vgl. GA 7, 63; GA 76, 322f., 349f., 355-359; GA 82, 503; GA 100, 207.
63 GA 65, 126. Aufgrund des weiteren Sinnes, den Heidegger dem Wort „Inkubation" gibt

(vgl. GA 10, 8of., 95f., 172), nimmt er gegen die gemeine These Stellung ein, nach der die Technik

in der Anwendung der modernen Naturwissenschaft beruhe, und schließt: ,,[M]an könnte
eher den Satz umkehren" (GA 76, 299; vgl. 125, 320; GA 77, 6-9; GA 80.2, 1108).



ii8 Rosa Maria Marafioti

der Géaiç, des Stellens, sowohl im Aufgehen des Seins als auch im ihm
entsprechenden Verhalten des Menschen erkannt worden. Die 0éotç in der
(pûavç und in der xtyy^\ bestehe darin, dass jede von beiden, auf ihre eigene
Weise, etwas ins Unverborgene her-stelle, indem das natürliche sowie das

künstliche Hervor-bringen das Hergestellte innerhalb der ihm gemäßen Grenzen

versammele und so in einer popq)f|, einer „Ge-stalt", vorliegen lasse.64

Im Laufe der Metaphysikgeschichte habe der Mensch das Sein zunehmend

vergessen, weswegen es sich in der Neuzeit nicht mehr als cpûoiç

gegeben habe, sondern als „Machenschaft". Mit diesem Wort meint Heideg*
ger das Wesen dessen, was im Voraus durchgängig verrechenbar und machbar

sei, d.h. das Unwesen des Seyns, dessen „höchste Form" der Wille zur
Macht sei65, für deren Entfaltung nicht mehr die iéxvr|, sondern die
Maschinentechnik benötigt werde. Der Mensch, der diese betreibe, sei kein
„Schaffender", sondern ein „Arbeiter", der das Seiende in einer Gestalt
einsperre,66 um es in die kreisläufige Bewegung der krafterzeugenden
Selbststeigerung der Macht mitreißen zu können.

Ernst und Friedrich Georg Jüngers sowie Arnold Gehlens Ausdrücke
implizit wiederaufnehmend, betrachtet Heidegger in Entwürfen zur
Entstehung der modernen Technik auch die „Perfektion" bzw. die Vollendung
der Technik im Endabschnitt der Neuzeit und schreibt, dass die Technik
als keine „zweite Natur" des Menschen definiert werden könne: Sie gehöre
eher zum (Un)wesen des Menschen, der das Sein als Machenschaft sich in
ein ausgezeichnetes Seiendes einrichten lasse.67 Dieses Seiende sei kein

64 Vgl. GA 5, 70-72; GA 79, 62-66. Zu Heideggers Begriff der Gestalt, auch in Bezug auf
das Geviert, vgl. Cattaneo, Francesco: L'essere, il divino, la forma. Su alcuni motivi in Walter
F. Otto e Martin Heidegger, in: Dianoia 30 (2020), 146-165, hier 159-161.

65 Vgl. GA 65, 107-109,126-132; GA 66,16-24,173; GA 69, 46-47; GA 6.1, 58; GA 47, 324.
66 Heidegger beruft sich auf Ernst Jüngers Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt (1932),

mit dem er sich vor allem in den Schriften auseinandersetzt, die in GA 90 veröffentlicht wurden.

Die Fixierung durch die Gestalt belange auch den Menschen an, der zum „Typos" (vgl.
GA 90, i94f.; GA 96, 31, Nr. 12) und zur „organischen Konstruktion" gemacht werde (vgl.
Menesatti, Valentina: Ernst Jünger e l'immagine del corpo, in: Gorgone, Sandro/GUERRA,
Gabriele [eds.]: L'eco delle immagini e il dominio della forma. Milano: Mimesis 2014, 181-197,

hier 182-189). Zum Zusammenhang „Gestalt-Gestell" vgl. GA 76, 32of.; GA 101, 10-12.
67 Vgl. GA 76, 296, 334, 339f., 343, 365. Obwohl die heideggerschen Verweise auf die

„Perfektion der Technik" ihren positiven Begriff bei Ernst Jüngers Der Arbeit explizit betreffen

(vgl. die Randbemerkungen in GA 90, 381, 391, 393, 410, 425), wird Heidegger wohl auch
den kritischen Inhalt des dieser Perfektion gewidmeten Buches von Friedrich Georg Jünger
im Auge behalten haben. Mit dem Ausdruck „zweite Natur" beruft sich Heidegger implizit
einerseits auf Arnold Gehlens Auffassung der Technik als „nature artificielle" (GEHLEN,

Arnold: Die Seele im technischen Zeitalter [1949, 1957]. Hamburg: Rowohlt 2004 [=StZ], 7;
vgl. 141, 147ft, 151-153; Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt [1940].
Frankfurt a.M.: Athenaion Verlag 1974, 348) des Menschen, andererseits auf Ernst Jüngers
Konzept der „organischen Konstruktion" und auf die These der Identifikation von Technik
und Elementarkräften, die zuerst beide Brüder Jünger vertreten, dann nur Ernst (vgl. GEYSER,

Andreas: Die Brüder Jünger und „das Elementare", in: Figal, Günther/KNAPP, Georg [Hgg.J:
Natur. Tübingen: Attempto 2011, 117-151, hier 135-137, 140-148).



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik 119

„Ding", sondern die „Werkzeugmaschine", die als „Krafterzeugungsmaschine"
die „einfangende Entfesselung der Kräfte"68 in der automatischen

Drehbewegung ihrer Bestand-Stücke zwecks der Übermächtigung der Macht
vermöge. Die „Konstellation"69 der Machinentechnik - der Bereich, in dem
Mensch und Seyn durch die Technik miteinander im enteignenden
Verhältnis stünden - sei jedoch das Ge-Stell, dessen „Wesensgenealogie"70 das
Gehör für das Echo der Géoiç und der goptpij, das im Gestell noch anklinge,
schaffen könne. Davon ausgehend wäre es möglich, auf die Zugehörigkeit
von Seyn und Mensch im Geviert der Welt durch das Ding zurückzugehen
und den Richtungssinn der technischen Welt als Verweigerung des
Gevierts in der Verwahrlosung des Dinges zu enthüllen.

Im Vortrag Gelassenheit (1955) nennt Heidegger die diesem verborgenen

Sinn angemessene Haltung „die Offenheit für das Geheimnis" und
behauptet, dass sie sich mit der „Gelassenheit zu den Dingen"71 verflechte.
Diesen letzten Ausdruck verwendet Heidegger weder als zeitkritische
Stellungnahme gegen die Technik noch zur Anweisung auf eine sehnsüchtige
Rückkehr zum „verlorenen Paradies" eines „edlen Wilden". Er will
vielmehr „eine freie Beziehung"72 zur Technik entwerfen, dank der der Mensch
sie nicht verabsolutiere, sondern als nur eine der unerschöpflichen
Eröffnungsweisen der Welt erfasse. Nach Heidegger sage eine solche Haltung
„gleichzeitig ,ja' und ,nein' [...] zu den technischen Gegenständen"73: Der
Mensch bliebe von diesen wohl abhängig, doch würde er sich an sie nicht
blind ausliefern, soweit er sie auf der Basis ihres verborgenen
Bedeutungszusammenhanges - des Gestells - verstünde. Somit würden die technischen
Gegenstände als angewiesen auf das Verhältnis von Seyn und Mensch er-
fasst und könnten gerade dadurch als etwas Selbständiges - als „Dinge" -
„wesen".

Der Einblick in den Sinn der technischen Welt könnte ,,ein[en] tiefgrei-
fende[n] Wandel [auch] im menschlichen Verhältnis zur Natur"74 „bewir-

68 GA 76, 306-308, 303, 367f. Für das in der Literatur zur Technik gewöhnliche Bild der
automatischen Kreisbewegung, deren bestes Beispiel laut Heidegger das „Auto-mobil" sei

(vgl. 307L), vgl. PT, 40 f.; StZ, 15.
69 GA 76, 329; vgl. 323, 330; GA 7, 34, 36; GA 79, 75, 77; GA 98, 127, 368.
70 GA 79, 65. Heidegger weist genealogisch auf, dass die „Maschinentechnik grundverschieden

von Téxvt) und doch desselben Wesensgrundes [ist], dieser in seinem geschichtlichen

Abfall" (GA 76, 310; vgl. 289h).
71 GA 16, 527h Ein ähnlicher Sachverhalt wird in GA 77, 139h, 228h dargestellt. Zur Analogie

zwischen Heideggers Beschreibung der Gelassenheit und Friedrich Georg Jüngers
Andeutungen auf einen zur universellen Mechanisierung alternativen Umgang mit der Technik
vgl. GregORIO, Giuliana: Tecnica e modernità in Friedrich Georg Jünger, in: Atti della Accade-
mia Peloritana dei Pericolanti, vol. LXXII (1996), 359-374, hier 374.

72 GA 7, 8.
73 GA 16, 527. Zu diesem eigenartigen „Handeln" vgl. LUCKNER, Andreas: Heidegger und

das Denken der Technik. Bielefeld: Transcript Verlag 2008, 132-136.
74 GA 16, 527.



120 Rosa Maria Marafioti

ken". Im Aufsatz Hebel - der Hausfreund (1957) bestimmt Heidegger diese
Wende als eine „neue" Erfahrung der „Natürlichkeit der Natur"75, die zur
Bergung des Geheimnisses führen würde, das sich im Auf- und Untergehen
der Naturphänomene ahnen lasse und das vom Wort cjmau; schon
angedeutet worden sei. Auf das ungedachte Sichverbergen der 4>ûatc; zurückzukommen

und durch es zum Entzug des Seyns zu gelangen, würde es

ermöglichen, die Abwesenheit des Göttlichen im Zeitalter der Technik als

die eigentümliche Anwesenheit des „verborgensten" Gottes76 auszulegen,
der alle noch nicht entfalteten Gestalten der Gottheit schütze. In der
augenblicklichen Begegnung mit einem solchen Gott erhielte der Mensch
das Maß seines Wesens, um auf einer zunehmend unvorhersehbaren Erde
und unter einem immer tieferen Himmel „unterwegs" wohnen zu können.

75 GA 13, 146; vgl. 144E Obwohl Heidegger behauptet, dass die berechnende Betrachtung
der Naturwissenschaft der Natur ihr „Natürliches" beraubt habe (vgl. GA 98, 48h; GA 100,

288t.), schließt er die Möglichkeit nicht aus, dass die wissenschaftliche Berechenbarkeit der
Naturphänomene den Weg zu deren Natürlichkeit nicht ganz versperre und neben einer
ursprünglichen Naturauffassung weiter bestehen könne.

76 Vgl. GA 98, 403. Damit meint Heidegger den „Gott im Weltalter des Ereignisses"
(401), den „kommenden" Gott (402), die „höchste" Gottheit bzw. die Gottheit des Gottes „des
Seyns" (408), d.h. den „letzten" Gott.



Heideggers „Be-sinnung" auf die Technik 121

Zusammenfassung
Heideggers Behandlung der Frage nach der Technik ist in seinem „Ereignis-
Denken" sowie in der Debatte um die vernichtende Verbindung zwischen
einer Art „instrumenteller" Vernunft und den von ihr gebrauchten technischen

Mitteln zu kontextualisieren, die besonders nach dem Zweiten Weltkrieg

geführt wurde. Um die Mitte der 1940er Jahre definiert Heidegger das
Wesen der Technik als „Ge-Stell" und behauptet, dass dieses die Entfaltung
der Seinswahrheit im Verhältnis von Sterblichen und Göttlichen, Himmel
und Erde unmöglich mache. Heideggers Entwurf einer verwandelnden „freien"
Beziehung zur Technik weist jedoch auf eine Einstellung zu den „neuen"
Technologien hin, die über jegliche schlichte Ablehnung oder bedingungslose
Zustimmung hinwegläuft, die gleichermaßen zerstörerisch wirken würden.

Abstract
Heidegger's treatment of the question of technology is to be contextualised
in his "Ereignis-Denken" as well as in the debate about the destructive
connection between a kind of "instrumental" reason and the technological means
used by it, which was conducted in the aftermath of World War IE Around
the mid-iç4os, Heidegger defines the essence of technology as "enframing"
and affirms that this made it impossible for the truth of Being to unfold
itself through the relationship between mortals and divinities, heaven and
earth. Nevertheless, Heidegger's proposal of a transmuting "free" relation to
technology drafts an attitude towards "new" technology able to override any
simple rejection or unconditional approval, whose effects could be likewise
harmful.


	Heideggers "Be-sinnung" auf die Technik : auf der Fahrt vom "Gestell" zum "Geviert"

