Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: Simultaneita, prossimita e analogia : creaturalita e redenzione dello
spazio-tempo

Autor: Lomuscio, Vincenzo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VINCENZO LOMUSCIO

Simultaneitd, prossimita e analogia:
creaturalita e redenzione dello spazio-tempo

INTRODUZIONE

Il problema non & sapere dove sei. Il problema & pensare che ci sei arrivato
senza portarti dietro niente. Questa tua idea di ricominciare daccapo. Che poi
ce 'abbiamo un po’ tutti. Non si ricomincia mai daccapo. Ecco qual ¢ il
problema. Ogni passo che fai & per sempre. Non lo puoi annullare. Non puoi
annullare niente. Capisci cosa intendo? [...] Tu credi che quando ti svegli la
mattina quello che & successo ieri non conta. Invece quello che & successo ieri &
I'unica cosa che conta. Che altro c’é? La tua vita é fatta dei giorni che hai
vissuto. Non c’é altro. Magari pensi di poter scappare via e cambiare nome o
non so cosa. Di ricominciare daccapo. E poi una mattina ti svegli, guardi il
soffitto e indovina chi é la persona sdraiata nel letto?

Cormac MACCARTHY: Non é un paese per vecchi

La concezione creazionistica del tempo é legata al concetto di irripetibi-
lita, in quanto il tempo inizia con la creazione e finisce con la «fine dei
tempi», procedendo linearmente e non circolarmente, quindi senza ripeti-
zioni. La fisica contemporanea, in particolare la teoria della relativita gene-
rale, ci suggerisce di utilizzare il concetto di spazio-tempo, di usare le due
dimensioni come una sola, ma sembra difficile pensare la transitorieta del
tempo insieme allo spazio: mentre il tempo scorre e non puo tornare, lo
spazio c’é e si pud percorrere piu volte. Normalmente pensiamo che nulla
ci impedisca di rifare esattamente la stessa strada che abbiamo fatto ieri o
di ripercorrere al contrario un sentiero per tornare dove eravamo. Se il
tempo ¢ facilmente pensabile come fluire irreversibile, lo spazio sembra
non essere caratterizzato da alcuna caducita.

Lo spazio sembra del tutto indifferente rispetto a tale irripetibilita, tan-
to che & molto pitu facile pensare la creaturalita del mondo in relazione alla
sua finitezza temporale, al fatto cioé che il mondo sia iniziato e che un
tempo infinito non sarebbe possibile, piuttosto che a una sua eventuale fi-
nitezza spaziale. In una lettera a Chanut del 6 giugno 1647, Descartes scri-
veva che se da un lato é ragionevole sostenere che lo spazio sia indefinito
(se non addirittura infinito, come Cusano e altri teologi hanno sostenuto),
dall’altro non possiamo sostenere che il tempo, dalla creazione a oggi, sia
indefinito:

In primo luogo, ricordo che il cardinale di Cusa e molti altri Dottori hanno
supposto il mondo infinito, senza che per questo siano mai stati ripresi dalla
Chiesa: al contrario, si crede che significhi onorare Dio far concepire le sue



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 79

opere come grandissime. La mia opinione ¢ meno difficile ad essere accettata
della loro, perché non dico che il mondo e infinito, ma soltanto indefinito. In
cid vi & una differenza notevole: per dire che una cosa ¢é infinita, infatti, bi-
sogna avere qualche ragione che la faccia conoscere come tale, cosa che si
puod avere solo da Dio; per dire che & indefinita, invece, & sufficiente non
avere alcuna ragione con cui si possa provare che abbia dei limiti.[...]

Una volta considerata in questo modo la sua estensione, se la si confronta
con la sua durata, mi sembra che essa debba solo far pensare che non si possa
immaginare un tempo, prima della creazione del mondo, in cui Dio non
abbia potuto crearlo, se avesse voluto; e che per questo non vi sia motivo di
concludere che I'abbia veramente creato prima di un tempo indefinito, poi-
ché l'esistenza attuale o vera che il mondo ha avuto da cinque o seimila anni
non & necessariamente congiunta all’esistenza possibile o immaginaria che ha
potuto avere prima.!

Lo spazio e il tempo non hanno le stesse caratteristiche creaturali. Va
detto, tuttavia, che sebbene lo stigma della creaturalita sia piu facilmente
rintracciabile nella temporalita che nella spazialita, in fondo nessuno degli
argomenti classici sulla creaturalita del mondo, o prove cosmologiche
(Avicenna, Tommaso, Leibniz), fa leva sulla limitatezza della durata o sulla
caducita del tempo. Essi utilizzano, invece, le categorie logiche di essere
possibile ed essere necessario, attraverso le quali si definisce la relazione
tra essenza ed esistenza. L’argomento di Avicenna nel trattato II della sua
Metafisica, il primo a noi noto nella storia della filosofia, non fa nessun ri-
ferimento alla creazione del tempo, quanto alla derivazione di cid che &
necessario per altro da ci¢ che é necessario in sé, secondo un modello piu
emanazionistico che creazionistico2. Neppure si afferma un legame neces-
sario tra temporalita e creaturalita nelle cinque vie di Tommaso, secondo il
quale la creazione del tempo ¢ un articolo di fede e non & necessariamente
implicato nel concetto di creazione («non & necessario che la causa agente,
cioé Dio, preceda il proprio effetto nel tempo»3), tanto che esistono crea-
ture necessarie che non sono create nel tempo. La prova a contingentia
mundi di Leibniz si fonda sul principio di ragion sufficiente e non fa nes-

1 DESCARTES, R.: Tutte le lettere. 1619-1650, a cura di G. Belgioioso. Milano: Bompiani
2005, 2469.

2 AVICENNA: Metafisica, trad. it. di O. Lizzini, a cura di P. Porro. Milano: Bompiani 2002,
trat. I, sez. VI, 85-95; si & molto discusso se questa sia una prova cosmologica o noologica, in
quanto ente e possibile sono trattate da Avicenna come nozioni a priori nella mente (su
questo si veda la prefazione di P. Porro, a AVICENNA: Metafisica, cit., XXVII-XXVIII).

3 TOMMASO D’AQUINO: L'eternita del mondo, in: Opuscoli filosofici, a cura di A. Tognolo.
Milano: Rusconi 1982, 185; va detto che la posizione di Tommaso non resta immutata lungo
le sue opere (cfr. BERTOLA, E.: Tommaso d'Aquino e il problema dell'eternita del mondo, in:
Rivista di Filosofia Neo-Scolastica Vol. 66 [1974], No. 2/4, 312-355).



8o Vincenzo Lomuscio

sun riferimento alla temporalita (ridotta a semplice «relazione tra rappre-
sentazioni»)4.

E indubbio, pero, che almeno da Agostino in poi la differenza tra mon-
do e Dio ¢é per lo piu pensata come la differenza tra temporalita ed eternita
(intesa come atemporalita) e la fine dei tempi come passaggio dalla tem-
poralita all’eternita. Il tempo & decisivo per caratterizzare la differenza tra
I'infinito e il finito, sicuramente piu di quanto i concetti di spazio e luogos.
Si pensi a Tommaso d’Aquino quando immaginava la fine dei tempi come
arresto del movimento delle sfereé¢ senza nessuna variazione per lo spazio
cosmico, dove trovano gia «ora» una collocazione precisa i luoghi dell’al-
dila: lI'inferno é il luogo fisicamente pitt lontano dai cieli, gli stessi cieli so-
no gerarchicamente ordinati, la gloria di Dio «risplende in una parte piu e
meno altrove»?. E ancora Savonarola riassumeva le dottrine teologiche sullo
spazio dell’aldila in questo modo:

Rispondono i dottori et dicono che i cieli, il sole, la luna, le stelle et la terra,
et gli altri elementi quanto alla sustantia, non hanno a mancare né a perire,
ma sempre staranno et dureranno. Quanto alle qualita loro accidentali dico-
no che mancheranno: perché il cielo: verbigratia: allhora non si invovera: et
non influira piti in queste cose inferiori: similmente gli elementi non si alte-
reranno l'uno coll’altro come fanno hora: per la quale alteratione si causa ge-
neratione et corrutione in queste creature inferiori. Quando adunque le scrit-
ture divine dicono, che i cieli et gli elementi hanno a mancare intendi sana-
mente non quanto alla sustantia loro: ma quanto a certe qualita accidentali
che saranno rimosse: perché non sara piu né generatione né corrutione. Et la
terra la quale hora é immonda per i peccati degli huomini dopo il giudicio sa-
ra monda et sara purgata dal fuoco: Non rimarranno sopra la terra né arbori,
neé piante, né animali: Saranno spianati li monti et rimarra la terra pura et
bianca: et tutte le fecce caderanno nell'inferno sopra li dannati: L’acqua sara
purificata: percheé non sara salsa: et non si movera come hora cessando il mo-
to del primo mobile, che & causa di tutti li moti: L’elemento dell’aere sara pu-
rificato: Non sara piti nubiloso et tempestoso: Non commotione di venti, non
grandine né piove: il fuoco sara piu lucido et piu splendido del cielo. Pensa
poi quanto sara pit lucido il cielo: il sole, la luna et le stelle: come dice Isaia.8

4 LEBNIZ, G.W.: Monadologie, trad. it. di S. Cariati (Monadologia). Milano: Bompiani
2017, §§ 36-46.

3 Sulla storia del concetto di “spazio” e “logos” si veda GIOVANNOZzI, D./VENEZIANI, M. (edd.):
Locus-Spatium. XIV Colloquio Internazionale. Roma, 3-5 gennaio 2013. Firenze: Olschki 2014.

6 TOMMASO D’AQUINO: Summa Theologiae, cit., Suppl,, q. 74, art. 4; cfr. anche IV Sent., d.
50, q. 2, art. 3; Responsio ad Magistrum Joannem de Vercellis, 331-332.

7 DANTE: Paradiso, canto I, vv. 2-3.

8 GIROLAMO SAVONAROLA: Prediche sopra il salmo Quam bonus Israel Deus [...] in lingua
volgare tradotte. Vinegia 1528, 172b-173a.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 81

Finché si pensa a un cosmo chiuso e divinamente ordinato (finanche nell’in-
ferno c’¢ un ordine?) sembra si possa descrivere agevolmente lo spazio
dell’aldila e il suo confine con l'infinito che lo circonda, ma ogni topografia
salta con la rivoluzione astronomica e la scoperta di un cosmo infinita-
mente pit grande di quello conosciuto. In questa dilatazione indefinita
dello spazio, in cui non & piu cosi facile immaginare una gerarchia dei luo-
ghi e un punto piu vicino o piu lontano da Dio, le risposte della metafisica
cristiana sono state di due tipi: o fenomenizzare lo spazio e il tempo, come
«fantasmi dei corpi e del moto» (Hobbes) o come «relazioni tra rappresen-
tazioni» (Locke, Leibniz) nella via che stranamente condividono sia gli
empiristi inglesi che i razionalisti tedeschi, oppure affermarli come realta
assolute, infinite, come «sensoria Dei» (Newton, che non a caso torna a de-
dicare molte delle sue ricerche alla topografia dell'inferno). Se il compro-
messo kantiano, secondo cui spazio e tempo avrebbero «realta empirica e
idealita trascendentale», viene superato dall'idealismo tedesco in direzione
dell'idealita, questo non aiuta a pensare teologicamente lo spazio, né nella
sua creaturalita, né nella sua trascendenza escatologica. Uno dei testi pit
impegnati nel tentativo di pensare la possibile trascendenza dello spazio e
del tempo ¢ sicuramente la Filosofia della Rivelazione di Schelling, dove,
tuttavia, a fronte di un’ampia trattazione sul rapporto tra tempo ed eterni-
ta, la questione dello spazio viene liquidata in poche pagine, riprendendo
lI'idea che, quand’anche vi fosse nello spazio cosmico un punto privilegiato
rispetto agli altri, per esempio quello dove Cristo siede alla destra del Pa-
dre, rendendo cosi le relazioni spaziali imprescindibili per capire l'infinito
(“forma necessaria dell'intuizione”), non per questo verrebbe meno la sua
idealita.

Se in qualche punto del tutto cosmico lo spazio & divenuto la forma necessa-
ria dell’esistenza e dunque anche una forma necessaria dell’intuizione, da
questo punto, dunque relativamente, l'intero sistema cosmico apparira nello
spazio, ma non segue da cio che il tutto sia realmente nello spazio, e che di-
stanze che a noi appaiono come spaziali, non possano anche esprimere sem-
plicemente rapporti e differenze ideali 0.

Oltre a una mancata attenzione per la creaturalita dello spazio nella storia
del pensiero cristiano, la plausibile infinita dello spazio cosmico rende an-
cor piu difficile una sua demarcazione rispetto all'infinita di Dio. La fini-
tezza si ascrive molto meglio alla durata del cosmo, tanto che anche gli ar-
gomenti anticristiani di Nietzsche trovano il loro «pensiero piti abissale»

9 Tommaso ad esempio articola I'inferno in quattro livelli di lontananza da Dio: luogo di
coloro che aspettano la redenzione (pre-inferno, o Sheol), luogo di coloro che aspettano la
purificazione (purgatorio), luogo dei bambini non battezzati (limbus puerorum) e luogo dei
dannati in eterno (cfr. Summa Theologiae, 111, q. 52, art. 5-8).

10 SCHELLING, F.W.].: Philosophie der Offenbarung (1858), trad. it. di A. Bausola (Filosofia
della Rivelazione). Milano: Bompiani 2002, 1271 [235-236].



82 Vincenzo Lomuscio

nell’eterno ritorno, la cui argomentazione inizia col presupposto che dietro
di noi e davanti a noi ci sia un tempo infinito!!. La realta della creazione,
infatti, sta o cade con la linearita del tempo: il tempo inizia e procede ver-
so la fine dei tempi, nel lasso tra creazione e redenzione, lasso in cui ogni
istante é sempre inedito rispetto ai precedenti e ha un suo posto preciso
nella storia. E un aspetto talmente centrale da costituire, secondo Gilson,
la principale novita della filosofia cristiana rispetto a quella antica!?, ed é
tutt'uno con il grande «scandalo» della resurrezione della carne: dal mo-
mento che ogni singola esistenza é irripetibile, la sua redenzione puo solo
darsi nella resurrezione della sua singolarita.

Questo riflesso costante della creazione nella temporalita del creato e
stato sviluppato in vari modi - per esempio attraverso I'idea tomista della
composizione delle essenze create con 'actus essendi di Dio!3, o attraverso
I'argomento di Sudrez che ritiene superfluo distinguere creazione e conser-
vazione dal momento che il loro effetto & lo stesso!4, argomento che ri-
prende Descartes nella dottrina della creatio continuals - ed & stato forte-
mente ripreso nel confronto del cristianesimo con I'evoluzionismo, in au-

11 NIETZSCHE, F.: Also sprach Zarathustra, trad. it. di M. Montinari (Cosi parlé Zarathu-
stra). Milano: Adelphi 2020, 183: “questa lunga via che porta all’indietro dura un’eternita”.

12 GILSON, E.: L'esprit de la philosophie médiévale (1969), trad. it. di P. Sartori Treves (Lo
spirito della filosofia medievale). Brescia: Morcelliana 2007, cap. I, 2.

13 TOMMASO D’AQUINO: Summa Theologiae, in: Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia,
IV-XII, cura et studio Fratrum Ordinis Praedicatorum. Romae: Ex Typographia Polyglotta
1888-1906 (trad. it.: La Somma Teologica, 4 voll. Bologna: Edizioni Studio Domenicano 2014,
I, . 104, a. 1: “Ora ogni creatura ¢ in rapporto a Dio come I'aria in rapporto al sole che la illu-
mina. Come infatti il sole é lucente per sua natura, mentre I’aria diventa luminosa parteci-
pando la luce del sole, senza tuttavia partecipare la natura del sole, cosi Dio ¢ il solo ente per
essenza [solus Deus est ens per essentiam suam], giacché la sua essenza é il suo essere [quia
eius essentia est suum esse], mentre ogni creatura & invece ente per partecipazione [omnis
autem creatura est ens participative] e non tale che la sua essenza sia il suo essere. E per-
tanto, come dice Agostino (DG 1V, 12, 22), ‘se per ipotesi la potenza di Dio cessasse di so-
stenere le cose create, cesserebbe all’istante anche la loro specie e ogni natura verrebbe me-
no’. E ancora (DG VIII, 12): ‘Come I'aria diventa luminosa alla presenza della luce, cosi I'uo-
mo si illumina quando Dio gli ¢ presente; mentre subito si ottenebra quando Dio si ritrae”.
Va detto che, diversamente da una lettura neotomistica diffusa, la questione del rapporto
essere-essenza in Tommaso non va in direzione dell’affermazione della contingenza del
mondo, quindi in senso apofantico, ma della impossibilita di definizione della quiddita di
Dio, quindi in senso apofatico. La categoria di “contingenza” si afferma nel pensiero scolasti-
co solo alla fine del XIII secolo, soprattutto in seguito alla grande condanna di Tempier (cfr.
PORRO, P.: Lex necessitatis vel contingentiate. Necessitd, contingenza e provvidenza nell’uni-
verso di Tommaso d’Aquino, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 96 [2012]
3, 401-450).

14 SUAREZ, F.: Diputationes Metaphysicae (1597), eng. transl. by Alfred J. Freddoso (On
Creation, Conservation, & Concurrence: Metaphysical Disputations 20-22). South Bend: St.
Augustine’s Press 2002, 121.

15 DESCARTES, R.: Discourse de la methode (1637), e Principia Philosophiae (1644), in:
Opere 1637-49, a cura di G. Belgioioso. Milano: Bompiani 2009, 77 e 1727.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 83

tori quali Teilhard de Chardin!é, Sertillanges!7, Balthasar!8, Plantinga!®. Se
gia Bergson si esprimeva in senso critico verso l'idea di creazione continua,
soprattutto a causa delle sue implicazioni finalistiche e dell'impossibilita di
spiegare le anomalie e i difetti dell'evoluzione20, negli ultimi decenni sono
sorte nuove obiezioni, tra le quali ricordiamo quelle di William Craig21, di
Alfred Freddoso?22, di Andrew Pavelich23, incentrate sul fatto che facendo
coincidere la creazione con la conservazione del creato si priverebbero le
creature di una propria temporalita, quindi di una propria identita persi-
stente nel tempo e della relativa capacita di essere causa dei propri effetti,
cadendo in una forma di occasionalismo?24. Non discuteremo qui di questo
rapporto tra creazione e conservazione, ma ci basta richiamarlo per coglie-
re come, anche nelle discussioni piu recenti, la temporalita rimanga un
plesso privilegiato per definire la dipendenza/indipendenza delle creature
dal creatore.

[L FONDAMENTO DEI GIUDIZI SPAZIOTEMPORALI

Innanzitutto proveremo ad estendere allo spazio creaturale le caratteristi-
che del tempo creaturale: se il tempo creato si caratterizza per lirripeti-
bilita ogni volta inedita degli attimi, allora questa irripetibilita e singolarita
dovrebbe coinvolgere anche lo spazio. Se volessimo definire una irripetibi-
lita dello spaziotempo, potremmo dire che essa consiste nel fatto che non
solo un particolare momento non puo essere ripetuto, ma non pud darsi

16 TEILHARD DE CHARDIN, P.: La Vision du passé (1957), trad. it. di A. Tassone Bernardi
(La visione del passato), in: Opere, vol. 18. Milano: Jaca Book 2016.

17 SERTILLANGES, A.D.: L'idée de création et ses retentissements en philosophie. Paris:
Aubier 1945, 59-62.

18 BALTHASAR, H.U. von: Herrlichkeit, Band 11, 1,2: In Raum der Metaphysik. Neuzeit
(1965), trad. it. di G. Sommavilla (Gloria, vol. V, Nello spazio della metafisica. L’etd moderna).
Milano: Jaca Book 1991, 553-557.

19 PLANTINGA, A.: Where the Conflict Really Lies: Science, Religion, and Naturalism. New
York: Oxford University Press 2o11.

20 BERGSON, H.: Evolution créatrice (1907), trad. it. di F. Polidori (L’evoluzione creatrice).
Milano: Raffaello Cortina 2002, 233-300.

21 CRAIG, W.L.: Creation and Conservation Once More, in: Religious Studies 34 (1998),
177-188,

22 FREDDOSO, A.: Medieval Aristotelianism and the Case against Secondary Causation in
Nature, in: MORRIS, Th.V. (ed.): Divine and Human Action. Ithaca NY: Cornell University
Press 1988, 74-18, ID.: God’s General Concurrence with Secondary Causes: Why Conservation
is Not Enough, in: TOMBERLIN, James E. (ed.): Philosophical Perspectives, vol. 5. Atascadero
CA: Ridgeview Publishing 1991, 553-585.

23 PAVELICH, A.: On the Idea that God is Continuously Re-Creating the Universe, in:
Sophia 46 (2007), 7-20.

24 Su questo tema rimandiamo a MILLER, Th.D.: On the Distinction between Creation and
Conservation: A Partial Defense of Continuous Creation, in: Religious Studies 45 (2009), 471-
48s5; ID.: Continuous Creation and Secondary Causation: The Threat of Occasionalism, in:
Religious Studies 47 (2011), 3-22.



84 Vincenzo Lomuscio

neanche l'estrinseca relazione spaziale che lo ha caratterizzato. Quella cer-
ta relazione spaziale non puo accadere di nuovo, cioé non puo darsi esatta-
mente come si é data precedentemente. Insomma, un dato corpo non puo
relazionarsi spazialmente a un altro due volte nello stesso modo, proprio
come non pud un evento darsi nel tempo due volte in maniera identica, ac-
cadere una seconda volta.

Questa definizione formale potrebbe avere come contenuto il divenire
incessante della materia, quindi I'argomento eracliteo «non ci si pud ba-
gnare due volte nello stesso fiume». Tale argomento puo essere plausibile
sia interpretando lo spazio come assoluto, sostanzialisticamente, sia inter-
pretandolo come relazione tra i corpi. In senso sostanzialistico: se ogni en-
te materiale cambia in continuazione, quindi se in questo momento & gia
cambiato tanto da non darsi esattamente nello stesso spazio in cui si € da-
to precedentemente (sia perché il corpo che si immerge é cambiato, sia
perché 'acqua & cambiata), stiamo postulando lo spazio come un riferi-
mento fisso, quindi come un contenitore vuoto, al cui interno cio¢ che cam-
bia sono i corpi, o la materia: pur tornando in quel punto dello spazio, il
fiume li, proprio li, non é piu quello. L’acqua in cui ci siamo bagnati si é
spostata in un altro punto dello spazio. Li la materia é cambiata e lo spazio
¢ rimasto identico, tale da poter essere pensato in maniera separata ri-
spetto al divenire temporale. Relazionistico: se lo spazio non é altro che la
relazione tra il corpo e il fiume, al mutare del corpo e del fiume cambia la
loro relazione spaziale. Se non usiamo lo spazio come riferimento fisso po-
ssiamo utilizzare il riferimento tra la prima relazione corpo-fiume e la se-
conda, stabilendo una differenza alla luce di questa relazione di relazioni.
In entrambe le interpretazioni e a partire dalla mutazione degli oggetti
spaziali che andiamo a pensare l'irripetibilita delle relazioni spaziali, a pre-
scindere dall’esistenza dello spazio come indipendente dai corpi. Indaghe-
remo percio questa relazione di relazioni.

Einstein diceva che “tutti i giudizi nei quali il tempo gioca un ruolo so-
no sempre giudizi su eventi simultanei”25, perché se dico che il treno arriva
ogni giorno alla stessa ora significa che sto verificando la simultaneita del
treno che arriva e della lancetta dell'orologio che assume una certa posi-
zione. La posizione del treno e quella della lancetta sono due eventi. Ri-
spetto all’aforisma eracliteo potremmo utilizzare una descrizione analoga:
cosi come la stessa ora implica una relazione tra I'arrivo del treno in sta-
zione e l'arrivo della lancetta su una certa posizione, cosi lo stesso fiume
implica che si ripresenti la stessa relazione di prossimita tra l'acqua e il
mio corpo. Sulla falsa riga di quello che Einstein affermava dei giudizi sul

25 EINSTEIN, A.: Zur Elektrodynamik bewegter Korper (190s), trad. it. di E. Sagittario
(L’elettrodinamica dei corpi in movimento), in: Opere scelte, a cura di E. Bellone. Torino:
Bollati Boringhieri 1988, 150.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 85

tempo, potremmo allora dire: “tutti i giudizi nei quali lo spazio gioca un
ruolo sono sempre giudizi su eventi prossimi’.

Dobbiamo fare chiarezza su che cosa intendiamo con prossimita e si-
multaneita tra due eventi. La prossimita tra due eventi non possiamo in-
tenderla semplicemente come una relazione di vicinanza fisica, allo stesso
modo in cui non possiamo intendere la simultaneita semplicemente come
una istantaneita temporale. Se la simultaneita fosse solo una istantaneita
temporale potrei dire che sono simultanei anche il treno fermo in stazione
e I'orologio fermo in stazione, ma non é cosi, perché non ha nessuna va-
lenza temporale dire «il treno é alle nove in stazione» se sono li da sempre.
La simultaneita non si riferisce alla relazione tra due oggetti, ma tra due
processi, o due fatti. Il treno e 'orologio descrivono dei processi, descrivo-
no delle possibilita di movimento che si sono realizzate rispetto a un certo
termine. Sono processi realizzati, eventi descritti alla luce di un compi-
mento. Quindi la simultaneita ¢ fondata sulla nostra possibilita di relazio-
nare due processi. Nel caso dell'esempio di Einstein, la simultaneita ¢ data
dalla mia possibilita di istituire una relazione tra il treno che arriva e la
lancetta che assume una certa posizione sul quadrante. Con questa possibi-
lita sta o cade ogni simultaneita, tant’é che la teoria della relativita mette
in luce il fatto che la possibilita di relazionare due eventi dipende dalle
possibilita dell’osservatore e del suo sistema di riferimento. E solo a partire
da un osservatore che si puo istituire la simultaneita tra due eventi, ra-
gione per cui non possono essere istituite simultaneita assolute.

Se verifico il fatto che il treno e I'ora segnalata dall’orologio sono simul-
tanei, vuol dire che posso relazionare i due eventi, cioé i due processi:
'essere-arrivato del treno in stazione e I'essere-arrivato della lancetta su
quel punto del quadrante. L’essere-arrivato ¢ il compimento di un proces-
so, quindi implica la relazione al poter-arrivare che lo ha preceduto. Sia il
treno che l'orologio indicano due processi, quindi due relazioni tra poter-
essere ed esser-divenuto?¢. Se dando un giudizio temporale («il treno é arri-
vato in stazione alle g») relaziono due processi, vuol dire che sto relazio-
nando due relazioni. Una relazione di relazioni e, dal punto di vista logico,
una analogia di proporzionalita: come il treno ha compiuto il suo movi-
mento fino al punto-stazione, cosi la lancetta ha compiuto il suo movi-

26 Se parlo di eventi pil1 complicati, per esempio quando dico «la battaglia di Waterloo &
avvenuta nel 1815», questa relazione tra poter-essere e esser-divenuto sembra meno intuitiva,
ma in realta avviene la stessa cosa. La battaglia di Waterloo & intesa come la conclusione di
un processo, cosi come la sua datazione. Cio che viene messo in relazione e il consumarsi
della battaglia e il raggiungimento del 18 giugno 1815 sul computo del calendario. Sono due
processi, o eventi, perché il loro compiersi ha chiuso delle possibilita: quella di una vittoria
mancata, o di una battaglia mancata, da un lato, quella di un lasso temporale che poteva
segnare diversamente |’etd napoleonica, dall’altro. Rispetto al rapporto tra il treno e I'orolo-
gio qui i processi sono molto pii ampi, dilatati, come avviene quando parliamo di eventi sto-
rici, ma il principio dell’analogia di relazioni resta lo stesso.



86 Vincenzo Lomuscio

mento fino a quel numero segnato sul quadrante. E I'analogia che utilizzia-
mo nelle proporzioni matematiche (a:b = c:d).

Tale analogia di proporzionalita, o analogia di relazioni, tra la relazione
treno-stazione e quella lancetta-quadrante, non si da da sé, ma puo essere
istituita solo da un osservatore, mediante un’intenzione logica. Pensare la
simultaneita tra treno e ora significa istituire una relazione tra due poter-
essere. E necessario dire «tra due poter-essere» e non semplicemente «tra
due enti», perché la simultaneita é data dall’arrivare-ad-essere in tale rela-
zione. Se il poter-arrivare implica la relazione al punto d’arrivo, che siamo
noi a prospettare, allora ogni simultaneita si muove nella relazione tra pos-
sibilita e attualizzazione.

Questa relazione tra relazioni e possibile solo se le due relazioni sono
prossime. La prossimita spaziale dei due eventi ci consente di relazionare i
due eventi, non appena nel senso di misurare la distanza tra un evento e
un altro (ad esempio: la sedia ¢ a un metro dal tavolo), quanto nel relazio-
nare i poter-essere degli eventi nella loro spazialita (il treno puo raggiun-
gere la stazione, io posso bagnarmi nel fiume, la montagna non puod rag-
giungere il mare). In questo senso potremmo dire, prendendo a prestito un
termine heideggeriano, che la prossimita ¢ una relazione di dis-allontana-
mento possibile (Ent-Fernung). Nel caso della relazione tra il mio bagnarmi
e il fiume, la prossimita & data dalla mia possibilita di portarmi presso I'ac-
qua; se si tratta della relazione tra la Terra e la galassia di Andromeda la
prossimita & data dalla possibilita di portarsi presso la sua luce, quindi dal
fatto che la sua visibilita sia dis-allontanata attraverso il telescopio e la lu-
ce che percorre da almeno due milioni di anni lo spazio nella nostra dire-
zione. Per converso, non riusciamo ad avere una relazione di prossimita ri-
spetto a un buco nero perché non riusciamo a dis-allontanare gli eventi al
suo interno, oltre l'orizzonte degli eventi.

La relazione spazio-tempo consistera, quindi, nel legame tra la prossi-
mita e la simultaneitd, quindi nel dis-allontanamento realizzato (nel caso
del treno e della lancetta, dal poter-arrivare all’arrivare) di due processi tem-
porali. 11 passaggio dal possibile all'esser-divenuto ¢ un processo che pud
essere definito temporalmente solo in relazione con un altro processo ana-
logo. Il che significa che puo essere definito temporalmente solo dis-allon-
tanandolo dall’altro processo. Il treno che arriva in stazione & un processo
analogo alla lancetta che arriva sul nove. Ma anche se dico «il treno & fer-
mo in stazione da un’ora», il processo temporale che descrive il treno € un
passaggio dal poter-essere all’esser-divenuto, poiché lungo quest’ora il tre-
no avrebbe anche potuto realizzare altre possibilita, quindi é anche in tal
caso analogo al passaggio dal poter-essere all'esser-divenuto della lancetta.
Se i due processi prendessero altre direzioni, potrebbero darsi altre possi-
bili relazioni di prossimita. Ogni simultaneita & una relazione tra due
eventi, o due processi, e questi devono essere prossimi, cioé relazionabili,



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 87

dis-allontanabili. Se non c’¢ prossimita non puo esserci simultaneita, né
viceversa.

IL FONDAMENTO DELL'IRRIPETIBILITA DELLE ESPERIENZE SPAZIO-TEMPORALI

Ogni nostro giudizio spaziale istituisce delle relazioni di possibilita tra even-
ti: ogni volta che dico che una certa stella e in una certa posizione rispetto
alla Terra, lo dico rispetto a possibilita di visibilita, di calcolo, di descrizio-
ne di orbite... E se guardo una stella molto distante sto stabilendo un dis-
allontanamento con eventi molto lontani nel tempo. Un mutamento spa-
ziale é una variazione della relazione di relazioni che stabiliamo tra due
processi temporali (forse anche in questo senso possiamo leggere la tem-
poralizzazione dello spazio di cui parlano autori come Milic Capek?’ e Tim
Maudlin28). La relazione di relazioni, come abbiamo visto, & diversa dalla
semplice relazione tra un oggetto e un altro, perché fa riferimento alle pos-
sibilita che gli oggetti possono assumere, quindi alla variazione di possibi-
lita tra due poter-essere. Ogni giudizio spaziotemporale é il risultato di
un’analogia di proporzionalita tra due poter-essere.

Ma allora ha senso parlare di irripetibilita spaziotemporale degli eventi?
Se lo stesso evento si manifesta in simultaneita diverse, non é forse ripeti-
bile? Se ogni giorno il treno arriva in stazione e la lancetta percorre il qua-
drante fino a quel punto, non siamo di fronte a una simultaneita ripetuta?
Quando verifichiamo due volte [o stesso evento, significa che abbiamo isti-
tuito la stessa analogia di proporzionalita rispetto a due eventi. Poiché la
stessa analogia si realizza rispetto a due eventi, ad esempio l'evento di oggi
e 'evento di ieri, stiamo parlando comunque di due realizzazioni spazio-
temporali diverse. Cid che ci consente di dire che & avvenuto lo stesso
evento & 'analogia realizzatasi, non l'evento in sé. Eventi diversi si sono
verificati nella stessa relazione di attualizzazione rispetto a una possibilita,
ma e proprio perché sono due eventi diversi che possiamo dire che si é ri-
petuta la stessa simultaneitd. Bagnarsi nello stesso fiume e possibile e im-
possibile a un tempo: € possibile nella relazione analogica che io istituisco,
nella relazione tra il poter-essere del mio corpo e quello dell’'acqua, ma e
impossibile nella ripetizione degli eventi, che sono inevitabilmente diversi,
altrimenti non riusciremmo a dire «mi sono bagnato di nuovo nel fiume»,
o «il treno é arrivato puntuale anche oggi».

Se parlo di due simultaneita parlo percio di eventi diversi e non posso
dire che si sta ripetendo lo stesso evento. Quindi la stessa relazione spazia-
le, in due relazioni di simultaneita diverse, non e la stessa relazione spa-

27 CAPEK, M.: The Concept of Time and Space. Their Structure and Their Development.
Dordrecht-Boston: Reidel 1976, 474.

28 MAUDLIN, T.: Time, topology and physical geometry, in: The Aristotelian Society,
Supplementary Volume 84 (2010) 1, 63-78.



88 Vincenzo Lomuscio

ziale. Intuitivamente non ci sembra cosi. Intuitivamente pensiamo che la
strada che percorro ogni giorno sia esattamente quella del giorno prima.
Si, perché non la stiamo considerando un evento, o un fatto, ma un oggetto.
La relazione che istituisco con il treno e con l'orologio, quella con il loro
poter-essere, & una relazione tra due estremi di un processo: da un lato vi
erano delle possibilita, dall’altro non piu, perché una di esse si ¢ realizzata.
Questo percorso, per quanto identico possa sembrare ogni giorno, & ulte-
riore rispetto al precedente, non ¢ gia dato. Se lo istituissi anche domani
non sarebbe quello gia avvenuto, non sarebbe la prossimita gia realizzata,
perché sarebbe di fronte al poter-essere. Poiché la simultaneita si verifica
con l'essere-divenuti dei due processi, occorre che la prossimita si realizzi
ogni volta per far riaccadere I'essere-simultanei, occorre che in maniera in-
edita si compia il passaggio dal poter-essere all’esser-divenuto. Cosi ogni
volta dovra essere percorso quel tratto di strada dal possibile all’essere che
segna una differenza rispetto a ogni essere gia avvenuto?2’.

Perché sia possibile ripetere un evento spazio-temporale, dovremmo
essere in grado di nullificare I'essere-divenuto, cancellare il passato e rifare
nuovo l'essere. Questo trova un riscontro in due aspetti teologici: tutto cid
che compiamo & impossibile da cancellare se non a Dio stesso («che cosa e
piu difficile dire, ti son rimessi i tuoi peccati, o alzati, prendi il tuo lettu-
ccio e va?» Mt 9, 5); tutto cid che compiamo é una realizzazione che influ-
enza inevitabilmente gli eventi futuri («le colpe dei padri ricadranno sui
figli», Es 20, 5). L'impossibilita di rendere di nuovo possibile cio che si &
realizzato ¢ il problema della irripetibilita degli eventi spazio-temporali.

METAFISICA CREAZIONISTICA E TEORIE DELLO SPAZIO-TEMPO

Quale teoria del tempo & piu coerente con la dottrina della creatio ex
nihilo? Alla luce delle varie teorie del tempo nate da un secolo a questa
parte, diventa oggi necessario definire alcuni parametri perché una teoria
possa essere pill coerente con la teologia cristiana: - se la creazione ha un

29 Anche quando parlo di eventi accaduti prima di ogni mia esperienza, o prima dell’es-
perienza di ogni mio simile, per esempio la formazione delle rocce terrestri, tali eventi pos-
sono essere definiti spaziotemporalmente perché la loro simultaneita e prossimita inesperi-
bili viene analogata a quella di eventi presenti esperibili. Ogni giudizio spaziotemporale, in-
fatti, inizia sempre dal rapporto tra due eventi presenti che fungono da modello analogico
per definire analogie di processi non presenti. Questo appare evidente quando vengono ese-
guite le datazioni radiometriche: i due eventi presenti sono il processo osservabile di decadi-
mento dei nuclidi e il lasso di tempo osservabile preso in considerazione; questa analogia a
sua volta & usata per istituire I'analogia con cid che non possiamo osservare, esattamente
come avviene nella proporzionalita matematica (a:b = c¢:x), in modo da poter calcolare il mo-
mento in cui un certo minerale si ¢ formato, o il momento in cui si degradera. La datazione
di cio che non posso esperire, quindi, inizia con I'analogia di relazioni che osservo sperimen-
talmente, che poi diventa a sua volta riferimento di un’analogia di relazioni che non posso
sperimentare.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 89

eschaton, allora il tempo avra necessariamente una direzione e una ten-
sione30, il che significa che difficilmente si potranno sostenere teorie sulla
simmetria temporale e sull’equivalenza di passato e futuro; - poiché la fine
dei tempi prevede il giudizio sulla nostra liberta e su ci6 che abbiamo rea-
lizzato («A chiunque fu dato molto, molto sara chiesto» Lc 12,48), & pil
plausibile una teoria tensionale che distingua il passato e il futuro, quindi
insieme delle possibilita compiute e il darsi di possibilita di cui alcune
compiremo e altre no. Cio significa che per pensare la temporalita imma-
nente le teorie indeterministiche3! possono iscriversi meglio nell’escatolo-
gia rispetto a teorie eternaliste32; - poiché nell’attuazione delle possibilita
che ci sono date ne va del giudizio finale e della vita eterna, non posso am-
mettere che vi siano molti mondi possibili in atto contemporaneamente,
quindi molti me, o controparti di me: se la possibilita che scelgo & quella
che decidera della mia eternita, allora dei molti mondi possibili solo uno &
realmente attuato e si sta attuando, cosi come delle molte vite possibili che
avrei potuto avere solo questa & attuata e si sta attuando (I'attualismo di
Plantinga33 é preferibile al realismo modale di Lewis34).

Per quanto in fisica sia impossibile affermare un passato assoluto e un
futuro assoluto, la direzione del tempo e la differenza tra passato e futuro
non puo valere solo dal punto di vista dell’'osservatore che istituisce I'ana-
logia di proporzionalita. Se la teoria della relativita ci mette di fronte all'im-
possibilita di stabilire simultaneita assolute, perché non ascrivere tale im-
possibilita alla nostra limitatezza anziché allo spazio-tempo tout court?
Nulla ci vieta di immaginare che il gap tra la relativita dello spazio-tempo
e una simultaneita assoluta sia colmabile in un modo che ancora non pos-

30 Tra coloro che sostengono la direzione del tempo si veda ad esempio REICHENBACH,
H.: The Direction of Time. Dover: University of California Press 1956, che ricava la direzione
del tempo dalle asimmetrie delle leggi fisiche; o EARMAN, ].: An Attempt to Add a Little
Direction to te Problem of the Direction of Time, in: Philosophy of Science 41 (1974), 15-47,
che sostiene che avrebbe comunque senso parlare della direzione del tempo anche se non
esistessero asimmetrie temporali; o ancora HORWICH, P.: Asymmetries in Time. Cambridge
(Mass.): MIT Press 1987, che fonda la direzione del tempo sul fatto una sola causa pud avere
molti effetti, ma non viceversa (quindi non abbiamo mai “forchette causali inverse”).

31 Ad esempio quelle di PRIOR, A.: Past, Present and Future. Oxford: Oxford University
Press 1967, o di MCCALL, S.: Objective Time Flow, in: Philosophy of Science 43 (1976), 3, 337-362.

32 Anche se negli anni Settanta, a partire da Davidson, ¢ stata riproposta la teoria com-
patibilista (i cui antecedenti sono Hobbes, Spinoza, Hume), la quale sostiene che il determi-
nismo non escluda affatto il libero arbitrio, ma sia piuttosto 'unico modo per spiegarlo, in
quanto lo considera come anello della catena causale (cfr. DAVIDSON, D.: Essays on Action
and Events [1980], trad. it. di E. Picardi [Azioni ed eventi]. Bologna: Il Mulino 1992; QUINE,
W.V.O.: Things and Their Place in Theories, in: Theories and Things. Cambridge [Mass.]: The
Belknap Press of Harvard University Press 1981).

33 PLANTINGA, A.: Actualism and possible worlds, in: Theoria vol. 42 (1976), n. 1-3, 139~
160; ID.: The Nature of Necessity. Oxford: Clarendon 1974.

34 Lewis, D.: Counterpart Theory and Quantified Modal Logic, in: Journal of Philosophy
65 (1968), 113-126; ID.: Counterfactuals. Cambridge (Mass.): Harvard University Press 1973;
ID.: On The Plurality of Worlds. Oxford: Blackwell Oxford 1983.



9o Vincenzo Lomuscio

siamo comprendere, o forse dovremmo postularlo come un’unita inafferra-
bile a cui le simultaneita relative rimandano, in modo simile a quello che
Romano Guardini sosteneva a proposito del concreto vivente35 (che non
riusciamo a definire se non nell’'oscillazione polare tra categorie opposte,
quali essenza-esistenza, universale-singolare, forma-materia...), 0 a cid che
Erich Przywara sosteneva dell’analogia entis36 (I'unita dell’essere si da solo
come unita trascendente, che noi cogliamo indirettamente nel rimando ir-
riducibile tra le sue forme, i suoi modi di darsi, primo fra tutti quello di
essere e divenire).

E quale sarebbe questo limite? Una simultaneita assoluta sarebbe possi-
bile se non vi fosse il limite della velocita della luce, per due motivi. Innan-
zitutto, poiché alla velocita della luce il tempo scorre pit lentamente ris-
petto a cio che si muove a velocita inferiori, se si superasse la velocita della
luce il tempo tenderebbe ad arrestarsi e si otterrebbe un presente assoluto.
L'altro motivo e conseguente a questo: se un osservatore potesse disallon-
tare tutti gli eventi dell’'universo senza il limite della velocita della luce,
senza il lasso di tempo necessario perché la luce di un evento lo raggiunga,
quindi istantaneamente, egli vedrebbe un presente assoluto. Una tale vi-
sione, tuttavia, poiché renderebbe disponibile l'intero universo in uno
sguardo, resterebbe impossibile a un osservatore finito. In fondo era quello
che immaginava Newton, quando pensava che questa capacita divina («sen-
soria Dei») fosse anche la dimensione in cui lavora la scienza; ma se assu-
miamo “letteralmente” 'assolutezza newtoniana dello spazio e del tempo
come possibilita alla portata di Dio e non dell'uomo, nulla ci vieta di te-
nere insieme la simultaneita sempre relativa di Einstein e la simultaneita
assoluta di Newton: cid che per 'uvomo viaggia a tempi diversi a seconda
dei sistemi di riferimento ed & per questo disallontanabile in modi diversi,
per Dio potrebbe essere disallontanabile all'istante, quindi istituito in una
simultaneita assoluta. Cio implicherebbe che una trascendenza divina data
in qualche modo nel tempo, piuttosto che atemporalmente, quindi uno
sguardo in ogni presente, onnipresente. Di questo parleremo nel paragrafo
successivo.

Certo per noi rimane un limite il cui superamento & solo postulabile:
non riusciamo a tenere insieme le scoperte fisiche sulla relativita e l'ipotesi
di una simultaneita assoluta. Non riusciamo neanche a tenere insieme la
relativita speciale e la nostra esperienza dello scorrere del tempo. Forse,
per quest’ultima questione, si potrebbe postulare un superamento nelle
scoperte future. Roger Penrose, per esempio, indica nella futura correzione

35 GUARDINI, R.: Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendigkonkreten,
(1925), trad. it. di G. Colombi (L’opposizione polare. Saggio per una filosofia del concreto vi-
vente). Brescia: Morcelliana 1997.

36 PRZYWARA, E.: Analogia entis. Metaphysik. Ur-struktur und All-rythmus (1962), trad. it.
di P. Volonté (Analogia entis. Metafisica. Struttura originaria e ritmo cosmico). Milano: Vita
e Pensiero 1995.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo o1

della meccanica quantistica il possibile anello di congiunzione tra la nostra
esperienza del tempo e la fisica relativistica, per quanto oggi sia ancora im-
possibile dimostrarlo37.

Quale che possa essere la «realta», si deve spiegare come si percepisce il
mondo. La meccanica quantistica non lo fa, cosicché si deve includere in essa
qualcosa di addizionale, qualcosa che non sia contenuto nelle sue regole
standard.38

Egli ascrive il problema alla meccanica quantistica perché ha un margine
di imprecisione piu alto rispetto alla teoria della relativita, nonché alcune
conseguenze difficilmente accettabili dal punto di vista empirico (come il
celebre «gatto vivo-morto» di Schrodinger)3?:

i teorici quantistici hanno sempre sostenuto che, in conseguenza della preci-
sione della loro teoria, si dovrebbe modificare la relativita generale per adat-
tarla ad essa, ma oggi io penso che sia piuttosto la teoria quantistica dei cam-
pi a doversi sottoporre a qualche ritocco.40

Diversi esperimenti fisici, inoltre, come quelli svolti nel 1964 da Val Logsdon
Fitch e James Watson Cronin, hanno mostrato che nel decadimento di cer-
te particelle subatomiche (i mesoni K) viene violata la simmetria delle co-
ordinate spaziali e quella delle coordinate temporali, quindi si verifica una
asimmetria del tempo#!. Questo ha messo in crisi, negli ultimi decenni,
lIidea che la direzione temporale sia fisicamente irrilevante42. La plausibi-
lita di un flusso del tempo anche dal punto di vista fisico ci consente di
rendere plausibile una teoria realistica del divenire.

Le difficolta nascono dal fatto che affermando una direzione e un fluire
intrinseco allo spazio-tempo bisognerebbe indicare a quale velocita esso
scorre e dimostrare che esiste una simultaneita globale di questo divenire.
Sulla scorta di queste difficolta Huw Price sostiene che per quanto sia mol-
to pit ragionevole affermare una direzione del tempo che negarla, non riu-
sciamo a dimostrarla altrimenti che come una nostra proiezione. Se nei
mesoni K la simmetria del tempo ¢ violata, non abbiamo ancora certezza

37 PENROSE, R.: The Emperor’s New Mind. Oxford: Oxford University Press 1989, trad. it.
di L. Sosio (La mente nuova dell'imperatore). Milano: Rizzoli 1992, e ID.: The Road to Reality.
London: Cape 2004, trad. it. di E. Diana (La strada che porta alla realta). Milano: Rizzoli 2005.

38 HAWKING, S.W./PENROSE, R.: The Nature of Space and Time (1996), trad. it. di L. Sosio
(La natura dello spazio e del tempo). Milano: BUR 2010°, 149.

39 HAWKING, S.W./PENROSE, R.: La natura dello spazio e del tempo, cit., 149.

40 1vi, 78.

41 MAUDLIN, T.: Remarks on the Passing of Time, in: Proceedings of the Aristotelian
Society 102 (2002), 267: «The discovery that physical processes are not, in any sense, indif-
ferent to the direction of time isimportant and well known: it is the discovery of the vio-
lation of so-called CP invariance, as observed in the decay of the neutral K meson. [..] In
short, the fundamental laws of physics, as we have them, do require a temporal orientation
on the space-time manifold».

42 MORGANTI, M.: Filosofia della fisica. Roma: Carocci 2016, 202-203.



92 Vincenzo Lomuscio

su quale sia la direzione del tempo: sappiamo solo che il tempo & asimme-
trico, quindi che ha una direzione e che possiamo distinguere un passato e
un futuro, ma nulla ci dice quale realmente venga prima e quale dopo.
[’asimmetria é condizione necessaria ma non sufficiente per affermare 1’ani-
sotropia, perché la violazione della simmetria ci autorizza solo a sostenere
un’orientabilita del tempo, ma non quale sia il suo verso*3.

Questo tipo di argomentazione, per quanto formalmente corretta, tutta-
via, funziona solo in virtl della sua analogia con le coordinate spaziali: cosi
come nulla ci impedisce di cambiare prospettiva rispetto a “a destra di...”/
“a sinistra di..”, cosi niente ci vieta di cambiare prospettiva sul “prima
di..”/“dopo di..”. Ma equiparare “a destra di...”/“a sinistra di...” con “prima
di..”/“dopo di...” significa equiparare tempo e spazio come se fossero due
facce della stessa medaglia, quindi due modi paralleli di rappresentare la
realta fisica, e non 'unica entita “spaziotempo”, che invece implicherebbe
si la loro inscindibilita, ma anche la loro complementarita: le coordinate
spaziali e le coordinate temporali non funzionano allo stesso modo, ma si
completano le une con le altre, non sono parallele, ma complementari. Le
coordinate temporali completano quelle spaziali con cio che allo spazio
manca, la durata delle posizioni e I'ordine della loro sequenza, il che signi-
fica che non hanno le stesse caratteristiche. Quando Price dice che un altro
osservatore potrebbe vedere la direzione del tempo invertitat4, sta
utilizzando il punto di vista temporale come fosse un punto di vista
spaziale. Ma questo ¢ illegittimo, nessuno esperisce un tempo invertito,
mentre tutti possiamo esperire l'inversione della destra e della sinistra. E
anche se la simultaneita degli eventi non & la stessa (come nel famoso
esperimento dei due fotoni che partono dalla stessa fonte di luce ma
arrivano su equidistanti lastre in momenti diversi a seconda dei sistemi di
riferimento), non per questo possiamo invertire il loro orientamento
temporale, poiché, rispetto a qualunque sistema di riferimento in cui la
fonte di luce sia disallontanabile, i due fotoni si muovono sempre “dopo” la
loro emissione dalla stessa fonte di luce.

Un altro tentativo di fenomenizzazione del tempo e quello portato avanti
negli ultimi anni dal fisico Carlo Rovatti, che studiando la teoria della gra-
vitazione quantistica a loop, le cui equazioni possono fare a meno della va-
riabile “tempo”, sostiene che il tempo ¢ il risultato della composizione di
elementi non-temporali. Di qui si afferma, riprendendo gli argomenti di
Boltzmann, che la percezione del tempo & una sorta di sfocatura, di effetto
ottico emergente quando consideriamo grandi aggregazioni di materia4s. Il
presupposto implicito di questo argomento che in fondo sostiene lirrealta

43 PRICE, H.: The Flow of Time, in: CALLENDER, C. (ed.): Oxford Handbook of Philosophy of
Time. New York: Oxford University Press 2011, 276-311.

44 PRICE, H.: The Flow of Time, cit., 289-290;

45 ROVATTI, C.: L'ordine del tempo. Milano: Adelphi 2017, 115-136.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 93

del tempo, .0 almeno la sua accidentalita, ¢ democriteo: il complesso é I'ef-
fetto della combinazione del semplice, quindi ogni volta che il tutto appa-
re come superiore alla somma delle parti ¢, per quanto fisicamente calcola-
bile, solo un effetto ottico, quindi una “sfocatura” dovuta alla nostra ap-
prossimazione grossolana. Ma questo presupposto € metafisico tanto quanto
quello specularmente opposto, platonico, tipico per esempio di Penrose,
secondo il quale ci6 che é piu piccolo, o che compone il complesso, & orga-
nicamente strutturato da forme matematiche (tanto da sostenere che ¢ la
meccanica quantistica a dover essere adattata alla teoria della relativita,
non viceversa). Il metodo dal basso non é piu fecondo o piu vicino alla ve-
rita di un metodo dall’alto.

Per il nostro scopo, tuttavia, un metodo dall’alto & preferibile perché,
come afferma Pannenberg, ¢ piu vicino alla teologia senza essere affatto
meno fecondo per la fisica. Si pensi, sostiene il teologo tedesco, a quanto &
stato fecondo per le scoperte fisiche il concetto di “campo” che, come ha
mostrato Max Jammer, é nato dal concetto stoico di “spirito” (pneuma)
come “intero” che organizza parti materiali¢. Stephen Hawking ha soste-
nuto che il concetto di “campo gravitazionale” fosse piti fondamentale di
altri concetti della fisica perché in grado di plasmare lo spazio-tempo:

lo credo che essa [la gravita] sia decisamente diversa, in quanto plasma l'arena
in cui agisce, diversamente da altri campi, che agiscono su uno sfondo spazio-
temporale. E questo carattere della gravita a suggerire la possibilita che il tem-
po abbia un inizio.47

Y

Cio che dobbiamo chiarire rispetto alla nostra analisi & perché la descri-
zione che abbiamo dato dell’esperienza spaziotemporale non sia in fondo
riducibile a una mind-depended theory4s. E vero che i giudizi spaziotempo-
rali sono possibili a partire da un osservatore che istituisce 'analogia, ma
cid non significa che lo spaziotempo é reale solo nella mente dell’osserva-

46 PANNENBERG, W.: Toward a Theology of Nature: Essays on Science and Faith. Louisville:
Westminster/John Knox 1993, 40-49; ID.: Historicity of Nature: Essays on Science and Theo-
logy. West Conshohocken: Templeton Foundation Press 2008, 65-67; JAMMER, M.: Concepts
of Force: A Study in the Foundation of Dynamics. Cambridge (Mass.): Harvard University
Press 1957, 188-200.

47 HAWKING, S.W./PENROSE, R.: La natura dello spazio e del tempo, cit., 13-14.

48 Definizioni tipiche di una mind-depended theory sono quelle di EDDINGTON, A.S.:
Space, Time and Gravitation. Cambridge: Cambridge University Press 1920, 51: “Events do not
appen; they are just there, and we come across them. “The formality of taking place” is
merely the indication that the observer has on his voyage of exploration passed into the
absolute future of the event in question”; e di WEYL, H.: Philosophy of Mathematics and Na-
tural Science. Priceton: Princeton University Press 1949, 116: “The objective world simply is,
it is do not happen. Only to the gaze of my consciousness, crawling upward along the life
line of my body, does a section of this world come to life as a fleeting image in space which
continuously changes in time”.



94 Vincenzo Lomuscio

tore4%. La prova di cio sta nel fatto che per quanto le relazioni spaziotem-
porali siano istituite dall'osservatore che dis-allontana gli eventi, non e
possibile dare giudizi spaziotemporali arbitrari. Per poter istituire una si-
multaneita tra due eventi io devo “aspettare” gli eventi, devo dipendere da
essi. Da un lato, i giudizi spaziotemporali sorgono dalla possibilita di co-
gliere i processi e dall'analogia che possiamo istituire tra due processi.
Nascono perci6 dalla nostra capacita di pensare il possibile, di guardare un
processo nel suo incunearsi verso una delle sue possibilita e metterlo in re-
lazione con altre possibilita. E su questo fondamento che riusciamo addi-
rittura a pensare un ordine del tempo inverso. Dall’altro, pero, per quanto
io possa invertire il possibile, non posso dare giudizi spaziotemporali a cid
che non ha ancora superato il possibile verso l'attuale.

Posso anche immaginare lo spaziotempo come un blocco a quattro di-
mensioni, tre spaziali e una temporale, provando a dire che tutti gli eventi
sono in fondo gia datis?. Ma per quanto mi sforzi di pensarlo congelato, se
la quarta dimensione ¢ la successione temporale, non posso pensare con-
temporaneamente il seme e il suo frutto, dato che il frutto puo esserci solo
se il seme muore. Per quanto non sia sincronizzabile rispetto a tutti i pos-
sibili osservatori dello spaziotempo, questo divenire ha un suo procedere e
non pud, almeno dal punto di vista locale, essere eliminato. Su questo
punto insiste molto Mario Dorato, il quale sostiene che la teoria della rela-
tivita non implichi affatto I'eliminazione del divenire locale: se consideria-
mo lo spaziotempo come un blocco a quattro dimensioni che posso taglia-
re trasversalmente in sequenze diverse (a seconda del sistema di riferimen-
to che voglio assumere, o della navicella con cui lo attraverso), in ognuno
di questi “tagli” I'osservatore percorrera un divenire di eventi, una sequen-

49 Questo aspetto veniva gia discusso ampiamente da Enrico di Gand nella sua analisi
delle considerazioni agostiniane sul tempo, carenti di una fondazione oggettiva della tem-
poralita e tendenti allo psicologismo. Per Enrico bisognava correggere Agostino attraverso
Aristotele e Averroe, sostenendo che il tempo ha una realta oggettiva, extramentale, fondata
nei mutamenti della realta, ma che solo con 'anima puo essere distinta in senso discreto,
individuando una differenza tra il momento presente, quello passato e quello futuro. Quindi,
ha un essere vero, ma imperfetto e potenziale nelle cose e un essere vero, perfetto e attuale
nell’anima. E I'anima a portare il tempo dalla potenza all’atto (cfr. PORRO, P.: Tempo e aevum
in Enrico di Gand e Giovanni Duns Scoto, in: ALLINEY, G./COVA, L. [edd.]: Tempus, Aevum, Ae-
ternitas. La concettualizzazione del tempo nel pensiero tardomedievale. Firenze: Olschki 1999,
89-129).

50 Questa idea & sostenuta, a partire da McTaggart e da Godel, anche dal fisico Bryan
Greene: «Gli eventi quindi [...] esistono tutti, e occupano in eterno il loro punto specifico
nello spaziotempo. Non c’é alcun flusso. Se alla festa di capodanno del 1999 vi siete molto
divertiti, significa che vi state ancora divertendo [...] Non & facile accettare una visione si-
mile, dato che la nostra concezione del mondo distingue rigorosamente tra passato, presente
e futuro, ma se valutiamo con attenzione questo schema temporale e lo confrontiamo con i
dati oggettivi della fisica moderna, scopriamo che puo esistere solo nella nostra mente»
(GREENE, B.: The Fabric of the Cosmos [2004], trad. it. di L. Civalleri e A. Tissoni (La trama
del cosmo). Torino: Einaudi 2006, 165).



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 95

za che non puo essere bypassata. Se per ogni osservatore locale, al netto
delle differenze di durata misurabili tra i vari sistemi di riferimento, il di-
venire si da, allora non v’é un insanabile conflitto tra la fisica relativistica e
I'esperienza umanas!.

Due eventi simultanei non sono simultanei, ma vengono ad essere si-
multanei. Perché sia possibile istituire la relazione di simultaneita devono
essere prossimi, nel senso di dis-allontanabili. Due eventi prossimi non so-
no prossimi, ma vengono ad essere prossimi. Le relazioni spazio-temporali
si danno in virtu di qualcuno che e presso questo venire ad essere.

L’APPARIRE DEL POSSIBILE

Un’ontologia del possibile e inevitabilmente legata a una teologia del pos-
sibile, poiché cid che ultimamente definisce la possibilita & 'onnipotenza
divina, in particolare su questioni tipo «Dio poteva creare un mondo mi-
gliore di questo?» o «Dio poteva evitare il male?» o «Dio pud creare un
mondo infinito?». Queste domande prendono piede nella scolastica soprat-
tutto a partire dalla fine del XIII secolo, quando diventa sempre piu cen-
trale la categoria della contingenza contro alcune tesi sul necessitarismo
divino’$2. Senza addentrarci in tali questioni e mantenendoci nella cornice
di una metafisica creazionistica, assumiamo semplicemente che in una con-
siderazione del mondo come contingente bisogna prendere sul serio la dif-
ferenza tra reale e possibile. Cio significa che i possibili che non passano
all’essere, percio, pur potendo darsi in mente Dei o come enti di ragione,
non rientrano nell’orizzonte degli eventi. Se a cid aggiungiamo che lo spa-
zio-tempo creaturale deve essere pensato come irripetibile, allora si deve
postulare che anche cid che in passato poteva realizzarsi e non si é rea-
lizzato deve essere considerato come irrimediabilmente escluso dagli even-
ti. La parola che in quel momento poteva essere detta e non & stata detta, &
ormai una possibilita persa. Potrebbe riaffacciarsi I'occasione per dirla, ma
non sarebbe la stessa possibilita, perché si darebbe in un’altra configura-
zione di eventi. Ciod che non si é realizzato, cioé, in una concezione lineare,
o almeno direzionale, e irripetibile del tempo, non pud mantenere uno sta-
tuto di esistenza.

Generalmente si definisce il possibile attraverso la controfattualita,
quindi la possibilita che cido che si € non si é realizzato, o che non si rea-
lizza o che non si realizzera, poteva o potrebbe realizzarsi. Ad esempio, ora
sono seduto ma il fatto contrario (potrei essere in piedi) ¢ possibile, perché
non vi sono impedimenti fisici o logici. Il treno che sta arrivando in sta-

51 DORATO, M.: Tempo della mente e tempo della materia, in: Quaestio. Yearbook of the
History of Metaphysics 7. Brepols: Turnhout 2007, 489-503.

52 Su questo aspetto si veda KNUTTILA, S.: Time and Modality in Scholasticism. Helsinki:
Academy of Finland 1980.



96 Vincenzo Lomuscio

zione potrebbe anche non arrivare, perché qualcuno potrebbe fermarlo o
perché potrebbe subentrare un guasto. Come si da un ente o un evento in
questo stato passaggio? Dove si trova mentre & possibile? Posso affermare
che ¢ possibile che il computer su cui scrivo si spenga tra un attimo per un
black-out, che il cielo si copra di nubi e inizi a piovere. O che un asteroide
colpisca la terra o che il surriscaldamento globale sciolga I’Antartide.

11 possibile & tutt'uno con I'evento, quindi con il processo. E il processo
che non si ¢ realizzato e poteva realizzarsi, o che potrebbe realizzarsi. Quan-
do si da una possibilita, si da sempre relativamente a qualcosa che sta ac-
cadendo. E un surplus dell’accadere. L'evento, tuttavia, & quello che é e ba-
sta. Avra un futuro, un insieme di possibili eventi futuri, e man mano che
il futuro crescera cresceranno anche i possibili spazi che potra occupare.
Questo asteroide tra un’ora potrebbe essere al massimo in due o tre punti
possibili, ma tra un anno in dieci possibili punti diversi. Ma adesso, in
questo suo apparire nel telescopio, 'asteroide ¢ semplicemente un evento,
¢ simultaneo al mio guardarlo, simultaneo al suo riflesso nella lente del mio
strumento e alla posizione della lancetta del mio orologio. Nel mio inten-
zionarmi a esso e al suo rapporto con lo spazio-tempo, si istituiscono i suoi
possibili futuri, le sue possibili traiettorie, le sue possibili collisioni. Adesso
¢ li, intero, dove lo vediamo. Riusciamo anche a immaginare i possibili fu-
turi e i possibili passati di un evento in cui gli eventi non appaiono, cioé un
buco nero. Anche la dove I'evento non si da se non come assenza di eventi,
per esempio nei buchi neri, anche la immaginiamo i possibili, partendo da
analogie con i processi conosciuti.

Il possibile futuro di un evento & una possibile simultaneita futura di un
evento. Se la temporalita e data sempre dalla simultaneita di due eventi, da
una analogia tra due poter-essere, ogni volta che intuiamo il futuro di un
evento, istituiamo una simultaneita rispetto ad un altro evento. E poiché,
come abbiamo detto, ogni simultaneita & una prossimita, immaginiamo una
prossimita rispetto ad un altro evento, quindi un dis-allontanamento pos-
sibile rispetto ad un altro evento. Se guardando l'asteroide nel telescopio
intuisco la sua possibile collisione con un satellite, & perché istituisco I'ana-
logia tra i loro esser-divenuti fino a questo momento e i loro esser-divenuti
in una simultaneita futura.

Sembra, quindi che il possibile si dia nel nostro modo di comprendere
gli eventi, nel rapportarci ai dati. Possiamo attingere alla fenomenologia di
Husserl per trarre spunto su come il possibile si da nella nostra intenziona-
lita, su come ogni datita non sia mai isolata in se stessa, poiché «annuncia»
una ulteriorita, una continuita. Questo aspetto viene chiarito nelle Medita-
zioni cartesiane, quando il padre della fenomenologia analizza l'attualita e
la potenzialita della vita intenzionale. Ogni nostra intenzione verso 'og-
getto, poiché & temporale, o «conscia della coscienza interna del tempo»,
vede delle potenzialita proprie dell’oggetto, che vengono da esso annun-
ciate.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 97

La varieta dell’intenzionalita che ¢ propria di ogni cogito, di ogni cogito rap-
portato al mondo gia solo per il fatto che esso non solo ha conscio qualcosa di
mondano, ma anche essendo esso stesso, in quanto cogito, conscio della co-
scienza interna del tempo, non & esaurita teoreticamente nella mera conside-
razione dei cogitata come vissuti attuali. Piuttosto, ogni attualita implica delle
potenzialita proprie, che non sono possibilita vuote ma possibilita gia predeli-
neate nel loro contenuto, in modo intenzionale, nel singolo vissuto attuale;
esse sono inoltre dotate del carattere di poter essere realizzate dall'io.%3

L’oggetto percepito annuncia delle potenzialita e queste possono essere rea-
lizzate dall'io. Che significa? Le potenzialita sono potenzialita fenomeno-
logiche, cioé possibili datita che la coscienza potra scoprire. Husserl lo
spiega facendo I'esempio del cubo: mentre colgo alcuni suoi lati e alcune
delle sue facce, questi lati e queste facce annunciano che ce ne sono altre e
che sono in questo momento precluse al mio sguardo, ma potro tra un atti-
mo vederle.

Ogni vissuto ha un “orizzonte” che muta al mutare del suo contesto di co-
scienza e nel cambiamento delle fasi del flusso che gli sono proprie - si tratta
di un orizzonte intenzionale di rimandi diretti a potenzialita della coscienza
che gli appartengono. Per esempio, ad ogni percezione esterna appartiene il ri-
mando che parte dai lati propriamente percepiti dell'oggetto della percezione,
verso i lati co-intesi, non ancora percepiti, ma solo anticipati in aspettative e,
dapprima, in una vuotezza non intuitiva - in quanto lati “a venire” nella perce-
zione; € una continua protenzione, che acquista un senso nuovo in ogni fase
della percezione.5*

Questa continua protenzione, questo intenzionarsi all'ulteriorita che l'og-
getto sta manifestando (nell’esempio di Husserl i lati del cubo ancora na-
scosti ma annunciati dai lati visibili) & quello che Heidegger descrivera co-
me l'avanti-a-sé dell’esistenza. Nel nostro esserci, quindi nella nostra aper-
tura all’esistente, siamo sempre proiettati nel possibile. Il possibile si da
nel nostro modo di comprendere, ¢ tutt'uno con esso, poiché il nostro esi-
stere € essenzialmente un poter-essere. Potremmo dire che ci rivolgiamo
all’esistente sempre attraverso il possibile. L’esempio noto di Essere e tempo
é quello del martello e del chiodo: la prima comprensione di questi enti é
pensare la loro possibilita e le loro possibili relazioni (il martello posso
prenderlo, il chiodo pud essere battuto...), quindi non ¢ apofantica, defi-
nitoria, ma pragmatica, segnica. Ogni ente & compreso originariamente
come un mezzo per..., quindi come un rimando a..., come una possibile re-
lazioness,

33 HuSSERL, E.: Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phdnomenologie, trad.
it. di D’Angelo, D.: Le conferenze di Parigi. Meditazioni Cartesiane. Milano: Bompiani 2020, Il
med., § 19, 191-192.

34 HUSSERL, E.: Le conferenze di Parigi. Meditazioni Cartesiane, cit., 193.

35 HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit (1927), trad. it. di A. Marini (Essere e tempo). Milano:
Mondadori 2006, §§ 15-17.



98 Vincenzo Lomuscio

La possibilita é fondata nella temporalita, sia per Husserl che per Hei-
degger. Per Husserl nella sintesi temporale passiva, mentre per Heidegger
nel poter-essere dell’Esserci. Al netto delle differenze tra i due fenomeno-
logi, le loro analisi mettono in luce come il possibile sia radicato nella
nostra esperienza originaria della realta, si da con essa. E anche quando
comprendiamo il passato lo facciamo attraverso il possibile (come quando
ci chiediamo se era cosi inevitabile utilizzare le bombe atomiche alla fine
della seconda guerra mondiale) rivolgendoci ad esso come a un passato
che potrebbe ancora adesso rivelare il suo significato. Quando pensiamo le
possibilita non realizzate del passato, infatti, lo facciamo per comprendere
il suo significato. Se il possibile si da col comprendere, allora possiamo di-
re che dove c’é un io si da il possibile.

Non si puo parlare dei possibili futuri come di illusioni prospettiche, se
non al prezzo di negare l'osservatore reale, I'io che osserva il mondo. Ogni
volta che si prova ad assumere una prospettiva presentistica o eternalisti-
ca, infatti, si pensano gli eventi da un punto di vista trascendente, il che &
interessante, soprattutto per capire che cosa possa implicare I'Incarnazio-
ne rispetto allo spazio-tempo come luogo del possibile (come vedremo tra
poco). Qui si comprende ulteriormente perché non puo accadere due volte
la stessa simultaneita: se I'io & proteso nella possibilita, e se la possibilita
non puo essere identica a una possibilita gia realizzata in quanto il possi-
bile non & stato ancora percorso, per 'io non é possibile vivere come acca-
duto cio che non é ancora accaduto, sia pure un evento ripetuto ogni gior-
no. In questa impossibilita esperienziale si riflette dal punto di vista feno-
menologico quello che si verifica nella relazione di possibilita fisica tra due
eventi.

Lo stesso spazio non potra essere percorso di nuovo perché la relazione
di prossimita e di simultaneita che ci accingiamo a realizzare non e ancora
realizzata, per quanto simile a ieri possa essere. Se ogni volta I'attraversa-
mento del possibile rende impossibile ripetere due volte una stessa relazio-
ne di eventi, troviamo confermata anche nella dimensione spaziale l'irripe-
tibilita creaturale. Per quanto io possa aver istituito una relazione spaziale,
non potrd mai re-istituirla. Anche l'impossibile ¢ una configurazione di
possibilita: solo se c’¢ I'inaugurazione del possibile, puo darsi qualcosa co-
me impossibile.

L’ESCATOLOGIA DEL POSSIBILE

Poiché l'io fa apparire il possibile, poiché é solo attraverso la sua intenzio-
nalita logica che lo spazio-tempo mostra la sua irripetibilita, e poiché que-
sto apparire sempre inedito dello spaziotempo ¢ il portato della creazione,
allora l'io ¢ il luogo dell’apparire della creazione. Solo rispetto a un io puo
darsi lirripetibilita che caratterizza la creazione. E se solo rispetto all'io
divino puo darsi l'irripetibilita originaria istituita con la creazione, l'io di-



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 99

vino che la istituisce & quello espresso dalla persona del Figlio, 'unica a
poter attraversare concretamente il possibile dello spaziotempo. In questo
senso potremmo leggere il senso della «creazione in Cristo», il «tutto & sta-
to fatto per mezzo di Lui» del prologo giovanneo e ritrovare l'interessante
riflessione di Karl Rahner a proposito della possibilita che solo la Seconda
Persona della Trinita possa incarnarsi: se I'Incarnazione fosse possibile a
ogni Persona della Trinita, I'Incarnazione del Figlio non ci direbbe nulla
del Figlio, nulla del suo ruolo intratrinitario e nulla del suo ruolo nella sal-
vezza, ma esprimerebbe una qualita generale di Dio>s.

E dunque possiamo ora osare la domanda: come si da il possibile nella
vita eterna? E chiaro che questa domanda non puo avere risposta, ma solo
congetture. L’'unico modo per immaginare la relazione tra poter-essere e
essere-divenuto nella trascendenza, quindi anche escatologicamente, & pro-
vare a pensare questa relazione senza il limite dello spazio-tempo creatu-
rale, cioé senza il limite dell'irripetibilita. I possibile escatologico potreb-
be essere, dunque, il possibile ripetibile.

L'irripetibilita ¢ data dal fatto che cio che si ripete & solo la relazione
analogica tra due passaggi poter-essere — esser-divenuti, ma i due passaggi
sono diversi, sono accaduti in relazioni di possibilita diverse. Ogni volta
deve avvenire spazio-temporalmente questo passaggio, per questo sono e-
sposto all'inedita realizzazione dell’essere. L'irripetibilita & data dal fatto
che non si puod cancellare il passato né si puo essere cid che non si € ancora
realizzato. Proviamo percio a pensare che cosa accadrebbe se questo limite
non ci fosse. In una eventuale ripetibilita dovremmo poter ripercorrere le
possibilita gia percorse senza il limite di quello che le ha condizionate.
Dovremmo poter ripetere cid che ¢ gia accaduto.

In questo senso possiamo richiamare la riflessione escatologica di von
Balthasar, che ci mette in guardia dall'immaginare la vita eterna come una
vita che si lascia alle spalle quella attuale, poiché in tal senso sarebbe sem-
plicemente una vita futura liberata dal fardello della natura temporale. La
vita eterna va pensata, secondo il teologo svizzero, come una vita in pie-
nezza di cid che qui si é vissuto limitatamente. Se non intendessimo la vita
eterna come salvezza della vita temporale, cadremmo in una visione plato-
nico-buddhistica della salvezza, tale per cui l'eternita ¢ semplicemente
I'abbandono di questa vita.

E nell’eternitd non entrera un soggetto, la cui esistenza temporale (e quale altra
esistenza ha il soggetto se non la sua esistenza temporale?) sta “dietro” di esso,
come un’esistenza vissuta irrealmente, la quale al massimo resta come ricordo
reale; non entrerd una natura staccata dalla sua esistenza vissuta (questa na-
tura pud tanto poco essere separata da questa esistenza in quanto si identifica

56 RAHNER, K.: Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte (1967),
in: Die Heilsgeschichte vor Christus, vol. 2 di Mysterium Salutis. Grundrif heilsgeschichtli-
cher Dogmatik, 317-401, trad. it. di C. Danna (La Trinita). Brescia: Queriniana 20084, 35-36.



100 Vincenzo Lomuscio

anzi con essa!). Questa non sarebbe una redenzione del mondo e del tempo, ma
sarebbe piuttosto, in senso platonico-buddhistico, una redenzione della natura
(pensata come anima o spirito) del mondo e del suo tempo.57

L’unica prova sensibile di questo, secondo Balthasar, ce 'abbiamo nei qua-
ranta giorni in cui Cristo risorto appare alla sua giovane chiesa. Cristo,
apparendo agli apostoli, fa vivere loro di nuovo cio che hanno gia vissuto,
ad esempio la pesca miracolosa, o il banchetto, solo che mentre per gli
apostoli si tratta di rivivere ricordando cio che é accaduto, per il risorto si
tratta di rivivere realizzando cio6 che é accaduto, come presente.

Quello che pud vedere sono fatti, scene, eventi che non sono essenzialmente
diversi dai precedenti. La pesca miracolosa sul lago di Tiberiade & descritta con
svolgimento del tutto simile a quella passata, dopo la quale i quattro discepoli
abbandonarono ogni cosa; lo spezzare il pane di Emmaus ripete il gesto gia co-
nosciuto; pane e pesce offerti sulla riva del lago suscitano il ricordo dei mira-
coli nel deserto; il viaggio coi due discepoli, i discorsi fatti durante il cammino,
gli ammaestramenti sul senso della Scrittura e sulla necessita della passione,
infine la via verso il monte degli Ulivi: sono tutti eventi ben noti che adesso si
svolgono tra un Celeste e i terrestri, in un intreccio tra cielo e terra. [...] Cosi il
banchetto dopo la risurrezione non é un banchetto “diverso”, ma la manifesta-
zione e la rappresentazione, la dimostrazione temporale del banchetto eterno e
percid di “ogni” banchetto: “lo sono con voi fino alla fine del mondo”. La co-
lazione sulla sabbia della riva racchiude in sé tutti i banchetti e le tavolate a cui
ha partecipato temporalmente il Figlio dell'uomo, con gli apostoli e con gli
amici di Betania, con Simone il fariseo, con prostitute e pubblicani, e i ban-
chetti trentennali con sua madre e il suo padre putativo, ma non nel senso di
una conclusione, ma come garanzia che tutti questi banchetti appartengono
all'unico grande banchetto dell’agnello. Forse per i discepoli, che sono ancora
nel tempo, nel ricordo attuale possono esserci banchetti precedenti: per il Si-
gnore, che distribuisce pane e pesce, sono presente.58

Detto nei termini del nostro discorso, nel banchetto in cui avvengono tutti
i banchetti, o nel pellegrinaggio con Cristo in cui avvengono tutti i pellegri-
naggi, avremmo la possibilita di rivivere il passaggio dal possibile all’essere.
Ma se il limite della creaturalita é nell'irripetibilita dello spazio-tempo,
allora la questione della redenzione non sta solo nella possibilita di far
riaccadere I'essere, ma anche in quella di far riaccadere il possibile. Cio che
sembra perduto nello spazio-tempo creaturale non é infatti 'essere, perché
cio-che-é-divenuto é ormai impossibile da cambiare, o da cancellare, quan-
to cio-che-poteva-accadere e non é accaduto. Dunque il passaggio dal possi-
bile all'essere, oltre i limiti creaturali, potrebbe essere allora innanzitutto la

57 BALTHASAR, H.U. von: Eschatologie in unserer Zeit. Die letzen Dinge des Menschen und
das Christentum (2005), trad. it. di G. Poletti (Escatologia del nostro tempo. Le cose ultime
dell’'uomo e il cristianesimo). Brescia: Queriniana 2017, 65.

58 BALTHASAR, H.U. von: Escatologia del nostro tempo. Le cose ultime dell'uomo e il
cristianesimo, 65-66.



Creaturalita e redenzione dello spazio-tempo 101

possibilita di percorrere 1'essere che si & scartato: i gesti che era possibile
compiere e che non abbiamo compiuto, le parole non dette, le possibilita di
comprensione non percorse, le possibilita che potevamo illuminare con il
nostro sguardo sugli eventi... Uno spazio-tempo trasfigurato nell’eternita
sarebbe allora il luogo della possibilita compiuta che riapre quella incom-
piuta.

Quali possibilita? Se esistono due tipi di vita eterna, quella di beatitudine
e quella di dannazione, e se “alla sera della vita saremo giudicati sull'amore”,
possiamo immaginare che le possibilita incompiute saranno quelle possibi-
lita d’amore legate alle nostre scelte’?. Se il loro esser-possibile ¢ dipeso
anche da noi che le abbiamo aperte pur non essendo riusciti a percorrerle
tutte, allora la redenzione del possibile sara per noi la gioia di veder rea-
lizzato ogni effetto impercorribile nella strettoia del tempo; mentre se quelle
possibilita sono state da noi scartate, impedite, chiuse, la loro redenzione
sara per noi motivo di dolore per 'amore che potevamo accendere e che
eternamente vedremo acceso senza la nostra fiamma. La dannazione eter-
na sara non essere protagonisti di quelle possibilita d’'amore che nell’eter-
nita si compiono, non essere capaci di festeggiare le nozze d’amore
dell’Agnello perché nella vita temporale non abbiamo mai banchettato con
Lui.

59 Sul rapporto tra vita eterna e possibilita d’amore incompiute cfr. LOMUSCIO, V.:
Purgatory’s temporality, in: VANHOUTTE, K.P./MCCRAW, B.W. (edd.): Purgatory: Philosophical
Dimensions. Palgrave Macmillan 2017, 69-87.



102 Vincenzo Lomuscio

Riassunto

Il concetto di creazione implica la linearita e lirripetibilita del tempo. Se alla
luce della teoria della relativita diventa difficile pensare il tempo indipenden-
temente dallo spazio, é possibile pensare l'irripetibilita come caratteristica
dello spazio-tempo anziché del tempo tout court? In questo articolo provero
a delineare l'irripetibilita dello spazio-tempo attraverso i concetti di simulta-
neitd, prossimita e analogia. Ogni giudizio temporale é una relazione tra
due eventi, ma non possiamo riferirci ad essi come a semplici dati, poiché
sono in fondo due processi: il treno che arriva e la lancetta che raggiunge il
numero. E poiché un processo, a sua volta, é una relazione tra esser-possi-
bile ed esser-divenuto, il giudizio temporale é una relazione tra due relazio-
ni, quella che dal punto di vista logico costituisce un’analogia di proporzio-
nalita (a:b=c:d). Di qui verranno delineati alcuni spunti cristologici ed esca-
tologici.

Abstract

According to Christian theology, creatural time is linear and unrepeatable,
and each creature is singular and unique. Given that in the light of relativity
theory and its space-time notion we cannot consider space and time as two
different entities, but as one alone, can we extend this unrepeatable linearity
to space-time? In this paper, I shall aim to trace this unrepeatable structure
of space-time through notions of simultaneity, proximity and analogy. Each
temporal judgment consists of a relationship between two events, as arqued
by Einstein, but we cannot consider these events as simple data. What we
consider an “event”, indeed, is what becomes an event; therefore, it is already
undergoing a temporal consideration. This means that in temporal judg-
ment, we relate two processes, and because a process is a relationship be-
tween possibility-to-be and become-being, a relationship between two events
is a relationship between two relationships. This kind of relationship is an
analogy of relationships (analogia proportionalitatis). From here, some
Christological and eschatological ideas will be outlined.



	Simultaneità, prossimità e analogia : creaturalità e redenzione dello spazio-tempo

