
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: Simultaneità, prossimità e analogia : creaturalità e redenzione dello
spazio-tempo

Autor: Lomuscio, Vincenzo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VlNCENZO LOMUSCIO

Simultanéité, prossimità e analogia:
creaturalità e redenzione dello spazio-tempo

INTRODUZIONE

Il problema non è sapere dove sei. Il problema è pensare che ci sei arrivato
senza portarti dietro niente. Questa tua idea di ricominciare daccapo. Che poi

ce l'abbiamo un po' tutti. Non si ricomincia mai daccapo. Ecco quai è il
problema. Ogni passo che fai è per sempre. Non lo puoi annullare. Non puoi
annullare niente. Capisci cosa intendo? [...] Tu credi che quando ti svegli la

mattina quello che è successo ieri non conta. Invece quello che è successo ieri è

l'unica cosa che conta. Che altro c'è? La tua vita è fatta dei giorni che hai
vissuto. Non c'è altro. Magari pensi di poter scappare via e cambiare nome o

non so cosa. Di ricominciare daccapo. E poi una mattina ti svegli, guardi il
soffitto e indovina chi è la persona sdraiata nel letto?

Cormac MacCarthy: Non è un paese per vecchi

La concezione creazionistica del tempo è legata al concetto di irripetibi-
lità, in quanto il tempo inizia con la creazione e finisce con la «fine dei
tempi», procedendo linearmente e non circolarmente, quindi senza ripeti-
zioni. La fisica contemporanea, in particolare la teoria délia relatività generale,

ci suggerisce di utilizzare il concetto di spazio-tempo, di usare le due
dimensioni come una sola, ma sembra difficile pensare la transitorietà del

tempo insieme alio spazio: mentre il tempo scorre e non puô tornare, lo
spazio ce e si puô percorrere più volte. Normalmente pensiamo che nulla
ci impedisca di rifare esattamente la stessa strada che abbiamo fatto ieri o
di ripercorrere al contrario un sentiero per tornare dove eravamo. Se il
tempo è facilmente pensabile corne fluire irreversibile, lo spazio sembra
non essere caratterizzato da alcuna caducità.

Lo spazio sembra del tutto indifferente rispetto a taie irripetibilità, tan-
to che è molto più facile pensare la creaturalità del mondo in relazione alla
sua finitezza temporale, al fatto cioè che il mondo sia iniziato e che un
tempo infinito non sarebbe possibile, piuttosto che a una sua eventuale
finitezza spaziale. In una lettera a Chanut del 6 giugno 1647, Descartes scri-
veva che se da un lato è ragionevole sostenere che lo spazio sia indefinito
(se non addirittura infinito, corne Cusano e altri teologi hanno sostenuto),
dall'altro non possiamo sostenere che il tempo, dalla creazione a oggi, sia
indefinito:

In primo luogo, ricordo che il cardinale di Cusa e molti altri Dottori hanno
supposto il mondo infinito, senza che per questo siano mai stati ripresi dalla
Chiesa: al contrario, si crede che significhi onorare Dio far concepire le sue



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 79

opere come grandissime. La mia opinione è meno difficile ad essere accettata
délia loro, perché non dico che il mondo è infinito, ma soltanto indefinite). In
ciô vi è una differenza notevole: per dire che una cosa è infinita, infatti, bi-
sogna avere qualche ragione che la faccia conoscere come taie, cosa che si

puô avere solo da Dio; per dire che è indefinita, invece, è sufficiente non
avere alcuna ragione con cui si possa provare che abbia dei limiti.[...]

Una volta considerata in questo modo la sua estensione, se la si confronta
con la sua durata, mi sembra che essa debba solo far pensare che non si possa
immaginare un tempo, prima délia creazione del mondo, in cui Dio non
abbia potuto crearlo, se avesse voluto; e che per questo non vi sia motivo di
concludere che l'abbia veramente creato prima di un tempo indefinito, poi-
ché l'esistenza attuale o vera che il mondo ha avuto da cinque o seimila anni
non è necessariamente congiunta all'esistenza possibile o immaginaria che ha

potuto avere prima.1

Lo spazio e il tempo non hanno le Stesse caratteristiche creaturali. Va
detto, tuttavia, che sebbene lo stigma délia creaturalità sia più facilmente
rintracciabile nella temporalité che nella spazialità, in fondo nessuno degli
argomenti classici sulla creaturalità del mondo, o prove cosmologiche
(Avicenna, Tommaso, Leibniz), fa leva sulla limitatezza délia durata o sulla
caducità del tempo. Essi utilizzano, invece, le catégorie logiche di essere
possibile ed essere necessario, attraverso le quali si definisce la relazione
tra essenza ed esistenza. L'argomento di Avicenna nel trattato II délia sua
Metafisica, il primo a noi noto nella storia délia filosofia, non fa nessun ri-
ferimento alla creazione del tempo, quanto alla derivazione di ciô che è

necessario per altro da ciô che è necessario in sé, secondo un modello più
emanazionistico che creazionistico2. Neppure si afferma un legame necessario

tra temporalité e creaturalità nelle cinque vie di Tommaso, secondo il
quale la creazione del tempo è un articolo di fede e non è necessariamente
implicato nel concetto di creazione («non è necessario che la causa agente,
cioè Dio, précéda il proprio effetto nel tempo»3), tanto che esistono creature

necessarie che non sono create nel tempo. La prova a contingenté
mundi di Leibniz si fonda sul principio di ragion sufficiente e non fa nes-

1 Descartes, R.: Tutte le lettere. 1619-1650, a cura di G. Belgioioso. Milano: Bompiani
2005, 2469.

2 Avicenna: Metafisica, trad. it. di O. Lizzini, a cura di P. Porro. Milano: Bompiani 2002,
trat. I, sez. VI, 85-95; s> è molto discusso se questa sia una prova cosmologica o noologica, in
quanto ente e possibile sono trattate da Avicenna corne nozioni a priori nella mente (su
questo si veda la prefazione di P. Porro, a AVICENNA: Metafisica, cit., XXVII-XXVIII).

3 Tommaso d'AquinO: L'eternità del mondo, in: Opuscoli filosofici, a cura di A. Tognolo.
Milano: Rusconi 1982, 185; va detto che la posizione di Tommaso non resta immutata lungo
le sue opere (cfr. BERTOLA, E.: Tommaso d'Aquino e il problema dell'eternità del mondo, in:
Rivista di Filosofia Neo-Scolastica Vol. 66 [1974], No. 2/4, 312-355).



8o Vincenzo Lomuscio

sun riferimento alla temporalité (ridotta a semplice «relazione tra rappre-
sentazioni»)4.

È indubbio, perö, che almeno da Agostino in poi la differenza tra mon-
do e Dio è per lo più pensata come la differenza tra temporalità ed eternità
(intesa come atemporalità) e la fine dei tempi come passaggio dalla
temporalité all'eternité. Il tempo è decisivo per caratterizzare la differenza tra
I'infinito e il finito, sicuramente più di quanto i concetti di spazio e luogo5.
Si pensi a Tommaso d'Aquino quando immaginava la fine dei tempi come
arresto del movimento delle sfere6 senza nessuna variazione per lo spazio
cosmico, dove trovano gié «ora» una collocazione précisa i luoghi dell'al-
dilé: l'inferno è il luogo fisicamente più lontano dai cieli, gli stessi cieli sono

gerarchicamente ordinati, la gloria di Dio «risplende in una parte più e

meno altrove»7. E ancora Savonarola riassumeva le dottrine teologiche sullo
spazio dell'aldilé in questo modo:

Rispondono i dottori et dicono che i cieli, il sole, la luna, le stelle et la terra,
et gli altri elementi quanto alla sustantia, non hanno a mancare né a perire,
ma sempre staranno et dureranno. Quanto aile qualité loro accidentali dicono

che mancheranno: perché il cielo: verbigratia: allhora non si invoverà: et
non influiré più in queste cose inferiori: similmente gli elementi non si alte-
reranno l'uno coll'altro come fanno hora: per la quale alteratione si causa ge-
neratione et corrutione in queste creature inferiori. Quando adunque le scrit-
ture divine dicono, che i cieli et gli elementi hanno a mancare intendi sana-
mente non quanto alla sustantia loro: ma quanto a certe qualité accidentali
che saranno rimosse: perché non saré più né generatione né corrutione. Et la

terra la quale hora è immonda per i peccati degli huomini dopo il giudicio saré

monda et saré purgata dal fuoco: Non rimarranno sopra la terra nè arbori,
nè piante, né animali: Saranno spianati li monti et rimarré la terra pura et
bianca: et tutte le fecce caderanno nell'inferno sopra li dannati: L'acqua saré

purificata: perché non saré salsa: et non si moveré corne hora cessando il moto

del primo mobile, che è causa di tutti li moti: L'elemento dell'aere saré pu-
rificato: Non saré più nubiloso et tempestoso: Non commotione di venti, non
grandine nè piove: il fuoco saré più lucido et più splendido del cielo. Pensa

poi quanto saré più lucido il cielo: il sole, la luna et le stelle: come dice Isaia.8

4 LEIBNIZ, G.W.: Monadologie, trad. it. di S. Cariati (Monadologia). Milano: Bompiani
2017, §§ 36-46.

5 Sulla storia del concetto di "spazio" e "logos" si veda GlOVANNOZZI, D.A'ENEZIANI, M. (edd.):
Locus-Spatium. XIV Colloquio Internazionale. Roma, 3-5 gennaio 2013. Firenze: Olschki 2014.

6 TOMMASO D'AQUINO: Summa Theologiae, cit., Suppl,, q. 74, art. 4; cfr. anche IVSent., d.

50, q. 2, art. 3; Responsio ad Magistrum Joannem de Vercellis, 331-332.
7 Dante: Paradiso, canto I, w. 2-3.
8 GlROLAMO SAVONAROLA: Prediche sopra il salmo Quam bonus Israel Deus [...] in lingua

volgare tradotte. Vinegia 1528,1728-1738.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 81

Finché si pensa a un cosmo chiuso e divinamente ordinato (finanche nell'in-
ferno c'è un ordine9) sembra si possa descrivere agevolmente lo spazio
dell'aldilà e il suo confine con l'infinito che lo circonda, ma ogni topografia
salta con la rivoluzione astronomica e la scoperta di un cosmo infinita-
mente più grande di quello conosciuto. In questa dilatazione indefinita
dello spazio, in cui non è più cosi facile immaginare una gerarchia dei luo-
ghi e un punto più vicino o più lontano da Dio, le risposte délia metafisica
cristiana sono state di due tipi: o fenomertizzare lo spazio e il tempo, come
«fantasmi dei corpi e del moto» (Hobbes) o corne «relazioni tra rappresen-
tazioni» (Locke, Leibniz) nella via che stranamente condividono sia gli
empiristi inglesi che i razionalisti tedeschi, oppure affermarli corne realtà
assolute, infinite, come «sensoria Dei» (Newton, che non a caso torna a de-
dicare moite delle sue ricerche alla topografia dell'inferno). Se il compro-
messo kantiano, secondo cui spazio e tempo avrebbero «realtà empirica e

idealità trascendentale», viene superato dall'idealismo tedesco in direzione
dell'idealità, questo non aiuta a pensare teologicamente lo spazio, né nella
sua creaturalità, né nella sua trascendenza escatologica. Uno dei testi più
impegnati nel tentativo di pensare la possibile trascendenza dello spazio e

del tempo è sicuramente la Filosofia délia Rivelaziorte di Schelling, dove,
tuttavia, a fronte di un'ampia trattazione sul rapporto tra tempo ed eterni-
tà, la questione dello spazio viene liquidata in poche pagine, riprendendo
l'idea che, quand'anche vi fosse nello spazio cosmico un punto privilegiato
rispetto agli altri, per esempio quello dove Cristo siede alla destra del
Padre, rendendo cosi le relazioni spaziali imprescindibili per capire l'infinito
("forma necessaria dell'intuizione"), non per questo verrebbe meno la sua
idealità.

Se in qualche punto del tutto cosmico lo spazio è divenuto la forma necessaria

dell'esistenza e dunque anche una forma necessaria dell'intuizione, da

questo punto, dunque relativamente, l'intero sistema cosmico apparirà nello
spazio, ma non segue da ciô che il tutto sia realmente nello spazio, e che di-
stanze che a noi appaiono corne spaziali, non possano anche esprimere sem-
plicemente rapporti e differenze ideali10.

Oltre a una mancata attenzione per la creaturalità dello spazio nella storia
del pensiero cristiano, la plausibile infinità dello spazio cosmico rende an-
cor più difficile una sua demarcazione rispetto alFinfinità di Dio. La fini-
tezza si ascrive molto meglio alla durata del cosmo, tanto che anche gli ar-
gomenti anticristiani di Nietzsche trovano il loro «pensiero più abissale»

9 Tommaso ad esempio articola l'inferno in quattro livelli di lontananza da Dio: luogo di
coloro che aspettano la redenzione (pre-inferno, o Sheol), luogo di coloro che aspettano la

purificazione (purgatorio), luogo dei bambini non battezzati (limbus puerorum) e luogo dei
dannati in eterno (cfr. Summa Theologiae, III, q. 52, art. 5-8).

10 Schelling, F.W.J.: Philosophie der Offenbarung (1858), trad. it. di A. Bausola (Filosoßa
della Rivelazione). Milano: Bompiani 2002,1271 [235-236].



82 Vincenzo Lomuscio

nell'eterno ritorno, la cui argomentazione inizia col presupposto che dietro
di noi e davanti a noi ci sia un tempo infinito11. La realtà della creazione,
infatti, sta o cade con la linéarité del tempo: il tempo inizia e procédé verso

la fine dei tempi, nel lasso tra creazione e redenzione, lasso in cui ogni
istante è sempre inedito rispetto ai precedenti e ha un suo posto preciso
nella storia. È un aspetto talmente centrale da costituire, secondo Gilson,
la principale novità della filosofia cristiana rispetto a quella antica12, ed è

tutt'uno con il grande «scandalo» della resurrezione della carne: dal
momenta che ogni singola esistenza è irripetibile, la sua redenzione puo solo
darsi nella resurrezione della sua singolarità.

Questo riflesso costante della creazione nella temporalité del creato è

stato sviluppato in vari modi - per esempio attraverso l'idea tomista della
composizione delle essenze create con l'actus essendi di Dio13, o attraverso
l'argomento di Suârez che ritiene superfluo distinguere creazione e conser-
vazione dal momento che il loro effetto è lo stesso14, argomento che ri-
prende Descartes nella dottrina della creatio continua15 - ed è stato forte-
mente ripreso nel confronto del cristianesimo con l'evoluzionismo, in au-

11 NIETZSCHE, F.: Also sprach Zarathustra, trad. it. di M. Montinari (Cosi parlà Zarathu-
stra). Milano: Adelphi 2020, 183: "questa lunga via che porta all'indietro dura un'eternità".

12 GILSON, E.: L'esprit de la philosophie médiévale (1969), trad. it. di P. Sartori Treves (Lo

spirito della filosofia medievale). Brescia: Morcelliana 2007, cap. I, 2.
13 TOMMASO D'AQUINO: Summa Theologiae, in: Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia,

IV-XI1, cura et studio Fratrum Ordinis Praedicatorum. Romae: Ex Typographia Polyglotta
1888-1906 (trad, it.: La Somma Teologica, 4 voll. Bologna: Edizioni Studio Domenicano 2014,
I, q. 104, a. 1: "Ora ogni creatura è in rapporto a Dio come Faria in rapporto al sole che la
illumina. Come infatti il sole è lucente per sua natura, mentre l'aria diventa luminosa parteci-
pando la luce del sole, senza tuttavia partecipare la natura del sole, cosi Dio è il solo ente per
essenza [so/us Deus est ens per essentiam suam], giacché la sua essenza è il suo essere [quia
eius essentia est suum esse], mentre ogni creatura è invece ente per partecipazione [omnis
autem creatura est ens participative] e non taie che la sua essenza sia il suo essere. E per-
tanto, come dice Agostino (DG IV, 12, 22), 'se per ipotesi la potenza di Dio cessasse di so-
stenere le cose create, cesserebbe all'istante anche la loro specie e ogni natura verrebbe me-
no'. E ancora (DG VIII, 12): 'Corne l'aria diventa luminosa alla presenza della luce, cosi l'uo-
mo si illumina quando Dio gli è présente; mentre subito si ottenebra quando Dio si ritrae".
Va detto che, diversamente da una lettura neotomistica diffusa, la questione del rapporto
essere-essenza in Tommaso non va in direzione dell'affermazione della contingenza del
mondo, quindi in senso apofantico, ma della impossibilité di definizione della quiddità di
Dio, quindi in senso apofatico. La categoria di "contingenza" si afferma nel pensiero scolasti-
co solo alla fine del XIII secolo, soprattutto in seguito alla grande condanna di Tempier (cfr.
PORRO, P.: Lex necessitatis vet contingentiate. Nécessita, contingenza e provvidenza nell'uni-
verso di Tommaso d'Aquino, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 96 [2012]

3, 401-450).
14 Suârez, f.: Diputationes Metaphysicae (1597), eng. transi, by Alfred ]. Freddoso (On

Creation, Conservation, & Concurrence: Metaphysical Disputations 20-22). South Bend: St.

Augustine's Press 2002,121.
13 Descartes, R.: Discourse de la methode (1637), e Principia Philosophiae (1644), in:

Opere 1637-49, a cura di G. Belgioioso. Milano: Bompiani 2009, 77 e 1727.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 83

tori quali Teilhard de Chardin16, Sertillanges17, Balthasar18, Plantinga19. Se

già Bergson si esprimeva in senso critico verso l'idea di creazione continua,
soprattutto a causa delle sue implicazioni fïnalistiche e deU'impossibilità di
spiegare le anomalie e i difetti dell'evoluzione20, negli ultimi decenni sono
sorte nuove obiezioni, tra le quali ricordiamo quelle di William Craig21, di
Alfred Freddoso22, di Andrew Pavelich23, incentrate sul fatto che facendo
coincidere la creazione con la conservazione del creato si priverebbero le

creature di una propria temporalité, quindi di una propria identité
persistente nel tempo e délia relativa capacité di essere causa dei propri effetti,
cadendo in una forma di occasionalismo24. Non discuteremo qui di questo
rapporto tra creazione e conservazione, ma ci basta richiamarlo per coglie-
re corne, anche nelle discussioni più recenti, la temporalité rimanga un
plesso privilegiato per definire la dipendenza/indipendenza delle creature
dal creatore.

Il fondamento DEI giudizi spaziotemporali

Innanzitutto proveremo ad estendere alio spazio creaturale le caratteristi-
che del tempo creaturale: se il tempo creato si caratterizza per l'irripeti-
bilità ogni volta inedita degli attimi, allora questa irripetibilité e singolarité
dovrebbe coinvolgere anche lo spazio. Se volessimo definire una irripetibi-
lità dello spaziotempo, potremmo dire che essa consiste nel fatto che non
solo un particolare momento non puô essere ripetuto, ma non puô darsi

16 Teilhard de Chardin, P.: La Vision du passé (1957), trad. it. di A. Tassone Bernardi
(La visione del passato), in: Opere, vol. 18. Milano: Jaca Book 2016.

17 SERTILLANGES, A.D.: L'idée de création et ses retentissements en philosophie. Paris:
Aubier 1945, 59-62.

18 Balthasar, H.U. von: Herrlichkeit, Band III, 1,2: In Raum der Metaphysik. Neuzeit
(1965), trad. it. di G. Sommavilla (Gloria, vol. V, Nello spazio della metaßsica. L'età moderna).
Milano: Jaca Book 1991, 553-557 •

19 Plantinga, A.: Where the Conflict Really Lies: Science, Religion, and Naturalism. New
York: Oxford University Press 2011.

20 BERGSON, H.: Évolution créatrice (1907), trad. it. di F. Polidori (L'evoluzione créatrice).
Milano: Raffaello Cortina 2002, 233-300.

21 CRAIG, W.L.: Creation and Conservation Once More, in: Religious Studies 34 (1998),
177-188.

22 Freddoso, A.: Medieval Aristotelianism and the Case against Secondary Causation in
Nature, in: Morris, Th.V. (ed.): Divine and Human Action. Ithaca NY: Cornell University
Press 1988, 74-118, ID.: God's General Concurrence with Secondary Causes: Why Conservation
is Not Enough, in: Tomberlin, James E. (ed.): Philosophical Perspectives, vol. 5. Atascadero
CA: Ridgeview Publishing 1991, 553-585.

23 PAVELICH, A.: On the Idea that God is Continuously Re-Creating the Universe, in:
Sophia 46 (2007), 7-20.

24 Su questo tema rimandiamo a MILLER, Th.D.: On the Distinction between Creation and
Conservation: A Partial Defense of Continuous Creation, in: Religious Studies 45 (2009), 471-
485; Id.: Continuous Creation and Secondary Causation: The Threat of Occasionalism, in:
Religious Studies 47 (2011), 3-22.



84 Vincenzo Lomuscio

neanche l'estrinseca relazione spaziale che lo ha caratterizzato. Quella cer-
ta relazione spaziale non puô accadere di nuovo, cioè non puà darsi esatta-
mente come si è data precedentemente. Insomma, un dato corpo non puô
relazionarsi spazialmente a un altro due volte nello stesso modo, proprio
come non puô un evento darsi nel tempo due volte in maniera identica,
accadere una seconda volta.

Questa definizione formale potrebbe avere come contenuto il divenire
incessante délia materia, quindi l'argomento eracliteo «non ci si puô ba-

gnare due volte nello stesso fiume». Taie argomento puô essere plausibile
sia interpretando lo spazio corne assoluto, sostanzialisticamente, sia inter-
pretandolo corne relazione tra i corpi. In senso sostanzialistico: se ogni ente

materiale cambia in continuazione, quindi se in questo momento è già
cambiato tanto da non darsi esattamente nello stesso spazio in cui si è dato

precedentemente (sia perché il corpo che si immerge è cambiato, sia

perché l'acqua è cambiata), stiamo postulando lo spazio corne un riferi-
mento fisso, quindi corne un contenitore vuoto, al cui interno ciô che cambia

sono i corpi, o la materia: pur tornando in quel punto dello spazio, il
fiume 11, proprio 11, non è più quello. L'acqua in cui ci siamo bagnati si è

spostata in un altro punto dello spazio. Li la materia è cambiata e lo spazio
è rimasto identico, taie da poter essere pensato in maniera separata ri-
spetto al divenire temporale. Relazionistico: se lo spazio non è altro che la
relazione tra il corpo e il fiume, al mutare del corpo e del fiume cambia la

loro relazione spaziale. Se non usiamo lo spazio corne riferimento fisso po-
ssiamo utilizzare il riferimento tra la prima relazione corpo-fiume e la
seconda, stabilendo una differenza alla luce di questa relazione di relazioni.
In entrambe le interpretazioni è a partire dalla mutazione degli oggetti
spaziali che andiamo a pensare l'irripetibilità delle relazioni spaziali, a pre-
scindere dall'esistenza dello spazio corne indipendente dai corpi. Indaghe-
remo perciô questa relazione di relazioni.

Einstein diceva che "tutti i giudizi nei quali il tempo gioca un ruolo sono

sempre giudizi su event/ simultanei"25, perché se dico che il treno arriva
ogni giorno alla stessa ora significa che sto verificando la simultaneità del

treno che arriva e délia lancetta dell'orologio che assume una certa posi-
zione. La posizione del treno e quella délia lancetta sono due eventi. Ri-

spetto all'aforisma eracliteo potremmo utilizzare una descrizione analoga:
cosi corne la stessa ora implica una relazione tra l'arrivo del treno in sta-
zione e l'arrivo délia lancetta su una certa posizione, cosi lo stesso fiume
implica che si ripresenti la stessa relazione di prossimità tra l'acqua e il
mio corpo. Sulla falsa riga di quello che Einstein affermava dei giudizi sul

25 EINSTEIN, A.: Zur Elektrodynamik bewegter Körper (1905), trad. it. di E. Sagittario
(L'elettrodinamica dei corpi in movimento), in: Opere scelte, a cura di E. Bellone. Torino:
Bollati Boringhieri 1988, 150.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 85

tempo, potremmo allora dire: "tutti i giudizi nei quali lo spazio gioca un
ruolo sono sempre giudizi su eventi prossimi".

Dobbiamo fare chiarezza su che cosa intendiamo con prossimità e

simultanéité tra due eventi. La prossimità tra due eventi non possiamo in-
tenderla semplicemente come una relazione di vicinanza fisica, alio stesso
modo in cui non possiamo intendere la simultaneità semplicemente corne
una istantaneità temporale. Se la simultaneità fosse solo una istantaneità
temporale potrei dire che sono simultanei anche il treno fermo in stazione
e l'orologio fermo in stazione, ma non è cosi, perché non ha nessuna va-
lenza temporale dire «il treno è alle nove in stazione» se sono Ii da sempre.
La simultaneità non si riferisce alla relazione tra due oggetti, ma tra due
processi, o due fatti. 11 treno e l'orologio descrivono dei processi, descrivo-
no delle possibilità di movimento che si sono realizzate rispetto a un certo
termine. Sono processi realizzati, eventi descritti alla luce di un compi-
mento. Quindi la simultaneità è fondata sulla nostra possibilità di relazio-
nare due processi. Nel caso dell'esempio di Einstein, la simultaneità è data
dalla mia possibilità di istituire una relazione tra il treno che arriva e la
lancetta che assume una certa posizione sul quadrante. Con questa possibilità

sta o cade ogni simultaneità, tant'è che la teoria délia relatività mette
in luce il fatto che la possibilità di relazionare due eventi dipende dalle
possibilità dell'osservatore e del suo sistema di riferimento. È solo a partire
da un osservatore che si puô istituire la simultaneità tra due eventi, ra-
gione per cui non possono essere istituite simultaneità assolute.

Se verifico il fatto che il treno e l'ora segnalata dall'orologio sono simultanei,

vuol dire che posso relazionare i due eventi, cioè i due processi:
l'essere-arrivato del treno in stazione e l'essere-arrivato délia lancetta su
quel punto del quadrante. L'essere-arrivato è il compimento di un proces-
so, quindi implica la relazione al poter-arrivare che lo ha preceduto. Sia il
treno che l'orologio indicano due processi, quindi due relazioni tra poter-
essere ed esser-divenuto26. Se dando un giudizio temporale («il treno è arri-
vato in stazione aile 9») relaziono due processi, vuol dire che sto relazio-
nando due relazioni. Una relazione di relazioni è, dal punto di vista logico,
una analogia di proporzionalità: corne il treno ha compiuto il suo
movimento fino al punto-stazione, cosi la lancetta ha compiuto il suo movi-

26 Se parlo di eventi più complicati, per esempio quando dico «la battaglia di Waterloo è

awenuta nel 1815», questa relazione tra poter-essere e esser-divenuto sembra meno intuitiva,
ma in realtà avviene la stessa cosa. La battaglia di Waterloo è intesa come la conclusione di
un processo, cosi come la sua datazione. Ciô che viene messo in relazione è il consumarsi
délia battaglia e il raggiungimento del 18 giugno 1815 sul computo del calendario. Sono due
processi, o eventi, perché il loro compiersi ha chiuso delle possibilità: quella di una vittoria
mancata, o di una battaglia mancata, da un lato, quella di un lasso temporale che poteva
segnare diversamente l'età napoleonica, dall'altro. Rispetto al rapporto tra il treno e l'orologio

qui i processi sono molto più ampi, dilatati, corne avviene quando parliamo di eventi sto-
rici, ma il principio dell'analogia di relazioni resta lo stesso.



86 Vincenzo Lomuscio

mento fino a quel numéro segnato sul quadrante. È l'analogia che utilizzia-
mo nelle proporzioni matematiche (a:b c:d).

Tale analogia di proporzionalità, o analogia di relazioni, tra la relazione
treno-stazione e quella lancetta-quadrante, non si dà da sé, ma puo essere
istituita solo da un osservatore, mediante un'intenzione logica. Pensare la

simultanéité tra treno e ora significa istituire una relazione tra due poter-
essere. È necessario dire «tra due poter-essere» e non semplicemente «tra
due end», perché la simultanéité è data dall'arrivare-ad-essere in tale
relazione. Se il poter-arrivare implica la relazione al punto d'arrivo, che siamo
noi a prospettare, allora ogni simultanéité si muove nella relazione tra
possibilité e attualizzazione.

Questa relazione tra relazioni è possibile solo se le due relazioni sono
prossime. La prossimité spaziale dei due eventi ci consente di relazionare i
due eventi, non appena nel senso di misurare la distanza tra un evento e

un altro (ad esempio: la sedia è a un metro dal tavolo), quanto nel relazionare

i poter-essere degli eventi nella loro spazialité (il treno puo raggiun-
gere la stazione, io posso bagnarmi nel fiume, la montagna non puö rag-
giungere il mare). In questo senso potremmo dire, prendendo a prestito un
termine heideggeriano, che la prossimité è una relazione di dis-allontana-
mento possibile (Ent-Fernung). Nel caso délia relazione tra il mio bagnarmi
e il fiume, la prossimité è data dalla mia possibilité di portarmi presso l'ac-

qua; se si tratta délia relazione tra la Terra e la galassia di Andromeda la

prossimité è data dalla possibilité di portarsi presso la sua luce, quindi dal
fatto che la sua visibilité sia dis-allontanata attraverso il telescopio e la luce

che percorre da almeno due milioni di anni lo spazio nella nostra dire-
zione. Per converso, non riusciamo ad avere una relazione di prossimité ri-
spetto a un buco nero perché non riusciamo a dis-allontanare gli eventi al

suo interno, oltre l'orizzonte degli eventi.
La relazione spazio-tempo consisteré, quindi, nel legame tra la prossi-

mità e la simultaneità, quindi nel dis-allontanamento realizzato (nel caso
del treno e délia lancetta, dal poter-arrivare all'arrivare) di due processi tem-
porali. 11 passaggio dal possibile all'esser-divenuto è un processo che puö
essere definito temporalmente solo in relazione con un altro processo ana-
logo. Il che significa che puö essere definito temporalmente solo dis-allon-
tanandolo dall'altro processo. Il treno che arriva in stazione è un processo
analogo alla lancetta che arriva sul nove. Ma anche se dico «il treno è fer-
mo in stazione da un'ora», il processo temporale che descrive il treno è un
passaggio dal poter-essere all'esser-divenuto, poiché lungo quest'ora il treno

avrebbe anche potuto realizzare altre possibilité, quindi è anche in tal
caso analogo al passaggio dal poter-essere all'esser-divenuto délia lancetta.
Se i due processi prendessero altre direzioni, potrebbero darsi altre possi-
bili relazioni di prossimité. Ogni simultanéité è una relazione tra due

eventi, o due processi, e questi devono essere prossimi, cioè relazionabili,



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 87

dis-allontanabili. Se non c'è prossimità non puô esserci simultanéité, né
viceversa.

IL FONDAMENTO DELL'IRRIPETIBILITÀ DELLE ESPERIENZE SPAZIO-TEMPORALI

Ogni nostro giudizio spaziale istituisce delle relazioni di possibilità tra even-
ti: ogni volta che dico che una certa Stella è in una certa posizione rispetto
alla Terra, lo dico rispetto a possibilità di visibilité, di calcolo, di descrizio-
ne di orbite... E se guardo una Stella molto distante sto stabilendo un dis-
allontanamento con eventi molto lontani nel tempo. Un mutamento
spaziale è una variazione délia relazione di relazioni che stabiliamo tra due
processi temporali (forse anche in questo senso possiamo leggere la tem-
poralizzazione dello spazio di cui parlano autori come Milic Capek27 e Tim
Maudlin28). La relazione di relazioni, corne abbiamo visto, è diversa dalla
semplice relazione tra un oggetto e un altro, perché fa riferimento aile
possibilità che gli oggetti possono assumere, quindi alla variazione di possibilité

tra due poter-essere. Ogni giudizio spaziotemporale è il risultato di
un'analogia di proporzionalità tra due poter-essere.

Ma allora ha senso parlare di irripetibilità spaziotemporale degli eventi?
Se lo stesso evento si manifesta in simultanéité diverse, non è forse ripeti-
bile? Se ogni giorno il treno arriva in stazione e la lancetta percorre il qua-
drante fino a quel punto, non siamo di fronte a una simultanéité ripetuta?
Quando verifichiamo due volte lo stesso evento, significa che abbiamo isti-
tuito la stessa analogia di proporzionalità rispetto a due eventi. Poiché la
stessa analogia si realizza rispetto a due eventi, ad esempio l'evento di oggi
e l'evento di ieri, stiamo parlando comunque di due realizzazioni spazio-
temporali diverse. Ciö che ci consente di dire che è awenuto lo stesso
evento è l'analogia realizzatasi, non l'evento in sé. Eventi diversi si sono
verificati nella stessa relazione di attualizzazione rispetto a una possibilità,
ma è proprio perché sono due eventi diversi che possiamo dire che si è

ripetuta la stessa simultaneità. Bagnarsi nello stesso fiume è possibile e im-
possibile a un tempo: è possibile nella relazione analogica che io istituisco,
nella relazione tra il poter-essere del mio corpo e quello dell'acqua, ma è

impossibile nella ripetizione degli eventi, che sono inevitabilmente diversi,
altrimenti non riusciremmo a dire «mi sono bagnato di nuovo nel fiume»,
0 «il treno è arrivato puntuale anche oggi».

Se parlo di due simultaneità parlo perciô di eventi diversi e non posso
dire che si sta ripetendo lo stesso evento. Quindi la stessa relazione spaziale,

in due relazioni di simultaneità diverse, non è la stessa relazione spa-

27 Capek, m.: The Concept of Time and Space. Their Structure and Their Development.
Dordrecht-Boston: Reidel 1976, 474.

28 MAUDLIN, T.: Time, topology and physical geometry, in: The Aristotelian Society,
Supplementary Volume 84 (2010) 1, 63-78.



88 Vincenzo Lomuscio

ziale. Intuitivamente non ci sembra cosi. Intuitivamente pensiamo che la

strada che percorro ogni giorno sia esattamente quella del giorno prima.
Si, perché non la stiamo considerando un evento, o un fatto, ma un oggetto.
La relazione che istituisco con il treno e con l'orologio, quella con il loro
poter-essere, è una relazione tra due estremi di un processo: da un lato vi
erano delle possibilité, dall'altro non più, perché una di esse si è realizzata.
Questo percorso, per quanto identico possa sembrare ogni giorno, è ulte-
riore rispetto al precedente, non è già dato. Se lo istituissi anche domani
non sarebbe quello già awenuto, non sarebbe la prossimità già realizzata,
perché sarebbe di fronte al poter-essere. Poiché la simultanéité si verifïca
con l'essere-divenuti dei due processi, occorre che la prossimità si realizzi
ogni volta per far riaccadere l'essere-simultanei, occorre che in maniera in-
edita si compia il passaggio dal poter-essere aU'esser-divenuto. Cosi ogni
volta dovrà essere percorso quel tratto di strada dal possibile all'essere che

segna una differenza rispetto a ogni essere già awenuto29.
Perché sia possibile ripetere un evento spazio-temporale, dovremmo

essere in grado di nullificare l'essere-divenuto, cancellare il passato e rifare
nuovo bessere. Questo trova un riscontro in due aspetti teologici: tutto ciô
che compiamo è impossibile da cancellare se non a Dio stesso («che cosa è

più difficile dire, ti son rimessi i tuoi peccati, o alzati, prendi il tuo lettu-
ccio e va?» Mt 9, 5); tutto ciö che compiamo è una realizzazione che influenza

inevitabilmente gli eventi futuri («le colpe dei padri ricadranno sui
figli», Es 20, 5). L'impossibilità di rendere di nuovo possibile ciö che si è

realizzato è il problema délia irripetibilità degli eventi spazio-temporali.

Metafisica creazionistica e teorie dello spazio-tempo

Quale teoria del tempo è più coerente con la dottrina délia creatio ex
nihilo? Alla luce delle varie teorie del tempo nate da un secolo a questa
parte, diventa oggi necessario definire alcuni parametri perché una teoria
possa essere più coerente con la teologia cristiana: - se la creazione ha un

29 Anche quando parlo di eventi accaduti prima di ogni mia esperienza, o prima dell'es-
perienza di ogni mio simile, per esempio la formazione delle rocce terrestri, tali eventi pos-
sono essere definiti spaziotemporalmente perché la loro simultaneità e prossimità inesperi-
bili viene analogata a quella di eventi presenti esperibili. Ogni giudizio spaziotemporale, in-
fatti, inizia sempre dal rapporto tra due eventi presenti che fungono da modello analogico
per definire analogie di processi non presenti. Questo appare evidente quando vengono ese-

guite le datazioni radiometriche: i due eventi presenti sono il processo osservabile di decadi-
mento dei nuclidi e il lasso di tempo osservabile preso in considerazione; questa analogia a

sua volta è usata per istituire l'analogia con ciö che non possiamo osservare, esattamente
corne awiene nella proporzionalità matematica (a:b c:x), in modo da poter calcolare il mo-
mento in cui un certo minérale si è formato, o il momento in cui si degraderà. La datazione
di ciö che non posso esperire, quindi, inizia con l'analogia di relazioni che osservo sperimen-
talmente, che poi diventa a sua volta riferimento di un'analogia di relazioni che non posso
sperimentare.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 89

eschaton, allora il tempo avrà necessariamente una direzione e una ten-
sione30, il che significa che difficilmente si potranno sostenere teorie sulla
simmetria temporale e sull'equivalenza di passato e futuro; - poiché la fine
dei tempi prevede il giudizio sulla nostra libertà e su ciô che abbiamo rea-
lizzato («A chiunque fu dato molto, molto sarà chiesto» Le 12,48), è più
plausibile una teoria tensionale che distingua il passato e il futuro, quindi
l'insieme delle possibilité compiute e il darsi di possibilité di cui alcune
compiremo e altre no. Ciô significa che per pensare la temporalité immanente

le teorie indeterministiche31 possono iscriversi meglio nell'escatolo-
gia rispetto a teorie eternaliste32; - poiché nell'attuazione delle possibilité
che ci sono date ne va del giudizio finale e délia vita eterna, non posso am-
mettere che vi siano molti mondi possibili in atto contemporaneamente,
quindi molti me, o controparti di me: se la possibilité che scelgo è quella
che decideré délia mia éternité, allora dei molti mondi possibili solo uno è

realmente attuato e si sta attuando, cosi corne delle moite vite possibili che
avrei potuto avere solo questa è attuata e si sta attuando (l'attualismo di
Plantinga33 è preferibile al realismo modale di Lewis34).

Per quanto in fisica sia impossibile affermare un passato assoluto e un
futuro assoluto, la direzione del tempo e la differenza tra passato e futuro
non puô valere solo dal punto di vista dell'osservatore che istituisce l'ana-
logia di proporzionalité. Se la teoria délia relativité ci mette di fronte all'im-
possibilité di stabilire simultanéité assolute, perché non ascrivere taie
impossibilité alla nostra limitatezza anziché alio spazio-tempo tout court?
Nulla ci vieta di immaginare che il gap tra la relativité dello spazio-tempo
e una simultanéité assoluta sia colmabile in un modo che ancora non pos-

30 Tra coloro che sostengono la direzione del tempo si veda ad esempio Reichenbach,
H.: The Direction of Time. Dover: University of California Press 1956, che ricava la direzione
del tempo dalle asimmetrie delle leggi fisiche; o Earman, J.: An Attempt to Add a Little
Direction to te Problem of the Direction of Time, in: Philosophy of Science 41 (1974), 15-47,
che sostiene che avrebbe comunque senso parlare della direzione del tempo anche se non
esistessero asimmetrie temporali; o ancora Horwich, P.: Asymmetries in Time. Cambridge
(Mass.): MIT Press 1987, che fonda la direzione del tempo sul fatto una sola causa puo avere
molti effetti, ma non viceversa (quindi non abbiamo mai "forchette causali inverse").

31 Ad esempio quelle di PRIOR, A.: Past, Present and Future. Oxford: Oxford University
Press 1967, o di McCall, S.: Objective Time Flow, in: Philosophy of Science 43 (1976), 3, 337-362.

32 Anche se negli anni Settanta, a partire da Davidson, è stata riproposta la teoria com-
patibilista (i cui antecedenti sono Hobbes, Spinoza, Hume), la quale sostiene che il determi-
nismo non escluda affatto il Iibero arbitrio, ma sia piuttosto l'unico modo per spiegarlo, in
quanto lo considéra come anello della catena causale (cfr. DAVIDSON, D.: Essays on Action
and Events [1980], trad. it. di E. Picardi [Azioni ed eventi], Bologna: II Mulino 1992; QuiNE,
W.V.O.: Things and Their Place in Theories, in: Theories and Things. Cambridge [Mass.]: The
Belknap Press of Harvard University Press 1981).

33 PLANTINGA, A.: Actualism and possible worlds, in: Theoria vol. 42 (1976), n. 1-3, 139-
160; Id.: The Nature ofNecessity. Oxford: Clarendon 1974.

34 LEWIS, D.: Counterpart Theory and Quantified Modal Logic, in: Journal of Philosophy
65 (1968), 113-126; ID.: Counterfactuals. Cambridge (Mass.): Harvard University Press 1973;
ID.: On The Plurality of Worlds. Oxford: Blackwell Oxford 1983.



9° Vincenzo Lomuscio

siamo comprendere, o forse dovremmo postularlo come un'unità inafferra-
bile a cui le simultanéité relative rimandano, in modo simile a quello che
Romano Guardini sosteneva a proposito del concreto vivente35 (che non
riusciamo a definire se non nell'oscillazione polare tra catégorie opposte,
quali essenza-esistenza, universale-singolare, forma-materia...), o a ciö che
Erich Przywara sosteneva dell'ana/ogia ent/s36 (l'unité dell'essere si dé solo

come unité trascendente, che noi cogliamo indirettamente nel rimando ir-
riducibile tra le sue forme, i suoi modi di darsi, primo fra tutti quello di
essere e divenire).

E quale sarebbe questo limite? Una simultanéité assoluta sarebbe possi-
bile se non vi fosse il limite délia vélocité délia luce, per due motivi. Innan-
zitutto, poiché alla vélocité délia luce il tempo scorre più lentamente ris-

petto a ciö che si muove a vélocité inferiori, se si superasse la vélocité délia
luce il tempo tenderebbe ad arrestarsi e si otterrebbe un présente assoluto.
L'altro motivo è conseguente a questo: se un osservatore potesse disallon-
tare tutti gli eventi dell'universo senza il limite délia vélocité délia luce,
senza il lasso di tempo necessario perché la luce di un evento lo raggiunga,
quindi istantaneamente, egli vedrebbe un présente assoluto. Una tale vi-
sione, tuttavia, poiché renderebbe disponibile l'intero universo in uno
sguardo, resterebbe impossibile a un osservatore finito. In fondo era quello
che immaginava Newton, quando pensava che questa capacité divina («sen-
soria Dei») fosse anche la dimensione in cui lavora la scienza; ma se assu-
miamo "letteralmente" l'assolutezza newtoniana dello spazio e del tempo
corne possibilité alla portata di Dio e non dell'uomo, nulla ci vieta di te-
nere insieme la simultanéité sempre relativa di Einstein e la simultanéité
assoluta di Newton: ciö che per l'uomo viaggia a tempi diversi a seconda
dei sistemi di riferimento ed è per questo disallontanabile in modi diversi,
per Dio potrebbe essere disallontanabile all'istante, quindi istituito in una
simultanéité assoluta. Ciö implicherebbe che una trascendenza divina data
in qualche modo nel tempo, piuttosto che atemporalmente, quindi uno
sguardo in ogni présente, onnipresente. Di questo parleremo nel paragrafo
successivo.

Certo per noi rimane un limite il cui superamento è solo postulabile:
non riusciamo a tenere insieme le scoperte fisiche sulla relativité e l'ipotesi
di una simultanéité assoluta. Non riusciamo neanche a tenere insieme la

relativité speciale e la nostra esperienza dello scorrere del tempo. Forse,

per quest'ultima questione, si potrebbe postulare un superamento nelle
scoperte future. Roger Penrose, per esempio, indica nella futura correzione

35 Guardini, R.: Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendigkonkreten,
(1925), trad. it. di G. Colombi (L'opposizione polare. Saggio per una fdosofia del concreto
vivente). Brescia: Morcelliana 1997.

36 PRZYWARA, E.: Analogia entis. Metaphysik. Ur-struktur und AU-rythmus (1962), trad. it.
di P. Volonté (Analogia entis. Metaßsica. Struttura originaria e ritmo cosmico). Milano: Vita
e Pensiero 1995.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 91

délia meccanica quantistica il possibile anello di congiunzione tra la nostra
esperienza del tempo e la fisica relativistica, per quanto oggi sia ancora im-
possibile dimostrarlo37.

Quale che possa essere la «realtà», si deve spiegare corne si percepisce il
mondo. La meccanica quantistica non lo fa, cosicché si deve includere in essa
qualcosa di addizionale, qualcosa che non sia contenuto nelle sue regole
standard.38

Egli ascrive il problema alla meccanica quantistica perché ha un margine
di imprecisione più alto rispetto alla teoria délia relativité, nonché alcune

conseguenze difficilmente accettabili dal punto di vista empirico (corne il
célébré «gatto vivo-morto» di Schrödinger)39:

i teorici quantistici hanno sempre sostenuto che, in conseguenza délia preci-
sione délia loro teoria, si dovrebbe modificare la relativité generale per adat-
tarla ad essa, ma oggi io penso che sia piuttosto la teoria quantistica dei cam-
pi a doversi sottoporre a qualche ritocco.40

Diversi esperimenti fisici, inoltre, corne quelli svolti nel 1964 da Val Logsdon
Fitch e James Watson Cronin, hanno mostrato che nel decadimento di cer-
te particelle subatomiche (i mesoni K) viene violata la simmetria delle
coordinate spaziali e quella delle coordinate temporali, quindi si verifica una
asimmetria del tempo41. Questo ha messo in crisi, negli ultimi decenni,
l'idea che la direzione temporale sia fisicamente irrilevante42. La plausibi-
lità di un flusso del tempo anche dal punto di vista fisico ci consente di
rendere plausibile una teoria realistica del divenire.

Le difficoltà nascono dal fatto che affermando una direzione e un fluire
intrinseco alio spazio-tempo bisognerebbe indicare a quale vélocité esso
scorre e dimostrare che esiste una simultanéité globale di questo divenire.
Sulla scorta di queste difficolté Huw Price sostiene che per quanto sia mol-
to più ragionevole affermare una direzione del tempo che negarla, non riu-
sciamo a dimostrarla altrimenti che come una nostra proiezione. Se nei
mesoni K la simmetria del tempo è violata, non abbiamo ancora certezza

37 PENROSE, R.: The Emperor's New Mind. Oxford: Oxford University Press 1989, trad. it.
di L. Sosio (La mente nuova dell'imperatore). Milano: Rizzoli 1992, e Id.: The Road to Reality.
London: Cape 2004, trad. it. di E. Diana (La strada che porta alla realtà). Milano: Rizzoli 2005.

38 HAWKING, S.W./Penrose, R.: The Nature of Space and Time (1996), trad. it. di L. Sosio

(La natura dello spazio e del tempo). Milano: BUR 20106, 149.
39 HAWKING, S.W./Penrose, R.: La natura dello spazio e del tempo, cit., 149.
40 Ivi, 78.
41 MAUDLIN, T.: Remarks on the Passing of Time, in: Proceedings of the Aristotelian

Society 102 (2002), 267: «The discovery that physical processes are not, in any sense,
indifferent to the direction of time isimportant and well known: it is the discovery of the
violation of so-called CP invariance, as observed in the decay of the neutral K meson. [...] In
short, the fundamental laws of physics, as we have them, do require a temporal orientation
on the space-time manifold».

42 MORGANTI, M.: Filosoßa dellaßsica. Roma: Carocci 2016, 202-203.



92 Vincenzo Lomuscio

su quale sia la direzione del tempo: sappiamo solo che il tempo è asimme-
trico, quindi che ha una direzione e che possiamo distinguere un passato e

un futuro, ma nulla ci dice quale realmente venga prima e quale dopo.
L'asimmetria è condizione necessaria ma non sufficiente per affermare l'ani-
sotropia, perché la violazione délia simmetria ci autorizza solo a sostenere
un'orientabilità del tempo, ma non quale sia il suo verso43.

Questo tipo di argomentazione, per quanto formalmente corretta, tutta-
via, funziona solo in virtù della sua analogia con le coordinate spaziali: cosi

come nulla ci impedisce di cambiare prospettiva rispetto a "a destra di..."/
"a sinistra di...", cosi niente ci vieta di cambiare prospettiva sul "prima
di..."/"dopo di...". Ma equiparare "a destra di..."/"a sinistra di..." con "prima
di..."/"dopo di..." significa equiparare tempo e spazio come se fossero due
facce della stessa medaglia, quindi due modi paralleli di rappresentare la

realtà fisica, e non Tunica entità "spaziotempo", che invece implicherebbe
si la loro inscindibilità, ma anche la loro complementarità: le coordinate
spaziali e le coordinate temporali non funzionano alio stesso modo, ma si

completano le une con le altre, non sono parallele, ma complementari. Le

coordinate temporali completano quelle spaziali con cid che alio spazio
manca, la durata delle posizioni e l'ordine della loro sequenza, il che significa

che non hanno le Stesse caratteristiche. Quando Price dice che un altro
osservatore potrebbe vedere la direzione del tempo invertita44, sta
utilizzando il punto di vista temporale come fosse un punto di vista
spaziale. Ma questo è illegittimo, nessuno esperisce un tempo invertito,
mentre tutti possiamo esperire l'inversione della destra e della sinistra. E

anche se la simultaneità degli eventi non è la stessa (come nel famoso
esperimento dei due fotoni che partono dalla stessa fonte di luce ma
arrivano su equidistanti lastre in momenti diversi a seconda dei sistemi di
riferimento), non per questo possiamo invertire il loro orientamento
temporale, poiché, rispetto a qualunque sistema di riferimento in cui la

fonte di luce sia disallontanabile, i due fotoni si muovono sempre "dopo" la
loro emissione dalla stessa fonte di luce.

Un altro tentativo di fenomenizzazione del tempo è quello portato avanti
negli ultimi anni dal fisico Carlo Rovatti, che studiando la teoria della gra-
vitazione quantistica a loop, le cui equazioni possono fare a meno della va-
riabile "tempo", sostiene che il tempo è il risultato della composizione di
elementi non-temporali. Di qui si afferma, riprendendo gli argomenti di
Boltzmann, che la percezione del tempo è una sorta di sfocatura, di effetto
ottico emergente quando consideriamo grandi aggregazioni di materia45. 11

presupposto implicito di questo argomento che in fondo sostiene l'irrealtà

43 PRICE, H.: The Flow of Time, in: CALLENDER, C. (ed.): Oxford Handbook of Philosophy of
Time. New York: Oxford University Press 2011, 276-311.

44 PRICE, H.: The Flow of Time, cit., 289-290;
45 ROVATTI, C.: L'ordine del tempo. Milano: Adelphi 2017, 115-136.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 93

del tempo, o almeno la sua accidentalità, è democriteo: il complesso è l'ef-
fetto délia combinazione del semplice, quindi ogni volta che il tutto appa-
re come superiore alla somma delle parti è, per quanto fisicamente calcola-
bile, solo un effetto ottico, quindi una "sfocatura" dovuta alla nostra ap-
prossimazione grossolana. Ma questo presupposto è metafisico tanto quanto
quello specularmente opposto, platonico, tipico per esempio di Penrose,
secondo il quale ciö che è più piccolo, o che compone il complesso, è orga-
nicamente strutturato da forme matematiche (tanto da sostenere che è la

meccanica quantistica a dover essere adattata alla teoria délia relativité,
non viceversa). II metodo dal basso non è più fecondo o più vicino alla
vérité di un metodo dall'alto.

Per il nostro scopo, tuttavia, un metodo dall'alto è preferibile perché,
corne afferma Pannenberg, è più vicino alla teologia senza essere affatto
meno fecondo per la fisica. Si pensi, sostiene il teologo tedesco, a quanto è

stato fecondo per le scoperte fisiche il concetto di "campo" che, come ha

mostrato Max Jammer, è nato dal concetto stoico di "spirito" (pneuma)
come "intero" che organizza parti materiali46. Stephen Hawking ha soste-
nuto che il concetto di "campo gravitazionale" fosse più fondamentale di
altri concetti délia fxsica perché in grado di plasmare lo spazio-tempo:

Io credo che essa [la gravita] sia decisamente diversa, in quanto plasma l'arena
in cui agisce, diversamente da altri campi, che agiscono su uno sfondo spazio-
temporale. È questo carattere délia gravita a suggerire la possibilité che il tempo

abbia un inizio.47

Ciô che dobbiamo chiarire rispetto alia nostra analisi è perché la descri-
zione che abbiamo dato dell'esperienza spaziotemporale non sia in fondo
riducibile a una mind-depended theory4S. È vero che i giudizi spaziotempo-
rali sono possibili a partire da un osservatore che istituisce 1'analogia, ma
ciô non significa che lo spaziotempo è reale solo nella mente dell'osserva-

46 PANNENBERG, W.: Toward a Theology ofNature: Essays on Science and Faith. Louisville:
Westminster/John Knox 1993, 40-49; ID.: Historicity ofNature: Essays on Science and Theology.

West Conshohocken: Templeton Foundation Press 2008, 65-67; JAMMER, M.: Concepts
of Force: A Study in the Foundation of Dynamics. Cambridge (Mass.): Harvard University
Press 1957, 188-200.

47 HAWKING, S.w./Penrose, R.: La natura dello spazio e del tempo, cit., 13-14.
48 Definizioni tipiche di una mind-depended theory sono quelle di EDDINGTON, A.S.:

Space, Time and Gravitation. Cambridge: Cambridge University Press 1920, 51: "Events do not
appen; they are just there, and we come across them. "The formality of taking place" is

merely the indication that the observer has on his voyage of exploration passed into the
absolute future of the event in question"; e di WEYL, H.: Philosophy ofMathematics and
Natural Science. Priceton: Princeton University Press 1949, 116: "The objective world simply is,
it is do not happen. Only to the gaze of my consciousness, crawling upward along the life
line of my body, does a section of this world come to life as a fleeting image in space which
continuously changes in time".



94 Vincenzo Lomuscio

tore49. La prova di ciô sta nel fatto che per quanto le relazioni spaziotem-
porali siano istituite dall'osservatore che dis-allontana gli eventi, non è

possibile dare giudizi spaziotemporali arbitrari. Per poter istituire una
simultanéité tra due eventi io devo "aspettare" gli eventi, devo dipendere da
essi. Da un lato, i giudizi spaziotemporali sorgono dalla possibilité di co-
gliere i processi e dall'analogia che possiamo istituire tra due processi.
Nascono perciè dalla nostra capacité di pensare il possibile, di guardare un
processo nel suo incunearsi verso una delle sue possibilité e metterlo in re-
lazione con altre possibilité. È su questo fondamento che riusciamo addi-
rittura a pensare un ordine del tempo inverso. Dall'altro, perö, per quanto
io possa invertire il possibile, non posso dare giudizi spaziotemporali a ciö
che non ha ancora superato il possibile verso l'attuale.

Posso anche immaginare lo spaziotempo come un blocco a quattro di-
mensioni, tre spaziali e una temporale, provando a dire che tutti gli eventi
sono in fondo gié dad50. Ma per quanto mi sforzi di pensarlo congelato, se
la quarta dimensione è la successione temporale, non posso pensare con-
temporaneamente il seme e il suo frutto, dato che il frutto puô esserci solo
se il seme muore. Per quanto non sia sincronizzabile rispetto a tutti i pos-
sibili osservatori dello spaziotempo, questo divenire ha un suo procedere e

non puô, almeno dal punto di vista locale, essere eliminato. Su questo
punto insiste molto Mario Dorato, il quale sostiene che la teoria délia
relativité non implichi affatto l'eliminazione del divenire locale: se consideria-
mo lo spaziotempo come un blocco a quattro dimensioni che posso taglia-
re trasversalmente in sequenze diverse (a seconda del sistema di riferimen-
to che voglio assumere, o délia navicella con cui lo attraverso), in ognuno
di questi "tagli" l'osservatore percorreré un divenire di eventi, una sequen-

49 Questo aspetto veniva già discusso ampiamente da Enrico di Gand nella sua analisi
delle considerazioni agostiniane sul tempo, carenti di una fondazione oggettiva délia
temporalité e tendenti alio psicologismo. Per Enrico bisognava correggere Agostino attraverso
Aristotele e Averroè, sostenendo che il tempo ha una realtà oggettiva, extramentale, fondata
nei mutamenti délia realtà, ma che solo con l'anima puô essere distinta in senso discreto,
individuando una differenza tra il momento présente, quello passato e quello futuro. Quindi,
ha un essere vero, ma imperfetto e Potenziale nelle cose e un essere vero, perfetto e attuale
nell'anima. È l'anima a portare il tempo dalla potenza all'atto (cfr. PORRO, P.: Tempo e aevum
in Enrico di Gand e Giovanni Duns Scoto, in: ALLINEY, G./Cova, L. [edd.]: Tempus, Aevum, Ae-
ternitas. La concettualizzazione del tempo nel pensiero tardomedievale. Firenze: Olschki 1999,
89-129).

50 Questa idea è sostenuta, a partire da McTaggart e da Gödel, anche dal fisico Bryan
Greene: «Gli eventi quindi [...] esistono tutti, e occupano in eterno il loro punto specifico
nello spaziotempo. Non c'è alcun flusso. Se alla festa di capodanno del 1999 vi siete molto
divertiti, significa che vi state ancora divertendo [...] Non è facile accettare una visione si-
mile, dato che la nostra concezione del mondo distingue rigorosamente tra passato, présente
e futuro, ma se valutiamo con attenzione questo schema temporale e lo confrontiamo con i

dati oggettivi délia fisica moderna, scopriamo che puô esistere solo nella nostra mente»
(GREENE, B.: The Fabric of the Cosmos [2004], trad. it. di L. Civalleri e A. Tissoni {La trama
del cosmo). Torino: Einaudi 2006, 165).



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 95

za che non puô essere bypassata. Se per ogni osservatore locale, al netto
delle differenze di durata misurabili tra i vari sistemi di riferimento, il di-
venire si dà, allora non v'è un insanabile conflitto tra la fisica relativistica e

l'esperienza umana51.
Due eventi simultanei non sono simultanei, ma vengono ad essere si-

multanei. Perché sia possibile istituire la relazione di simultaneità devono
essere prossimi, nel senso di dis-allontanabili. Due eventi prossimi non sono

prossimi, ma vengono ad essere prossimi. Le relazioni spazio-temporali
si danno in virtù di qualcuno che è presso questo venire ad essere.

L'APPARIRE DEL POSSIBILE

Un'ontologia del possibile è inevitabilmente legata a una teologia del
possibile, poiché ciô che ultimamente definisce la possibilité è l'onnipotenza
divina, in particolare su questioni tipo «Dio poteva creare un mondo mi-
gliore di questo?» o «Dio poteva evitare il male?» o «Dio puô creare un
mondo infinito?». Queste domande prendono piede nella scolastica soprat-
tutto a partire dalla fine del XIII secolo, quando diventa sempre più
centrale la categoria délia contingenza contro alcune tesi sul necessitarismo
divino52. Senza addentrarci in tali questioni e mantenendoci nella cornice
di una metafisica creazionistica, assumiamo semplicemente che in una con-
siderazione del mondo corne contingente bisogna prendere sul serio la dif-
ferenza tra reale e possibile. Ciô significa che i possibili che non passano
all'essere, perciô, pur potendo darsi in mente Dei o corne enti di ragione,
non rientrano nell'orizzonte degli eventi. Se a ciô aggiungiamo che lo
spazio-tempo creaturale deve essere pensato corne irripetibile, allora si deve

postulare che anche ciô che in passato poteva realizzarsi e non si è rea-
lizzato deve essere considerato corne irrimediabilmente escluso dagli eventi.

La parola che in quel momento poteva essere detta e non è stata detta, è

ormai una possibilité persa. Potrebbe riaffacciarsi l'occasione per dirla, ma
non sarebbe la stessa possibilité, perché si darebbe in un'altra configura-
zione di eventi. Ciô che non si è realizzato, cioè, in una concezione lineare,
o almeno direzionale, e irripetibile del tempo, non puô mantenere uno sta-
tuto di esistenza.

Generalmente si definisce il possibile attraverso la controfattualité,
quindi la possibilité che ciô che si è non si è realizzato, o che non si rea-
lizza o che non si realizzeré, poteva o potrebbe realizzarsi. Ad esempio, ora
sono seduto ma il fatto contrario (potrei essere in piedi) è possibile, perché
non vi sono impedimenti fisici o logici. Il treno che sta arrivando in sta-

51 Dorato, M.: Tempo délia mente e tempo délia materia, in: Quaestio. Yearbook of the
History ofMetaphysics 7. Brepols: Turnhout 2007, 489-503.

52 Su questo aspetto si veda KNUTTILA, S.: Time and Modality in Scholasticism. Helsinki:
Academy of Finland 1980.



96 Vincenzo Lomuscio

zione potrebbe anche non arrivare, perché qualcuno potrebbe fermarlo o

perché potrebbe subentrare un guasto. Come si dà un ente o un evento in
questo stato passaggio? Dove si trova mentre è possibile? Posso affermare
che è possibile che il computer su cui scrivo si spenga tra un attimo per un
black-out, che il cielo si copra di nubi e inizi a piovere. O che un asteroide
colpisca la terra o che il surriscaldamento globale sciolga l'Antartide.

Il possibile è tutt'uno con l'evento, quindi con il processo. È il processo
che non si è realizzato e poteva realizzarsi, o che potrebbe realizzarsi. Quan-
do si dà una possibilité, si dà sempre relativamente a qualcosa che sta ac-
cadendo. È un surplus dell'accadere. L'evento, tuttavia, è quello che è e ba-
sta. Avrà un futuro, un insieme di possibili eventi futuri, e man mano che
il futuro crescerà cresceranno anche i possibili spazi che potrà occupare.
Questo asteroide tra un'ora potrebbe essere al massimo in due o tre punti
possibili, ma tra un anno in dieci possibili punti diversi. Ma adesso, in
questo suo apparire nel telescopio, l'asteroide è semplicemente un evento,
è simultaneo al mio guardarlo, simultaneo al suo riflesso nella lente del mio
strumento e alla posizione délia lancetta del mio orologio. Nel mio inten-
zionarmi a esso e al suo rapporto con lo spazio-tempo, si istituiscono i suoi
possibili futuri, le sue possibili traiettorie, le sue possibili collisioni. Adesso
è li, intero, dove lo vediamo. Riusciamo anche a immaginare i possibili
futuri e i possibili passati di un evento in cui gli eventi non appaiono, cioè un
buco nero. Anche là dove l'evento non si dà se non corne assenza di eventi,
per esempio nei buchi neri, anche là immaginiamo i possibili, partendo da

analogie con i processi conosciuti.
Il possibile futuro di un evento è una possibile simultanéité futura di un

evento. Se la temporalità è data sempre dalla simultaneità di due eventi, da

una analogia tra due poter-essere, ogni volta che intuiamo il futuro di un
evento, istituiamo una simultaneità rispetto ad un altro evento. E poiché,
corne abbiamo detto, ogni simultaneità è una prossimità, immaginiamo una
prossimità rispetto ad un altro evento, quindi un dis-allontanamento
possibile rispetto ad un altro evento. Se guardando l'asteroide nel telescopio
intuisco la sua possibile collisione con un satellite, è perché istituisco l'ana-
logia tra i loro esser-divenuti fino a questo momento e i loro esser-divenuti
in una simultaneità futura.

Sembra, quindi che il possibile si dia nel nostro modo di comprendere
gli eventi, nel rapportarci ai dati. Possiamo attingere alla fenomenologia di
Husserl per trarre spunto su come il possibile si dà nella nostra intenziona-
lità, su come ogni datità non sia mai isolata in se stessa, poiché «annuncia»
una ulteriorità, una continuità. Questo aspetto viene chiarito nelle Medita-
zioni cartesiane, quando il padre délia fenomenologia analizza l'attualità e

la potenzialità délia vita intenzionale. Ogni nostra intenzione verso l'og-
getto, poiché è temporale, o «conscia délia coscienza interna del tempo»,
vede delle potenzialità proprie dell'oggetto, che vengono da esso annunciate.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 97

La varietà dell'intenzionalità che è propria di ogni cogito, di ogni cogito rap-
portato al mondo già solo per il fatto che esso non solo ha conscio qualcosa di
mondano, ma anche essendo esso stesso, in quanto cogito, conscio délia co-
scienza interna del tempo, non è esaurita teoreticamente nella mera conside-
razione dei cogitata corne vissuti attuali. Piuttosto, ogni attualità implica delle
potenzialità proprie, che non sono possibilité vuote ma possibilité gié predeli-
neate nel loro contenuto, in modo intenzionale, nel singolo vissuto attuale;
esse sono inoltre dotate del carattere di poter essere realizzate dall'io.53

L'oggetto percepito annuncia delle potenzialità e queste possono essere
realizzate dall'io. Che significa? Le potenzialità sono potenzialità fenomeno-
logiche, cioè possibili datità che la coscienza potrà scoprire. Husserl lo
spiega facendo l'esempio del cubo: mentre colgo alcuni suoi lati e alcune
delle sue facce, questi lati e queste facce annunciano che ce ne sono altre e

che sono in questo momento precluse al mio sguardo, ma potrô tra un atti-
mo vederle.

Ogni vissuto ha un "orizzonte" che muta al mutare del suo contesto di
coscienza e nel cambiamento delle fasi del flusso che gli sono proprie - si tratta
di un orizzonte intenzionale di rimandi diretti a potenzialità délia coscienza
che gli appartengono. Per esempio, ad ogni percezione esterna appartiene il ri-
mando che parte dai lati propriamente percepiti dell'oggetto délia percezione,
verso i lati co-intesi, non ancora percepiti, ma solo anticipati in aspettative e,

dapprima, in una vuotezza non intuitiva - in quanto lati "a venire" nella percezione;

è una continua protenzione, che acquista un senso nuovo in ogni fase
délia percezione.54

Questa continua protenzione, questo intenzionarsi aU'ulteriorità che
l'oggetto sta manifestando (nell'esempio di Husserl i lati del cubo ancora na-
scosti ma annunciati dai lati visibili) è quello che Heidegger descriverà
corne l'avanti-a-sé dell'esistenza. Nel nostro esserci, quindi nella nostra aper-
tura all'esistente, siamo sempre proiettati nel possibile. Il possibile si dà
nel nostro modo di comprendere, è tutt'uno con esso, poiché il nostro esi-
stere è essenzialmente un poter-essere. Potremmo dire che ci rivolgiamo
all'esistente sempre attraverso il possibile. L'esempio noto di Essere e tempo
è quello del martello e del chiodo: la prima comprensione di questi enti è

pensare la loro possibilité e le loro possibili relazioni (il martello posso
prenderlo, il chiodo pub essere battuto...), quindi non è apofantica, defi-
nitoria, ma pragmatica, segnica. Ogni ente è compreso originariamente
come un mezzo per..., quindi come un rimando a..., come una possibile re-
lazione55.

53 HUSSERL, E.: Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phänomenologie, trad,
it. di D'Angelo, D.: Le conferenze di Parigi. Meditazioni Cartesiane. Milano: Bompiani 2020, II
med., § 19,191-192.

54 Husserl, e.: Le conferenze di Parigi. Meditazioni Cartesiane, cit., 193.
55 HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit (1927), trad. it. di A. Marini (Essere e tempo). Milano:

Mondadori 2006, §§ 15-17.



98 Vincenzo Lomuscio

La possibilité è fondata nella temporalité, sia per Husserl che per
Heidegger. Per Husserl nella sintesi temporale passiva, mentre per Heidegger
nel poter-essere dell'Esserci. AI netto delle differenze tra i due fenomeno-
logi, le loro analisi mettono in luce come il possibile sia radicato nella
nostra esperienza originaria délia realté, si dé con essa. E anche quando
comprendiamo il passato lo facciamo attraverso il possibile (come quando
ci chiediamo se era cosi inevitabile utilizzare le bombe atomiche alla fine
délia seconda guerra mondiale) rivolgendoci ad esso come a un passato
che potrebbe ancora adesso rivelare il suo significato. Quando pensiamo le
possibilité non realizzate del passato, infatti, lo facciamo per comprendere
il suo significato. Se il possibile si dé col comprendere, allora possiamo dire

che dove c'è un io si dà il possibile.
Non si puö parlare dei possibili futuri come di illusioni prospettiche, se

non al prezzo di negare l'osservatore reale, l'io che osserva il mondo. Ogni
volta che si prova ad assumere una prospettiva presentistica o eternalisti-
ca, infatti, si pensano gli eventi da un punto di vista trascendente, il che è

interessante, soprattutto per capire che cosa possa implicare l'Incarnazio-
ne rispetto alio spazio-tempo come luogo del possibile (come vedremo tra
poco). Qui si comprende ulteriormente perché non puô accadere due volte
la stessa simultanéité: se l'io è proteso nella possibilité, e se la possibilité
non puô essere identica a una possibilité gié realizzata in quanto il possibile

non è stato ancora percorso, per l'io non è possibile vivere corne acca-
duto cid che non è ancora accaduto, sia pure un evento ripetuto ogni giorno.

In questa impossibilité esperienziale si riflette dal punto di vista feno-
menologico quello che si verifica nella relazione di possibilité fisica tra due
eventi.

Lo stesso spazio non potré essere percorso di nuovo perché la relazione
di prossimité e di simultanéité che ci accingiamo a realizzare non è ancora
realizzata, per quanto simile a ieri possa essere. Se ogni volta l'attraversa-
mento del possibile rende impossibile ripetere due volte una stessa relazione

di eventi, troviamo confermata anche nella dimensione spaziale l'irripe-
tibilité creaturale. Per quanto io possa aver istituito una relazione spaziale,
non potrô mai re-istituirla. Anche l'impossibile è una configurazione di
possibilité: solo se c'è l'inaugurazione del possibile, puô darsi qualcosa corne

impossibile.

L'ESCATOLOGIA DEL POSSIBILE

Poiché l'io fa apparire il possibile, poiché è solo attraverso la sua intenzio-
nalité logica che lo spazio-tempo mostra la sua irripetibilité, e poiché que-
sto apparire sempre inedito dello spaziotempo è il portato délia creazione,
allora l'io è il luogo dell'apparire délia creazione. Solo rispetto a un io puô
darsi l'irripetibilité che caratterizza la creazione. E se solo rispetto all'io
divino puô darsi l'irripetibilité originaria istituita con la creazione, l'io di-



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 99

vino che la istituisce è quello espresso dalla persona del Figlio, Tunica a

poter attraversare concretamente il possibile dello spaziotempo. In questo
senso potremmo leggere il senso délia «creazione in Cristo», il «tutto è sta-
to fatto per mezzo di Lui» del prologo giovanneo e ritrovare l'interessante
riflessione di Karl Rahner a proposito délia possibilité che solo la Seconda
Persona délia Trinité possa incarnarsi: se l'incarnazione fosse possibile a

ogni Persona délia Trinité, l'incarnazione del Figlio non ci direbbe nulla
del Figlio, nulla del suo ruolo intratrinitario e nulla del suo ruolo nella sal-

vezza, ma esprimerebbe una qualité generale di Dio56.
E dunque possiamo ora osare la domanda: come si dé il possibile nella

vita eterna? È chiaro che questa domanda non puè avere risposta, ma solo

congetture. L'unico modo per immaginare la relazione tra poter-essere e

essere-divenuto nella trascendenza, quindi anche escatologicamente, è pro-
vare a pensare questa relazione senza il limite dello spazio-tempo creatu-
rale, cioè senza il limite delFirripetibilité. Il possibile escatologico potreb-
be essere, dunque, il possibile ripetibile.

L'irripetibilité è data dal fatto che ciö che si ripete è solo la relazione
analogica tra due passaggi poter-essere —» esser-divenuti, ma i due passaggi
sono diversi, sono accaduti in relazioni di possibilité diverse. Ogni volta
deve awenire spazio-temporalmente questo passaggio, per questo sono e-

sposto all'inedita realizzazione dell'essere. L'irripetibilité è data dal fatto
che non si puè cancellare il passato né si puô essere ciô che non si è ancora
realizzato. Proviamo perciô a pensare che cosa accadrebbe se questo limite
non ci fosse. In una eventuale ripetibilité dovremmo poter ripercorrere le

possibilité gié percorse senza il limite di quello che le ha condizionate.
Dovremmo poter ripetere ciö che è gié accaduto.

In questo senso possiamo richiamare la riflessione escatologica di von
Balthasar, che ci mette in guardia dall'immaginare la vita eterna come una
vita che si lascia alle spalle quella attuale, poiché in tal senso sarebbe sem-
plicemente una vita futura liberata dal fardello della natura temporale. La

vita eterna va pensata, secondo il teologo svizzero, come una vita in pie-
nezza di ciö che qui si è vissuto limitatamente. Se non intendessimo la vita
eterna come salvezza della vita temporale, cadremmo in una visione plato-
nico-buddhistica della salvezza, tale per cui l'eternité è semplicemente
l'abbandono di questa vita.

E nell'eternità non entrerà un soggetto, la cui esistenza temporale (e quale altra
esistenza ha il soggetto se non la sua esistenza temporale?) sta "dietro" di esso,
corne un'esistenza vissuta irrealmente, la quale al massimo resta corne ricordo
reale; non entrerà una natura staccata dalla sua esistenza vissuta (questa
natura puô tanto poco essere separata da questa esistenza in quanto si identifica

56 Rahner, K.: Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte (1967),
in: Die Heilsgeschichte vor Christus, vol. 2 di Mysterium Salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher

Dogmatik, 317-401, trad. it. di C. Danna (La Trinità). Brescia: Queriniana 20084, 35-36.



100 Vincenzo Lomuscio

anzi con essa!). Questa non sarebbe una redenzione del mondo e del tempo, ma
sarebbe piuttosto, in senso platonico-buddhistico, una redenzione della natura
(pensata come anima o spirito) del mondo e del suo tempo.57

L'unica prova sensibile di questo, secondo Balthasar, ce l'abbiamo nei
quaranta giorni in cui Cristo risorto appare alia sua giovane chiesa. Cristo,
apparendo agli apostoli, fa vivere loro di nuovo ciö che hanno già vissuto,
ad esempio la pesca miracolosa, o il banchetto, solo che mentre per gli
apostoli si tratta di rivivere ricordando ciö che è accaduto, per il risorto si

tratta di rivivere realizzando ciö che è accaduto, come présente.

Quello che puö vedere sono fatti, scene, eventi che non sono essenzialmente
diversi dai precedenti. La pesca miracolosa sul lago di Tiberiade è descritta con
svolgimento del tutto simile a quella passata, dopo la quale i quattro discepoli
abbandonarono ogni cosa; lo spezzare il pane di Emmaus ripete il gesto già co-
nosciuto; pane e pesce offerti sulla riva del lago suscitano il ricordo dei mira-
coli nel deserto; il viaggio coi due discepoli, i discorsi fatti durante il cammino,
gli ammaestramenti sul senso della Scrittura e sulla necessità della passione,
infine la via verso il monte degli Ulivi: sono tutti eventi ben noti che adesso si
svolgono tra un Celeste e i terrestri, in un intreccio tra cielo e terra. [...] Cosi il
banchetto dopo la risurrezione non è un banchetto "diverso", ma la manifesta-
zione e la rappresentazione, la dimostrazione temporale del banchetto eterno e

perciô di "ogni" banchetto: "Io sono con voi fino alia fine del mondo". La co-
lazione sulla sabbia della riva racchiude in sé tutti i banchetti e le tavolate a cui
ha partecipato temporalmente il Figlio dell'uomo, con gli apostoli e con gli
amici di Betania, con Simone il fariseo, con prostitute e pubblicani, e i
banchetti trentennali con sua madré e il suo padre putativo, ma non nel senso di
una conclusione, ma corne garanzia che tutti questi banchetti appartengono
all'unico grande banchetto dell'agnello. Forse per i discepoli, che sono ancora
nel tempo, nel ricordo attuale possono esserci banchetti precedenti: per il Si-

gnore, che distribuisce pane e pesce, sono présente.58

Detto nei termini del nostra discorso, nel banchetto in cui awengono tutti
i banchetti, o nel pellegrinaggio con Cristo in cui awengono tutti i pellegri-
naggi, avremmo la possibilité di rivivere il passaggio dal possibile all'essere.
Ma se il limite della creaturalità è nell'irripetibilità dello spazio-tempo,
allora la questione della redenzione non sta solo nella possibilité di far
riaccadere bessere, ma anche in quella di far riaccadere il possibile. Ciö che
sembra perduto nello spazio-tempo creaturale non è infatti bessere, perché
ciô-che-è-divenuto è ormai impossibile da cambiare, o da cancellare, quan-
to cio-che-poteva-accadere e non è accaduto. Dunque il passaggio dal possibile

all'essere, oltre i limiti creaturali, potrebbe essere allora innanzitutto la

57 Balthasar, H.U. von: Eschatologie in unserer Zeit. Die letzen Dinge des Menschen und
das Christentum (2005), trad. it. di G. Poletti (Escatologia del nostro tempo. Le cose ultime
dell'uomo e il cristianesimo). Brescia: Queriniana 2017, 65.

58 BALTHASAR, H.U. von: Escatologia del nostro tempo. Le cose ultime dell'uomo e il
cristianesimo, 65-66.



Creaturalità e redenzione dello spazio-tempo 101

possibilité di percorrere bessere che si è scartato: i gesti che era possibile
compiere e che non abbiamo compiuto, le parole non dette, le possibilité di
comprensione non percorse, le possibilité che potevamo illuminare con il
nostro sguardo sugli eventi... Uno spazio-tempo trasfigurato nell'eternité
sarebbe allora il luogo délia possibilité compiuta che riapre quella incom-
piuta.

Quali possibilité? Se esistono due tipi di vita eterna, quella di beatitudine
e quella di dannazione, e se "alla sera délia vita saremo giudicati sull'amore",
possiamo immaginare che le possibilité incompiute saranno quelle possibilité

d'amore legate alle nostre scelte59. Se il loro esser-possibile è dipeso
anche da noi che le abbiamo aperte pur non essendo riusciti a percorrerle
tutte, allora la redenzione del possibile saré per noi la gioia di veder rea-
lizzato ogni effetto impercorribile nella strettoia del tempo; mentre se quelle
possibilité sono state da noi scartate, impedite, chiuse, la loro redenzione
saré per noi motivo di dolore per l'amore che potevamo accendere e che
eternamente vedremo acceso senza la nostra fiamma. La dannazione eterna

saré non essere protagonisti di quelle possibilité d'amore che nell'eternité

si compiono, non essere capaci di festeggiare le nozze d'amore
dell'Agnello perché nella vita temporale non abbiamo mai banchettato con
Lui.

59 Sul rapporto tra vita eterna e possibilité d'amore incompiute cfr. LOMUSCIO, V.:
Purgatory's temporality, in: VANHOUTTE, K.P./McCrAW, B.W. (edd.): Purgatory: Philosophical
Dimensions. Palgrave Macmillan 2017, 69-87.



102 Vincenzo Lomuscio

Riassunto
II concetto di creazione implied la linearità e l'irripetibilità del tempo. Se alia
luce délia teoria délia relativité diventa difficile pensare il tempo indipenden-
temente dallo spazio, è possibile pensare l'irripetibilità come caratteristica
dello spazio-tempo anziché del tempo tout court? In questo articolo proverb
a delineare l'irripetibilità dello spazio-tempo attraverso i concetti di simultanéité,

prossimità e analogia. Ogni giudizio temporale è una relazione tra
due eventi, ma non possiamo riferirci ad essi come a semplici dati, poiché
sono infondo due processi: il treno che arriva e la lancetta che raggiunge il
numéro. E poiché un processo, a sua volta, è una relazione tra esser-possi-
bile ed esser-divenuto, il giudizio temporale è una relazione tra due relazio-
ni, quella che dal punto di vista logico costituisce un'analogia di proporzio-
nalità (a:b=c:d). Di qui verranno delineati alcuni spunti cristologici ed esca-
tologici.

Abstract
According to Christian theology, creatural time is linear and unrepeatable,
and each creature is singular and unique. Given that in the light of relativity
theory and its space-time notion we cannot consider space and time as two
different entities, but as one alone, can we extend this unrepeatable linearity
to space-time? In this paper, I shall aim to trace this unrepeatable structure
of space-time through notions ofsimultaneity, proximity and analogy. Each

temporal judgment consists of a relationship between two events, as argued
by Einstein, but we cannot consider these events as simple data. What we
consider an "event", indeed, is what becomes an event; therefore, it is already
undergoing a temporal consideration. This means that in temporal
judgment, we relate two processes, and because a process is a relationship
between possibility-to-be and become-being, a relationship between two events
is a relationship between two relationships. This kind of relationship is an
analogy of relationships (analogia proportionalitatis). From here, some
Christological and eschatological ideas will be outlined.


	Simultaneità, prossimità e analogia : creaturalità e redenzione dello spazio-tempo

