
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: L'épineuse question de l'odium Dei chez André de Neufchâteau

Autor: Braekman, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Valentin Braekman*

L'épineuse question de Yodium Dei chez
André de Neufchâteau

La curieuse destinée d'un penseur méconnu

En 1514 a lieu à Paris la « publication un peu insolite >0 d'un texte qui
semble sortir d'une nuit de 150 ans : le Primum scriptum Sententiarum
d'André de Neufchâteau2. Ce théologien franciscain, originaire de Lorraine
et lecteur des Sentences à Paris de 1358 à 13593, est alors presque inconnu4.
Son livre est édité par Pierre Honston à la demande de Jean Mair, le maître
du collège de Montaigu. Il est difficile de connaître avec précision les

motivations de cette publication, mais il est évident qu'un intérêt pour celui que
l'on nomme le Doctor ingeniosissimus se fait jour parmi les intellectuels
parisiens : le nom d'André apparaît dès 1505 dans l'ouvrage de Jérôme Pardo,
la Medulla dyalectices5 ainsi que dans la première édition du commentaire
des Sentences de Jean Mair, en 15106. Mais ce sont surtout les Moralia de

Jacques Almain, publiées en 1516, qui contribueront à faire connaître la

pensée d'André et à forger l'image à travers laquelle ce dernier passera à

la postérité : sous les traits d'un défenseur du volontarisme radical.
Almain explique que, selon André, il n'existe aucun acte qui soit en lui-

même intrinsèquement bon ou intrinsèquement mauvais. Dieu, en effet,
possède le pouvoir, de potentia absoluta, de modifier la valeur morale de

n'importe quel acte. En vertu de sa liberté, il peut s'opposer aux «

préceptes de la prudence » (dictamina prudentialia) et les rendre ainsi contingents7.

Même « l'opération intérieure » (operatio interior) la plus abomi-

* Je remercie Tiziana Suarez-Nani pour ses corrections, ainsi que William Duba et Monica
Brînzei pour leurs conseils avisés.

1 ÊLIE, Hubert : Quelques maîtres de l'université de Paris vers l'an 1500, in : Archives
d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 18 (1950-1951), 193-243, ici 224.

2 ANDREAS de Novocastro : Primum scriptum Sententiarum. Paris : Jean Granjon 1514.
3 Tac HAU, Katherine : The Quaestiones in Primum Librum Sententiarum of Andreas de

Novocastro, O.F.M., in : Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 59 (1992),
289-318, ici 307.

4 Cette assertion mériterait d'être vérifiée par des recherches ultérieures sur la présence
d'André au XVe siècle.

3 Cf. ÉLIE, Hubert : Le complexe significabile. Paris : Vrin 1936, 248-249 ; Hieronymus
PARDUS : Medulla dyalectices. Paris : Durand Gerlier 1505, f. 3vb, 5va, etc.

6 JOANNES Maior : In primum Sententiarum. Paris : Henri Estienne 1510, 5rb, 64rb, etc.
7 Cf. JACOBUS Almain : Moralia I, 6, Paris : Henri Estienne 1516, f. i6v-iyr: « De Castro dicit

quod nullus est actus intrinsece bonus. [...] Nam apud eum sunt aliqua dictamina prudentialia

contingentia, ut danda est elemosyna pauperi propter Deum ; illud est contingens,



L'épineuse question de Yodium Dei chez André de Neufchâteau 59

nable qui soit, la haine de Dieu (odium Dei), n'est pas nécessairement un
péché :

Aliqui, ut de Aliaco et Gerson [...], et de Castro in fine primi sententiarum, di-
cunt quod nulla est operatio interior quin possit libéré ab homine non maie
fieri [...]. Patet, Deus contingenter prohibet hanc operationem, et seclusa pro-
hibitione non erit peccatum. Ergo quaecumque talis potest simpliciter de lege
absoluta fieri et non erit peccatum, et omne peccatum dicitur peccatum quia
contra legem dei. [...] Consequenter habent concedere quod potest ab homine
elici odium dei et non erit malum8.

Comme nous le verrons à l'aune des textes, ce bref exposé mérite d'être
nuancé. En effet, la thèse défendue par André n'est pas aussi radicale
qu'Almain ne le laisse entendre. Ce dernier atteste néanmoins d'une «

renaissance » de la théorie d'André au XVIe siècle, dont le nom figure pour la
première fois parmi les penseurs traditionnellement liés au volontarisme, à

savoir Pierre d'Ailly et Jean Gerson, à l'exception un peu surprenante de
Guillaume d'Ockham. Almain situe en effet Ockham dans le camp opposé,
celui de Thomas d'Aquin et de Bonaventure9. À l'avenir, cependant, Ockham
et André seront généralement associés.

À ma connaissance, Francisco Suârez est le premier à mentionner
explicitement André aux côtés d'Ockham, en plus de ceux d'Ailly et de Gerson.
Dans son De legibus ac Deo legislatore, publié au début du XVIIe siècle, il
présente leur position en des termes proches de ceux d'Almain10. Quelques
décennies plus tard, leur alliance est à nouveau mise en avant par Ralph
Cudworth :

Quel que soit le véritable propos de ces philosophes pour lesquels la justice et
l'injustice n'existent que par la loi et non selon la nature [...], il est certain que
divers théologiens modernes développent les mêmes arguments non seulement
avec sérieux mais même avec zèle. Il n'y a, disent-ils, rien de bon ni de mauvais,
de juste ni d'injuste absolument, intrinsèquement et naturellement, avant que
Dieu n'ait formulé positivement un commandement ou un interdit ; seuls la
volonté et le bon plaisir arbitraires de ce dernier [...], par leurs commandements

quia Deus potest prohibere ne detur elemosyna pauperi propter Deum, immo praecipere
quod occidatur pauper ».

8 JACOBUS Almain : Moralia III, 15, f. 87V. Sauf indication contraire, les italiques dans les
citations sont les miens.

9 « Alia opinio probabilior est quod aliqui sunt actus qui sunt intrinsece mali, ita quod
non est in potestate Dei facere quod tales actus libéré eliciantur ab homine et non sint mali
[...], ut Gre<gorius> in secundo, Ockam, S. Tho<mas> et Bonaventura. », Ibid., III, 16, f. 88v-
89r. Une analyse plus fine du passage permettrait peut-être de comprendre cette surprenante

classification.
10 FRANCISCUS SUAREZ : De legibus ac Deo legislatore II, 6, 4. Neapoli 1872, 97b-g8a :

« Secunda sententia huic extreme contraria est, legem naturalem omnino positam esse in di-
vino imperio vel prohibitione procedente a voluntate Dei [...]. Ita sumitur ex Ocham [...]
quatenus dicit, nullum esse malum, nisi quatenus a Deo prohibitum est [...]. Et hanc senten-
tiam inclinât Gerson [...], Petr. Abacus [...]. Idem latissime Andr. de Novo Castro ».



6o Valentin Braekman

et leurs interdits, en sont la première et unique règle et mesure. D'où il s'ensuit

que l'on ne peut rien imaginer de si foncièrement méchant ou épouvantable-
ment injuste et malhonnête qui, s'il est censé avoir été commandé par cette
divinité toute-puissante, ne doive, en vertu de cette hypothèse, devenir sur-le-
champ pie, juste et droit [...]. Ockham fut parmi les premiers à affirmer "qu'il
n'y a aucun acte mauvais hormis ce qui a été interdit par Dieu, et qui ne puisse
redevenir bon sur l'ordre de Dieu et il fut bientôt suivi en cela par Petrus
AUiacus et Andreas de Novo Castro A1

Ainsi, trois siècles après leur production, les théories d'Ockham et d'André
sont placées sous la même bannière : celle de l'anti-jusnaturalisme, celle
de l'antiréalisme moral. Mais l'histoire de leur union ne s'arrête pas là.

Depuis les années 1970, en effet, la philosophie anglo-saxonne connaît un
regain d'intérêt pour la « divine command theory », faisant resurgir les

noms poussiéreux de nos franciscains médiévaux. Dans un article paru en

i973, Robert Adams présente ce qu'il appelle « the unmodified divine
command theory of ethical wrongness »u et l'attribue à Ockham sur la base
d'un passage trop connu et systématiquement sorti de son contexte :

William of Ockham held that those acts which we call "theft", "adultery" and
"hatred of God" would be meritorious if God had commanded them.13

À la suite d'Ockham, André refait lui aussi surface dans cette scolastique
moderne. Sa réapparition est en grande partie due aux travaux entrepris
depuis les années 1980 par Janine Idziak14. D'après Idziak, André représente

« the paradigmatic divine command moralists [sic] of the Middle
Ages »15. Dans un article publié en 2010, elle déclare :

11 CUDWORTH, Ralph : Traité concernant la morale éternelle et immuable I, 1, 5, trad.
Jean-Louis Breteau. Paris : Presses Universitaires de France 1995, 48. Les italiques sont dans
l'édition. Pour cette référence, je suis redevable à Friedman, Russell : Andreas de Novo
Castro (fl. 1358) on Divine Omnipotence and the Nature of the Past, in : Cahiers de l'Institut
du Moyen Age Grec et Latin, Université de Copenhague 64 (1994), 101-150, ici 103. Il n'est pas
certain que Cudworth se soit basé sur Suérez, mais, selon Friedman, c'est « fairly clear ».

12 ADAMS, Robert : A Modified Divine Command Theory, repr. in : TALIAFERRO, Charles/
GRIFFITHS, Paul (éds.) : Philosophy of Religion, an Anthology Blackwell Philosophy
Anthologies). Oxford : Wiley-Blackwell 2003, 462-476, ici 462a.

13 Ibid., 463b. Le passage d'Ockham en question se trouve dans la q. 15 de son deuxième
livre des Sentences.

14 Cf. Idziak, Janine : Divine Command Morality : Historical and Contemporary Readings.
Lewiston (NY) : The Edwin Mellen Press 1978 et Andrew OF Neufchâteau, OFM : Questions
on an Ethics of Divine Commands, ed. and trans. Janine Idziak. Notre Dame (Ind.) : University

of Notre Dame Press 1997. Cette dernière étude contient de nombreuses indications sur
l'histoire du volontarisme, ainsi que de très utiles informations sur André et ses sources. La

présentation qu'Idziak fait d'André semble toutefois avoir principalement pour fin
d'alimenter le débat contemporain.

15 IDZIAK, Janine : In Search of'Good Positive Reasons' for an Ethics ofDivine Commands :

A Catalogue of Arguments, in : Faith and Philosophy : Journal of the Society of Christian
Philosophers 6 (1989), 47-64, ici 60.



L'épineuse question de 1 'odium Dei chez André de Neufchâteau 61

DCE [divine command ethics] became more prominent and more extensively
discussed in the Middle Ages. John Duns Scotus showed proclivities toward
it, and William of Ockham clearly espoused it. The theory received its fullest
articulation in the work of Andrew of Neufchateau and was subsequently
adopted by Peter of Ailly, Jean Gerson, and Gabriel Biel16.

On retrouve ici la liste « classique » des auteurs volontaristes. Parmi eux,
André apparaît comme la figure de proue d'un consortium ockhamiste,
l'auteur chez lequel la théorie du commandement divin reçoit sa « fullest
articulation ». Il est également présenté sous ce jour par Philip Quinn, qui
se base exclusivement sur les travaux d'Idziak pour qualifier sa théorie de
« full-fledged divine command ethics »17, ainsi que par Hans Kraml, qui
voit en lui l'apôtre d'un « Willkürgott »18. Toutes ces recherches, nonobstant

leurs qualités, donnent d'André et de ses prédécesseurs un portrait
caricatural que le présent article entend reconsidérer.

CONTEXTE DOCTRINAL ET INSTITUTIONNEL

Lorsque André aborde la question de 1 'odium Dei, à la fin des années 1350,
le thème n'est pas nouveau. Dès le XIIIe siècle, il est régulièrement discuté

par les théologiens dans leurs commentaires des Sentences, mais les origines
du débat sont bien plus anciennes. Comme l'a montré Isabelle Heullant-
Donat, l'odium est opposé à la dilectio depuis les origines scripturaires :

Dans de nombreux cas [parlant des occurrences du terme odium dans la
Vulgate], la haine ne se définit qu'en miroir du sentiment inverse, l'amour (amor),
ou plus exactement la dilection (dilectio), qui comporte l'idée d'une affection
fondée sur le choix et la réflexion.19

Ainsi la dilectio Dei peut-elle être identifiée à la charité parfaite, la plus
haute vertu chrétienne, qui consiste à aimer Dieu pour lui-même et
pardessus tout. L'odium Dei, pour sa part, est un sentiment basé sur un
renoncement volontaire à Dieu, une aversio a Deo. La haine, « paradigme de la

16 Idziak, Janine : Divine Command Ethics, in : Taliaferro, Charles/DRAPER, Paul/
QUINN, Philip (éds.) : A Companion to Philosophy of Religion Blackwell Companions to
Philosophy 9). 2' édition. Hoboken (NJ) : Wiley-Blackwell 2010, 585-592, ici 585.

17 Le passage dans lequel Quinn mentionne André de Neufchâteau est identique dans
deux articles : QUINN, Philip : The Recent Revival of Divine Command Ethics, in : Philosophy
and Phenomenological Research 50 (1990), 345-365, ici 357 et The Primacy of God's Will in
Christian Ethics, in : Philosophical Perspectives 6, Ethics (1992), 493-513, ici 501.

18 KRAML, Hans : Zu einer Ethik göttlicher Gebote : Andreas von Neufchateau und der
Willkürgott, in : Zeitschrift für Katholische Theologie 137 (2015), 23-43. Même si Kraml propose
une brève analyse du texte d'André, son article ne considère pas les travaux récents des
historiens de la philosophie médiévale. Sa source est l'édition d'Idziak, déficiente à plusieurs
égards (ce que l'auteur remarque et critique).

19 Heullant-Donat, Isabelle : Odium fidei et définition du martyre chrétien, in : Dele-
PLACE, Marc (éd.) : Les discours de la haine Histoire et civilisations). Lille : Presses universitaires

du Septentrion 2009, 113-124, ici 117.



02 Valentin Braekman

passion néfaste »20, quand elle est dirigée vers Dieu, devient le pire des

péchés : elle est l'acte de la pure malice, de la volonté qui se détourne par
elle-même du Créateur et de ses commandements21.

Pourtant, au tournant des XIII et XIVe siècles, plusieurs auteurs,
notamment franciscains, avancent l'idée que Dieu, en vertu de sa puissance
absolue, peut causer 1 'odium Dei dans la volonté humaine ou angélique,
sans que cet acte ne constitue un péché22. Ockham deviendra l'emblème
de ce courant, en particulier à partir du XVIe siècle et jusqu'à nos jours23. Il
faut néanmoins rappeler qu'Ockham n'est pas un auteur « isolé » sur cette
question, et que l'une des motivations premières du débat est l'explication
de la chute des anges mauvais. En effet, c'est par leur orgueil et leur haine
de Dieu que ces derniers se rebellèrent contre lui24. Ce thème était déjà
discuté par les Pères, et avait fait l'objet, au XIe siècle, du De casu Diaboli
d'Anselme de Cantorbéry, l'une des sources favorites d'André. Au début du
XIVe siècle, il revient sur le devant de la scène.

Si la question de l'odium Dei est alors courante, certaines conclusions à

son sujet n'en choquent pas moins l'orthodoxie. En 1347, une assemblée

20 Heullant-Donat : Odium fidei et définition du martyre chrétien., 118.

21 Cf. p. ex. THOMAS AQUINATIS : Summa Theologiae II-IIae, q. 34, a. 2, resp. : « quando
aliquis odit Deum, voluntas eius secundum se ab eo avertitur. Sed in aliis peccatis, puta cum
aliquis fornicatur, non avertitur a Deo secundum se, sed secundum aliud, inquantum scilicet
appétit inordinatam delectationem, quae habet annexam aversionem a Deo. Semper autem
id quod est per se est potius eo quod est secundum aliud. Unde odium Dei inter alia peccata
est gravius », ed. Leonina VIII. Roma 1895, 275a- Duns Scot dira aussi : « sicut enim formaliter

nullus actus est melior, quam Deum diligere, ita nullus pejor est quam Deum odire »,

JOHANNES DUNS SCOTUS : Reportata Parisiensia II, d. 6, q. 2., ed. Wadding (apud Vivès)
Opera omnia XII). Paris 1893, 359.

22 Cf. Parisoli, Luca : L'innovation scotiste dans l'analyse de la loi, in : DREYER, Mecht-
hild/MEHL, Edouard/VOLLET, Matthias (éds.) : La réception de Duns Scot. Münster : Achen-
dorff Verlag 2013,15-30, ici 25.

23 Pour le thème de l'odium Dei, cf. surtout Guillelmus de Ockham : Quaestiones in

librum 11 Sententiarum, Reportatio, q. 15, in : GÄL, Gedeon/WOOD, Rega (éds.) : Opera theo-
logica V. St. Bonaventure (NY) : The Franciscan Institute 1981, 338-358. Ce dossier est connu,
mais il doit être considéré à la lumière du contexte dans lequel s'inscrit Ockham. Certains
auteurs comme Francisco Leon Florido présentent toujours Duns Scot et Ockham comme
s'opposant radicalement aux traditions théologiques antérieures : « La evoluciôn en el trata-
miento del tema del odium Dei, desde Tomas a Ockham, ilustra claramente el modo en que
el pensamiento escotista se puede considerar el punto de inflexion en la tendencia hacia la

autonomia de una razön filosöfica que ha ocultado cuidadosamente sus fuentes teologicas »,

LEON Florido, Francisco : Odium Dei : Las paradojas de la voluntad en Duns Escoto, in :

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia 25 (2008), 263-278, ici 277-278. Il vaut
mieux préférer la lecture d'Alfredo Gatto, pour qui Ockham, même sur cette question, «
remains within the horizon of a common theological tradition », GATTO, Alfredo : William of
Ockham and the Odium Dei, in : Mediaevalia. Textos e estudos 30 (2011), 127-138, ici 138.

24 Ce débat prend naissance dans l'exégèse de certains passages bibliques, comme le

Psaume 73,23, dans lequel on lit, à propos des « inimici » de Dieu : « superbia eorum qui te
oderunt, ascendit semper ». J'emprunte cette référence à : Suarez-NANI, Tiziana : La matière
et l'esprit. Études sur François de la Marche Vestigia 41). Paris/Fribourg : Cerf/Academic
Press Fribourg 2015, 287-291.



L'épineuse question de 1 'odium Dei chez André de Neufchâteau 63

issue de la faculté de théologie de Paris élabore successivement deux listes
d'articles jugés suspects et extraits du commentaire des Sentences du
cistercien Jean de Mirecourt. Ce dernier rédige alors deux Apologiae pour
justifier ses propos, sans qu'il ne parvienne à éviter la condamnation25. André
se réfère explicitement aux articles de cette condamnation, en les appelant,

à l'instar de ceux de 1277, les articuli parisiensi. Même si le thème de
Yodium Dei n'en est pas le point central, il apparaît à trois reprises au
moins dans les Apologiae de Mirecourt. Voici, par exemple, l'article 51 de la

première :

Quemcumque actum voluntatis potest Deus causare in voluntate, etiam odium
sui ; dubito tarnen, an quacumque re creata a solo Deo in voluntate ipsa sit
illud odium Dei nisi illam rem voluntas conservet active et effective [...].

Et Mirecourt ajoute pour sa défense :

Videtur etiam mihi, quod secundum communem modum loquendi doctorum
odium Dei connotat deformitatem, et ideo numquam est concedendum, quod
Deus se solo potest causare odium sui. Illud tamen absolute posset causare et
se solo conservare, quo posito vere nescio an anima odiret vel non. Tamen si

odiret, non odiret Deum culpabiliter26.

Dans ces deux extraits très denses, il y a plusieurs éléments qui méritent
une explication. Tout d'abord, Mirecourt affirme que Dieu peut produire
n'importe quel acte en notre âme, y compris un sentiment de haine dont il
serait l'objet. Comme il le fait remarquer dès le premier passage, il ne s'agit
peut-être pas dans ce cas d'une haine véritable envers Dieu, puisque la
volonté dans laquelle elle est produite n'est pas active. Mirecourt explique
alors son propos : l'expression « odium Dei », telle qu'elle est employée en
théologie, ne signifie pas uniquement une passion de l'âme, mais «

connote » également une certaine « difformité » (deformitas) de la volonté.
Or, la difformité est une propriété subjective de la volonté et dépend de

l'intention de celle-ci. Autrement dit, il y a une dimension volontaire dans
Yodium Dei qui est certainement absente (Mirecourt dit qu'il ne le sait pas)
lorsque cet acte est causé uniquement par Dieu. C'est la raison pour
laquelle Mirecourt affirme que, s'il y a bien un sentiment de haine à l'égard
de Dieu dans ce cas, il n'est pas déméritoire (non culpabiliter), puisqu'il est
causé dans un sujet qui ne concourt en rien à sa production.

Cette réponse avait déjà été esquissée par Duns Scot en des termes
similaires : il faut, écrit-il, distinguer l'acte objectif du péché, la substantia

25 Cf. THIJSSEN, Hans : Censure and Heresy at the University of Paris, 1200-1400 The
Middle Ages Series). Philadelphia (PA) : University of Pennsylvania Press 1998, 82-89.

26 JOHANNES DE MerCURIA : Apologia prima, art. 51, in : STEGMUELLER, Friedrich : Die zwei
Apologien des Jean de Mirecourt, in : Recherches de théologie ancienne et médiévale 5 (1933),

40-203, ici 70-71.



64 Valentin Braekman

actus, et l'intention de pécher27. La première n'est pas nécessairement en
notre pouvoir, la seconde dépend de nous. Elle constitue une forme de «
laideur morale » : la deformitas. Ockham, dans le passage trop célèbre
mentionné ci-dessus, reprend la distinction entre l'acte « absolu » du péché et
la « difformité » ou la « malice » de cet acte28. La différence entre les deux
tient au fait que l'acte absolu n'est pas nécessairement au pouvoir de la

volonté (par exemple, lorsque Dieu en est la cause), alors que la difformité
de l'acte dépend essentiellement de la volonté. André, sur cette question,
marchera dans les pas de Duns Scot, d'Ockham et de Mirecourt.

La théorie d'André de Neufchâteau

Nous possédons deux manuscrits du Primum scriptum d'André29, mais
aucun ne contient les questions x et 2 de la distinction 48, c'est-à-dire
précisément celles qui nous intéressent. Selon Katherine Tachau, les manuscrits
utilisés par Honston pour l'editio princeps de 1514 sont perdus, et avec eux
les derniers témoins médiévaux de ces deux questions30. La source de l'analyse

qui va suivre est donc exclusivement l'édition de 1514. Son authenticité
ne semble néanmoins pas douteuse pour deux raisons. Premièrement,
comme l'indique Idziak31, la table du manuscrit Paris, BnF lat. 15908 annonce
les questions 1 et 2 de la distinction 48, même si elles en sont absentes.

Deuxièmement, ce même manuscrit contient les questions 3 et 4 de la

distinction 48. Or, comme l'atteste l'editio princeps, celles-ci constituent le

prolongement du texte et présupposent les conclusions que l'on trouve dans
les questions 1 et 2.

André ouvre la distinction 48 avec la question suivante : « utrum omne
bonum aliud a Deo sit contingenter bonum ex ordinatione libera divinae
voluntatis »32. Il s'agit donc de déterminer si tous les biens (hormis Dieu)
sont bons de manière contingente, à savoir en raison d'une décision libre
de Dieu, ou s'il existe au contraire des biens qui seraient nécessairement
bons, indépendamment de la volonté divine (et la question suivante
s'intéressera au cas du mal). En philosophe averti, André fait précéder sa réponse

27 DUNS SCOTUS : Reportata Parisiensia II, q. 44, q. un., Op. om. XXIII, ed. cit., 1894,

2326-2333. J'ai trouvé cette référence ici : ALLINEY, Guido : Velle malum ex pura libertate :

Duns Scoto e la banalità del male, in : Ethica & Politica 4 (2002) 2, 1-21, ici 21.

28 OCKHAM : In II Sent., q. 15, 342 : « actus odiendi Deum, quantum ad omne absolutum
in eo non est idem cum deformitate et malitia in actu ».

29 Paris, BnF lat. 15908 et 15909.
30 TACHAU, K. : The Quaestiones in Primum Librum Sententiarum of Andreas de Novo-

castro, O.F.M., 292-299.
31 Tachau ne s'interroge pas sur l'authenticité de ces questions, mais elle les intègre

dans la table des matières du Primum Scriptum à la fin de son article (318). Idziak mentionne
la tabula quaestionum dans son « Appendix B » à Andrew OF Neufchateau : Questions on an
Ethics ofDivine Commands, 149.

32 f. 25irb.



L'épineuse question de Yodium Dei chez André de Neufchâteau 65

d'une analyse des concepts de bonum et de malum, de sorte à distinguer
les différentes acceptions de ces termes équivoques.

Analyse sémantique du « bonum » et du « malum »

En premier lieu, André distingue le bien absolu, le bonum in se et absolute,
du bien relatif, le bonum alteri. Ici, il se base explicitement sur YÉthique à

Nicomaque d'Aristote, où l'on trouve la distinction entre le bien « absolu »

et le bien « pour une personne » (to agathon haplôs/to agathon tinl)i3. C'est
toutefois à travers Augustin qu'il lit Aristote, et en particulier à travers les
réflexions sur la nature du mal développées dans les Confessions. Ces
dernières, toutes empreintes d'un néoplatonisme avoué, conditionneront
durablement la conception chrétienne du mal comme privation d'être34. Fidèle
à cette tradition, André affirme que le bien absolu est une propriété trans-
cendantale de l'être et qu'il n'existe aucun mal per se qui lui serait
contraire : le contraire de l'être, en effet, n'est autre que le néant35. En ce sens,
le bonum absolute relève davantage de la métaphysique que de la morale.

Le bonum alteri, quant à lui, n'est pas un bien « ontologique », mais qualifie

une relation entre deux entités distinctes, sinon réellement, du moins
formellement (comme l'âme et ses facultés)36. Ce type de bien est à son
tour divisé en quatre genres : le bien naturel, délectable, utile et honnête
(bonum naturale, utile, delectabilis, honestum). Seul Yhonestum, le bien
proprement moral, nous intéressera pour la suite de l'analyse. Les autres,
en effet, relèvent d'un ordre différent et n'ont de valeur morale qu'en vertu
de la relation qu'ils entretiennent avec Yhonestum.

Le terme latin d'« honestum » a une longue histoire : il apparaît déjà avec
un sens moral chez Térence37, mais c'est surtout le De officiis de Cicéron,
où le terme est employé avec un sens très proche de celui d'honestasiS, qui
fera de Yhonestum un concept central de la morale des latins. Pour Cicéron,
1'« honnêteté » représente la plus haute vertu, celle qui doit être recherchée

pour elle-même et dont toutes les autres dépendent. Elle s'oppose ainsi à

33 ARISTOTE : Éthique à Nicomaque VII, 13, 1152b 26-27, trad. Jules Tricot, 4e édition.
Paris : Vrin 1979, 367, voir aussi : 1096a 19-29.

34 Cf. AUGUSTIN : Les confessions VII, XII,18, trad. Martin Skutella, Aimé Solignac,
Eugène Tréhorei BA 13-14). Paris : Desclée de Brouwer 1962, 620.

35 « Bonum et ens convertuntur [...]. Bono sic sumpto non contrariatur malum per se et
proprie », q. 1, a. 1, f. 25irb.

36 « Et licet haec bonitates [...] sint interdum idem subiecto materialiter, sunt tarnen ra-
tiones distinctae », f. 25iva.

37 Cf. JACOTOT, Mathieu : Question d'honneur. Les notions d'honos, honestum et honestas
dans la République romaine antique Collection de l'École française de Rome 479). Rome :

Publications de l'École française de Rome 2013, 628-630.
3^ Ibid., 172.



66 Valentin Braekman

la honte (turpitudo), la bassesse morale39. Ambroise reprendra le terme
dans son De officiis40, suivi en cela par Augustin, qui entend Yhonestum

avec la double signification de bonté et de « beauté intelligible » (intelli-
gibilis pulchritudo)41, même si le sens moral est largement dominant42.
Selon Augustin, le propre de la volonté bonne est de vouloir vivre « recte
honesteque »43 ; Yhonestum s'oppose à la difformité de l'âme qui caractérise

le peccatum, l'acte contraire à la loi éternelle de Dieu44. Enfin, le terme
apparaît encore chez Anselme, pour qui Yhonestum (ou Yhonestas) est la

propriété de la volonté juste, la volonté des êtres libres et doués de raison
qui font le choix de la rectitude45.

Lorsqu'André traite de Yhonestum, il l'identifie dans un esprit anselmien

au iustum4®. Or, il ne peut y avoir de justice sans volonté de justice. En

d'autres termes, il faut que la volonté choisisse librement l'action juste pour
que son acte corresponde à Yhonestum. Influencé sur ce point par la
récente théorie de la liberté dite d'« indifférence » (libertas indifferentiae),
André conçoit la moralité comme intrinsèquement liée à la possibilité de

choisir entre des contraires, entre le bien et le mal47. La volonté, dont la
liberté est l'essence, représente la faculté de l'âme que rien ne peut déterminer,

pas même la raison. Toutefois, la liberté d'indifférence ne s'accom-

39 Cf. ClCÉRON : Les devoirs I, II,4-V,i7, trad. Maurice Testard. Paris : Les Belles Lettres
1974, 106-112.

40 Cf. LANÉRY, Cécile : Du magistère au ministère : remarques sur le De officiis d'Ambroise
de Milan, in : L'information littéraire 58 (2006) 3, 3-9, ici 5a : « Le livre I du De officiis am-
brosien est consacré à l'honestum, et il repose sur l'analyse détaillée des quatre vertus
cardinales, comme celui de Cicéron ».

41 De diversis quaestionibus octoginta tribus XXX, PL 40, col. 19 : « Honestatem voco in-
telligibilem pulchritudinem ». Il dit dans la même question, un peu avant : « honestum dici-
tur quod propter se ipsum expetendum est ».

42 Cf. FONTANIER, Jean-Michel : Honestum xô kocàôv Sur la prétendue équivalence
honestum xô koiAôv : l'exemple d'Augustin, in : Revue des Sciences philosophiques et théologiques

82 (1998) 3, 445-461, ici 446.
43 De tibero arbitrio I, 12, 25, PL 32, col. 1234.
44 C'est la célèbre définition du péché, que l'on trouve dans le Contra Faustum XXII, 27.

PL 42, col. 418.
45 P. ex. : « eo enim ipso quo [voluntas] debitrix permanet iustitiae, monstratur ho-

nestate iustitiae fuisse decorata », De Casu Diaboli XV, PL 158, col. 347, ou encore « Haec est

iustitia sive rectitudo voluntatis, quae iustos facit sive rectos corde, id est voluntate. Hic est

solus et totus honor, quem debemus Deo et a nobis exigit Deus », Cur Deus homo I, 11, PL

158, col. 376 ; deux textes auxquels André se réfère régulièrement.
46 André mentionne le De veritate d'Anselme. Le terme honestum n'apparaît néanmoins

pas dans ce traité.
47 Cf. In I Sent., d. 45, q. 3. Sur ce thème, voir, entre autres, SCHMUTZ, Jacob : Du péché

de l'ange à la liberté d'indifférence. Les sources angélologiques de l'anthropologie moderne, in :

Les études philosophiques 61 (2002) 2, 169-198 et BOULNOIS, Olivier : Libertas indifferentiae.
Figures de la liberté d'indifférence au Moyen Âge, in : Atucha, Inigo/CALMA, Drago, (éds.) :

Mots médiévaux offerts à Ruedi Imbach TEMA 57). Turnhout : Brepols Publishers 2011,

357-370 et Le refoulement de la liberté d'indifférence et les polémiques anti-scotistes de la
métaphysique moderne, in : Les études philosophiques 61 (2002) 2, 199-237.



L'épineuse question de 1 'odium Dei chez André de Neufchâteau 67

pagne d'aucune licence morale, bien au contraire. Pour qu'elle soit juste, la
volonté libre doit se conformer d'elle-même à sa règle : la raison. Par
conséquent, être juste, c'est vouloir obéir à la raison.

Selon André, il existe trois types d'actions volontaires conformes à la

raison, qui constituent dès lors trois types d'honestum. Le premier est le
bonum ex genere, défini de la façon suivante :

Bonum ex genere est actio voluntaria et libera conveniens operanti ex natura
actus et obiecti, et est perfectibilis et apta determinari per circumstantias
morales convenientes et conformes [ed. conformales] prudentiae.48

Le bonum ex genere représente la catégorie des actes volontaires qui, sans
être absolument indifférents au bien et au mal (nec est omnino indifferens
ad bonum et ad malum)49, ne constituent cependant pas le fondement de la

normativité. Pour devenir moralement bons, ces actes doivent être déterminés

par des « circonstances morales », en l'occurrence, une intention
conforme à la prudence. C'est le cas des actes vertueux considérés dans
leur genre : André évoque l'aumône pour les pauvres (subvenire indigenti),
mais l'on pourrait ajouter la générosité, la justice, l'amour de Dieu, etc.
Ainsi, le bonum ex genere est-il un bien « matériel » ou « potentiel », dans
la mesure où sa bonté n'est qu'en puissance et nécessite, au même titre
que la matière, d'être informée par un bien formel. Il est de surcroît un
bien relatif, en ce qu'il peut être « vicié » par une « perversité intentionnelle

» (intentionalis perversitas)50. De la même façon, le malum ex genere
peut, par une intention bonne, être « corrigé » (eorrigi) et « extrait de la
malice » (contra malitiam trahi) qui le caractérise objectivement51.

Le deuxième genre d'honestum, la bonté morale (bonitas moralis), se
réalise généralement à travers un bonum ex genere, quoique cette concordance

ne soit ni systématique ni essentielle. Comme le dit André : « boni-
tas moralis perficit bonitatem ex genere »52. Elle se caractérise par la
conformité formelle, et non seulement matérielle, de l'acte volontaire à la

droite raison (recta ratio). L'expression « recta ratio », comme celle d'« ho-

48 f. 25iva.
49 Ibid.
511 [Bonum ex genere potest] vitiari per concomitantiam circumstantiae indebitae, ut est

intentionalis perversitas », f. 252rb.
51 « [Bonum ex genere] iam habet aliquid de genere boni moralis et iam includit aliquam

rectitudinem et aliquas circumstantias determinatas, puta conveniens obiectum et conveniens

genus actus, ita quod est bonum morale et honestum secundum quid [...] : sic haec
bonitas est quasi materialis et potentialis respectu bonitatis moralis simpliciter [...]. Tarnen si-
cut bonum ex genere potest quandoque vitiari per adiunctionem accidentalis circumstantiae,

ut intentionis, sic actio quae dicitur mala ex genere potest in casu per adiunctionem ali-
cuius determinationis eorrigi, et quasi contra malitiam trahi, ut occidere proximum dicitur
malum ex genere cum sit etiam prohibitum in Decalogo. Tarnen occidere hominem ignoran-
tia invincibili vel auctoritate legis non est malum », 25iva-vb.

52 f. 25ivb.



68 Valentin Braekman

nestum », fait partie du vocabulaire usuel des moralistes médiévaux53. Elle
caractérise la raison qui possède les principes universels de la morale tels

qu'ils sont accessibles naturellement (in lumine naturali) et prescrit, dans
les circonstances données, l'action conforme à ces principes54. Elle est parfois

simplement appelée prudentia et s'oppose à la ratio erronea. L'action
moralement bonne est donc celle qui est accomplie par conformité
formelle aux injonctions de la droite raison, c'est-à-dire quia recta ratio hoc

dictât55. L'action moralement mauvaise, la malitia moralis, est alors définie
comme la rébellion envers la droite raison56.

Toutefois, la bonté morale ne représente pas le degré ultime de la vertu.
Comme l'explique André, selon les conditions exigées par cette bonté,
1'« infidèle » peut être considéré comme moralement bon57. Les injonctions
de la droite raison ne constituent qu'un « droit naturel », lui-même dépendant

de la volonté divine58. Il existe ainsi une justice supérieure à laquelle
correspond une bonté plus haute que la bonté morale : la bonitas simpli-
citer, qu'André appelle également la bonitas supernaturalis seu theologica
vel caritativa, ou encore la bonitas iusti et honesti, celle qui est meritoria
gloriae59. Cette bonté absolue, il la définit ainsi :

Conformitas voluntatis ad rectam rationem plene dictantem de circumstantiis
requisitis secundum fidem Catholicam et legem Dei nobis traditam, vel [...]
conformitas creatae voluntatis in agendo vel vivendo ad divinam voluntatem.60

La bonté absolue requiert non seulement l'obéissance à la droite raison,
mais surtout la conformité de la volonté créée à la volonté divine, à la loi
de Dieu, telle que la foi nous l'enseigne. Il faut ici relever le terme de

53 On la trouve déjà chez Cicéron, notamment dans le De legibus I, 15 : « lex est recta
ratio imperandi atque prohibendi » et II, 4 : « Quam ob rem lex vera atque princeps, apta ad

iubendum et ad vetandum, ratio est recta summi lovis ». Mais c'est surtout à la suite des
traductions latines de l'Éthique à Nicomaque, où la recta ratio rend l'orthos logos aristotélicien,
que l'expression circulera.

54 « Bonitas moralis dicitur [...] convenientia seu conformitas liberae actionis [...] ad
rectam rationem dictantem de circumstantiis <agibilis> et fùgibilis prout innotescit in lumine
naturali », f. 25ivb.

55 « [Bonitas moralis dicitur] integritas eorum quae secundum rectam rationem naturalem

debent inesse voluntati in sua actione », f. 25ivb.
56 « Malitia moralis opposita est carentia circumstantiae debitae et secundum dictamen

rationis requisitae », f. 25ivb.
57 « Infidelis autem potest habere dictamen absque falsitate, ut quod a est agendum

propter iustitiam et ordinationem iustitiae servandam, et propter bonum seipsum et propter
observantiam iuris naturalis quod est ius divinum et quia recta ratio hoc dictât », f. 25ivb.

58 « Ratio enim et dictamen iuris naturalis in intellectu nostro potest esse régula
dirigens intellectum nostrum non aspiciendo actualiter ad ordinationem divinae voluntatis
[...]. Rectitudo actionis humanae et rationis et dictaminis et iuris naturalis reducantur in
rectitudinem divinae voluntatis et ab ilia causaliter procédant », f. 258vb.

59 f. 25ivb-252ra.
60 f. 252ra.



L'épineuse question de 1 'odium Dei chez André de Neufchâteau 69

« conformitas », auquel s'oppose celui de « difformitas »61. Selon André, la
bonté suprême est accessible par la charité et se réalise dans l'adhésion aux
commandements divins par amour pour Dieu. Elle n'est donc possible qu'à
travers la conformitas formelle (et non seulement matérielle) à la volonté
divine et représente la condition nécessaire de la vertu parfaite, celle qui ne

peut être viciée par aucune circonstance62.
À la bonitas simpliciter, Yhonestum au sens strict, s'oppose le mal moral

au sens strict, le malum (ou la malitia) culpae, c'est-à-dire l'action « diffor-
mis », consciemment accomplie non seulement contre la droite raison, mais
surtout contre les prescriptions de la volonté divine :

Quicquid est creaturae rationali malum culpae eo est illi malum culpae quo
est difforme legi vel ordinationi divinae et quia antecedenter a divine volun-
tate prohibitum vel dissuasum vel aliqualiter reprobatum.62

Sur la base de ces distinctions, nous pouvons établir le schéma suivant :

Bouton

In se et
absolute

Alteri

Naturale

Delectabile

Utile

Honestum

Ex geuere

Morale

Actio libera
conveniens ex natura

obiecti

Bonitas secundum
quid

Conformitas liberae
actionisadrectam

rationem

Bonitas moralis

s Supernaturale-
Conformitas creatae
voluntatis addivinam

vohmtatem

Bonitas simpliciter

Figure 1 : tableau analytique (simplifié) du bien chez André de Neufchâteau

Le cas de l'odium Dei

À la suite de ces distinctions, André pose un certain nombre de conclusio-
nes que l'on peut synthétiser de la manière suivante : toute forme de bien
dépend intrinsèquement de la volonté divine qui est, « cum dictamine in-

6' C'est l'orthographe privilégiée dans l'édition de 1514.
62 « Per nullum circumstantiam potest fieri malum, ut diligere Deum ex caritate et

secundum caritatem », f. 25ivb. Malheureusement, André embrouille quelque peu son propos
en disant ici que ce type de bonté représente l'une des façons de comprendre le bonum ex
genere, à savoir dans le sens de genre suprême du bien.

62 Q. 2, a. 2, f. 258ra.



7° Valentin Braekman

tellectus divini », la « prima régula, ratio et mensura rectitudinis et iusti-
tiae actuum nostrorum »64. Il faut néanmoins préciser, comme William
Courtenay l'a montré, que certaines conclusiones dans les écoles théologiques

du XIVe siècle « were statements to be tested, not solutions to be

uncritically accepted »65. Courtenay distingue ainsi deux types de conclusions

: les premières reflètent la position défendue par l'auteur, les secondes

sont avancées « to encourage and test critical thinking [...]. They were the
common property of the schools, not the creation of a particular author »66.

André, quant à lui, distingue les propositions qu'il avance assertive de
celles qu'il avance disputative. Parmi les premières, on peut mentionner
celle-ci :

Omne ens fïnitum creaturae rationali bonum bonitate morali [...] potest inesse

creaturae rationali et non esse ei sic bonum.67

Formulée autrement, la thèse que défend André est celle selon laquelle
toute action qui, selon l'ordre actuel des choses, est conforme à la droite
raison peut « se produire » (inesse) dans la volonté humaine sans être
moralement bonne68. Comme nous l'avons vu, la bonté morale dépend avant
tout de la liberté et de l'intention du sujet. Or, Dieu peut parfaitement se

substituer à la volonté créée et la réduire à la pure passivité, soustrayant
ainsi à son acte (ici l'eus finitum) sa bonté69.

Une fois encore, c'est à Anselme qu'André se réfère. Dans le De casu
Diaboli, Anselme s'interroge sur le statut moral de l'ange dont la volonté de

justice serait produite par Dieu seul. Il déclare alors :

Ergo nec iustam nec iniustam haberet [angélus] voluntatem. Sicut enim ibi non
esset voluntas iniusta si vellet inconvenientia, quoniam hoc non posset non
velle : ita hic si vellet convenientia non idcirco esset iusta voluntas, quoniam
sic hoc accipisset ut non posset aliter velle.70

C'est exactement le raisonnement qu'André fait sien : tant que Dieu est
cause de l'acte de la volonté, cette dernière n'est pas, en raison de sa passivité,

moralement bonne ; elle est moralement neutre. En ce sens, si la di-
lectio Dei est causée par Dieu, la volonté de l'ange ne sera « ni juste, ni
injuste », même si la dilectio est réelle, s'il s'agit bien d'un sentiment, d'une

64 Q. î, a. î, f. 253vb.
65 Courtenay, William : John of Mirecourt and Gregory of Rimini on Whether God Can

Undo the Past, in : Recherches de théologie ancienne et médiévale 39 (1972), 224-256, ici 243.
66 Ibid., 244.
67 Q. 1, a. 1, f. 252rb.
68 André utilise parfois cette expression : « secundum ordinem a Deo institutum », à

laquelle il oppose : « loquendo de potentia [ed. impotentia] absoluta », f. 262«.
69 « Probatur primo, quia potest causari totaliter ab ipso solo Deo in homine ; igitur non

erit tune homini bonum morale. Nullus enim actus facit hominem moraliter bonum si re-
spectu illius non se habet libéré et active », f. 252rb.

70 De casu Diaboli XIV, PL 158, col. 346.



L'épineuse question de 1 'odium Dei chez André de Neufchâteau 71

volonté d'aimer Dieu71. De la même façon, il n'existe aucun mal moral que
Dieu ne puisse rendre moralement neutre, y compris 1'odium Dei, puisqu'il
peut provoquer dans notre volonté un sentiment de haine, même à son
égard. Il ne s'agit en réalité que d'une conclusion symétrique à la première :

si Dieu peut faire en sorte que la dilectio ne soit pas moralement bonne, il
peut également faire que 1 'odium ne soit pas moralement mauvais72.

André aborde cette thématique dans la deuxième question de la distinction

48, consacrée au malum culpae. Il faut se souvenir qu'André conçoit le
malum culpae avant tout comme le mépris de la loi divine. Le mal n'est pas
une substance, mais caractérise la « difformité » de la volonté créée par
rapport à la volonté de Dieu. De cette définition, on peut tirer deux
conclusions. Tout d'abord, le mal est ontologiquement et chronologiquement
postérieur à la loi divine :

Si igitur rectitudo bene vivendi sumitur primo ex conformitate ad divinam vo-
luntatem, sequitur quod tortitudo [sic] et obliquitas male vivendi sumitur primo

ex difformitate ab eadem régula.73

André reprend ici l'une des thèses du De liberto arbitrio d'Augustin, à

savoir que toute justice vient de la loi éternelle de Dieu, et que le péché consiste

dans le refus d'y adhérer74. Des réflexions similaires apparaissent dans
le Cur Deus homo d'Anselme, auquel André se réfère à plusieurs reprises.
On y lit par exemple : « omnis voluntas rationalis creaturae subiecta debet
esse voluntati Dei »75. André, comme Ockham avant lui, ne manifeste
aucune intention d'être novateur sur ce point.

La deuxième conclusion que l'on peut tirer de sa définition du mal est
la suivante : il appartient à Dieu seul de déterminer ce qui est moralement
mauvais ou non, c'est-à-dire d edicter des lois auxquelles la volonté
humaine doit se plier. Il s'ensuit qu'il n'existe aucun acte que Dieu ne puisse
rendre neutre sur le plan moral :

Secunda conclusio quam pono sine assertione, sed per modum praedicabilis
collocutionis disputative, est quod nullus actus vel habitus aut privatio est

71 « Sit nomen proprium et absolutum illius entitatis b, sive ilia sit actus diligendi Deum
super omnia sive alius ; tunc b potest a solo Deo causari in voluntate ; igitur tunc secundum
b voluntas non erit iusta nec iniusta », q. 1, a. 2, f. 255vb.

72 « Item, huiusmodi actus [odiendi Deum] non magis per se et necessario est malus
quam actus diligendi Deum super omnia sit bonus et iustus et virtuosus ; sed talis est
contingenter huiusmodi », f. 26ira. Ockham l'avait déjà remarqué : « non minus potest separari
deformitas ab odio Dei quam bonitas moralis a dilectione Dei », In II Sent., q. 15, 342.

73 Q. 2, a. 2, f. 258ra.
74 De libera arbitrio I, 6, 15 et I, 16, 34, PL 32, col. 1229 et 1239-40. André commente ce

texte : « Augustinus intendit quod [...] omnia quae possibilia agi ab homine sunt mala, ideo
sunt mala quia lege aeterna divina sunt prohibita [...]. Esto enim quod a fieri esset ex se es-
sentialiter et necessario malum ; adhuc ideo est malum quia sic dictatum a ratione divini
intellectus cui conformatur divinae voluntatis determinatio », f. 258vb.

73 Cur Deus homo 1,11, PL 158, col. 376.



72 Valentin Braekman

creaturae rationali malum culpae quin de omnipotentia Dei absoluta [ed. absolute]

possit creaturae rationali convenire et ei esse non malum culpae.76

Remarquons d'abord qu'André pose cette conclusion « sine assertione ».

D'après la typologie de Courtenay, on a ici affaire au deuxième type de

conclusio : André avance une thèse « disputative », pour la tester, mais sans
l'endosser officiellement. Ockham avait fait preuve de la même prudence
dans son traitement de l'odium Dei77. Affirmer pour autant qu'il ne s'agit
pas de leurs avis sur la question me paraît excessif, mais l'on comprend
aisément les raisons pour lesquelles il fallait prendre des précautions sur ce

terrain glissant.
Pour André, refuser à Dieu le pouvoir absolu de changer la valeur morale

d'un acte, fût-ce un péché, c'est faire injure à sa toute-puissance :

Item [actus] posset a solo Deo totaliter causari in anima rationali ; igitur non
esset tunc anima iniusta per illud [...]. Antecedens patet, quia [Deus] est omni-
potens, et quia quemcumque effectum potest Deus mediante causa secunda,

potest se solo immediate secundum articulum Parisiensem.78

André se réfère ici à l'un des articles condamnés par Etienne Tempier en

1277, à savoir : « Quod Deus non potest in effectum causae secundariae
sine ipsa causa secundaria »79. Il entend ainsi montrer que la seconde
conclusion n'est pas contraire à l'orthodoxie, puisqu'elle s'oppose à un article
condamné. Dieu peut créer n'importe quel acte indépendamment du
concours des causes secondes, comme il le fait dans le cas des miracles. Est-ce
à dire que tous les actes moraux, y compris 1 'odium Dei, sont contingents

C'est le point que soulèvent la quatrième et la cinquième objections à

cette conclusion : certains actes, à savoir ceux qui sont contraires à la droite
raison, sont nécessairement mauvais. Le premier exemple donné est celui
de la désobéissance consciente (formalis, actualis et expresse) à la volonté
divine, qui ne peut en aucun cas être bonne80. En effet, d'après les

principes mêmes de la morale d'André, la proposition « il ne faut pas désobéir
à Dieu » est nécessairement vraie, ou tautologique, tout comme la proposition

« il faut vivre droitement ». Ne pas respecter la loi divine est donc

toujours mauvais. Par conséquent, si la droite raison exige de désobéir à

Dieu, elle se contredit elle-même, puisqu'elle prescrit simultanément des

actes contraires : l'obéissance et la désobéissance. Il est donc impossible
que cette dernière puisse être un bien, même selon la puissance divine ab-

76 f. 259va.
77 Cf. In II Sent. q. 15, 339 : « ideo dico sine assertione, tenendo aliquas conclusiones ».
78 f. 259va.
79 Cf. PlCHÉ, David : La condamnation parisienne de 1277 Sic et Non). Paris : Vrin 1999,

art. 63, 100.
80 « Quarto, ilia actio non potest non esse mala quae necessario est difformis rectae

rationi. Aliqua actio hominis est huiusmodi. Probo de actu formalis et actualis et expressae
inoboedentiae et rebellionis ad divinam voluntatem », f. 259vb.



L'épineuse question de Yodium Dei chez André de Neufchâteau 73

solue, car Dieu ne peut pas faire que ce qui est contradictoire ne le soit
pas81 :

Quinto, actus contemnendi, blasphemandi, et odiendi Deum vel formaliter et ac-
tualiter [...] postponendi Deum creaturae non potest non esse malus et vitiosus.
Probo : [...] sit a actus quo voluntas formaliter et expresse contemnit Deum et
[...] vult esse inoebediens et transgredi praecepta et difformari divinae voluntati,
tunc sic : si voluntas in habendo a non peccat et licite hoc facit et sic se habet,
igitur licitum et non irrationabile est praeceptum Dei relinquere.82

L'objection insiste : si aucun acte n'est nécessairement mauvais, haïr Dieu
est seulement accidentellement (et non essentiellement) condamnable. Et
l'on s'appuie ici sur un argument d'autorité, à savoir la condamnation d'une
thèse de Mirecourt, pour souligner l'impiété de cette conclusion :

Confirmantur omnia ista, per articulum Parisiensem in posterioribus dicentem
sic : [...] quod Deus potest facere se solo quod anima odiret Deum et proximum
et non demeritorie : error.83

Dans sa réponse à ces deux objections, André concède tout d'abord qu'aucune

action contraire à la droite raison, pour autant qu'il s'agisse d'un cas
de difformitas, ne peut être moralement bonne. Le fondement de Yhones-
tum étant l'amour de Dieu pour lui-même, il ne peut jamais être droit ou
méritoire de le rejeter volontairement. André concède également que les

principes premiers de la morale mentionnés ci-dessus sont nécessairement
vrais : Dieu ne peut prescrire la désobéissance, car cela reviendrait à exiger
de le mépriser par amour pour lui. Selon André, la conclusion de l'objection

est incontestable : il est impossible que Dieu commande Yodium Dei.
Aucune de ses lois ne peut répugner à la nature humaine en tant que créature,

« sicut nec lapis potest obligari ad intelligere »84. Si Dieu prescrivait
de le haïr, il contreviendrait au principe de non-contradiction, ce qui est
impossible85.

81 « Unde potest sic argui : aliquod dictamen de agibili vel fugibili est necessario verum,
nec potest esse falsum ; igitur actio illi difformis est necessario mala. Antecedens probatur,
quia hoc dictamen est necessario verum, non est Deo inoboediendum nec rebellandum, sed
suae voluntati conformiter vivendum, nec est male sed bene vivendum et agendum. Confir-
matur : si actus inoboedientiae et rebellionis formal is potest esse non difformis rationi rec-
tae et non esse malus, igitur per actum inoboedentiae non est inoboediens nec rebellis divinae

ordinationi », fol. 259vb.
82 f. 259vb-26ora.
83 f. 2Ôorb, cf. MERCURIA : Apologia altera, art. 29, 201.
84 f. 2Ô2ra. Voici le passage en entier : « Ex parte praecipientis implicat obligare aut velle

obligare, et debitorem facere, non tantum orationem imperativi modi formare. Repugnantia
autem est Deum velle obligare Sortem et non posse obligare Sortem, aut obligare ad actiones
répugnantes humanae naturae est impossibile, sicut nec lapis potest obligari ad intelligere ».

85 « Conceditur [...] quia Deum hominem ad hoc obligare est impossibile, et Deum velle
hoc est Deum velle facere quod non est factibile et ita irrationabiliter et frustrabiliter velle
vel impotentem esse », f. 262m.



74 Valentin Braekman

Cependant, il faut préciser que les actions humaines peuvent être ou
bien objectivement contraires à la volonté divine, ou bien subjectivement
contraires à la volonté divine. Une action lui est objectivement contraire
lorsqu'elle transgresse de facto sa loi. Elle lui est en revanche subjectivement

contraire lorsqu'elle la transgresse intentionnellement. Or, le terme
de « rébellion » peut désigner la volonté de l'agent en tant qu'elle se complaît

dans le mépris, ou l'acte dans sa réalité objective, qui n'est pas
nécessairement un péché (et alors il ne s'agit pas de rébellion au sens propre).
Dans le premier cas, il ne fait aucun doute que la désobéissance est
nécessairement un mal, mais il ne s'ensuit pas que l'acte transgressant de facto
la loi divine soit, dans sa réalité objective, nécessairement un mal86. Et
André s'en explique au moyen d'une analogie :

Ideo non sequitur transgressio praecepti est necessario peccatum, igitur aliqua
actio vel actionis privatio non potest esse non mala, sicut <non> sequitur, respi-
cere b inordinate non potest esse non peccatum, igitur aliqua visio non potest
esse non peccatum.87

André part du présupposé établi au point précédent : le mal est une
propriété de certains actes en eux-mêmes moralement neutres. Ainsi, tout
comme regarder une chose avec une mauvaise intention ne fait pas de la
vision un acte nécessairement mauvais, l'intention d'haïr Dieu ne fait pas
de la haine un acte nécessairement mauvais. Lorsque Dieu en est la cause,
1 'odium n'est pas au pouvoir de l'agent, et il n'est donc pas un péché, même
si Dieu en est l'objet. Les termes de « désobéissance », de « mépris » ou de
« haine » peuvent désigner ou bien 1 'actus naturalis et physicus de la
volonté, la transgression objective, ou bien l'acfus moralis et ethicus, la
transgression subjective88. Or, seule la seconde est moralement mauvaise, la
première n'étant pas « formaliter inoboedientia »89.

Quand il aborde spécifiquement le cas de 1 'odium Dei, André reste
prudent, et répète qu'il procède ici disputative et non assertive. Il préfère d'ailleurs

dire que « certains » (quidam) affirment que l'homme peut haïr Dieu
sans que cela ne soit un péché90. L'argumentation qu'il développe n'en
demeure pas moins cohérente avec l'ensemble de sa théorie.

86 « Haec nomina [...] rebellio, contemptus, transgressio, et blasphemia, possunt notare
circumstantiam et conditionem actionis sive voluntatis agentis, vel possunt notare obiectum
actus voluntatis. Primo modo conceditur in sensu compositionis quod actus inoboedientiae
et rebellionis etc., necessario est difformis rectae rationi et est vitiosus necessario ; sed ex
hoc non sequitur quod aliqua realis actio vel privatio actionis sit necessario peccatum »,
f. 26ovb.

87 Ibid.
88 Ibid.
89 Ibid.
90 « De actu autem odiendi, an talis possit esse non malus, procedendo non assertive,

sed collative et disputative. Dicunt quidam quod actus huiusmodi odii potest esse in creatu-
ra et a creatura rationali sine peccato », f. 26ira.



L'épineuse question de 1 'odium Dei chez André de Neufchâteau 75

Comme pour tous les termes fondamentaux, il faut procéder à l'analyse
sémantique de l'expression « odium Dei ». Or, André l'entend, à l'instar de

Mirecourt, comme une expression « connotative »91 : elle possède un sens

premier, qui désigne une certaine substance, et un sens second, qui
désigne une propriété morale de cette substance. Au sens premier, l'expression

« odium Dei » dénote un acte réel et objectif de la volonté humaine,
acte qui possède par ailleurs un certain objet : Dieu. Il s'agit donc bien de

haine à l'égard de Dieu, mais dans un sens impropre. Au sens second, le

sens strict de l'expression, 1 'odium Dei connote une certaine propriété morale

de la volonté : André parle de deviatio, de perversio et de difformitas,
en l'occurrence vis-à-vis de Dieu et de sa loi. Or, c'est bien la difformité de
la volonté, le mépris de la loi divine, qui constitue 1 'odium Dei au sens strict.
L'acte réel et objectif, la haine ressentie en tant que telle, n'est pas
nécessairement mauvaise, puisqu'elle n'est qu'accidentellement au pouvoir de

l'agent. L'odium Dei au premier sens est donc moralement contingent :

Ad articulum Parisiensem [...]. Licet enim terminus odii absolute et per se sumpti
non importet [deviationem a rectitudine rationis], quia convenit non inordinate

odire peccatum, tarnen ut determinatur per terminum significantem
summum bonum, et ut specificatur ferri in finem ultimum, implicat circumstan-
tiam inordinationis, sicut et isti termini eodem modo determinati obiective :

blasphemia Dei, contemptus Dei, inoboedientia, rebellio, etc. Per se enim sump-
ta non important deformitatem et obliquitatem a recta ratione [...]. Et sic nega-
tur quod a solo Deo possit causari in voluntate odium Dei92.

La conclusion d'André est sans appel : Dieu ne peut être la cause d'un
authentique odium Dei. Lorsqu'il provoque en l'homme un sentiment de haine
à son égard, ce dernier est totalement passif par rapport à la haine qu'il
ressent (et le même raisonnement vaut pour la dilectio Dei). Comme un
animal, il est mû plutôt que moteur : « Si [blasphemia et odium Dei] im-
proprie sumantur ut notant [...] proprietatem actus naturalem et physicam,
[...voluntas] non enim agit libéré, sed magis agitur ut brutum »93. Autrement

dit, même si Dieu peut créer dans l'âme humaine des sentiments
d'amour et de haine dont il est l'objet, il ne peut créer la conformité ou la
difformité subjectives de ces actes, puisque celles-ci dépendent de la volonté

humaine. Lorsque Dieu produit l'odium dans la volonté créée, la «

difformité » est uniquement objective (l'acte contrevient de facto à un
précepte divin : il ne faut pas haïr Dieu), et non subjective, puisque le mépris
n'est pas librement voulu par la créature qui haït Dieu94. En revanche,
lorsqu'il y a difformité subjective, 1 'odium Dei est voulu et choisi pas la vo-

91 Ce terme ockhamien est absent dans le texte étudié ici, mais l'idée est présente.
92 f. 2Ôiva-b.
93 f. 2Ôovb-26tra.
94 « [Actus odiendi Deum] potest a solo Deo causari in voluntate ; igitur voluntas non erit

iniusta secundum ilium. Consequentia probatur per Anselm. De casu diabo.c.14 », f. 2Ôira.



76 Valentin Braekman

lonté humaine, sans que Dieu n'en soit la cause efficiente. S'il y a faute
morale, c'est parce que l'homme, conscient d'être soumis à la loi divine,
décide librement de la mépriser. Tout comme le choix libre d'aimer Dieu
par-dessus tout confère à la dilectio sa propriété d'être un honestum simpli-
citer, le choix libre et malicieux d'haïr Dieu (et ce choix uniquement) confère

au sentiment de haine la propriété d'être un malum culpae. Et puisque
dans le cas contraire il ne s'agit pas formellement d'odium Dei, cet acte
n'est pas en lui-même peccamineux ni déméritoire.

Conclusion

Cudworth a certainement raison quand il affirme que la volonté divine est,

pour André, la source première de toute valeur morale, mais il a tort
lorsqu'il lui attribue la thèse selon laquelle tout acte, quel qu'il soit, peut être
méritoire s'il est commandé par Dieu. Cette lecture, toujours d'actualité,
n'est pas suffisamment fondée sur les textes. Nulle part André ne dit que,
si Dieu prescrivait Yodium Dei, il serait vertueux ou méritoire de le haïr. Au
contraire, il affirme que la haine de Dieu ne peut faire l'objet d'aucun
précepte divin. La base de toute justice, la bonitas simpliciter, étant la
conformité formelle de la volonté humaine à la volonté divine, il est impossible

d'haïr Dieu par respect pour sa loi. Comme Mirecourt avant lui, André
distingue clairement entre l'acte objectif, le sentiment de haine, et l'acte
subjectif, Yodium en tant que mépris qui, au même titre que la dilectio, est
le résultat d'un choix. Seul le dernier acte est à proprement parler un cas
d'odium Dei. Aussi Dieu peut-il, en vertu de sa toute-puissance, être l'unique
cause d'un acte objectif d'odium Dei, sans que la volonté dans laquelle il se

réalise ne soit injuste. Cela ne signifie pas qu'il peut commander à l'homme
de le haïr, ni que le refus de lui obéir peut être un honestum.

Sur la base des textes étudiés, il semble que certaines idées avancées

par Duns Scot et Ockham aient influencé les réflexions du franciscain
lorrain, probablement par le biais de Mirecourt ; André ne cherche pas l'originalité,

mais la fidélité à une tradition séculaire. Comme nous l'avons vu,
son entreprise consiste pour une bonne part à réinterpréter, dans la
perspective nouvelle de la théorie de la liberté d'indifférence, le message du
De libero arbitrio d'Augustin à l'aune des thèses anselmiennes sur la
justice : la loi éternelle divine est l'origine de toute rectitude, et le péché, qui
consiste à s'en détourner intentionnellement, est l'origine du malum
culpae. Inutile, par conséquent, de parler d'une « full-fledged divine
command ethics » ou d'un « Willkürgott » au sujet de sa théorie.



L'épineuse question de 1 'odium Dei chez André de Neufchâteau 77

Résumé
Parmi d'autres, les récents travaux de Janine Idziak présentent André de

Neufchâteau (fi4oo) comme un fervent partisan d'une « divine command
ethics », comme un défenseur du volontarisme radical d'après lequel les
valeurs morales dépendent uniquement de la volonté divine. L'un des exemples
donnés pour illustrer cette théorie est celui de la « haine de Dieu » (odium
Dei), souvent discuté au XIVe siècle : les valeurs morales étant tributaires de

la volonté divine, il peut être moralement bon de haïr Dieu, si tel est son
commandement. André a été perçu et est toujours perçu aujourd'hui comme
souscrivant à cette thèse. Le présent article se propose de reconsidérer la

question.

Abstract
Among others, the recent work ofJanine Idziak presents Andrew of
Neufchâteau (fi4oo) as a fervent advocate of "divine command ethics," a
promoter of radical voluntarism, according to which moral values depend solely
on the divine will. One example that illustrates this theory is the "hatred of
God" (odium Dei), often discussed in the fourteenth century: since moral
values depend on the divine will, it can be morally good to hate God if that is
his command. Andrew has been seen and is still seen today as a supporter of
this view. The present paper aims to reconsider this interpretation.


	L'épineuse question de l'odium Dei chez André de Neufchâteau

