
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: "Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." : Der Spruch der Pallas
Athene. Eine mythologische Sentenz und ihre Funktion im Werk Alberts
des Grossen

Autor: Jeck, Udo Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Udo Reinhold Jeck

„Quidquid erat et quidquid est et
quidquid erit." Der Spruch der Pallas Athene.

Eine mythologische Sentenz und ihre Funktion im
Werk Alberts des Großen

1. Existenz und Verbergung

Menschliche Endlichkeit bedeutet nicht nur Begrenztheit in Raum und Zeit,
sondern primär Existenz in der Verbergung, die sich im Irrtum, im Vergessen,

in der Lüge, in tragischer Täuschung- und Selbsttäuschung, vor allem
jedoch in der Unzulänglichkeit und Unvollkommenheit des Wissens
manifestiert. Der Mensch ist kein Gott, dem alles in der unendlichen Klarheit
eines absoluten Wissens zur Verfügung steht; das Licht endlicher Vernunft
umgibt eine Korona des Nichtwissens.

Am Maßstab vollständiger Transparenz ausgerichtet erscheint dieser
Entzug als schmerzhaft. Der Mensch findet sich nur schwer mit einem
grundsätzlichen Ignorabimus ab. Nur allzu gern möchte er ins Innere der
Welt blicken, den Schleier, der ihr Wesen verhüllt, lüften und die verborgenen

Gründe des Seins aufdecken; seine Wissensbegierde und unstillbare
Neugierde ist notorisch. Doch jedes noch so schwer erkämpfte Wissen, das

neue Horizonte eröffnet, deutet immer auch auf tiefer Verborgenes, zeigt
bisher unbetretene Wege und bereitet neue Enttäuschungen. Der letzte
Grund des Universums scheint dem Wissen prinzipiell verborgen.

2. Verbergung als Problem griechischer Philosophie

Das abendländische Denken stellte sich schon früh der Verbergung. Seit
dem Anfang der Philosophie äußerten Denker die Überzeugung, dass sich
den Sinnen nicht das Eigentliche zeigt, sondern dass sich etwas von großer
Bedeutung hinter der äußeren Erscheinung verbirgt: Nach Heraklit liebt
die Physis zwar die Verbergung,1 doch das, was sich so verhüllt, die
„unsichtbare Fügung",2 ist in Wirklichkeit sogar das Stärkere und auch nicht
völlig unzugänglich: Mögen auch die Vielen „handeln und reden wie Schla-

1 Vgl. HERAKLIT: Frgm. 123, in: DlELS, Hermann/KRANZ, Walther (Hgg.): Die Fragmente
der Vorsokratiker, 1. Bd., 18. Auflage. Zürich/Hildesheim: Weidmann 1989 (unv. Nachdr. der
6. Aufl. 1951), 178,8-9: 4>ùm<; Kpu7rT£a0ai tpiAeï.

2 HERAKLIT: Frgm. 54; 162,10: àppovir| àcfiavtii; cjiavEpfjç Kpdrraiv.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 39

fende",3 dem vom Logos geleiteten Denker erschließt sich das Verborgene,
so dass er letzte Wahrheiten über den Kosmos verkünden kann.4

Auch im großartigen Gedicht des Parmenides steht die mit dem Schein
verknüpfte Doxa dem wahren Wissen entgegen, doch göttliche Kräfte helfen

dem Denker auf seinem schwierigen Weg, und die Göttin verspricht
ihm einen Blick in das „unerschütterliche Herz", in die Tiefe „der
wohlgerundeten Wahrheit."5

Piaton dachte die Erkenntnis ebenfalls als Kampf mit einer prinzipiellen
Verbergung6: Als Höhlenbewohner hält der Mensch auf dem Weg zu

den Ideen zunächst nur Schatten für das eigentlich Seiende, und auch am
Ende seines Weges traut er sich kaum, die Sonne, die Idee des Guten,
unverhüllt zu betrachten.7 Er findet zwar den Weg aus der Höhle, doch Piaton
kannte auch ein unerreichbar Transzendentes jenseits des Seins.8

3. ÄGYPTISIERENDER PLATONISMUS (PLUTARCH)

In ihrer ganzen Schärfe zeigt sich die Verbergung bei der unaufhebbaren
Unzugänglichkeit des Göttlichen. Für die Sterblichen führt kein unmittelbarer

Weg zum Numinosen; es zeigt sich nicht direkt; vielmehr mildern
zahlreiche Metamorphosen und Epiphanien das Feuer des göttlichen Seins.
Darauf nahmen antike Religionen auf vielfache Weise Rücksicht. Ihr
zunehmender Kult der Verbergung griff in der Spätantike auf die Philosophie
über, gewann im orientalisierenden Piatonismus Raum und zeigte sich mit
besonderer Intensität in seiner ägyptisierenden Variante.9 In De Iside et
Osirided0 der einzig vollständig erhaltenen Schrift dieser Bewegung,
huldigte Plutarch der Kryptik des ägyptisierenden Piatonismus mit emphatischen

Worten. Nach seiner Ansicht verbargen die ägyptischen Priester ihre
tiefe philosophische Weisheit oft unter Mythen und enigmatischen Sprü-

3 HERAKUT: Frgm. 73; 167,12: où Sei worrEp kcxSeuSovto«; îtoieïv Kai XéyEiv.
4 Vgl. HerakliT: Frgm. 30; 157-158.
5 PARMENIDES: Frgm. 1,29; 230,11: ÂXrjBeinç eÙKUKÀéoç àxpepÈi; rjxop...
6 Vgl. PLATO: Respublica (Piatonis opera, rec. brev. adn. crit. instr. Ioannes Burnet, Tom.

IV tetralogiam VIII cont.). Oxford: Oxford University Press 1902.
7 Vgl. PLAT.: rep., 5i7b7-C3.
8 Vgl. PLAT.: rep., 509b6-io.
9 Vgl. JECK, Udo Reinhold: Platonica orientalia. Aufdeckung einer philosophischen Tradition.

Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, 59-77.
10 Vgl. PLUTARCH: De Iside et Osiride (ricpi "IctiSoç Kai 'OaipiSoç), ed. W. Sieveking, in:

Plutarchi Moralia, vol. II, rec. et em. W. Nachstädt, W. Sieveking, J.B.Titchener. Leipzig:
Teubner 1971, fasc. 3 (lib. 23), 1-80; Über Isis und Osiris. Nach neuverglichenen Handschriften
mit Übersetzung und Erläuterungen hg. v. Gustav Parthey. Berlin: Nicolaische Buchhandlung
1850.



4° Udo Reinhold Jeck

chen.11 Als Beispiel für derartige rätselhafte Sentenzen verwies er auf eine

angebliche Tempelinschrift in der ägyptischen Metropole Sais.

Schon Piaton sprach im Timaios über diese Polis:12 Dort, im Delta des

Nils, im saitischen Gau, existierte einst ein Kult der Göttin Neith, die der

griechischen Athene entsprach. Daher bezeichneten sich die Saiten als

Freunde der Athener.13 Plutarch nahm diesen Hinweis auf, erweiterte ihn
und gab ihm eine eigentümlich mysteriöse Färbung. Er teilte jene schon
erwähnte rätselhafte Inschrift, die das Tempelbild der Athene zu Sais angeblich

trug, im genauen Wortlaut mit: Die Gottheit, die man dort mit der

ägyptischen Göttin Isis gleichsetzte, offenbarte sich dabei als das Gewordene,

das Seiende und das Seinwerdende; ihren Peplos habe kein Sterblicher

je entblößt:14

tô 5' év Eco xfjc; Ä0r|vä<;, [ô] rjv Kai TIaiv vopftjoucnv, é.Soç cmypatjxiv eîxe toiautqv
'èyob eipi ttccv to yeyovôc; Kod öv xai ecrö|i£vov Kai tôv epöv rrénXov oùSeiç noo

0vr|TOÇ à7T£KâÀuv(;ev.'15

„In Sais hatte das Standbild der Athene, die man auch für die Isis hält, folgende
Inschrift: ,ich bin das All, das Vergangene Gegenwärtige und Zukünftige, meinen

Schleier hat noch kein Sterblicher gelüftet'."16

11 Vgl. Plut.: de Is. et Os. 9, 354B-C; 8,11-19: Oi St ßaaiXeü; airESeiKvuvTO pèv ëk tôv
iepdtov 9 tôv paxigtov, r°û pèv Si" àvSpeiav toû Se Sià aocjiiav yevouc; à^iuipa Kai Tippv ëxovtoç.
ô 5' èk paxipcov àiroSESEtYpÉvot; eù9ùc; eyiveto tôv iepéaiv Kai pereïxE rrjc; cjnXoaocjitai;

£7riKEKpuppÉvr|c; Ta rtoXXâ pù9oi<; Kai Xoyoic; àpuSpàc; epcjxxaeic; Tfjc; àXr|0Eia<; Kai SiacßaaEic;

Eyouaiv, ôaiiEp àpéXei Kai 7rapaSr|Xoù(jiv aùroi irpo tôv lEpôv ràç acfuYYac; etueikôc; iarcxvTEc;,

ôç aivtYpaTÔSri aocjriav Trjc; SeoXoYiac; ai)tôv êxoûar)<;.
12 Vgl. PLAT.: Timaeus Platonis opera IV).
13 Vgl. Plat.: Tim., ziei-j: „"Ecttiv tic; kot AÏYimrov," rj 8' ôç, ,,év tô AeXra, rttpi ôv KaTà

Kopu<j)f|v axi^ETai to toù NeIXou psùpa ZaïriKOc; r.mKaXoùgEvoc; vopàç, toutou Se toù vopoù
peYiarri rröXii; Eau; - Ô0ev 81) Kai "Apaau; rjv ô ßaaiXeüc; - oîç rrjc; rroXecoc; 0eo<; àpxnYÔç tIc;

ecttiv, AryurrriaTl pèv Toôvopa Nr]i0, 'EXXr|viaTi Se, àç ô ékeIvoiv Xôyoc;, A0r)vôr pàXa St

4>iXa0r|vaioi Kal riva rpörcov oiKEÎoi tôvS' Eival cjiaaiv."
14 Zu ô ttéttXoc; vgl. Pape, W.: nénÀoç, ô, in: Griechisch-Deutsches Handwörterbuch, Bd. 2,

2. Auflage. Braunschweig: Friedrich Vieweg 1849, 549a: „Bes. ein faltenreiches, großes Gewand

vom feinsten Zeuge, das, über die übrige Bekleidung geworfen, den ganzen Leib umhüllte,
bei Horn, nur von Frauen gebraucht, dem männlichen, /iröv, entgeggstzt, 11. 5, 734. éavàç,

ttoikîAoç, gestickt, 5, 734. noptpvpeoi, paAccKoi, 24, 796. Atntoi, èvvvrjroi, Od. 7, 96. vgl. 18, 292,
ff; Pind. P. 9, 124; oft bei den Tragg. npoarepvoi crcoApoi nénAùJV, Aesch. Ch. 30; auch vom
Gewände der Männer, Pers. 460. 987. 1017, wo lange persische Gewänder bezeichnet sind;
vgl. Xen. Cyr. 3, 1, 13, ein Prunkkleid; evvtpijç, Soph. Trach. 599, u. öfter in diesem Stück vom
Gewände des Herakles; ebenso bei Eur. oft, vgl. Cycl. 301 u. Theoer. 7, 17, wie Ar. u. in Prosa,

o nénAoç ptaroç ràv toiovtwv noiKi'Àpàrojv, Plat. Euthyphr. 6, c; Xen. Cyr. 5, 1, 6 bedeckt der
weibliche nénAoç Kopf, Gesicht und Hände. - Besonders berühmt war der prachtvoll gestickte

nénAoç der Athene, der in Athen am Panathenäenfest zur Schau herumgetragen wurde...";
Abbildungen von Peplos und Chiton bei MAISCH, Richard/POHLHAMMER, Franz: Griechische
Altertumskunde. 3. Auflage. Leipzig: Göschen 1905,147.

15 Vgl. PLUT.: de Is. et Os. 9, 354 C; 8,19-22.
16 Vgl. PLUT.: Über Isis und Osiris, 14.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 41

Im Hintergrund stand eine Kosmotheologie, die das Universum als eine ewige

Allheit deutete und es als jene Göttin personifizierte, die ihr Geheimnis
hinter den innerweltlich-endlichen Dingen wie hinter einem Gewand
verbirgt.

Gegen Ende der Spätantike variierte Proklos in seinem Timaioskommen-
tar erneut den Mythos: So sollte im Allerheiligsten eines saitischen Tempels

angeblich eine Inschrift existieren, in der sich die dort verehrte Gottheit

selbst als das Seiende, das, was sein wird sowie das, was war, bezeichnete;

ihren Chiton habe keiner je entblößt; ihre Frucht sei HeliosC7 Proklos
überliefert demnach eine erweiterte Fassung des saitischen Mythos, aber in
der Kernaussage stimmen beide Göttersprüche deutlich überein.

4. Christlicher Platonismus (Dionysius Areopagita)

Die Neuplatoniker der Spätantike radikalisierten dieses Konzept einer
verborgenen Gottheit: So rückte Damaskios das Göttliche noch tiefer in eine
unerreichbare Transzendenz.18 Vergleichbar dachte auch jener mysteriöse
christliche Denker, der bis zu Beginn der Neuzeit als .Dionysius Areopagita'

galt und dessen wahre Identität bis heute nicht feststeht.19 Er trug in
seinen Schriften, dem Corpus Dionysiacum20, sogar eine komplexe Struk-

17 Zur Zusammenstellung der Zeugnisse von Plutarch und Proklos zur saitischen Sentenz

vgl. RÖTH, Eduard: Die ägyptische und die zoroastrische Glaubenslehre als die ältesten
Quellen unserer spekulativen Ideen (in: Geschichte unserer abendländischen Philosophie.
Entwicklungsgeschichte unserer spekulativen, sowohl philosophischen als religiösen Ideen von
ihren ersten Anfängen bis auf die Gegenwart, Bd. 1: Die ältesten Quellen unserer spekulativen
Ideen). Mannheim: Friedrich Bassermann 1846, 45 (Noten), Anm. go: „Aehnlich Proclus com-
mentar. in Tim. Plat. I, p. 30: Alyunttoi ioropovoiv èv reg àSvrq) rijç Öeov npoyeypappévov eivai
TO èntypappa roùro' rà övra Kai rà ëcôpeva Kai rà yeyovöra éytb eipr rôv èpàv x'Ttöva oùSeiç
àneKàXvipev (wie der letzte Satz hier lautet, hat ihm Proclus offenbar jenen der ägyptischen
Lehre fremdartigen, mystischen Sinn unterlegt, und ohne die Parallelstelle bei Plutarch wäre
der wahre Sinn nicht zu errathen sein) ov èycb Kapnàv êtckov rjÀioç èyévero. Dieser letzte Satz
wird durch Hieroglyphen-Inschriften bestätigt, welche die Neith nennen [...] Neith magna
mater, genitrix Solis primogeniti (Champoll. panth. ég. pl. 23.)."

18 Vgl. CÜRSGEN, Dirk: Henologie und Ontologie. Die metaphysische Prinzipienlehre des

späten Neuplatonismus. Würzburg: Königshausen & Neumann 2007; METRY-TRESSON, Carolle:
L'aporie ou l'expérience des limites de la pensée dans le Péri archôn de Damaskios PhAnt.
130). Leiden: Brill 2012.

19 Vgl. SUCHLA, Beate Regina: Dionysius Areopagita. Leben - Werk - Wirkung. Freiburg:
Herder 2008.

20 Vgl. SUCHLA, Beate Regina (Hg.): Corpus Dionysiacum I: Pseudo-Dionysius Areopagita,
De divinis nominibus PTS 33). Berlin: Walter de Gruyter 1990; RITTER, Adolf Martin (Hg.):
De mystica theologia, 137-150; Epistulae, 151-210 PTS 36). Berlin: Walter de Gruyter 1991;
DIONYSIUS Areopagita: De divinis nominibus, Translatio Iohannis Sarraceni (Transi. Sarr.),
in: ALBERTUS Magnus: Super Dionysium De divinis nominibus, hg. v. Paulus Simon Alberti
Magni Opera omnia 37,1). Münster: Aschendorff 1972, 3-451; Epistulae, Translatio Iohannis
Scoti Eriugenae (Transi. Eriug.), in: Dionysiaca, Faksimile-Neudruck der zweibändigen
Ausgabe Brügge 1937 in vier Bänden. Mit einem Nachw. v. Martin Bauer. Stuttgart-Bad Cannstatt:



42 Udo Reinhold Jeck

turanalyse und Philosophie der Verbergung vor, die in diesem Zusammenhang

eine große Bedeutung besitzt.
Schon jene Stelle aus dem Neuen Testament21, auf die sich die areopa-

gitische Fiktion stützte, legt derartige Interpretationen nahe: Gemäß der
Apostelgeschichte (17,23) fand Paulus die Formel vom ,unbekannten Gott'
einst auf einem Altar in Athen vor und erklärte sie den Athenern auf dem
Areopag.22 Ein ,Dionysius' ließ sich vom Apostel überzeugen und folgte
ihm nach (17,34).23

Darauf spielte, wie schon gesagt, Jahrhunderte später der oben genannte
unbekannte Schriftsteller an, gab sich als dieser einstige Apostelschüler

aus und verbarg so die eigene Identität hinter einem Pseudonym. Er
übernahm dabei jenen mysteriösen Satz vom unbekannten Gott, den Paulus
einst in Athen auf einem Altar entdeckte, interpretierte ihn im großen Stil
und erweckte damit auch den Anschein, über geheimes apostolisches Wissen

zu verfügen. Seine Texte lassen sich - vielleicht etwas gewagt - sogar
als ein Kommentar zur Altarinschrift dieser verborgenen Gottheit aus Athen
und zum geheimen Wissen, das Paulus über sie besaß, deuten. Zusammenfassend

gesagt: Der Anonymus legte nicht nur das Konzept vom
unbekannten Gott seinen eigenen Schriften zugrunde, sondern unterstrich durch
die Übernahme eines Pseudonyms zusätzlich die zentrale Bedeutung der
Verbergungsstrukturen für sein Denken und Wirken.

Es gibt insofern thematische Ähnlichkeiten zwischen jenem Götterspruch

aus Athen und der saitischen Sentenz: Beide stellen das Problem
eines unbekannten und verborgenen Gottes in den Mittelpunkt; in beiden
Fällen handelte es sich um eine Inschrift auf einem Kultobjekt in einem
sakralen Bezirk - sicher mehr als eine zufällige Analogie.

Besonders eindringlich, und auch viel dichter und komplexer als die
saitische Sentenz, formuliert der so genannte Erste Brief des Dionysius Areo-
pagita an Gaios24 - diese, nicht ohne Grund, erste Epistel innerhalb des

Briefcorpus der dionysischen Schriften - das grundsätzliche Problem des

Frommann-Holzboog 1989, II 605-669; Epistulae, Translatio Iohannis Sarraceni (Transi.
Sarr.), in: ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysii mysticam theologiam et epistulas, 479-554.

21 Vgl. Novum Testamentum Graece post Eberhard Nestle et Erwin Nestle comm. ed.

Kurt Aland, Matthew Black, Carlo M. Martini, Bruce M. Metzger, Allen Wikgren, app. crit.
rec. et ed. nov. cur. elab. Kurt Aland et Barbara Aland una cum Instituto studiorum textus
Novi Testamenti Monasteriensi (Westphalia), 26. Auflage. Stuttgart: Deutsche Bibelstiftung
1979.

22 Vgl. Apg. 17,22-23: (22) Erafleii; 5è [ô] naùXoç ev pécnp roû Apelou ircryou ecprp âvSpeç
Â0r|vaïoi, xarà navra coç SeiaiSaipovearépouç ûpâç Beaipœ. (23) Sicpxopevoç yap xai àva-
0£û>pà>v rà acßaapara ùpâiv Etipov Kai ßiopöv êv ô £Tt£Y£Ypa7tTO- Ayvcbarcp 0£Ô.

23 Vgl. Apg. 17,34: rivée; Se âvSpEÇ KoXÀr|0évr£<; ai)roi èmarevaav, év oîç Kai Aiovùaioç ô

Äp£07rayrrr|(; Kai yuvri ôvôpari Aâpaptc; Kai ëtEpoi ai)v aùroû;.
24 Vgl. DION. Ar.: ep. 1, 156-157; Translatio Iohannis Scoti Eriugenae (Transi. Eriug. E),

Dionysiaca II (ND), 605-607; Translatio Iohannis Sarraceni (Transi. Sarr. S), in: Alb.: Super
Dionysii mysticam theologiam et epistulas, 479.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 43

areopagitischen Denkens: Es geht um das Verhältnis des Menschen zum in
vielfacher Hinsicht verborgenen Gott, das heißt, der Brief fasst jene negative

Theologie konzentriert zusammen, die im Zentrum der unter dem
Namen des .Dionysius' verbreiteten Schriften steht.

Aber es gibt auch Differenzen: So spricht die Gottheit im Brief nicht
selbst, sondern indirekt: Sie bedient sich vielmehr eines Apologeten, des

angeblichen Apostelschülers .Dionysius', der schwieriges theologisches
Wissen über die Zurückgezogenheit dieses mysteriösen Gottes offenbart;
das geschieht auch nicht durch die erhabene Selbstmitteilung einer dunklen

Gottheit, die durch ein schwer verständliches Rätselwort auf ihrer Statue

im Allerheiligsten eines Tempels die Gläubigen in die Schranken endlicher

Erkenntnis verweist, sondern diese Aufgabe übernimmt ein sakraler
Würdenträger höchster Weihe mit einem persönlich adressierten und
fiktiven Brief, der mit wenigen Sätzen in schwerverständlicher philosophischer

Terminologie den Leser vor Rätsel und scheinbare Paradoxien stellt.
Und während die saitische Sentenz bewusst die Atmosphäre eines ägyptischen

Geheimkults heraufbeschwört und ausbreitet, trägt dieser Brief nur
in der Überschrift die Spur seiner christlichen Herkunft; inhaltlich könnte
er ebenso gut von einem jener heidnischen neuplatonischen Philosophen
stammen, die in der Spätantike so großen Einfluss besaßen. Dennoch gilt:
Weil der Brief zum Corpus Dionysiacum gehört, erhält er seinen
fundamentalen Status durch den angeblich urchristlichen Kontext, den sein
anonymer Verfasser mit viel biblischer Symbolik und den literarischen Mitteln
seiner Zeit glaubhaft zu rekonstruieren versuchte. Für spätere Leser (wie
Albert), die beide Texte kannten, bedeutete das: Die saitische Sentenz aus
einem heidnischen Milieu steht dem Brief eines Zeugen aus der apostolischen

Zeit gegenüber.
Diese späteren Rezipienten konnten aber auch leicht eine grundsätzliche

Identität erkennen: Beide Dokumente stellen die Verbergung und
Verhüllung des Göttlichen in den Mittelpunkt. Doch während der saitische
Mythos das Problem relativ schlicht strukturiert, konstruierte .Dionysius'
ein höchst konzentriertes und artifizielles Begriffsgeflecht, das verschiedene

Modi von Verborgenheit systematisch miteinander verknüpft. Wer den
Briefan Gaios liest, gerät in ein schwer durchschaubares Beziehungsgefüge
von Verhüllungen und Verbergungen, dessen innere Argumentationsstruktur

sich nicht leicht erkennen lässt. Der schematische Grundriss tritt
jedoch klar zutage: Indem der Anonymus das Wesen der Verborgenheit
durchdenkt, umreißt er skizzenhaft im Hinblick auf die Verbergungsproblematik

einen dreistufigen, hierarchisch angeordneten Weltentwurf und
stellte damit jene Elemente bereit, die Albert später befähigten, den
Verführungen der heidnischen saitischen Sentenz zu entgehen.

Der fiktive Brief des Dionysius Areopagita an Gaios diskutiert, wie
schon gesagt, drei grundlegende Modi der Verbergung, die sich in drei
hierarchisch angeordneten Ebenen entfalten: I. Zu Anfang verweist der Areo-



44 Udo Reinhold Jeck

pagite auf die Verbergung innerhalb der sinnlich physikalischen Welt; II.
Dann zeigt er eine vergleichbare Struktur des menschlichen Geistes
hinsichtlich seiner Erkenntnisfähigkeit auf; III. Zuletzt gipfelt der ganze Sys-
temaufriss in einer Theorie der Verbergung des Göttlichen und endet mit
(erkenntnistheoretischen) Überlegungen zur absoluten Verschlossenheit
Gottes.

Diese auf den ersten Blick einfache und einleuchtende, in Wirklichkeit
jedoch höchst komplexe Struktur bedarf eines detaillierten Kommentars:25

I. Der Brief beginnt mit einem Hinweis auf die wesenhafte Verklammerung
von Finsternis (rö okôxoç) und Licht (rö 4>c5ç) in der Natur, der .Dionysius'
auf ungewohnte Weise nachdenkt: Nicht nur die Finsternis wirkt verbergend,

sondern auch das Licht, denn indem es vordringt, bringt es den
Vorschein der Finsternis zum Nichterscheinen (ftcj)avf|<;), so dass diese selbst
ins Unsichtbare schwindet, das heißt, das Licht beraubt je nach seiner
Stärke die Dunkelheit ihres Machtbereichs, so dass sich eine Verbergung
der Verbergung vollzieht:

Tô ctkötoc; àcfxrvèç ylverai reo c|>am,

(E) „Tenebrae quidem obscurae fiunt lumine,
(S) „Tenebrae occultantur lumine

Kai (tàXAov xrä 7toAAö) cfjwTi'26

et magis multo lumine."27
et magis multo lumine."28

II. Diese spezifische Verbergungsstruktur gilt jedoch nicht nur für die
Natur, sondern manifestiert sich auch im sukzessiven Vorstoß des Geistes

gegen die Unkenntnis (1) àyvtochoc), die sich durch die Mannigfaltigkeit des

Wissens in die Verbergung gedrängt sieht und dabei an Boden und Ein-
fluss verliert:

rf]v ayviocnav à(j>aviÇouaiv ai yvtbaetc;,
(E) „Ignorantiam occultant scientiae,
(S) „Ignorantiam occultant cognitiones

25 Vgl. Dion. Ar.: ep. 1, 156,1-157,5: TAIßl OEPAnEYTHI Tô (jKÔroç cujiavèc; yivcrai reo

(jiairi, Kai pàAAov tô noAXo tpcori- tfiv ayvoiaiav àcjjavRoucriv ai yvcooEic;, Kai pàAAov ai rroXXai

yvtx)CT£iç. Taùxa Ù7r£poxiKàx;, àXXà pi] Kara artpr|aiv EKXaßibv àn:64>r|aov Ù7T£paXr|0O)<;, on
Xav0âv£i toùc; ëxovtaç ôv cJxîk; Kai övraiv yvoiaiv f) Kara 0£Öv àyvaiaia Kai tô ùrcEpKeipevov
aûxoù okôtoç Kai KaXuTrxExai navri tjiaiTi Kai ùiroKpuTrrerai rcàaav yvoiaiv. Kai ci tiç iSciiv 0eôv

CTUvrjKEV, ô eÎSev, oùk aùxôv ÉcopaKcv, àXAtx ti tôv aùxoù xwv övraiv Kai yivtoaKopEvcvv aÙTÔç

Sè rurèp voùv Kai oiiaiav ùitepiSpupévo«;, aùxcû xc5 Ka0oXou gf| yivobaKEaOai pi]Sè eîvai, Kai
ëaxiv imEpouaiüK; Kai orrèp voùv yivaiaKExai. Kal f| Kara tô Kprixxov 7ravx£Ar)<; ayvtoaia yviôoïc;

sari xoù ùnèp irctvxa rà yivaxTKÔpEva.
26 Dion. Ar.: ep. 1,156,3.
27 Dion. Ar.: ep. 1, Transi. Eriug., 605.
28 DION. Ar.: ep. 1, Transi. Sarr., 479,59-60.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 45

Kai pciXXov ai rroÀXai yvwctek;.29
et magis multae scientiae."30
et magis multae cognitiones."31

Wissen drängt Unwissen in die Unsichtbarkeit, das heißt, sowohl in der
physischen als auch in der geistigen Sphäre vollzieht sich ein Prozess, der
den Einfluss der Verbergung zurückdrängt, wobei die primäre Verbergung
durch eine sukzessive zweite Verbergung Verluste ihres Einflussbereichs
erleidet und so gleichsam zusammenschrumpft.

III. Im Hinblick auf den verborgenen Gott gelten jedoch völlig andere
Verhältnisse, die Gaios, der Adressat des Briefes, auf dringliche Ermahnung
des Dionysius genau beachten sollte, wenn er die Wahrheit verkündet:
Niemals darf er nämlich die Verbergung des Göttlichen nach Weise einer
Beraubung auffassen! Der verborgene Gott wird hier nicht durch sukzessives

Vordringen seiner Mächtigkeit beraubt oder durch Rückzug und
zunehmende Verbergung seiner Verbergung sukzessiv schwächer und, wie
die Dunkelheit durch das physikalische Licht oder die Unkenntnis durch
den Geist, sukzessiv zum Verschwinden gebracht. Wenn im Hinblick auf
das Göttliche überhaupt von einer Beraubung die Rede sein darf und die
Verbergung einer Verbergung zum Vorschein kommt, dann nur deshalb,
weil jenen, die sich dem seienden physikalischen Licht zuwenden und die
Erkenntnis der Seienden vorantreiben, die Unkenntnis gemäß Gott (q Kara
0eöv àyvtoala) verborgen bleibt, da sie lediglich über das natürliche Licht
und das Licht der Vernunft verfügen. Das Göttliche, das jenseits Gesetzte,
das Transzendente, verbirgt sich vor ihnen, und sie vermögen nicht, seine

grundsätzliche Verbergung auf diese Weise zu verbergen, wie sie die
physische Dunkelheit und die geistige Unkenntnis in die Verbergung drängen:

Taüra ÜTrEpoyiKÖx;,
(E) „Haec supereminenter
(S) „Haec excessive,

àÀAà |if) Kara arépqaiv eKXaßdrv à7ro<f>r|(Tov Ô7iepaÀr|0w<;,
sed non secundum privationem accipiens, approba supervere,
sed non secundum privationem accipiens, enuntia supervere,

on ÀavGccvti tobt; ëyovtaç öv <$>ä><;

quia latet habentes ON lumen,
quod latet habentes existens lumen

Kai övtcov yvoiaiv lj Kara 0eôv àyviooia
et vere scientia secundum Deum ignorantia,
et existentium cognitionem secundum deum ignorantia;

29 DlON. Ar.: ep. 1, 156,3-4.
30 DlON. Ar.: ep. 1, Transi Eriug., 605.
31 DlON. AR.:ep. 1, Transi Sarr., 479,60.



46 Udo Reinhold Jeck

Kai xö tutEpKeipevov aüxoü ctköxoi;
et superpositae ipsius tenebrae
et superpositae ipsius tenebrae

Kai KaAunxexai 7tavtl c[)ü>tI Kai curoKpürrxexai näoav yvröaiv.32
et velantur ab omni lumine et abscondunt omnem scientiam."33
et cooperiuntur omni lumini et absconduntur omni cognitioni."34

IV. Demjenigen, der am Seienden und Erkannten festhält, entzieht sich das

göttlich Verborgene, aber was zeigt es ihm stattdessen? Antwort: Beim
Sehen und Verstehen Gottes sieht niemand ihn selbst, sondern nur Etwas

vom Seienden und etwas Erkanntes von ihm. Gott gewährt von sich nur
das, was dem Sehen und Erkannten, der Sinnlichkeit und dem Denken,
entspricht, das heißt, das Gesehene und Erkannte besitzt eine verhüllende
Funktion; es repräsentiert nur die Außenseite, die Hülle, den Schleier, ein
Etwas von ihm, als etwas, das ihn zunehmend verbirgt. Der konkrete Modus

der göttlichen Verbergung erscheint so als Hülle aus Wahrgenommenem

und Gedachten. Gott selbst existiert über Geist und Sein; er ist völlig
unerkennbar und existiert nicht; ihn zu erkennen ist nur auf einem Weg
über Sein und Intellekt hinaus möglich; die gemäß dem Vorzüglicheren
vollkommene Unkenntnis ist so ein Wissen jenseits alles Erkannten:

Kai eï xiç iSwv Oeöv auvrjKEv, ö etSev,

(E) „Et si quis videns Deum intellexit quod vidit
(S) „Et si aliquis videns deum intellexit, quod vidit,

oùk aiVcöv éobpaKEv,

non ipsum contemplatus est,
non ipsum vidit,

àWà. xi tcöv aùtoù xwv övxwv Kai yivaxTKopevtov
sed quid eorum ab ipso exsistentium et cognitorum.
sed aliquid eorum quae sunt eius, quae existunt et cognoscuntur.

aùxôç 8s üirsp voûv Kai oùaiav tmepiSpupévoç,
Ipse autem super animum et essentiam supercollocatus
Ipse autem, super mentem et super substantiam supercollocatus

aùxœ ta) KaGöAou pq yivdiciKeaôai pq5è eîvai,
universaliter non cognoscendo neque videndo,
in ipso universaliter non-cognosci neque esse,

Kai eoTiv iurepouaiüx; Kai tmèp voüv yivwaKEtai.
et est superessentialiter, et super animum cognoscitur;
et est supersubstantialiter et super mentem cognoscitur.

32 DlON. Ar.: ep. 1, 156,4-8.
33 DlON. Ar.: ep. 1, Transi Eriug., 605-606.
34 DlON. AR.: ep. 1, Transi Sarr., 479,60-62.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 47

Kai f| Kara tö Kpeîtrov 7ravreXfi(; àyvwaia yvwatç èati
et ipsa secundum quod melius perfectissima ignorantia scientia est ejus
Et secundum melius perfecta ignorantia cognitio est eius

Toû ÙTtèp navra TÙ yivoiaKÖpeva.35

super omnia cognita."36
qui est super omnia quae cognoscuntur."37

5. Albert entdeckt den saitschen Mythos

Albert kannte den fiktiven Brief des angeblichen Areopagiten an Gaios und
kommentierte ihn umfangreich.38 Er brachte diesen Text sogar, wie sich
noch zeigen wird, mit der saitischen Sentenz in einen näheren Zusammenhang.

Doch während der Zugang zum Corpus Dionysiacum damals keine
Schwierigkeit bereitete, da es schon seit Jahrhunderten in mehreren
lateinischen Fassungen zur Verfügung stand, ließ sich eine Kenntnis des

Götterspruchs aus Sais im Mittelalter nur schwer erlangen: Er erreichte Albert
im 13. Jh. lediglich auf Umwegen. Sicher ist jedoch: Die Wirkung dieses

Mythos blieb nicht auf die Antike beschränkt,39 sondern lag dem Dominikaner

vor, so dass er ihn analysieren konnte.
Wie stieß dieser gelehrte Denker auf jenes heidnische Mythologem? Was

veranlasste ihn, sich über gängige religiöse Vorurteile hinwegzusetzen und
diesem kryptischen Text Raum in seinen Schriften zu gewähren? Wie
konnte er sich dieses Wissen aneignen, obwohl er weder zu Plutarchs
Abhandlung De Iside et Osiride noch zum Timaioskommentar des Proklos
einen unmittelbaren Zugang besaß?

Antwort: Dazu bedurfte es einer vermittelnden Instanz. Der rätselhafte
saitische Mythos gelangte nur deshalb in Alberts Gesichtskreis, weil er
aufmerksam ein heute verschollenes Buch des David von Dinant studierte und
diese Vorlage dann als Quelle nutzte,40 das heißt, bei der Lektüre eines zu

33 DION. Ar.: ep. 1, 156,8-157,5.
36 Dion. Ar.: ep. 1, Transi. Eriug., 606-607.
37 DlON. Ar.: ep. 1, Transi. Sarr., 479,62-65.
38 Vgl. Anm. 20.
39 Aus der zahlreichen Literatur zum verschleierten Bild zu Sais vgl. ASSMANN, Jan:

Das verschleierte Bildnis zu Sais. Schillers Ballade und ihre griechischen und ägyptischen
Hintergründe. Stuttgart: Teubner 1999; JECK, Udo Reinhold: Die enigmatische Inschrift zu
Sais. Hegels spekulative Deutung eines ägyptischen Mythologems aus dem Geist des orien-
talisierenden Piatonismus (Dokumente und Interpretationen), in: Jahrbuch für Hegelforschung

15-17 (2014), 159-275.
40 Vgl. ThÉRY, Gabriel: Autour du décret de 1210:1. David de Dinant. Étude sur son panthéisme

matérialiste (- BibIThom 6) Kain (Belgique): Le Saulchoir 1925; Kurdzialek, Marian
(Hg.): Davidis de Dinanto Quaternulorum fragmenta Studia Mediewistyczne 3). Warszawa:
Panstwowe Wydaw. Naukowe 1963. Zur Interpretation und zur umfangreichen Forschungsliteratur,

vgl. AnZULEWICZ, Henryk: Person und Werk des David von Dinant im literarischen
Zeugnis Alberts des Großen, in: Mediaevalia philosophica Polonorum 34 (2001), 15-58.



48 Udo Reinhold Jeck

seiner Zeit schon längst verfemten Denkers fand Albert Berichte über jene
mysteriöse heidnische Gottheit; er überlas und unterdrückte diese Mitteilungen

nicht, sondern durchdachte ihre einzelnen Momente sehr sorgfältig.

6. Albert zur sakral-heidnischen Konfiguration der saitischen Sentenz

Albert kommentierte diesen heidnischen Mythos sogar häufig und griff in
allen Phasen seines langen Denkweges darauf zurück: in dem Frühwerk De
homine41 und im Sentenzenkommentar42 bei der Auslegung des Corpus
Dionysiacum43 und des Liber de causis,44 in der Physik,45 mehrmals in der
Metaphysik46 sowie in der letzten, wahrscheinlich unechten Summe.47 Schon
ein flüchtiger Vergleich dieser vielfältigen Rezeption zeigt Übereinstimmungen,

aber auch Differenzen.
Zunächst fallt auf, dass der saitische Mythos die indirekte Überlieferung

nicht unbeschadet überstanden hat: Auf seinem Weg zum Mittelalter
erlitt er Verluste und schmolz auf die zentralen Inhalte zusammen. In der
Vorlage Alberts fand sich wohl kein Hinweis auf Sais oder Isis; seine
Referate zeigen deshalb auch keine Spur von jener ursprünglichen ägyptischen
Atmosphäre, die diesem Mythologem eine so eigentümliche Färbung
verleiht.

Darüber hinaus spricht in Alberts Fassungen kein Numen in der Ich-
Form und teilt mysteriöse Wahrheiten mit; der saitische Spruch erscheint
vielmehr als neutrale Aussage und Charakteristik einer Gottheit mit dem
Namen Pallas.4S Albert wusste nichts davon, dass es sich dabei um ein

41 Vgl. ALBERTUS Magnus: De homine, hg. v. Henryk Anzulewicz u. Joachim R. Söder
Alberti Magni opera omnia 27,2). Münster: Aschendorff 2008, 64,53-65.

42 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Commentarii in secundum Librum Sententiarum, hrsg. v.

Steph. Caes. Aug. Borgnet Alberti Magni opera omnia 27). Parisiis 1894, 17a.
42 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysium De divinis nominibus, 36,2-7.
44 Vgl. Albertus Magnus: De causis et processu universitatis a prima causa, hg. v. Win-

fridus Fauser Alberti Magni opera omnia 17, 2). Münster: Aschendorff 1993, 49,27-36.
45 Vgl. ALBERTUS Magnus: Physica I, Libri 1-4, hg. v. Paulus Hossfeld Alberti Magni

opera omnia 4,1). Münster: Aschendorff 1987, 64,36-46.
46 Vgl. ALBERTUS Magnus: Metaphysica, hg. v. Bernhardus Geyer Alberti Magni opera

omnia r6, r-2). Münster: Aschendorff 1960-1964, 56,73-80; 153,61-68; 328,59-64.
47 Vgl. ALBERTUS Magnus: Summa theologiae secunda pars (quaest. I-LXVII) hrsg. v.

Steph. Caes. Aug. Borgnet Alberti Magni opera omnia 32). Parisiis 1895, io8b-i09a.
4^ Die Quelle, auf die sich Albert bezog, schwankte wohl hinsichtlich der Identität der

enigmatischen Gottheit (vgl. ALB.: Phys. 1 3 13; 64, 36-45: „Fuit autem Alexander, Epicurus
quidam philosophus, qui deum esse dixit materiam vel non esse extra ipsam et omnia essen-
tialiter esse deum et formas esse accidentia imaginata et non habere veram entitatem, et
ideo dixit omnia idem esse. Et hune deum vocavit aliquando Iovem, aliquando autem Palla-
dem et aliquando Apollinem, et formas esse peplum Palladis et vestem Iovis, et neminem sa-

pientum dixit ad plenum posse revelare occulta sub peplo Palladis et sub veste Iovis"). Vgl.
die Variante in ALBERTUS MAGNUS: De animal. XI 2 3 86, hg. v. Hermann Stadler (ALBERTUS

MAGNUS: De animalibus libri XXVI. Nach der Cölner Urschrift, 1. Band, Buch I-XII enthaltend



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 49

Epitheton der Athene handelte und wertete auch nicht die im lateinischen
Westen noch vorhandenen Quellen zu ihr aus;49 seine Äußerungen lassen
meist noch nicht einmal erkennen, ob er Pallas als Gott oder als Göttin
deutete; in De homine50 und in der Physik51 sprach er von einem Gott
in der späten Summe von einer Göttin;52 die anderen Äußerungen lassen
keine konkrete Festlegung zu.

Auch über den sakralen Ort des signifikanten Götterspruches äußerte
sich Albert nicht einheitlich: In De homine,53 im Sentenzenkommentar54
und in der Auslegung des Liber de causis erschien er als Tempelinschrift,55
nach dem ersten Buch der Metaphysik fand er sich auf einem Götterbild.56

[= BGPhMA 15], Münster 1916, 793,34-794,5: „Et verificatur in eis dictum Eradytis poetae, qui
sedebat ante templum Iovis Delii et dixit peregrinis desiderantibus iungere se sermonibus
eius, quando viderant eum intrantem in templum et non potuerunt appropinquare ad ip-
sum: praecepit enim eis in templum intrare ubi dii erant, et ibi audire sermones eius asse-
rens Iovis esse omnia plena, et ipsum esse quidquid naturalium est, et quidquid erat, et
quidquid erit, et sermones de ipsis suscipi non posse, nisi ab eo qui in divinas causas ipso-
rum quasi in quoddam templum eorum intraverit."

49 Vgl. ClC.: nat. deor. III 22 59, in: Tulli ClCERONlS, M.: Scripta quae manserunt omnia,
fasc. 45, De natura deorum, post O. Piasberg ed. W. Ax. Stuttgardiae: Teubner 1980, 141,23-
25: „Minerva prima quam Apollinis matrem supra diximus, secunda orta Nilo, quam Aegyptii
Saietae colunt..."; ISID. : orig. VIII 11 71-75, in: IS1DOR1 HlSPALENSIS EPISCOPi: Etymologiarum
sive Originum libri XX, rec. brev. adn. erit. instr. W.M. Lindsay, Tom. I, lib. 1-10 cont.,
Oxonii: Oxford University Press 1911, 337,20-338,11: „Minerva apud Graecos ABqvq dicitur, id
est, femina. Apud Latinos autem Minervam vocatam quasi deam et munus artium variarum.
Hanc enim inventricem multorum ingeniorum perhibent, et inde earn artem et rationem in-
terpretantur, quia sine ratione nihil potest contineri. Quae ratio, quia ex solo animo nasci-
tur, animumque putant esse in capite et cerebro, ideo earn dicunt de capite Iovis esse natam,
quia sensus sapientis, qui invenit omnia, in capite est. In cuius pectore ideo caput Gorgonis
fmgitur, quod illic est omnis prudentia, quae confundit alios, et inperitos ac saxeos conpro-
bat: quod et in antiquis Imperatorum statuis cernimus in medio pectore loricae, propter
insinuandam sapientiam et virtutem. Haec Minerva et Tritonia dicitur. Triton enim Africae
palus est, circa quam fertur virginali apparuisse aetate, propter quod Tritonia nuneupata est.
Vnde et tanto proelivius dea crédita, quanto minus origo eius innotuit. Pallas autem dicta
vel ab insula Pallene in Thracia, in qua nutrita est; vel ànb toû rraXAciv t6 Söpu, id est ab
hastae concussione; vel quod Pallantem gigantem occiderit."

50 Vgl. Alb.: De homine; 64,60-61: dictum de deo, qui peplo tectus est..."
51 Vgl. ALB.: Phys. I 3 13; 64,40-42: „Et hunc deum voeavit aliquando Iovem, aliquando

autem Palladem et aliquando Apollinem..."
52 Vgl. Alb.: Summa II 1 4 5 2 3; io8b-io9a: „Ad hoc etiam inducit versus quosdam, qui

scripti leguntur in templo Palladis, apud eos qui Palladem dixerunt esse deam omnium, eo
quod Palladem dixerunt esse deam sapientiae."

53 Vgl. Alb.: De homine; 64,55-56: scriptum esse im templum Palladis."
54 Vgl. Alb.: II Sent. 1 5; 17a: signatum esse in templo Palladis..."
55 Vgl. Alb.: De causis et proc. univ. I 4 5; 49,33-34: in templo Apollinis inscriptum

esse..."
56 Vgl. Alb.: Metaph. I 4 7; 56,73-75: „Hunc autem quidem alii imitati sunt templorum

facientes inscriptiones. Circa idolum enim Palladis inscriptum fertur fuisse..."; zu ,idolum'
vgl. SCHÜTZ, Ludwig: Thomas-Lexikon. Paderborn: Ferdinand Schöningh 1895 (ND Stuttgart-
Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1983), 364; HABEL, E./GRÖBEL, F.: Mittellateinisches
Glossar, 2. Auflage. Paderborn: Schöningh o.J., 182.



5° Udo Reinhold Jeck

An anderen Stellen, die mit dem saitischen Mythos eng zusammenhängen,

erwähnte Albert den Götterspruch überhaupt nicht, sondern sprach
nur seinen Kontext an, indem er die dort charakterisierten jeweiligen Modi
der Verbergung hervorhob: Im Dionysiuskommentar verwies er lediglich
auf einen Tempel als sakralen Ort einer enigmatischen Verhüllung (velum),57
im dritten Buch der Metaphysik auf einen Peplos, den niemand zu lüften
vermag58, und nach dem siebten Buch der Metaphysik steht der verhüllende

Peplos für die Verbergung einer philosophischen Wahrheit.59
Dass Plutarch in einem Zusammenhang mit dem saitischen Mythos

steht, wusste Albert ebenfalls.60

7. Zu Ursprung und Sinn der saitischen Sentenz

Albert hielt den saitischen Mythos für eine jener poetischen Fabeln („poe-
ticas fabulas"61), die auf bestimmte antike Dichter („antiqui poetae"62)
zurückgehen. Aber was bedeutete er? Was wollte die rätselhafte Gottheit
mitteilen? Albert schob diese Fragen nicht beiseite, sondern suchte in der
tiefen Vergangenheit nach dem Ursprung des heidnischen Mythos. Dabei
konnte er ihn, wie schon gezeigt, nicht aus dem uralten Ägypten herleiten.
Er fand vielmehr Aufschluss im Anfang der griechischen Philosophie, wobei

er Informationen aus dem ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles
herbei zog.63 Dort stieß er nämlich auf Hinweise zum frühen griechischen
Denken und lernte daraus die Philosophie der Eleaten kennen: Ihre
primären Repräsentanten durchdachten das Eine, aber auf jeweils unterschiedliche

Weise, indem jeder ein signifikantes Moment in den Vordergrund
stellte. Parmenides erkannte den Begriff des Einen, Melissos füllte ihn mit
Inhalt aus und bestimmte seinen Stoff. Am Anfang dieser philosophischen
Bewegung stand jedoch Xenophanes, der als erster auf das Eine verwies.

57 Vgl. Alb.: Super Dion. De div. nom. I 58; 36,4-5: „...in templo Palladis erat velum, quod
nullus sapientium revelavit..."

58 Vgl. Alb.: Metaph. III 3 13; 153,65-66: „...quod peplum hoc nullus hominum revelare
potuit..."

59 Vgl. Alb.: Metaph. VII 1 8; 328,62-63: quod antiqui poetae per peplum Palladis
significabant..."

60 Vgl. Alb.: De homine; 64,58-62: „Refert autem Plutarchus philosophus quod vetustis-
simi philosophorum interpretati sunt id fuisse dictum de deo, qui peplo tectus est, quia om-
nes eum ignorant, et omnes nihil aliud quam ipsum vident"; Summa II 1 4 5 2 3; 109a: „Dicit
etiam, quod refert Plutarchus, quod vetustissimi Philosophorum interpretati fuerunt, illud
fuisse dictum de Deo, qui peplo tectus est, quia omnes eum ignorant, et omnes nihil aliud

quam ipsum vident."
61 ALB.: Metaph. III 3 13; 153,63.
62 Alb.: Metaph. VII1 8; 328,62.
63 Vgl. ARISTOTELES: Metaphysica, rec. brev. adn. crit. instr. W. Jaeger. Oxford: Oxford

University Press 1957; Metaphysica, Translatio media (Transi, med.), in: ALBERTUS MAGNUS:

Metaphysica, 6-597.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 51

Dieser Grieche gelangte allerdings noch nicht zu einer klaren Ansicht über
die Natur des Einen, sondern identifizierte es mit Blick auf die Totalität
des Himmels als Gott.64 Er stiftete insofern die pantheistisch gefärbte elea-
tische Kosmotheologie.

Albert widmete diesen Ausführungen große Aufmerksamkeit, kritisierte
allerdings die Vergöttlichung des Kosmos durch Xenophanes als einen
zutiefst unchristlichen Gedanken; die heidnische Verehrung der Allheit als
Gottheit widersprach seinem eigenen Bild vom Universum und seiner
göttlichen Ursache.65

Aber nicht nur die Überhöhung des Einen zur Gottheit störte Albert,
sondern ihm mißfiel auch ein zusätzliches skandalöses Moment im Weltbild

des Xenophanes, das er vermutlich ebenfalls bei David von Dinant kennen

lernte.66 Ebenso schwer wog nämlich aus seiner Sicht, dass der Urheber

der eleatischen Schule das göttliche Eine angeblich mit der Ersten
Materie identifizierte. Sie sollte überall und stets existieren, einerseits ein
dauerhaftes und unbewegliches Sein besitzen, andererseits jedoch allen Enti-
täten Bewegung verleihen und in ihrer großzügigen Freigebigkeit gegenüber

allem Seienden selbst nichts zu ihrem Sein bedürfen.67 Angeblich trieb
Xenophanes diese Position sogar noch auf die Spitze, indem er die Diffe-

64 Vgl. Aristot.: Met. 1 5, 986616-25: ëkeîvoi pèv yàp rtpocmOÉaai Kivijaiv, yevvoivrec; ye
tö Tiàv, ouTot Sè àKivqrov eîvai <j>aaiv 06 pqv àXXà toctoùtôv ye oikeïôv èctti ri) vûv ctkéiJjei.

riap|i£vi5r]<; pf.v yàp ëoike rot) KOttà töv Xôyov évoç äirceaOai, MéXiaaoç 5è rot Kara rfiv iiXqv
(81Ô Kai ô pr.v K£7tEpaapÉvov ô S' âitEipôv cjiqmv Eivai auto)' EEVocjxxvqi; Sè npwroc; roùtcov
éviaaç (ô yàp riappeviSqi; toutou XéyETai yEvéaGai pa0r)xij<;) otGev 5ie<jacj>r|viCTev, otSè rfjç
4>0cteioc; roùraiv oùSerépaç ëoike Gryeîv, àXX' eîc; t6v ôXov otpavôv ânopXéiJjac; rö ëv Eivai cj>iyai

tôv 0eôv (Transi, med., 53,73-77: „Uli namque ei quod dicunt, motum apponunt, ipsum omne
generantes, hi immobile dicunt esse. Unde quidem secundum tantum est praesenti
proprium inquisitioni. Parmenides enim videtur unum secundum rationem tangere, Melissus
vero ipsum secundum materiam. Quare et hic quidem finitum, ille vero infinitum id ait esse.

Xenophanes vero primus horum unum dicens - Parmenides huius dicitur fuisse discipulus -
nihil explanavit. Neque de natura neutra visus est hos tangere, sed ad totum caelum respi-
ciens, ipsum unum dicit esse deum").

65 Zunächst verfasste Albert eine Paraphrase des aristotelischen Textes (vgl. Alb.: Me-
taph. I 4 6; 53,49-54,89: „De tribus positionibus in naturalibus, quae omnes in hoc conve-
niunt, quod unum dicunt esse omne quod est; et sunt Parmenides et Melissus et Xenophanes";

hier 54,19-52), dann analysierte er die Thesen des Xenophanes systematisch (vgl. Alb.:
Metaph. 1 4 7; 54,90-56,89: „Et est digressio declarans rationem Xenophanis, qua omnia dixit
esse unum deum").

66 Vgl. Anzulewicz, Henryk: David von Dinant und die Anfänge der aristotelischen
Naturphilosophie im Lateinischen Westen, in: Honnefelder, Ludger/WOOD, Rega/DREYER,
Mechthild/ARIS, Marc-Aeilko (Hgg.): Albertus Magnus und die Anfänge der Aristoteles-Rezeption

im lateinischen Mittelalter. Von Richardus Rufus bis zu Franciscus de Mayronis.
Münster: Aschendorff 2005, 71-112.

67 Vgl. Alb.: Metaph. I 4 7; 56,28-33: „Congregabat igitur Xenophanes omnia haec. Ista
einim propria sunt esse divini: esse perpetuum, immobile, omnibus dans moveri in ipso,
omnibus per seipsum esse largum, ubique et semper esse, et nullo ad sui esse indigere; et con-
cludebat, quod materia prima sit deus."



52 Udo Reinhold Jeck

renz zwischen der göttlichen Substanz und ihren Akzidenzien aufhob,68 ein
weiterer, aus der Perspektive Alberts schwerer und unverzeihlicher Fehler.

Mit dieser Vergöttlichung des Einen, des Universums und der Ersten
Materie blieb Xenophanes nach Albert jedoch nicht allein, sondern fand
prominente Gefolgschaft, die seine Gedanken als Vorbild aufnahm und
unkritisch nachahmte. Manche gingen sogar so weit, dass sie Inschriften mit
dieser grundverkehrten Botschaft in ihren heidnischen Tempeln anbrachten.

Eine dieser Sentenzen befand sich angeblich auf einer Statue der Gottheit

Pallas (Athene).69 Das Universum offenbart sich dort als alles das, was
ist und was war und was sein wird und was sichtbar ist, das heißt, als Gottheit,

die dennoch ihr eigentliches Geheimnis bewahrt, denn kein Weiser
vermag je ihre Verhüllung aufzuheben.

Die Quelle, die Albert hier auswertete und zitierte, ermöglichte es ihm,
die Nachwirkungen dieser uralten und im Innersten heidnischen Vergottung

des Universums, die von Xenophanes aus- und dann auf seine
Nachahmer überging, sogar noch weiter zu verfolgen: Der Peripatetiker Alexander

von Aphrodisias nahm diese Irrlehre einst mit Wohlgefallen auf. Von
ihm eignete sie sich dann David von Dinant an, aber nur so weit, wie es

ihm seine begrenzte und lediglich oberflächliche Einsicht erlaubte:70

„Hunc autem quidam alii imitati sunt templorum facientes inscriptiones. Circa
idolum enim Palladis inscriptum fertur fuisse, quod Pallas est, quidquid est et
quidquid erat et quidquid erit et quidquid vides, cuius peplum nullus umquam
sapientum revelare potuit. Et haec opinio placuit Alexandro Peripatetico, et
aliquid eius, quantum scivit, David de Dinanto ascivit, sed perfecte et profunde
non earn intellexit."71

Albert verurteilte David, aber dessen Schrift beutete er bedenkenlos aus; er
entnahm ihr, wie schon gesagt, die Kenntnis des saitischen Mythos und
arbeitete auch dessen Kontext in den eigenen Kommentar ein. Als Denker
befand sich David aus Sicht des Dominikaners auf einem Irrweg, seine

Fehleinschätzung disqualifizierte ihn als Philosophen. Die inneren Gründe, die
Albert zu dieser kritischen Einschätzung veranlassten, bedürfen nun der
näheren Betrachtung.

68 Vgl. Alb.: Metaph. I 4 7; 56,43-48: „Igitur una hyle est in omnibus illis indivisibilis et
immobilis et impassibilis, multa autem corpora et multa mota et multa patientia. Igitur om-
nis diversitas est ab accidentibus et proprietatibus advenientibus, et nihil diversitatis est a

substantia materiae, sicut dicit Xenophanes."
69 Vgl. Anm. 56.
70 Vgl. Anm. 40 u. 66.
71 Vgl. ALB.: Metaph. I 4 7; 56,73-80.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 53

8. Multiple divinale Verbergung

Eine oberflächliche Kritik an der Tatsache, dass David von Dinant ein
unchristlich-antikes Mythologem nutzte, um sein Denken zu erläutern,
genügte im 13. Jh. nicht mehr allein zur Widerlegung eines philosophischen
Arguments. Auch die Behauptung, dass die Allheit bzw. das gesamte
Universum zu Gott gehört, ließ sich nicht leugnen, denn sie stimmte mit der
christlichen Auffassung überein. Vergleichbares galt für den Gedanken
einer völlig unzugänglichen und verborgenen Gottheit. Das sagte auch der
Apostelschüler .Dionysius Areopagita'. Wenn Albert das philosophische
Grundkonzept Davids und seine Illustration durch einen heidnischen
Mythos erfolgreich angreifen wollte, musste er eine grundsätzliche theoretische

Schwäche aufdecken. Dieser neuralgische Punkt lag aus seiner
Perspektive im Fehlen einer zureichenden Auffassung der Struktur jener
Verhüllung, hinter der sich die Gottheit verbirgt. Dass David dabei versagte,
zeigte Albert durch einen Rückgriff auf das areopagitische Denken. Dort
lag, wie oben gezeigt,72 eine komplexe Theorie der divinalen Verbergung
vor, die er gezielt gegen David einsetzte.

Nach Dionysius hängt die gesamte Architektur des Universums von
einem göttlichen Urgrund ab, der sich prinzipiell in einer unzugänglichen
Finsternis verbirgt. Von diesem unnennbaren Gott jenseits aller begrifflichen

Zugänglichkeit kann es keine unmittelbare Erkenntnis geben, da es

völlig unmöglich ist, bis zu dessen Tiefen vorzudringen. Dem drängenden
Zugriff des Wissens bleibt daher nur ihre zeichenhafte Außenseite in der
Gestalt signifikanter göttlicher Namen. Im areopagitischen Traktat De divi-
nis nominibus73 erscheint die verborgene Gottheit daher als „Substanz der
Güte", sie wirkt durch „das Sein selbst" als „Ursache alles Seienden", als
Thearchia, aber so, dass alles weltliche Sein im Umkreis (nepi aùxijv ttocvtcx,
circa ipsam omnia) ihrer Überwesenheit existiert:

'End Kai ncpi aùtqv nàvta Kai aÛTrjç ËvEKa [...].74
„[...] quoniam et circa ipsam omnia et ipsius causa 75

Von Gott ist nur das sichtbar, was ihn umgibt, nicht er selbst. Es kam also
darauf an, diese Verhüllung, dieses spezifische Um- und Kraftfeld des hinter

seinen Geschöpfen versteckten Gottes in seiner Verbergungsfunktion
näher zu bestimmen.76 Nur so ließ sich David von Dinant überzeugend
widerlegen.

72 Vgl. Abschn. 4.
73 Vgl. Anm. 20.
74 DlON. Ar.: d. n. I 5; 117,13-14.
75 DlON. AR.: d. n. I 5; Transi. Sarr., 35,80.
76 Dion. AR.: d. n. I 5; 117,11-118,1: EnEiSij 5è ox; àYaGôrqroç ünap^u; ai'irö reo cîvai nàvraiv

£<jri ràiv övtcov arcia, rgv àyocBapxiKiîv rrjc; 0£apxla<; npovoiav £k nàvrtov roiv airiaxràv
ùpvqréov. 'End Kat ncpi aùrf)v navra Kal aàrrjc; ËvEKa, «Kai aV)rr| Èati npo nâvrôv, Kai rà



54 Udo Reinhold Jeck

Im Hinblick darauf charakterisierte Albert zunächst Davids Position:
Wenn sich alles Seiende im Umfeld Gottes aufhält, dann umstellt es ihn
wie Formen die Materie, und dann ist letztlich alles (unterschiedslos)
Materie. Gott erscheint so lediglich als Stoff, als allgemeine Ursubstanz aller
singulären Vereinzelungen und Gestaltungen. Deshalb bezeichnete David
in seinem Buch Gott als die Materie aller Dinge und nutzte in diesem
Zusammenhang den saitischen Mythos nicht nur zur ästhetischen Ausschmückung

seiner Ausführungen, sondern auch als propädeutische Illustration
der eigenen pantheistischen Denkweise: Der Verweis auf jenen Schleier
(velum77), den kein Weiser jemals zu heben vermochte, sollte auf anschauliche

Weise signalisieren, dass sich hinter den sichtbaren endlichen Formen
des Universums eine allgemeine, völlig unzugängliche und göttliche Materie

verbirgt:78

„(1) Quae enim sunt circa aliquid, ambiunt ipsum. Si igitur omnia sunt circa
deum, ambitur ipse ab omnibus sicut formis, et ita videtur esse materia omnium.

(2) Praeterea, omne quod est circa aliquid, aut est circa ipsum ut forma sub-
stantialis vel accidentalis aut ut locus; sed non omnia sunt circa deum sicut lo-
ca eius; ergo sunt circa eum ut formae, et sic iterum est materia omnium.

Et hic est error David de Dinando, qui dixit in libro suo deum esse materiam
omnium, et quod propter hoc in templo Palladis erat velum, quod nullus sa-

pientium revelavit, quia materia non denudatur a forma, et quod propter hoc
dictum est: .Iuppiter est, quodcumque vides'."79

Dagegen gab Albert zu bedenken: Die Gesamtheit aller Seienden erscheint
in der Umgebung Gottes keineswegs nach Art und Weise wie etwas, das im
Umkreis von Materie vorkommt, sondern das, was sich im Umfeld Gottes
aufhält, passt zu seinen spezifischen Attributen, und zwar so, dass das, was
außerhalb von etwas existiert, doch mit ihm auf bestimmte Weise vereinigt

ist. Auf die spezifischen Modi dieser Verbindung kommt es an, denn
das Verursachte, das außerhalb des Göttlichen als ihn umgebende Gesamt-

îrôvxa èv aùxq auvt'arqKEv». Kai xa> eîvai rauxqv q xwv öAwv Trapayojyq Kai UTröaxaau;, Kai

aùxrjq navra épierai, rà pèv voepà Kai XoyiKà yvcuariKÖjc;, xà Sè LKpeipépa xoûxcov aiaSqxiKÔç
Kai xà âAAa Kaxà ÇtaxiKqv KÎvqoiv q oùauoSq Kai ÈKXiKqv £7tixqÖEtöxqxa (Transi. Sarr., 35,79-
83: „Quoniam autem sicut bonitatis essentia per ipsum esse omnium est existentium causa,
boni principem thearchiae providentiam ex omnibus causatis laudare convenit, quoniam et
circa ipsam omnia et ipsius causa et ipsa est ante omnia et omnia in ipsa constiterunt et esse

hanc est totorum deductio et substantia. Et omnia ipsam desiderant, intellectuals quidem
et rationalia cognitive, istis autem subiecta sensibiliter et alia secundum vivificum motum
aut substantialem et habitudinariam aptitudinem").

77 Vgl. Habel/GröBEL: Mittellateinisches Glossar, 419 (s. v. „velum"): „Schleier".
78 Albert verzichtete auf die Zitation der saitischen Sentenz und verwies auf einen einen

anderen Sinnspruch aus der heidnischen Antike, der andeutet, dass die Totalität des
Sichtbaren den höchsten Gott repräsentiert (vgl. ALB.: Super Dionysium De div. nom. 1 58; 36,7:

„Iuppiter est, quodcumque vides"); vgl. Anm. 48.
79 Alb.: Super Dionysium De div. nom. 1 58; 35,72-36,7.



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 55

heit vorhanden ist, steht zu ihm in einer jeweils bestimmten und nicht in
einer gleichförmigen Beziehung: Das singulär Verursachte besitzt Ähnlichkeit

mit Gott, soweit es gemäß der je eigenen Art und Weise am göttlichen
Sein und seiner Güte teilhat.80

Albert nutzte demnach zur Charakterisierung des göttlichen Umfeldes
das Partizipationsmodell, das Differenzen an der Teilhabe zulässt, die
entscheidend vom jeweiligen Modus der einzelnen Verursachten abhängt. Dieses

Modell beruht demnach auf einer hierarchischen und partizipativen
Abstufung innerhalb der göttlichen Umgebung, es erklärt die Verhüllung
Gottes nicht primitiv und einfallslos gleichförmig.

Zur Erläuterung dessen berief sich Albert auf den Brief des Areopagiten
an Gaios, den er so intensiv studierte, dass er sogar zwei Übersetzungen
miteinander verglich. Wenn jemand, indem er auf Gott blickt, zu einer
Erkenntnis gelangt, dann sieht er zwar etwas, aber er sieht ihn nicht selbst,
sondern - nach der einen Übersetzung - irgendetwas von dem, was um ihn
herum existiert (S) und - nach der anderen -, was von ihm selbst die
Existenz empfangt (E):

àXXà ri tcöv aüroü tlbv övtuiv Kai yivcûaKopévuiv.81
(S) „sed aliquid eorum quae sunt eius, quae existunt et cognoscuntur."82
(E) „sed quid eorum ab ipso exsistentium et cognitorum."83

Unter Rückgriff auf das Corpus Dionysiacum zog Albert daher eine Grenze
in der Beziehung zwischen Mensch und Gott:

„Et ideo dicit Dionysius in epistola ad Gaium: ,Si quis videns deum cognovit,
quod vidit, non ipsum vidit, sed aliquod eorum quae sunt circa ipsum'; alia
translatio: ,quae sunt ab ipso'."84

Albert dachte mit Dionysius Areapagita das kreatürliche Umfeld Gottes,
das heißt, jenen Schleier, der das verborgene Numinose schützend umgibt,
aber nicht als homogene Hülle mit gleichem Abstand zu Gott wie David
von Dinant und der von ihm gedeutete heidnische Mythos, sondern als eine
differenzierte Struktur, das heißt, als ein komplexes, geordnetes und in
sukzessivem Abstand vom Göttlichen existierendes hierarchisch geschichtetes
Gefüge von Verhüllungen.

80 Vgl. ALB.: Super Dionysium De div. nom. I 58; 36,16-23: „Solutio: Dicendum, quod non
dicuntur omnia esse circa deum sicut circa materiam, sed propter convenientiam cum attri-
butis eius. Dicitur enim aliquid esse circa aliud, quod est extrinsecum ab ipso et aliquo modo

unitur sibi; similiter omnia quidem causata sunt extrinseca a divina substantia, sed ha-
bent similitudinem ad deum, quantum participant de esse et bonitate eius secundum mo-
dum suum."

81 Dion. Ar.: ep. 1; 157,1.
82 DlON. Ar.: ep. 1; Transi. Sarr. 479,63.
83 DlON. Ar.: ep. 1; Transi. Eriug. 607.
84 Alb.: Super Dionysium De div. nom. 1 58; 36,23-27.



56 Udo Reinhold jeck

Noch deutlicher hat Albert diese Überzeugung in seinem Kommentar
zum Liber de causis ausgedrückt.85 Auch dort griff er Davids Pantheismus
scharf an: Manche Theoretiker, so gab er zu bedenken, behaupteten, alles
sei eines. Sie bezeichneten deshalb die Ausströmung des primären Göttlichen

in die Totalität der Seienden als seine eigentliche Existenz. Albert
hielt diese These für einen äußerst schwerwiegenden Irrtum, denn diese

Konzeption hebt nach seiner Ansicht die Distanz zwischen dem Primären
und Sekundären auf.

Diese universelle Gleichheit missfiel Albert so sehr, dass er zu ihrer
Widerlegung erneut bis in den Anfang der abendländischen Philosophie
zurückging: Schon Pythagoras erkannte, so behauptete er, dass die pantheis-
tische Hypothese die innere Fügung der Gesamtheit (universitas) destru-
iert; der Grieche deutete das Universum vielmehr als eine im Hinblick auf
das Eine geordnete und abgestufte Mannigfaltigkeit. Wo kein Oben und
Unten, kein Früher oder Später, kein Näher oder Weiter existiert, da gibt es

keine Ordnung; sie ist aber ein Teil der Herrschaft; ohne différente
Herrschaftsgewalt existiert sie nicht. Äquidistanz, das heißt, gleiche Abständigkeit,

hebt Herrschaft auf.86 Ohne eine hierarchische Abstufung konnte sich
Albert das göttliche Umfeld, den Ausfluss der Entitäten aus der primären
Ursache, augenscheinlich nicht vorstellen; nur ein derart gefügtes Universum

schien ihm denkbar.

9. Ausblick

Albert der Große löste sich oft von hartnäckigen Vorurteilen der eigenen
Zeitgenossen und beschritt mutig neue Wege: Das gilt auch für seine
Auseinandersetzung mit der im Mittelalter oft verfemten antiken Mythologie.
Ein Beispiel dafür ist seine Auseinandersetzung mit der saitischen Sentenz,
jenem heidnischen Mythologem, das ihm durch ein heute verlorenes Werk
des David von Dinant zur Kenntnis kam und dessen undifferenzierte
Entstellung zur göttlichen Verbergung er heftig bekämpfte.

Man kann diese Kontroverse aus heutiger Sicht zunächst als eine der
zahllosen Streitigkeiten mittelalterlicher Denker werten. Ihre Rekonstruktion

lässt sich auch als Beitrag zur Kenntnis der Philosophie des David von
Dinant bezeichnen.

85 Vgl. Anm. 44.
86 Vgl. ALB.: De causis et proc. univ. I 4 5; 49,14-26: „Et propter hoc quidam dixerunt omnia

esse unum et quod diffusio primi in omnibus est esse eorum. Quod pessimum esse erro-
rem iam in aliis determinavimus. Secundum enim hoc sequitur, quod nihil secundorum dis-
tat a primo et quod omnia secunda ex aequo se habent ad primum, sicut primum ex aequo se

habet ad omnia. Et sie destruitur universitas rerum, quae, sicut dicit Pythagoras, in multi-
tudine ordinata ad unum consistit. Ubi enim non est prius et posterius, ordo esse non potest.
,Ordo enim pars potestatis est', ut dicit Grammaticus, et nisi potestas differens a potestate
inveniatur, ordo esse non potest. In aequidistantia autem non est potestas et pars potestatis."



„Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 57

Doch dieser Streit um einen antiken heidnischen Mythos enthält noch
andere Potentialitäten:

I. Vielleicht kündigte sich darin eine Denkweise an, die weit über das

Mittelalter hinausführt und auf die Wiedergeburt der heidnischen Götter
im 14. Jh. voraus weist.87 Überschritt Albert damit die Grenzen seiner Zeit
in Richtung auf die Renaissance? Das 13. Jh. als Protorenaissance? Das wäre
näher zu prüfen. Albert erlag jedenfalls in gewissen Grenzen jener Faszination,

die von den Mysterien der heidnischen Antike und ihren Rätseln
ausging-

II. Vielleicht bereitete er damit auch jene ägyptisierende Tendenz des

philosophischen Denkens mit seiner Kultivierung hieroglyphischer Weisheit

vor, das später weite Verbreitung fand, in die Ägyptomanie des
Athanasius Kircher gipfelte und erst durch die wissenschaftliche Ägyptologie
des 19. Jh. endgültig erlosch.88

Zusammenfassung
In De Iside et Osiride verweist Plutarch auf die ägyptische Metropole Sais. Dort
befand sich nach seinen Angaben ein Tempelbild der Athene, die er mit der

ägyptischen Göttin Isis gleichsetzte und das eine Inschrift trug: ,Ich bin das All,
das Vergangene, Gegenwärtige und Zukünftige, meinen Schleier hat noch kein
Sterblicher gelüftet'. Einen vergleichbaren Hinweis findet sich im Timaioskom-
mentar des Proklos. Dieses Mythologem entfaltete nicht nur in der Spätantike,
sondern auch im Mittelalter seine Wirkung. Albert der Große legte es mehrfach
an signifikanten Stellen seiner Werke aus, wobei er unter Hinweis auf Dionysius
Areopagita die Verklammerung von Verbergung und Entbergung analysierte.

Abstract
In his De Iside et Osiride, Plutarch refers to the Egyptian metropolis Sais.

According to him, there was an illustration of the temple ofAthena there (who had
also been equated with the Egyptian goddess Isis) with the inscription: 7 am
everything that has become and that will be, and my peplos has not been

exposed by any mortal'. A similar reference can be found in Proclos' commentary
on Timaeus. This mythologem had a great echo not only in Late Antiquity but
also in the Middle Ages. Albert the Great explained it many times in his important

works and analyzed the connection between concealment and revealing
based on Dionysius the Areopagite.

87 Vgl. Wind, Edgar: Heidnische Mysterien in der Renaissance. Mit einem Nachw. v.
Bernhard Buschendorf, übers. v. Christa Münstermann u. Mitarb. v. Bernhard Buschendorf
u. Gisela Heinrichs, 2. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984.

88 Vgl. JECK: Platonica orientalia, 367-402.


	"Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." : Der Spruch der Pallas Athene. Eine mythologische Sentenz und ihre Funktion im Werk Alberts des Grossen

