Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)
Heft: 1
Artikel: "Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." : Der Spruch der Pallas

Athene. Eine mythologische Sentenz und ihre Funktion im Werk Alberts

des Grossen
Autor: Jeck, Udo Reinhold
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UDO REINHOLD JECK

,Quidquid erat et quidquid est et
quidquid erit.“ Der Spruch der Pallas Athene.

Eine mythologische Sentenz und ihre Funktion im
Werk Alberts des Grof3en

1. EXISTENZ UND VERBERGUNG

Menschliche Endlichkeit bedeutet nicht nur Begrenztheit in Raum und Zeit,
sondern primar Existenz in der Verbergung, die sich im Irrtum, im Verges-
sen, in der Lige, in tragischer Tauschung- und Selbsttduschung, vor allem
jedoch in der Unzuldnglichkeit und Unvollkommenheit des Wissens mani-
festiert. Der Mensch ist kein Gott, dem alles in der unendlichen Klarheit
eines absoluten Wissens zur Verfiigung steht; das Licht endlicher Vernunft
umgibt eine Korona des Nichtwissens.

Am Maflstab vollstindiger Transparenz ausgerichtet erscheint dieser
Entzug als schmerzhaft. Der Mensch findet sich nur schwer mit einem
grundsatzlichen Ignorabimus ab. Nur allzu gern mochte er ins Innere der
Welt blicken, den Schleier, der ihr Wesen verhiillt, liften und die verbor-
genen Griinde des Seins aufdecken; seine Wissensbegierde und unstillbare
Neugierde ist notorisch. Doch jedes noch so schwer erkimpfte Wissen, das
neue Horizonte erdffnet, deutet immer auch auf tiefer Verborgenes, zeigt
bisher unbetretene Wege und bereitet neue Enttauschungen. Der letzte
Grund des Universums scheint dem Wissen prinzipiell verborgen.

2. VERBERGUNG ALS PROBLEM GRIECHISCHER PHILOSOPHIE

Das abendlandische Denken stellte sich schon frith der Verbergung. Seit
dem Anfang der Philosophie duerten Denker die Uberzeugung, dass sich
den Sinnen nicht das Eigentliche zeigt, sondern dass sich etwas von grof3er
Bedeutung hinter der duferen Erscheinung verbirgt: Nach Heraklit liebt
die Physis zwar die Verbergung,! doch das, was sich so verhiillt, die ,,un-
sichtbare Fiigung®,2 ist in Wirklichkeit sogar das Starkere und auch nicht
vollig unzugdnglich: Mégen auch die Vielen ,handeln und reden wie Schla-

1 vgl. HERAKLIT: Frgm. 123, in: DIELS, Hermann/KRANZ, Walther (Hgg.): Die Fragmente
der Vorsokratiker, 1. Bd., 18. Auflage. Ziirich/Hildesheim: Weidmann 1989 (unv. Nachdr. der
6. Aufl. 1951), 178,8-9: duaoig kpinteoBat GiAel.

2 HERAKLIT: Frgm. 54; 162,10: Gppovin apavig davepiig xpeittwy.



,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 39

fende“,3 dem vom Logos geleiteten Denker erschliefdt sich das Verborgene,
so dass er letzte Wahrheiten {iber den Kosmos verkiinden kann.4

Auch im grofdartigen Gedicht des Parmenides steht die mit dem Schein
verkniipfte Doxa dem wahren Wissen entgegen, doch gottliche Krifte hel-
fen dem Denker auf seinem schwierigen Weg, und die Gottin verspricht
ihm einen Blick in das ,unerschiitterliche Herz® in die Tiefe ,der wohlge-
rundeten Wahrheit.“S

Platon dachte die Erkenntnis ebenfalls als Kampf mit einer prinzipiel-
len Verbergung¢: Als Hohlenbewohner hdlt der Mensch auf dem Weg zu
den Ideen zundchst nur Schatten fiir das eigentlich Seiende, und auch am
Ende seines Weges traut er sich kaum, die Sonne, die Idee des Guten, un-
verhiillt zu betrachten.? Er findet zwar den Weg aus der Hohle, doch Platon
kannte auch ein unerreichbar Transzendentes jenseits des Seins.8

3. AGYPTISIERENDER PLATONISMUS (PLUTARCH)

In ihrer ganzen Scharfe zeigt sich die Verbergung bei der unaufhebbaren
Unzugadnglichkeit des Gottlichen. Fiir die Sterblichen fiihrt kein unmittel-
barer Weg zum Numinosen; es zeigt sich nicht direkt; vielmehr mildern
zahlreiche Metamorphosen und Epiphanien das Feuer des gottlichen Seins.
Darauf nahmen antike Religionen auf vielfache Weise Riicksicht. Ihr zu-
nehmender Kult der Verbergung griff in der Spatantike auf die Philosophie
iber, gewann im orientalisierenden Platonismus Raum und zeigte sich mit
besonderer Intensitdt in seiner dgyptisierenden Variante.? In De Iside et
Osiride,10 der einzig vollstindig erhaltenen Schrift dieser Bewegung, hul-
digte Plutarch der Kryptik des dgyptisierenden Platonismus mit emphati-
schen Worten. Nach seiner Ansicht verbargen die agyptischen Priester ihre
tiefe philosophische Weisheit oft unter Mythen und enigmatischen Sprii-

3 HERAKLIT: Frgm. 73; 167,12: o0 8¢l Gomep kabedSovrag moieiv kai Aéyelv.

4 Vgl. HERAKLIT: Frgm. 30; 157-158.

5 PARMENIDES: Frgm. 1,29; 230,11: ... AAnBeing evkukAéog GTpepég NTop...

6 Vgl. PLATO: Respublica (Platonis opera, rec. brev. adn. crit. instr. loannes Burnet, Tom.
IV tetralogiam VIII cont.). Oxford: Oxford University Press 1902.

7 Vgl. PLAT.: rep., 517b7-c3.

8 Vgl. PLAT.: rep., 509b6-10.

? Vgl. JEck, Udo Reinhold: Platonica orientalia. Aufdeckung einer philosophischen Tradi-
tion. Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, 59-77.

10 Vgl. PLUTARCH: De Iside et Osiride (Tlepi “loi8og xai OoipiSog), ed. W. Sieveking, in:
Plutarchi Moralia, vol. II, rec. et em. W. Nachstadt, W. Sieveking, ].B.Titchener. Leipzig:
Teubner 1971, fasc. 3 (lib. 23), 1-80; Uber Isis und Osiris. Nach neuverglichenen Handschriften
mit Ubersetzung und Erlduterungen hg. v. Gustav Parthey. Berlin: Nicolaische Buchhandlung
1850.



40 Udo Reinhold Jeck

chen.11 Als Beispiel fiir derartige ratselhafte Sentenzen verwies er auf eine
angebliche Tempelinschrift in der agyptischen Metropole Sais.

Schon Platon sprach im Timaios iiber diese Polis:!2 Dort, im Delta des
Nils, im saitischen Gau, existierte einst ein Kult der Gottin Neith, die der
griechischen Athene entsprach. Daher bezeichneten sich die Saiten als
Freunde der Athener.13 Plutarch nahm diesen Hinweis auf, erweiterte ihn
und gab ihm eine eigentiimlich mysteriose Farbung. Er teilte jene schon er-
wahnte ratselhafte Inschrift, die das Tempelbild der Athene zu Sais angeb-
lich trug, im genauen Wortlaut mit: Die Gottheit, die man dort mit der
agyptischen Gottin Isis gleichsetzte, offenbarte sich dabei als das Gewor-
dene, das Seiende und das Seinwerdende; ihren Peplos habe kein Sterbli-
cher je entblof3t:14

10 § &v Tdu tig AOnvag, [6] fiv xad “Totv vopidovatv, £8og émypadiv eiye totadTny
‘€yw eipt mav o yeyovdg kal Ov kai €obpevov kai TOV £pov mémAov ovdeig mw
Bvnrog amexdAvpev.’15

»In Sais hatte das Standbild der Athene, die man auch fiir die Isis halt, folgende
Inschrift: ,ich bin das All, das Vergangene Gegenwartige und Zukiinftige, mei-
nen Schleier hat noch kein Sterblicher geliiftet.“16

11 vgl. PLUT.: de Is. et Os. 9, 354B-C; 8,11-19: Oi 8¢ BaciAeiq dnedeikvuvro pév ék tdV
iepéwv fij TV poyipwyv, tod pév 81" avdpeiov tod 8¢ St codiav yévoug afiwpa kad Tipiy Exovrog.
0 & éx poyipwv amodedetypévog evbig gyivero thv iepéwv kol peteiye TiiG Pprriocodiag
EmiKeKpuppévng T moAAd pvboig kai Adyoig apudpag épddoelg tijg aAnbdeiog kai diaddoeig
gyovotv, Gomep apédet kai mapadnAiodov avtol mpd TGV iepdv Thg opiyyag Emekds ioTdvreg,
¢ aiviypatwdn codiav tiig Oeoroying adtdv Exovarng.

12 vgl. PLAT.: Timaeus (= Platonis opera 1V).

13 vgl. PLAT.: Tim., 21e1-7: ,"Eotv 11g xat’ Afyvrrrov,“ 1| § 8¢, ,év 16 Aédta, mepi dv kol
kopudnv oylletan to tod Neidouv pedpa Zaitikog EmkaAiovpevog vopdg, Tovtouv 8¢ tod vopod
peylotn moéAg Zdug — 608ev 8 ki Apaoig v O Pacidels - oig Thg mOAewg Bedg dpxnyde Tig
éotiv, Alyuntioti pév tovvopa Nnif, EAinvioti 8¢, ©g 0 ékeivwv Adyog, AONvi paAa 8¢
diAadivatot kai Tva Tpdmov oikeiot TV elvai daowy.

14 Zu ¢ mémdog vgl. PAPE, W.: mémlog, 6, in: Griechisch-Deutsches Handwérterbuch, Bd. 2,
2. Auflage. Braunschweig: Friedrich Vieweg 1849, 549a: ,Bes. ein faltenreiches, grofles Gewand
vom feinsten Zeuge, das, liber die iibrige Bekleidung geworfen, den ganzen Leib umhiillte,
bei Hom. nur von Frauen gebraucht, dem mannlichen, yitwv, entgeggstzt, Il. 5, 734. éavog,
mouxidog, gestickt, 5, 734. mop@Upeot, padaxoi, 24, 796. Aemroi, édivvnror, Od. 7, 96. vgl. 18, 292,
ff; Pind. P. 9, 124; oft bei den Tragg. mpdotepvor oroApoi némAwv, Aesch. Ch. 30; auch vom
Gewande der Manner, Pers. 460. 987. 1017, wo lange persische Gewdander bezeichnet sind;
vgl. Xen. Cyr. 3, 1, 13, ein Prunkkleid; sovgij¢, Soph. Trach. 599, u. ofter in diesem Stiick vom
Gewande des Herakles; ebenso bei Eur. oft, vgl. Cycl. 301 u. Theocr. 7, 17, wie Ar. u. in Prosa,
0 mémAo¢ ueatog tdv rooUtwv moikiApdrwy, Plat. Euthyphr. 6, ¢; Xen. Cyr. 5, 1, 6 bedeckt der
weibliche néndo¢ Kopf, Gesicht und Hande. - Besonders berithmt war der prachtvoll gestick-
te mémAo¢ der Athene, der in Athen am Panathendenfest zur Schau herumgetragen wurde...";
Abbildungen von Peplos und Chiton bei MAISCH, Richard/POHLHAMMER, Franz: Griechische
Altertumskunde. 3. Auflage. Leipzig: Goschen 1905, 147.

15 vgl. PLUT.: de Is. et Os. 9, 354 C; 8,19-22.

16 vgl. PLUT.: Uber Isis und Osiris, 14.



»,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 4

Im Hintergrund stand eine Kosmotheologie, die das Universum als eine ewi-
ge Allheit deutete und es als jene Gottin personifizierte, die ihr Geheimnis
hinter den innerweltlich-endlichen Dingen wie hinter einem Gewand ver-
birgt.

Gegen Ende der Spatantike variierte Proklos in seinem Timaioskommen-
tar erneut den Mythos: So sollte im Allerheiligsten eines saitischen Tem-
pels angeblich eine Inschrift existieren, in der sich die dort verehrte Gott-
heit selbst als das Seiende, das, was sein wird sowie das, was war, bezeich-
nete; ihren Chiton habe keiner je entblof3t; ihre Frucht sei Helios.1” Proklos
tiberliefert demnach eine erweiterte Fassung des saitischen Mythos, aber in
der Kernaussage stimmen beide Gotterspriiche deutlich tiberein.

4. CHRISTLICHER PLATONISMUS (DIONYSIUS AREOPAGITA)

Die Neuplatoniker der Spatantike radikalisierten dieses Konzept einer ver-
borgenen Gottheit: So riickte Damaskios das Goéttliche noch tiefer in eine
unerreichbare Transzendenz.!8 Vergleichbar dachte auch jener mysteriose
christliche Denker, der bis zu Beginn der Neuzeit als ,Dionysius Areopa-
gita‘ galt und dessen wahre Identitdt bis heute nicht feststeht.!? Er trug in
seinen Schriften, dem Corpus Dionysiacum2, sogar eine komplexe Struk-

17 Zur Zusammenstellung der Zeugnisse von Plutarch und Proklos zur saitischen Sen-
tenz vgl. ROTH, Eduard: Die dgyptische und die zoroastrische Glaubenslehre als die dltesten
Quellen unserer spekulativen Ideen (in: Geschichte unserer abendldndischen Philosophie. Ent-
wicklungsgeschichte unserer spekulativen, sowohl philosophischen als religiésen Ideen von ih-
ren ersten Anfingen bis auf die Gegenwart, Bd. 1: Die dltesten Quellen unserer spekulativen
Ideen). Mannheim: Friedrich Bassermann 1846, 45 (Noten), Anm. go: ,Aehnlich Proclus com-
mentar. in Tim. Plat. I, p. 30: Aiyurrtiot iotoposawv év 1 a8t tiic Oeod mpoysypappuévov eivat
To énlypappe To0TO" TG OVIQ KUi Ta é00uEvV Kal TG YEYovoTa £yw €ijl Tov €OV Yitdva obdeic
drexdAvev: (wie der letzte Satz hier lautet, hat ihm Proclus offenbar jenen der dagyptischen
Lehre fremdartigen, mystischen Sinn unterlegt, und ohne die Parallelstelle bei Plutarch ware
der wahre Sinn nicht zu errathen sein) v éye kapmov étexov fjAiog éyévero. Dieser letzte Satz
wird durch Hieroglyphen-Inschriften bestatigt, welche die Neith nennen [...] Neith magna
mater, genitrix Solis primogeniti (Champoll. panth. ég. pl. 23.).”

18 vgl. CURSGEN, Dirk: Henologie und Ontologie. Die metaphysische Prinzipienlehre des
spdten Neuplatonismus. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2007; METRY-TRESSON, Carolle:
L’aporie ou l'expérience des limites de la pensée dans le Péri arch6n de Damaskios (= PhAnt.
130). Leiden: Brill 2012.

19 Vgl. SUCHLA, Beate Regina: Dionysius Areopagita. Leben - Werk - Wirkung. Freiburg:
Herder 2008.

20 vgl. SUCHLA, Beate Regina (Hg.): Corpus Dionysiacum I: Pseudo-Dionysius Areopagita,
De divinis nominibus (= PTS 33). Berlin: Walter de Gruyter 1990; RITTER, Adolf Martin (Hg.):
De mystica theologia, 137-150; Epistulae, 151-210 (= PTS 36). Berlin: Walter de Gruyter 1991;
DIONYSIUS AREOPAGITA: De divinis nominibus, Translatio Iohannis Sarraceni (Transl. Sarr.),
in: ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysium De divinis nominibus, hg. v. Paulus Simon (= Alberti
Magni Opera omnia 37,1). Miinster: Aschendorff 1972, 3-451; Epistulae, Translatio Iohannis
Scoti Eriugenae (Transl. Eriug.), in: Dionysiaca, Faksimile-Neudruck der zweibdndigen Aus-
gabe Briigge 1937 in vier Bdnden. Mit einem Nachw. v. Martin Bauer. Stuttgart-Bad Cannstatt:



42 Udo Reinhold Jeck

turanalyse und Philosophie der Verbergung vor, die in diesem Zusammen-
hang eine grofle Bedeutung besitzt.

Schon jene Stelle aus dem Neuen Testament?2!, auf die sich die areopa-
gitische Fiktion stiitzte, legt derartige Interpretationen nahe: Gemafd der
Apostelgeschichte (17,23) fand Paulus die Formel vom ,unbekannten Gott'
einst auf einem Altar in Athen vor und erkldrte sie den Athenern auf dem
Areopag.2? Ein ,Dionysius‘ lief} sich vom Apostel iiberzeugen und folgte
ihm nach (17,34).23

Darauf spielte, wie schon gesagt, Jahrhunderte spater der oben genann-
te unbekannte Schriftsteller an, gab sich als dieser einstige Apostelschiiler
aus und verbarg so die eigene Identitat hinter einem Pseudonym. Er iiber-
nahm dabei jenen mysteriésen Satz vom unbekannten Gott, den Paulus
einst in Athen auf einem Altar entdeckte, interpretierte ihn im groflen Stil
und erweckte damit auch den Anschein, liber geheimes apostolisches Wis-
sen zu verfugen. Seine Texte lassen sich - vielleicht etwas gewagt - sogar
als ein Kommentar zur Altarinschrift dieser verborgenen Gottheit aus Athen
und zum geheimen Wissen, das Paulus tiber sie besaf}, deuten. Zusammen-
fassend gesagt: Der Anonymus legte nicht nur das Konzept vom unbe-
kannten Gott seinen eigenen Schriften zugrunde, sondern unterstrich durch
die Ubernahme eines Pseudonyms zusitzlich die zentrale Bedeutung der
Verbergungsstrukturen fiir sein Denken und Wirken.

Es gibt insofern thematische Ahnlichkeiten zwischen jenem Gotter-
spruch aus Athen und der saitischen Sentenz: Beide stellen das Problem
eines unbekannten und verborgenen Gottes in den Mittelpunkt; in beiden
Fallen handelte es sich um eine Inschrift auf einem Kultobjekt in einem sa-
kralen Bezirk - sicher mehr als eine zufdllige Analogie.

Besonders eindringlich, und auch viel dichter und komplexer als die sai-
tische Sentenz, formuliert der so genannte Erste Brief des Dionysius Areo-
pagita an Gaios?* - diese, nicht ohne Grund, erste Epistel innerhalb des
Briefcorpus der dionysischen Schriften - das grundsitzliche Problem des

Frommann-Holzboog 1989, 11 605-669; Epistulae, Translatio Iohannis Sarraceni (Transl.
Sarr.), in: ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysii mysticam theologiam et epistulas, 479-554.

21 vgl. Novum Testamentum Graece post Eberhard Nestle et Erwin Nestle comm. ed.
Kurt Aland, Matthew Black, Carlo M. Martini, Bruce M. Metzger, Allen Wikgren, app. crit.
rec. et ed. nov. cur. elab. Kurt Aland et Barbara Aland una cum Instituto studiorum textus
Novi Testamenti Monasteriensi (Westphalia), 26. Auflage. Stuttgart: Deutsche Bibelstiftung
1979.

22 Vgl. Apg. 17,22-23: (22) Ztabeig 82 [6] MadAog &v péow Tod Apeiov mdyov Edn avSpeg
ABnvaiot, katd mavra ¢ deioidoupoveatépoug Vs Oewpd. (23) Siepybpevog yap ki avo-
Bewpdv T oeBhopata Dpdv edpov kai Buwpdv év § éneyéypanto: Ayvamoto Bed.

23 Vgl. Apg. 17,34: Tivég 8¢ av8peg koAANBévTeg adTd) EmicTevoay, &v oig kai Aloviciog 6
Apeomayitng koi yuvi) Ovopatt Adpapig xad £tepol oDV adTOIG.

24 Vgl. DION. AR.: ep. 1, 156-157; Translatio Iohannis Scoti Eriugenae (Transl. Eriug. = E),
Dionysiaca 11 (ND), 605-607; Translatio Iohannis Sarraceni (Transl. Sarr. = S), in: ALB.: Super
Dionysii mysticam theologiam et epistulas, 479.



»Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 43

areopagitischen Denkens: Es geht um das Verhaltnis des Menschen zum in
vielfacher Hinsicht verborgenen Gott, das heifdt, der Brief fasst jene nega-
tive Theologie konzentriert zusammen, die im Zentrum der unter dem Na-
men des ,Dionysius’ verbreiteten Schriften steht.

Aber es gibt auch Differenzen: So spricht die Gottheit im Brief nicht
selbst, sondern indirekt: Sie bedient sich vielmehr eines Apologeten, des
angeblichen Apostelschiilers ,Dionysius’, der schwieriges theologisches
Wissen tiber die Zuriickgezogenheit dieses mysteriosen Gottes offenbart;
das geschieht auch nicht durch die erhabene Selbstmitteilung einer dunk-
len Gottheit, die durch ein schwer verstandliches Rétselwort auf ihrer Sta-
tue im Allerheiligsten eines Tempels die Glaubigen in die Schranken endli-
cher Erkenntnis verweist, sondern diese Aufgabe tibernimmt ein sakraler
Wiirdentrager hochster Weihe mit einem personlich adressierten und fik-
tiven Brief, der mit wenigen Sitzen in schwerverstindlicher philosophi-
scher Terminologie den Leser vor Ritsel und scheinbare Paradoxien stellt.
Und wahrend die saitische Sentenz bewusst die Atmosphare eines dgypti-
schen Geheimkults heraufbeschwort und ausbreitet, tragt dieser Brief nur
in der Uberschrift die Spur seiner christlichen Herkunft; inhaltlich kénnte
er ebenso gut von einem jener heidnischen neuplatonischen Philosophen
stammen, die in der Spatantike so grofden Einfluss besaffen. Dennoch gilt:
Weil der Brief zum Corpus Dionysiacum gehort, erhdlt er seinen funda-
mentalen Status durch den angeblich urchristlichen Kontext, den sein ano-
nymer Verfasser mit viel biblischer Symbolik und den literarischen Mitteln
seiner Zeit glaubhaft zu rekonstruieren versuchte. Fiir spatere Leser (wie
Albert), die beide Texte kannten, bedeutete das: Die saitische Sentenz aus
einem heidnischen Milieu steht dem Brief eines Zeugen aus der apostoli-
schen Zeit gegentiber.

Diese spateren Rezipienten konnten aber auch leicht eine grundsitz-
liche Identitit erkennen: Beide Dokumente stellen die Verbergung und
Verhiillung des Goéttlichen in den Mittelpunkt. Doch wihrend der saitische
Mythos das Problem relativ schlicht strukturiert, konstruierte ,Dionysius’
ein hochst konzentriertes und artifizielles Begriffsgeflecht, das verschiede-
ne Modi von Verborgenheit systematisch miteinander verknipft. Wer den
Brief an Gaios liest, gerat in ein schwer durchschaubares Beziehungsgefiige
von Verhiillungen und Verbergungen, dessen innere Argumentationsstruk-
tur sich nicht leicht erkennen ldsst. Der schematische Grundriss tritt je-
doch klar zutage: Indem der Anonymus das Wesen der Verborgenheit
durchdenkt, umreifdt er skizzenhaft im Hinblick auf die Verbergungspro-
blematik einen dreistufigen, hierarchisch angeordneten Weltentwurf und
stellte damit jene Elemente bereit, die Albert spdter befdhigten, den Ver-
fihrungen der heidnischen saitischen Sentenz zu entgehen.

Der fiktive Brief des Dionysius Areopagita an Gaios diskutiert, wie
schon gesagt, drei grundlegende Modi der Verbergung, die sich in drei hier-
archisch angeordneten Ebenen entfalten: I. Zu Anfang verweist der Areo-



44 Udo Reinhold Jeck

pagite auf die Verbergung innerhalb der sinnlich physikalischen Welt; II.
Dann zeigt er eine vergleichbare Struktur des menschlichen Geistes hin-
sichtlich seiner Erkenntnisfahigkeit auf; IIl. Zuletzt gipfelt der ganze Sys-
temaufriss in einer Theorie der Verbergung des Goéttlichen und endet mit
(erkenntnistheoretischen) Uberlegungen zur absoluten Verschlossenheit
Gottes.

Diese auf den ersten Blick einfache und einleuchtende, in Wirklichkeit
jedoch hochst komplexe Struktur bedarf eines detaillierten Kommentars:23

I. Der Brief beginnt mit einem Hinweis auf die wesenhafte Verklammerung
von Finsternis (té ok6to¢) und Licht (té ¢®¢) in der Natur, der ,Dionysius’
auf ungewohnte Weise nachdenkt: Nicht nur die Finsternis wirkt verber-
gend, sondern auch das Licht, denn indem es vordringt, bringt es den Vor-
Schein der Finsternis zum Nichterscheinen (adoavrig), so dass diese selbst
ins Unsichtbare schwindet, das heif$t, das Licht beraubt je nach seiner
Starke die Dunkelheit ihres Machtbereichs, so dass sich eine Verbergung
der Verbergung vollzieht:

To oxdtog adaveg yivetar td Pwrti,
(E) ,Tenebrae quidem obscurae fiunt lumine,
(S) ,Tenebrae occultantur lumine

Koi paAAov t@ moAAD Ppwrti-26
et magis multo lumine.“27
et magis multo lumine.“28

II. Diese spezifische Verbergungsstruktur gilt jedoch nicht nur fiir die Na-
tur, sondern manifestiert sich auch im sukzessiven Vorstofd des Geistes
gegen die Unkenntnis (1] dyvwoia), die sich durch die Mannigfaltigkeit des
Wissens in die Verbergung gedrangt sieht und dabei an Boden und Ein-
fluss verliert:

TV dyvwoiav apavifovsiv ai yvwaelg,
(E) ,Ignorantiam occultant scientiae,
(S) ,Ignorantiam occultant cognitiones

25 vgl. DION. AR.: ep. 1, 156,1-157,5: TAIQI ©OEPATIEYTHI To oxétog adavig yiveran
dwti, kai paAdov 1@ MOAAD dwti' TV ayvwaoiav ddavifovotv ai yvwoelg, Kai pdAAov ai moAiai
yvwoelg. Tadta dmepoyikdg, GAAd pi koath otépnowv ékAafov anddnoov dmepaindimg, ot
AavBdavel Tovg Exovrag Ov ¢poig kai Ovtwv yvdotv 1 katd Oedv ayvwoio kai TO vmepkeipevov
a0Tod 0KATOg Kol KeAumreTat movti pwti ki amokpintetou ndoav yvdorv. Kai € tig idodv Bedv
ouviikev, O €18ev, ovk aVTOV Edpakev, GAAK Tt T@V adTOD TV BVTWV Kai YIVWOKOUEVWV: odTOG
8¢ vnep vodv kai ovoiav vmepidpupévog, adTd @ kaBdAou pf yvwokesBar pndt eivat, kod
gotTv Umepovoiwg kol Vmép vodv yivwoketat. Kai 1 katd td kpeitrov mavreAng dyvwoia yvdoig
£0TL TOD VTMEP TAVTA TA YIVWOKOUEV.

26 DION. AR.: ep. 1, 156,3.

27 DION. AR.: ep. 1, Transl. Eriug., 60s.

28 DION. AR.: ep. 1, Transl. Sarr., 479,59-60.



»,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 45

kol paAdov ai moAdai yvooerg.2?
et magis multae scientiae.“30
et magis multae cognitiones.“31

Wissen drangt Unwissen in die Unsichtbarkeit, das heifdt, sowohl in der
physischen als auch in der geistigen Sphare vollzieht sich ein Prozess, der
den Einfluss der Verbergung zuriickdrangt, wobei die primare Verbergung
durch eine sukzessive zweite Verbergung Verluste ihres Einflussbereichs er-
leidet und so gleichsam zusammenschrumpft.

III. Im Hinblick auf den verborgenen Gott gelten jedoch vollig andere Ver-
haltnisse, die Gaios, der Adressat des Briefes, auf dringliche Ermahnung
des Dionysius genau beachten sollte, wenn er die Wahrheit verkiindet:
Niemals darf er namlich die Verbergung des Gottlichen nach Weise einer
Beraubung auffassen! Der verborgene Gott wird hier nicht durch sukzes-
sives Vordringen seiner Mdchtigkeit beraubt oder durch Riickzug und zu-
nehmende Verbergung seiner Verbergung sukzessiv schwacher und, wie
die Dunkelheit durch das physikalische Licht oder die Unkenntnis durch
den Geist, sukzessiv zum Verschwinden gebracht. Wenn im Hinblick auf
das Gottliche iiberhaupt von einer Beraubung die Rede sein darf und die
Verbergung einer Verbergung zum Vorschein kommt, dann nur deshalb,
weil jenen, die sich dem seienden physikalischen Licht zuwenden und die
Erkenntnis der Seienden vorantreiben, die Unkenntnis gemaf} Gott (/| katd
Bedv dyvwoia) verborgen bleibt, da sie lediglich tiber das natiirliche Licht
und das Licht der Vernunft verfiigen. Das Goéttliche, das jenseits Gesetzte,
das Transzendente, verbirgt sich vor ihnen, und sie vermogen nicht, seine
grundsatzliche Verbergung auf diese Weise zu verbergen, wie sie die phy-
sische Dunkelheit und die geistige Unkenntnis in die Verbergung drangen:

Todto Omepoyik®g,
(E) ,Haec supereminenter
(S) ,Haec excessive,

GAAQ pR) katd otépnoty ékAaPav aropnoov Hmepaindocg,
sed non secundum privationem accipiens, approba supervere,
sed non secundum privationem accipiens, enuntia supervere,

Ot AavBdvel todg Exovrag Ov GdG
quia latet habentes ON lumen,
quod latet habentes existens lumen

Kol Ovtwv yvdotv 1| katd Bedv dyvwoia
et vere scientia secundum Deum ignorantia,
et existentium cognitionem secundum deum ignorantia;

29 DION. AR.: ep. 1, 156,3~4.
30 DION. AR.: ep. 1, Transl. Eriug., 605.
31 DION. AR.: ep. 1, Transl. Sarr., 479,60.



46 Udo Reinhold Jeck

Kai T dmepKeipEVOV a0 TOD OKOTOG
et superpositae ipsius tenebrae
et superpositae ipsius tenebrae

kai kaAvnreTon mavtl Gpwtl kad drokpuntetan tdoav yvaoiv.32
et velantur ab omni lumine et abscondunt omnem scientiam.*33
et cooperiuntur omni lumini et absconduntur omni cognitioni.“34

IV. Demjenigen, der am Seienden und Erkannten festhilt, entzieht sich das
gottlich Verborgene, aber was zeigt es ihm stattdessen? Antwort: Beim Se-
hen und Verstehen Gottes sieht niemand ihn selbst, sondern nur Etwas
vom Seienden und etwas Erkanntes von ihm. Gott gewahrt von sich nur
das, was dem Sehen und Erkannten, der Sinnlichkeit und dem Denken, ent-
spricht, das heifdt, das Gesehene und Erkannte besitzt eine verhiillende
Funktion; es reprdsentiert nur die Auflenseite, die Hiille, den Schleier, ein
Etwas von ihm, als etwas, das ihn zunehmend verbirgt. Der konkrete Mo-
dus der gottlichen Verbergung erscheint so als Hiille aus Wahrgenomme-
nem und Gedachten. Gott selbst existiert iiber Geist und Sein; er ist vollig
unerkennbar und existiert nicht; ihn zu erkennen ist nur auf einem Weg
iiber Sein und Intellekt hinaus mdglich; die gemafd dem Vorziiglicheren voll-
kommene Unkenntnis ist so ein Wissen jenseits alles Erkannten:

Kai €f tig i8dv 0edv auviikev,  eidev,
(E) ,Et si quis videns Deum intellexit quod vidit
(S) ,Et si aliquis videns deum intellexit, quod vidit,

00K cTOV EWPAKEY,
non ipsum contemplatus est,
non ipsum vidit,

GAAd TL TOV OTOD TOV FVTWV Kol YIVWOKOUEVWV"
sed quid eorum ab ipso exsistentium et cognitorum.
sed aliquid eorum quae sunt eius, quae existunt et cognoscuntur.

abtog 88 Omép vodv kad ovaiav YmepLdpupévog,
Ipse autem super animum et essentiam supercollocatus
Ipse autem, super mentem et super substantiam supercollocatus

aOTd T® kaB6Aov pf) yivwokeoHan pnds eivat,
universaliter non cognoscendo neque videndo,
in ipso universaliter non-cognosci neque esse,

kai £oTLv Dmepovoiwg kol VITEp VOV YIVWOKETAL.
et est superessentialiter, et super animum cognoscitur;
et est supersubstantialiter et super mentem cognoscitur.

32 DION. AR.: ep. 1, 156,4-8.
33 DION. AR.: ep. 1, Transl. Eriug., 605-606.
34 DION. AR.: ep.1, Transl. Sarr., 479,60-62.



,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 47

Kai 1] katd 10 kpeitrov mavreAig dyvwoia yvdoig éott
et ipsa secundum quod melius perfectissima ignorantia scientia est ejus
Et secundum melius perfecta ignorantia cognitio est eius

ToD VIEp mEvTa Th yivwokdpeva, 33
super omnia cognita.“36
qui est super omnia quae cognoscuntur.“3”

5. ALBERT ENTDECKT DEN SAITSCHEN MYTHOS

Albert kannte den fiktiven Brief des angeblichen Areopagiten an Gaios und
kommentierte ihn umfangreich.3% Er brachte diesen Text sogar, wie sich
noch zeigen wird, mit der saitischen Sentenz in einen ndaheren Zusammen-
hang. Doch wdhrend der Zugang zum Corpus Dionysiacum damals keine
Schwierigkeit bereitete, da es schon seit Jahrhunderten in mehreren latei-
nischen Fassungen zur Verfiigung stand, lief} sich eine Kenntnis des Got-
terspruchs aus Sais im Mittelalter nur schwer erlangen: Er erreichte Albert
im 13. Jh. lediglich auf Umwegen. Sicher ist jedoch: Die Wirkung dieses
Mythos blieb nicht auf die Antike beschrinkt,3? sondern lag dem Domini-
kaner vor, so dass er ihn analysieren konnte.

Wie stief? dieser gelehrte Denker auf jenes heidnische Mythologem? Was
veranlasste ihn, sich tiber gangige religiose Vorurteile hinwegzusetzen und
diesem kryptischen Text Raum in seinen Schriften zu gewdhren? Wie
konnte er sich dieses Wissen aneignen, obwohl er weder zu Plutarchs Ab-
handlung De Iside et Osiride noch zum Timaioskommentar des Proklos ei-
nen unmittelbaren Zugang besaf3?

Antwort: Dazu bedurfte es einer vermittelnden Instanz. Der rdatselhafte
saitische Mythos gelangte nur deshalb in Alberts Gesichtskreis, weil er auf-
merksam ein heute verschollenes Buch des David von Dinant studierte und
diese Vorlage dann als Quelle nutzte,40 das heifdt, bei der Lektiire eines zu

35 DION. AR.: ep. 1, 156,8-157,5.

36 DION. AR.: ep. 1, Transl. Eriug., 606-607.

37 DION. AR.: ep. 1, Transl. Sarr., 479,62-65.

38 vgl. Anm. 20.

39 Aus der zahlreichen Literatur zum verschleierten Bild zu Sais vgl. ASSMANN, Jan:
Das verschleierte Bildnis zu Sais. Schillers Ballade und ihre griechischen und dgyptischen
Hintergriinde. Stuttgart: Teubner 1999; JECK, Udo Reinhold: Die enigmatische Inschrift zu
Sais. Hegels spekulative Deutung eines dgyptischen Mythologems aus dem Geist des orien-
talisierenden Platonismus (Dokumente und Interpretationen), in: Jahrbuch fiir Hegelfor-
schung 15-17 (2014), 159-275.

40 vgl. THERY, Gabriel: Autour du décret de 1210: I. David de Dinant. Etude sur son panthé-
isme materialiste (= BibIThom 6) Kain (Belgique): Le Saulchoir 1925; KURDZIALEK, Marian
(Hg.): Davidis de Dinanto Quaternulorum fragmenta (= Studia Mediewistyczne 3). Warszawa:
Panstwowe Wydaw. Naukowe 1963. Zur Interpretation und zur umfangreichen Forschungs-
literatur, vgl. ANZULEWICZ, Henryk: Person und Werk des David von Dinant im literarischen
Zeugnis Alberts des GrofSen, in: Mediaevalia philosophica Polonorum 34 (2001), 15-58.



48 Udo Reinhold Jeck

seiner Zeit schon langst verfemten Denkers fand Albert Berichte iiber jene
mysteriose heidnische Gottheit; er liberlas und unterdriickte diese Mittei-
lungen nicht, sondern durchdachte ihre einzelnen Momente sehr sorgfaltig.

6. ALBERT ZUR SAKRAL-HEIDNISCHEN KONFIGURATION DER SAITISCHEN SENTENZ

Albert kommentierte diesen heidnischen Mythos sogar hdufig und griff in
allen Phasen seines langen Denkweges darauf zuriick: in dem Frithwerk De
homine4! und im Sentenzenkommentar,4? bei der Auslegung des Corpus
Dionysiacum43 und des Liber de causis,* in der Physik,45> mehrmals in der
Metaphysik4¢ sowie in der letzten, wahrscheinlich unechten Summe.47 Schon
ein fliichtiger Vergleich dieser vielfiltigen Rezeption zeigt Ubereinstimmun-
gen, aber auch Differenzen.

Zunichst fillt auf, dass der saitische Mythos die indirekte Uberliefe-
rung nicht unbeschadet {iberstanden hat: Auf seinem Weg zum Mittelalter
erlitt er Verluste und schmolz auf die zentralen Inhalte zusammen. In der
Vorlage Alberts fand sich wohl kein Hinweis auf Sais oder Isis; seine Re-
ferate zeigen deshalb auch keine Spur von jener urspriinglichen dgyptischen
Atmosphare, die diesem Mythologem eine so eigentiimliche Farbung ver-
leiht.

Dariiber hinaus spricht in Alberts Fassungen kein Numen in der Ich-
Form und teilt mysteriose Wahrheiten mit; der saitische Spruch erscheint
vielmehr als neutrale Aussage und Charakteristik einer Gottheit mit dem
Namen Pallas.#8 Albert wusste nichts davon, dass es sich dabei um ein

41 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: De homine, hg. v. Henryk Anzulewicz u. Joachim R. Séder (=
Alberti Magni opera omnia 27,2). Miinster: Aschendorff 2008, 64,53-65.

42 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Commentarii in secundum Librum Sententiarum, hrsg. v.
Steph. Caes. Aug. Borgnet (= Alberti Magni opera omnia 27). Parisiis 1894, 17a.

43 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysium De divinis nominibus, 36,2-7.

44 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: De causis et processu universitatis a prima causa, hg. v. Win-
fridus Fauser (= Alberti Magni opera omnia 17, 2). Miinster: Aschendorff 1993, 49,27-36.

45 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Physica I, Libri 1-4, hg. v. Paulus Hossfeld (= Alberti Magni
opera omnia 4,1). Miinster: Aschendorff 1987, 64,36-46.

46 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Metaphysica, hg. v. Bernhardus Geyer (= Alberti Magni opera
omnia 16, 1-2). Miinster: Aschendorff1960-1964, 56,73-80; 153,61-68; 328,59-64.

47 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Summa theologiae secunda pars (quaest. I-LXVII) hrsg. v.
Steph. Caes. Aug. Borgnet (= Alberti Magni opera omnia 32). Parisiis 1895, 108b-109a.

48 Die Quelle, auf die sich Albert bezog, schwankte wohl hinsichtlich der Identitit der
enigmatischen Gottheit (vgl. ALB.: Phys. | 3 13; 64, 36-45: ,Fuit autem Alexander, Epicurus
quidam philosophus, qui deum esse dixit materiam vel non esse extra ipsam et omnia essen-
tialiter esse deum et formas esse accidentia imaginata et non habere veram entitatem, et
ideo dixit omnia idem esse. Et hunc deum vocavit aliquando lovem, aliquando autem Palla-
dem et aliquando Apollinem, et formas esse peplum Palladis et vestem lovis, et neminem sa-
pientum dixit ad plenum posse revelare occulta sub peplo Palladis et sub veste Iovis“). Vgl.
die Variante in ALBERTUS MAGNUS: De animal. XI 2 3 86, hg. v. Hermann Stadler (ALBERTUS
MAGNUS: De animalibus libri XXVI. Nach der Célner Urschrift, 1. Band, Buch I-XII enthaltend



»,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 49

Epitheton der Athene handelte und wertete auch nicht die im lateinischen
Westen noch vorhandenen Quellen zu ihr aus;#° seine AuRRerungen lassen
meist noch nicht einmal erkennen, ob er Pallas als Gott oder als Gottin
deutete; in De homine5% und in der Physik5! sprach er von einem Gott (!),
in der spaten Summe von einer Gottin;’2 die anderen Auﬁerungen lassen
keine konkrete Festlegung zu.

Auch iber den sakralen Ort des signifikanten Gotterspruches duflerte
sich Albert nicht einheitlich: In De homine,3 im Sentenzenkommentars4
und in der Auslegung des Liber de causis erschien er als Tempelinschrift, 55
nach dem ersten Buch der Metaphysik fand er sich auf einem Goétterbild. 56

[= BGPhMA 15], Miinster 1916, 793,34-794,5: , Et verificatur in eis dictum Eradytis poetae, qui
sedebat ante templum lovis Delii et dixit peregrinis desiderantibus iungere se sermonibus
eius, quando viderant eum intrantem in templum et non potuerunt appropinquare ad ip-
sum: praecepit enim eis in templum intrare ubi dii erant, et ibi audire sermones eius asse-
rens lovis esse omnia plena, et ipsum esse quidquid naturalium est, et quidquid erat, et
quidquid erit, et sermones de ipsis suscipi non posse, nisi ab eo qui in divinas causas ipso-
rum quasi in quoddam templum eorum intraverit.“

49 vgl. CIC.: nat. deor. 111 22 59, in: TULLI CICERONIS, M.: Scripta quae manserunt omnia,
fasc. 45, De natura deorum, post O. Plasberg ed. W. Ax. Stuttgardiae: Teubner 1980, 141,23~
25: ,Minerva prima quam Apollinis matrem supra diximus, secunda orta Nilo, quam Aegyptii
Saietae colunt...“; ISID. : orig. VIII n 71-7s5, in: ISIDORI HISPALENSIS EPISCOPI: Etymologiarum
sive Originum libri XX, rec. brev. adn. crit. instr. W.M. Lindsay, Tom. I, lib. 1-10 cont.,
Oxonii: Oxford University Press 1911, 337,20-338,11: ,Minerva apud Graecos A6rjvn dicitur, id
est, femina. Apud Latinos autem Minervam vocatam quasi deam et munus artium variarum,
Hanc enim inventricem multorum ingeniorum perhibent, et inde eam artem et rationem in-
terpretantur, quia sine ratione nihil potest contineri. Quae ratio, quia ex solo animo nasci-
tur, animumque putant esse in capite et cerebro, ideo eam dicunt de capite lovis esse natam,
quia sensus sapientis, qui invenit omnia, in capite est. In cuius pectore ideo caput Gorgonis
fingitur, quod illic est omnis prudentia, quae confundit alios, et inperitos ac saxeos conpro-
bat: quod et in antiquis Imperatorum statuis cernimus in medio pectore loricae, propter
insinuandam sapientiam et virtutem. Haec Minerva et Tritonia dicitur. Triton enim Africae
palus est, circa quam fertur virginali apparuisse aetate, propter quod Tritonia nuncupata est.
Vnde et tanto proclivius dea credita, quanto minus origo eius innotuit. Pallas autem dicta
vel ab insula Pallene in Thracia, in qua nutrita est; vel and tod ndAAewv to §6pv, id est ab
hastae concussione; vel quod Pallantem gigantem occiderit.“

50 Vgl. ALB.: De homine; 64,60-61: ,,...dictum de deo, qui peplo tectus est..."

5T Vgl. ALB.: Phys. 1 3 13; 64,40-42: ,Et hunc deum vocavit aliquando lovem, aliquando
autem Palladem et aliquando Apollinem...“

52 vgl. ALB.: Summa Il 1 4 5 2 3; 108b-109a: ,Ad hoc etiam inducit versus quosdam, qui
scripti leguntur in templo Palladis, apud eos qui Palladem dixerunt esse deam omnium, eo
quod Palladem dixerunt esse deam sapientize.“

53 Vgl. ALB.: De homine; 64,55-56: ,,...scriptum esse im templum Palladis.*

54 Vgl. ALB.: Il Sent. 15; 17a: ,....signatum esse in templo Palladis...“

55 Vgl. ALB.: De causis et proc. univ. | 4 5; 49,33-34: ,...in templo Apollinis inscriptum
esse...”

56 Vgl. ALB.: Metaph. | 4 7; 56,73-75: ,Hunc autem quidem alii imitati sunt templorum
facientes inscriptiones. Circa idolum enim Palladis inscriptum fertur fuisse...“; zu ,idolum’
vgl. SCHUTZ, Ludwig: Thomas-Lexikon. Paderborn: Ferdinand Schoéningh 1895 (ND Stuttgart-
Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1983), 364; HABEL, E./GROBEL, F.: Mittellateinisches
Glossar, 2. Auflage. Paderborn: Schéningh o.]., 182.



50 Udo Reinhold Jeck

An anderen Stellen, die mit dem saitischen Mythos eng zusammenhan-
gen, erwahnte Albert den Gotterspruch tiberhaupt nicht, sondern sprach
nur seinen Kontext an, indem er die dort charakterisierten jeweiligen Modi
der Verbergung hervorhob: Im Dionysiuskommentar verwies er lediglich
auf einen Tempel als sakralen Ort einer enigmatischen Verhiillung (velum),5”
im dritten Buch der Metaphysik auf einen Peplos, den niemand zu liiften
vermag?8, und nach dem siebten Buch der Metaphysik steht der verhiillen-
de Peplos fiir die Verbergung einer philosophischen Wahrheit.5?

Dass Plutarch in einem Zusammenhang mit dem saitischen Mythos
steht, wusste Albert ebenfalls. 60

7. ZU URSPRUNG UND SINN DER SAITISCHEN SENTENZ

Albert hielt den saitischen Mythos fiir eine jener poetischen Fabeln (,poe-
ticas fabulas“é1), die auf bestimmte antike Dichter (,antiqui poetae“62) zu-
riickgehen. Aber was bedeutete er? Was wollte die rdtselhafte Gottheit mit-
teilen? Albert schob diese Fragen nicht beiseite, sondern suchte in der tie-
fen Vergangenheit nach dem Ursprung des heidnischen Mythos. Dabei
konnte er ihn, wie schon gezeigt, nicht aus dem uralten Agypten herleiten.
Er fand vielmehr Aufschluss im Anfang der griechischen Philosophie, wo-
bei er Informationen aus dem ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles
herbei zog.63 Dort stief er ndmlich auf Hinweise zum frithen griechischen
Denken und lernte daraus die Philosophie der Eleaten kennen: lhre pri-
madren Reprdsentanten durchdachten das Eine, aber auf jeweils unterschied-
liche Weise, indem jeder ein signifikantes Moment in den Vordergrund
stellte. Parmenides erkannte den Begriff des Einen, Melissos fiillte ihn mit
Inhalt aus und bestimmte seinen Stoff. Am Anfang dieser philosophischen
Bewegung stand jedoch Xenophanes, der als erster auf das Eine verwies.

57 Vgl. ALB.: Super Dion. De div. nom. 1 58; 36,4-5: ,,...in templo Palladis erat velum, quod
nullus sapientium revelavit...

58 Vgl. ALB.: Metaph. 111 3 13; 153,65-66: ,,...quod peplum hoc nullus hominum revelare
potuit...”

59 Vgl. ALB.: Metaph. VII 1 8; 328,62-63: ,...quod antiqui poetae per peplum Palladis
significabant...”

60 vgl. ALB.: De homine; 64,58-62: ,Refert autem Plutarchus philosophus quod vetustis-
simi philosophorum interpretati sunt id fuisse dictum de deo, qui peplo tectus est, quia om-
nes eum ignorant, et omnes nihil aliud quam ipsum vident“; Summa Il 1 4 5 2 3; 109a: ,Dicit
etiam, quod refert Plutarchus, quod vetustissimi Philosophorum interpretati fuerunt, illud
fuisse dictum de Deo, qui peplo tectus est, quia omnes eum ignorant, et omnes nihil aliud
quam ipsum vident.”

61 ALB.: Metaph. 111 3 13; 153,63.

62 ALB.: Metaph. VIl 1 8; 328,62.

63 Vgl. ARISTOTELES: Metaphysica, rec. brev. adn. crit. instr. W. Jaeger. Oxford: Oxford
University Press 1957; Metaphysica, Translatio media (Transl. med.), in: ALBERTUS MAGNUS:
Metaphysica, 6-597.



»,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 51

Dieser Grieche gelangte allerdings noch nicht zu einer klaren Ansicht {iber
die Natur des Einen, sondern identifizierte es mit Blick auf die Totalitat
des Himmels als Gott.¢* Er stiftete insofern die pantheistisch gefarbte elea-
tische Kosmotheologie.

Albert widmete diesen Ausfiihrungen grofse Aufmerksamkeit, kritisierte
allerdings die Vergottlichung des Kosmos durch Xenophanes als einen zu-
tiefst unchristlichen Gedanken; die heidnische Verehrung der Allheit als
Gottheit widersprach seinem eigenen Bild vom Universum und seiner gott-
lichen Ursache.65

Aber nicht nur die Uberhéhung des Einen zur Gottheit storte Albert,
sondern ihm mifdfiel auch ein zusitzliches skandaléses Moment im Welt-
bild des Xenophanes, das er vermutlich ebenfalls bei David von Dinant ken-
nen lernte.%¢ Ebenso schwer wog namlich aus seiner Sicht, dass der Urhe-
ber der eleatischen Schule das gottliche Eine angeblich mit der Ersten Ma-
terie identifizierte. Sie sollte tiberall und stets existieren, einerseits ein dau-
erhaftes und unbewegliches Sein besitzen, andererseits jedoch allen Enti-
taiten Bewegung verleihen und in ihrer grof3ziigigen Freigebigkeit gegen-
tiber allem Seienden selbst nichts zu ihrem Sein bediirfen.67 Angeblich trieb
Xenophanes diese Position sogar noch auf die Spitze, indem er die Diffe-

64 Vgl. ARISTOT.: Met. 1 5, 986b16-25: ékeivor pév yip mpooTiBéaat KIvioty, YEVVOVTEG Ye
0 mdv, odtot 8¢ axiviTov givai dpactv: ob piv GAAL TocolToV Ye Oikeidv £oTi T VIV okéel.
Moappevidng pév yap Eowke tod katd oV Adyov £vodg dntecBat, MéAiooog 8¢ tod katd thv HAny
(810 ki O p&v memepacpévov O § amepéyv dnowv eivan aiTd) Eevodhvng 8& mpdtog TovTwY
évicag (0 yap MNappevidng tovtou Aéyetou yevéoBau pabnrig) ovBiv Siecadnvioev, o0de tijg
doewg TovTwy oddeTépag Eouke Oiyeiv, GAA” €ig TOV 6Aov oVpavov amofAédag T Ev eivai dnot
tov Oedv (Transl. med., 53,73-77: ,11li namque ei quod dicunt, motum apponunt, ipsum omne
generantes, hi immobile dicunt esse. Unde quidem secundum tantum est praesenti pro-
prium inquisitioni. Parmenides enim videtur unum secundum rationem tangere, Melissus
vero ipsum secundum materiam. Quare et hic quidem finitum, ille vero infinitum id ait esse.
Xenophanes vero primus horum unum dicens - Parmenides huius dicitur fuisse discipulus -
nihil explanavit. Neque de natura neutra visus est hos tangere, sed ad totum caelum respi-
ciens, ipsum unum dicit esse deum").

65 Zunichst verfasste Albert eine Paraphrase des aristotelischen Textes (vgl. ALB.: Me-
taph. 1 4 6; 53,49-54,89: ,De tribus positionibus in naturalibus, quae omnes in hoc conve-
niunt, quod unum dicunt esse omne quod est; et sunt Parmenides et Melissus et Xenopha-
nes“; hier 54,19-52), dann analysierte er die Thesen des Xenophanes systematisch (vgl. ALB.:
Metaph. 1 4 7; 54,90-56,89: ,Et est digressio declarans rationem Xenophanis, qua omnia dixit
esse unum deum").

66 Vgl. ANZULEWICZ, Henryk: David von Dinant und die Anfinge der aristotelischen Na-
turphilosophie im Lateinischen Westen, in: HONNEFELDER, Ludger/WO0OD, Rega/DREYER,
Mechthild/ARiS, Marc-Aeilko (Hgg.): Albertus Magnus und die Anfinge der Aristoteles-Re-
zeption im lateinischen Mittelalter. Von Richardus Rufus bis zu Franciscus de Mayronis.
Miinster: Aschendorff 2005, 71-112.

67 Vgl. ALB.: Metaph. 1 4 7; 56,28-33: ,Congregabat igitur Xenophanes omnia haec. Ista
einim propria sunt esse divini: esse perpetuum, immobile, omnibus dans moveri in ipso, om-
nibus per seipsum esse largum, ubique et semper esse, et nullo ad sui esse indigere; et con-
cludebat, quod materia prima sit deus.”



52 Udo Reinhold Jeck

renz zwischen der gottlichen Substanz und ihren Akzidenzien aufthob, 68 ein
weiterer, aus der Perspektive Alberts schwerer und unverzeihlicher Fehler.

Mit dieser Vergottlichung des Einen, des Universums und der Ersten
Materie blieb Xenophanes nach Albert jedoch nicht allein, sondern fand
prominente Gefolgschaft, die seine Gedanken als Vorbild aufnahm und un-
kritisch nachahmte. Manche gingen sogar so weit, dass sie Inschriften mit
dieser grundverkehrten Botschaft in ihren heidnischen Tempeln anbrach-
ten. Eine dieser Sentenzen befand sich angeblich auf einer Statue der Gott-
heit Pallas (Athene).6® Das Universum offenbart sich dort als alles das, was
ist und was war und was sein wird und was sichtbar ist, das heifdt, als Gott-
heit, die dennoch ihr eigentliches Geheimnis bewahrt, denn kein Weiser
vermag je ihre Verhiillung aufzuheben.

Die Quelle, die Albert hier auswertete und zitierte, ermoglichte es ihm,
die Nachwirkungen dieser uralten und im Innersten heidnischen Vergot-
tung des Universums, die von Xenophanes aus- und dann auf seine Nach-
ahmer tiberging, sogar noch weiter zu verfolgen: Der Peripatetiker Alexan-
der von Aphrodisias nahm diese Irrlehre einst mit Wohlgefallen auf. Von
ihm eignete sie sich dann David von Dinant an, aber nur so weit, wie es
ihm seine begrenzte und lediglich oberfliachliche Einsicht erlaubte:?0

»,Hunc autem quidam alii imitati sunt templorum facientes inscriptiones. Circa
idolum enim Palladis inscriptum fertur fuisse, quod Pallas est, quidquid est et
quidquid erat et quidquid erit et quidquid vides, cuius peplum nullus umquam
sapientum revelare potuit. Et haec opinio placuit Alexandro Peripatetico, et ali-
quid eius, quantum scivit, David de Dinanto ascivit, sed perfecte et profunde
non eam intellexit.“”1

Albert verurteilte David, aber dessen Schrift beutete er bedenkenlos aus; er
entnahm ihr, wie schon gesagt, die Kenntnis des saitischen Mythos und ar-
beitete auch dessen Kontext in den eigenen Kommentar ein. Als Denker
befand sich David aus Sicht des Dominikaners auf einem Irrweg, seine Fehl-
einschatzung disqualifizierte ihn als Philosophen. Die inneren Griinde, die
Albert zu dieser kritischen Einschdtzung veranlassten, bediirfen nun der
ndheren Betrachtung.

68 Vgl. ALB.: Metaph. 1 4 7; 56,43-48: ,Igitur una hyle est in omnibus illis indivisibilis et
immobilis et impassibilis, multa autem corpora et multa mota et multa patientia. Igitur om-
nis diversitas est ab accidentibus et proprietatibus advenientibus, et nihil diversitatis est a
substantia materiae, sicut dicit Xenophanes.“

69 Vgl. Anm. 56.

70 Vgl. Anm. 40 u. 66.

71Vgl. ALB.: Metaph. 1 4 7; 56,73-80.



»,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.“ 53

8. MULTIPLE DIVINALE VERBERGUNG

Eine oberflachliche Kritik an der Tatsache, dass David von Dinant ein un-
christlich-antikes Mythologem nutzte, um sein Denken zu erldautern, ge-
niigte im 13. Jh. nicht mehr allein zur Widerlegung eines philosophischen
Arguments. Auch die Behauptung, dass die Allheit bzw. das gesamte Uni-
versum zu Gott gehort, liefd sich nicht leugnen, denn sie stimmte mit der
christlichen Auffassung tiberein. Vergleichbares galt fiir den Gedanken ei-
ner vollig unzugdnglichen und verborgenen Gottheit. Das sagte auch der
Apostelschiller ,Dionysius Areopagita’. Wenn Albert das philosophische
Grundkonzept Davids und seine Illustration durch einen heidnischen My-
thos erfolgreich angreifen wollte, musste er eine grundsatzliche theoreti-
sche Schwache aufdecken. Dieser neuralgische Punkt lag aus seiner Per-
spektive im Fehlen einer zureichenden Auffassung der Struktur jener Ver-
hiillung, hinter der sich die Gottheit verbirgt. Dass David dabei versagte,
zeigte Albert durch einen Riickgriff auf das areopagitische Denken. Dort
lag, wie oben gezeigt,’2 eine komplexe Theorie der divinalen Verbergung
vor, die er gezielt gegen David einsetzte.

Nach Dionysius hangt die gesamte Architektur des Universums von ei-
nem gottlichen Urgrund ab, der sich prinzipiell in einer unzugédnglichen
Finsternis verbirgt. Von diesem unnennbaren Gott jenseits aller begriff-
lichen Zuganglichkeit kann es keine unmittelbare Erkenntnis geben, da es
vollig unméglich ist, bis zu dessen Tiefen vorzudringen. Dem driangenden
Zugriff des Wissens bleibt daher nur ihre zeichenhafte Auflenseite in der
Gestalt signifikanter gottlicher Namen. Im areopagitischen Traktat De divi-
nis nominibus3 erscheint die verborgene Gottheit daher als ,,Substanz der
Gite“, sie wirkt durch ,das Sein selbst“ als ,Ursache alles Seienden®, als
Thearchia, aber so, dass alles weltliche Sein im Umkreis (repi avtiv mdvra,
circa ipsam omnia) ihrer Uberwesenheit existiert:

‘Enel kai mepi adtv mévra kai adtiic Evexa [...].74
»[...] quoniam et circa ipsam omnia et ipsius causa [...].“75

Von Gott ist nur das sichtbar, was ihn umgibt, nicht er selbst. Es kam also
darauf an, diese Verhiillung, dieses spezifische Um- und Kraftfeld des hin-
ter seinen Geschopfen versteckten Gottes in seiner Verbergungsfunktion
ndher zu bestimmen.”¢ Nur so liefd sich David von Dinant iiberzeugend
widerlegen.

72 Vgl. Abschn. 4.

73 Vgl. Anm. 2o0.

74 DION. AR.: d. n. | 5; 117,13-14.

75 DION. AR.: d. n. I 5; Transl. Sarr., 35,80.

76 DION. AR.: d. n. I 5; u7,u-u8,1: Eneidi 8¢ dg dya®étnrog dmapéig ocdtd t@ eivon mévrwy
éoti TV Ovtwv aitia, v ayxBapyikiyv tiig Oeapyiag mpovolav €k mavtwv TV oitiaTdv
vpvntéov. ‘Emel kai mepi odmv mévra kai adtiig Eveka, «koi oVt €0TL TPO MAVTAV, Kai T



54 Udo Reinhold Jeck

Im Hinblick darauf charakterisierte Albert zundchst Davids Position:
Wenn sich alles Seiende im Umfeld Gottes aufhdlt, dann umstellt es ihn
wie Formen die Materie, und dann ist letztlich alles (unterschiedslos) Ma-
terie. Gott erscheint so lediglich als Stoff, als allgemeine Ursubstanz aller
singularen Vereinzelungen und Gestaltungen. Deshalb bezeichnete David
in seinem Buch Gott als die Materie aller Dinge und nutzte in diesem Zu-
sammenhang den saitischen Mythos nicht nur zur asthetischen Ausschmii-
ckung seiner Ausfithrungen, sondern auch als propddeutische Illustration
der eigenen pantheistischen Denkweise: Der Verweis auf jenen Schleier
(velum77), den kein Weiser jemals zu heben vermochte, sollte auf anschau-
liche Weise signalisieren, dass sich hinter den sichtbaren endlichen Formen
des Universums eine allgemeine, vollig unzugangliche und gottliche Mate-
rie verbirgt:78

»(1) Quae enim sunt circa aliquid, ambiunt ipsum. Si igitur omnia sunt circa
deum, ambitur ipse ab omnibus sicut formis, et ita videtur esse materia omnium.

(2) Praeterea, omne quod est circa aliquid, aut est circa ipsum ut forma sub-
stantialis vel accidentalis aut ut locus; sed non omnia sunt circa deum sicut lo-
ca eius; ergo sunt circa eum ut formae, et sic iterum est materia omnium.

Et hic est error David de Dinando, qui dixit in libro suo deum esse materiam
omnium, et quod propter hoc in templo Palladis erat velum, quod nullus sa-
pientium revelavit, quia materia non denudatur a forma, et quod propter hoc
dictum est: ,Iuppiter est, quodcumque vides‘.“7?

Dagegen gab Albert zu bedenken: Die Gesamtheit aller Seienden erscheint
in der Umgebung Gottes keineswegs nach Art und Weise wie etwas, das im
Umkreis von Materie vorkommt, sondern das, was sich im Umfeld Gottes
aufhalt, passt zu seinen spezifischen Attributen, und zwar so, dass das, was
auflerhalb von etwas existiert, doch mit ihm auf bestimmte Weise verei-
nigt ist. Auf die spezifischen Modi dieser Verbindung kommt es an, denn
das Verursachte, das auflerhalb des Goéttlichen als ihn umgebende Gesamt-

ndvra év avti] ouvéotnkevr. Kai T eivar tadtny 1 TV dAwv mapaywyn kai Hréotacis, kol
avtii¢ mdvra Edietal, Td pév voepd kai Aoyikd YvwoTIK®G, td 8¢ Ddelpépa tovtwy aioOnTikdg
kol T @A kol {wtiknyv kiviow | ovo1wdn xai éktiknv émtndeidtnta (Transl. Sarr., 35,79-
83: ,Quoniam autem sicut bonitatis essentia per ipsum esse omnium est existentium causa,
boni principem thearchiae providentiam ex omnibus causatis laudare convenit, quoniam et
circa ipsam omnia et ipsius causa et ipsa est ante omnia et omnia in ipsa constiterunt et esse
hanc est totorum deductio et substantia. Et omnia ipsam desiderant, intellectualia quidem
et rationalia cognitive, istis autem subiecta sensibiliter et alia secundum vivificum motum
aut substantialem et habitudinariam aptitudinem®).

77 Vgl. HABEL/GROBEL: Mittellateinisches Glossar, 419 (s. v. ,velum*): ,Schleier".

78 Albert verzichtete auf die Zitation der saitischen Sentenz und verwies auf einen einen
anderen Sinnspruch aus der heidnischen Antike, der andeutet, dass die Totalitit des Sicht-
baren den hochsten Gott reprasentiert (vgl. ALB.: Super Dionysium De div. nom. 1 58; 36,7:
,luppiter est, quodcumque vides®); vgl. Anm. 48.

79 ALB.: Super Dionysium De div. nom. 1 58; 35,72-36,7.



,Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit.” 55

heit vorhanden ist, steht zu ihm in einer jeweils bestimmten und nicht in
einer gleichférmigen Beziehung: Das singulir Verursachte besitzt Ahnlich-
keit mit Gott, soweit es gemafd der je eigenen Art und Weise am gottlichen
Sein und seiner Giite teilhat.80

Albert nutzte demnach zur Charakterisierung des gottlichen Umfeldes
das Partizipationsmodell, das Differenzen an der Teilhabe zuldsst, die ent-
scheidend vom jeweiligen Modus der einzelnen Verursachten abhangt. Die-
ses Modell beruht demnach auf einer hierarchischen und partizipativen
Abstufung innerhalb der gottlichen Umgebung, es erklart die Verhiillung
Gottes nicht primitiv und einfallslos gleichformig.

Zur Erlauterung dessen berief sich Albert auf den Brief des Areopagiten
an Gaios, den er so intensiv studierte, dass er sogar zwei Ubersetzungen
miteinander verglich. Wenn jemand, indem er auf Gott blickt, zu einer Er-
kenntnis gelangt, dann sieht er zwar etwas, aber er sieht ihn nicht selbst,
sondern - nach der einen Ubersetzung - irgendetwas von dem, was um ihn
herum existiert (S) und - nach der anderen -, was von ihm selbst die Ex-
istenz empfangt (E):

A TL TOV adTod TdOV dvtwy kal yivwokopévwy. 81
(S) ,sed aliquid eorum quae sunt eius, quae existunt et cognoscuntur.“82
(E) ,sed quid eorum ab ipso exsistentium et cognitorum.“83

Unter Rickgriff auf das Corpus Dionysiacum zog Albert daher eine Grenze
in der Beziehung zwischen Mensch und Gott:

,Et ideo dicit Dionysius in epistola ad Gaium: ,Si quis videns deum cognovit,
quod vidit, non ipsum vidit, sed aliquod eorum quae sunt circa ipsum‘; alia
translatio: ,quae sunt ab ipso‘.“84

Albert dachte mit Dionysius Areapagita das kreatiirliche Umfeld Gottes,
das heifdt, jenen Schleier, der das verborgene Numinose schiitzend umgibt,
aber nicht als homogene Hiille mit gleichem Abstand zu Gott wie David
von Dinant und der von ihm gedeutete heidnische Mythos, sondern als eine
differenzierte Struktur, das heif3t, als ein komplexes, geordnetes und in suk-
zessivem Abstand vom Gottlichen existierendes hierarchisch geschichtetes
Gefiige von Verhiillungen.

80 Vgl. ALB.: Super Dionysium De div. nom. 1 58; 36,16-23: ,Solutio: Dicendum, quod non
dicuntur omnia esse circa deum sicut circa materiam, sed propter convenientiam cum attri-
butis eius. Dicitur enim aliquid esse circa aliud, quod est extrinsecum ab ipso et aliquo mo-
do unitur sibi; similiter omnia quidem causata sunt extrinseca a divina substantia, sed ha-
bent similitudinem ad deum, quantum participant de esse et bonitate eius secundum mo-
dum suum.”

81 DION. AR.: ep. 1; 157,1.

82 DION. AR.: ep. 1; Transl. Sarr. 479,63.

83 DION. AR.: ep. 1; Transl. Eriug. 607.

84 ALB.: Super Dionysium De div. nom. 158; 36,23-27.



56 Udo Reinhold Jeck

Noch deutlicher hat Albert diese Uberzeugung in seinem Kommentar
zum Liber de causis ausgedriickt.85 Auch dort griff er Davids Pantheismus
scharf an: Manche Theoretiker, so gab er zu bedenken, behaupteten, alles
sei eines. Sie bezeichneten deshalb die Ausstromung des primdren Gottli-
chen in die Totalitit der Seienden als seine eigentliche Existenz. Albert
hielt diese These fiir einen dufierst schwerwiegenden Irrtum, denn diese
Konzeption hebt nach seiner Ansicht die Distanz zwischen dem Priméren
und Sekundaren auf.

Diese universelle Gleichheit missfiel Albert so sehr, dass er zu ihrer Wi-
derlegung erneut bis in den Anfang der abendldandischen Philosophie zu-
riickging: Schon Pythagoras erkannte, so behauptete er, dass die pantheis-
tische Hypothese die innere Fiigung der Gesamtheit (universitas) destru-
iert; der Grieche deutete das Universum vielmehr als eine im Hinblick auf
das Eine geordnete und abgestufte Mannigfaltigkeit. Wo kein Oben und Un-
ten, kein Frither oder Spater, kein Naher oder Weiter existiert, da gibt es
keine Ordnung; sie ist aber ein Teil der Herrschaft; ohne differente Herr-
schaftsgewalt existiert sie nicht. Aquidistanz, das heifit, gleiche Abstindig-
keit, hebt Herrschaft auf.8¢ Ohne eine hierarchische Abstufung konnte sich
Albert das gottliche Umfeld, den Ausfluss der Entitdten aus der primdaren
Ursache, augenscheinlich nicht vorstellen; nur ein derart gefiigtes Univer-
sum schien ihm denkbar.

9. AUSBLICK

Albert der Grofie 16ste sich oft von hartnackigen Vorurteilen der eigenen
Zeitgenossen und beschritt mutig neue Wege: Das gilt auch fiir seine Aus-
einandersetzung mit der im Mittelalter oft verfemten antiken Mythologie.
Ein Beispiel dafiir ist seine Auseinandersetzung mit der saitischen Sentenz,
jenem heidnischen Mythologem, das ihm durch ein heute verlorenes Werk
des David von Dinant zur Kenntnis kam und dessen undifferenzierte Ent-
stellung zur gottlichen Verbergung er heftig bekampfte.

Man kann diese Kontroverse aus heutiger Sicht zundchst als eine der
zahllosen Streitigkeiten mittelalterlicher Denker werten. lThre Rekonstruk-
tion ldsst sich auch als Beitrag zur Kenntnis der Philosophie des David von
Dinant bezeichnen.

85 Vgl. Anm. 44.

86 Vgl. ALB.: De causis et proc. univ. | 4 5; 49,14-26: ,Et propter hoc quidam dixerunt om-
nia esse unum et quod diffusio primi in omnibus est esse eorum. Quod pessimum esse erro-
rem iam in aliis determinavimus. Secundum enim hoc sequitur, quod nihil secundorum dis-
tat a primo et quod omnia secunda ex aequo se habent ad primum, sicut primum ex aequo se
habet ad omnia. Et sic destruitur universitas rerum, quae, sicut dicit Pythagoras, in multi-
tudine ordinata ad unum consistit. Ubi enim non est prius et posterius, ordo esse non potest.
,Ordo enim pars potestatis est’, ut dicit Grammaticus, et nisi potestas differens a potestate
inveniatur, ordo esse non potest. In aequidistantia autem non est potestas et pars potestatis.*



»Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." 57

Doch dieser Streit um einen antiken heidnischen Mythos enthalt noch
andere Potentialitaten:

I. Vielleicht kiindigte sich darin eine Denkweise an, die weit iiber das
Mittelalter hinausfiihrt und auf die Wiedergeburt der heidnischen Gotter
im 14. Jh. voraus weist.87 Uberschritt Albert damit die Grenzen seiner Zeit
in Richtung auf die Renaissance? Das 13. Jh. als Protorenaissance? Das ware
ndher zu priifen. Albert erlag jedenfalls in gewissen Grenzen jener Faszina-
tion, die von den Mysterien der heidnischen Antike und ihren Ratseln aus-
ging.

I1. Vielleicht bereitete er damit auch jene dgyptisierende Tendenz des
philosophischen Denkens mit seiner Kultivierung hieroglyphischer Weis-
heit vor, das spiter weite Verbreitung fand, in die Agyptomanie des Atha-
nasius Kircher gipfelte und erst durch die wissenschaftliche Agyptologie
des 19. Jh. endgtiltig erlosch.88

Zusammenfassung

In De Iside et Osiride verweist Plutarch auf die dgyptische Metropole Sais. Dort
befand sich nach seinen Angaben ein Tempelbild der Athene, die er mit der
dgyptischen Gottin Isis gleichsetzte und das eine Inschrift trug: ,Ich bin das All,
das Vergangene, Gegenwidrtige und Zukiinftige, meinen Schleier hat noch kein
Sterblicher geliiftet’. Einen vergleichbaren Hinweis findet sich im Timaioskom-
mentar des Proklos. Dieses Mythologem entfaltete nicht nur in der Spdtantike,
sondern auch im Mittelalter seine Wirkung. Albert der GrofSe legte es mehrfach
an signifikanten Stellen seiner Werke aus, wobei er unter Hinweis auf Dionysius
Areopagita die Verklammerung von Verbergung und Entbergung analysierte.

Abstract

In his De Iside et Osiride, Plutarch refers to the Egyptian metropolis Sais. Ac-
cording to him, there was an illustration of the temple of Athena there (who had
also been equated with the Egyptian goddess Isis) with the inscription: ‘I am
everything that has become and that will be, and my peplos has not been ex-
posed by any mortal. A similar reference can be found in Proclos’ commentary
on Timaeus. This mythologem had a great echo not only in Late Antiquity but
also in the Middle Ages. Albert the Great explained it many times in his impor-
tant works and analyzed the connection between concealment and revealing
based on Dionysius the Areopagite.

87 Vgl. WIND, Edgar: Heidnische Mysterien in der Renaissance. Mit einem Nachw. v.
Bernhard Buschendorf, iibers. v. Christa Miinstermann u. Mitarb. v. Bernhard Buschendorf
u. Gisela Heinrichs, 2. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984.

88 vgl. JECK: Platonica orientalia, 367-402.



	"Quidquid erat et quidquid est et quidquid erit." : Der Spruch der Pallas Athene. Eine mythologische Sentenz und ihre Funktion im Werk Alberts des Grossen

