Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: " Au sujet des noms divins " : ce que doivent savoir ceux qui veulent
comprendre la théologie de Platon (Proclus: théologie platonicienne
1.29)

Autor: Mueller-Jourdan, Pascal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PASCAL MUELLER-JOURDAN

« Au sujet des noms divins »
Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la
théologie de Platon
(Proclus: Théologie platonicienne 1.29)

INTRODUCTION

Peut-on ‘nommer dieu’ ou ‘nommer les dieux’ ? Comment et a quelles con-
ditions peut-on conférer au langage humain quelque justification et perti-
nence pour désigner ce qui ne ressortit pas aux domaines des mortels qui
font usage de noms, de verbes et de codifications grammaticales pour se
signifier les uns aux autres les choses dont ils font I'expérience ? Le langage
que la théologie mobilise elle aussi, est-il, et a quelles conditions, en adé-
quation avec son objet ? Quel statut des lors accorder aux noms ? Relévent-
ils de la nature de la chose ainsi désignée, ou ne sont-ils que le fait de con-
ventions linguistiques ?1

Toutes ces questions sont introduites de fagon décisive dans l'histoire
de la pensée par le Cratyle de Platon sur la rectitude des noms. La question
de la nomination et plus largement du langage outrepasse la seule question
des noms divins, mais on peut dire qu’elle atteint, dans le traitement de
cette difficulté spécifique, son seuil critique.

Si I'on doit a Platon le premier traitement d’envergure de la question de
la rectitude des noms en général et des noms divins en particulier, du moins
si'on se fie & ce que la tradition manuscrite nous a transmis, ce probléme,
qui connaitra une longue tradition interprétative, sera traitée pour lui-
méme dans l'ceuvre de Proclus de Lycie. Les Scolies de Proclus sur le

1 Nous voudrions dédier ces pages a Olivier Boulnois et & Brigitte Tambrun qui nous in-
vitérent, il y a plus de dix ans, a intervenir dans le programme de recherche Sur les noms
divins qu'ils pilotérent dans le cadre du Laboratoire d’Etudes sur les Monothéismes. Cette invi-
tation nous engagea a nous plonger dans la Théologie platonicienne de Proclus qui ne nous a
depuis plus quitté. Nous avions retiré in extremis de la publication qu'il prévoyait une con-
tribution immature qui edt été précipitée. Nous avions le projet depuis de nombreuses an-
nées de tout reprendre en embrassant plus largement que la Théologie platonicienne, en croi-
sant le commentaire de Proclus Sur le Parménide, les Scolies sur le Cratyle et le commentaire
du méme Proclus Sur le Timée. Moins précipité et sans doute davantage mri, ce travail sau-
ra étre utile, nous le pensons, tant a celui qui est aguerri a la pensée du maitre athénien qu’a
celui qui n’en connait pas encore l'inépuisable richesse. Nous remercions le premier de son
indulgence et le second de sa confiance. Le collectif dirigé par Olivier Boulnois et Brigitte
Tambrun est paru en 2016. Cf. BOULNOIS, O./TAMBRUN, B. (éds.) : Les noms divins. Paris :
Cerf 2016.



6 Pascal Mueller-Jourdan

Cratyle de Platon qui abordent spécifiquement la question des noms divins
a fait 'objet ces derniéres années d'un ensemble d’études remarquables, de
la part de chercheurs italiens surtout, mais pas exclusivement2. Les pages
qui suivent, qui ne sauraient se substituer aux recherches antérieures, en-
tendent d’abord pointer quelque chose de l'intention qui sous-tend la
Théologie platonicienne de Proclus dont le projet influencera durablement
le christianisme par le truchement du traité Des noms divins du Pseudo-
Denys I’Aréopagite.

NOTRE BREVE ETUDE SE DEPLOIERA EN PHASES SUCCESSIVES

Aprés une bréve contextualisation historique de la figure de Proclus et de
son projet fondamental, nous rappellerons que nous sommes dans un envi-
ronnement polythéiste fortement hiérarchisé, et que cette hiérarchie se dé-
roule, selon une conception dégressive de la réalité, du tout premier prin-
cipe jusqu’aux confins de la matiére. Cela implique qu'il y ait des degrés et
un classement des dieux eu égard a leurs fonctions. Nous laissant alors
guider par un plan qu'impose la lecture du premier livre de la Théologie
platonicienne, nous aborderons ce que Proclus appelle les notions com-
munes relatives a tous les dieux3, a savoir les attributs communs aux étres
divins, quelle que soit la position hiérarchique que chacun d’eux occupe
dans le vaste systéme exposé. Cette premiére phase sera relativement breéve
bien qu’elle soit indispensable pour contextualiser toute cette question. Le
cadre ainsi posé, nous nous proposerons de présenter une lecture détaillée
du chapitre 29 de la Théologie platonicienne qui, au regard de ce que Proclus
nous en dit, traitera stricto sensu de la question des noms des étres divins
qu’'on ne saurait confondre avec les attributs communs a tous les dieux.

2 Voir surtout les introductions, commentaires et notes des éditions des Scolies sur le
Cratyle par Proclus, in : PROCLO : Lezioni sul « Cratilo » di Platone, éd. F. Romano. Catania :
Universita di Catania 1989 ; PROCLO : Commento al Cratilo di Platone, éd. M. Abbate. Milan :
Bompiani 2017. Voir également : CRISCUOLO, U. : Proclus et les noms des dieux : @ propos du
Commentaire au Cratyle, in : BELAYCHE, N. et al. (éds.) : Nommer les Dieux. Théonymes, épi-
thétes, épicléses dans I’Antiquité. Turnhout : Brepols 2005, 57-68. DE PIANO, P. : Il Demiurgo,
l'onomaturgo et l'artista nei capitoli LI-LIII dell'In Cratylum di Proclo, in: Logos. Rivista di
filosofia 8 (2013), 9-22 ; DE PIANO, P. : Le nom en tant qu’image (eixwv) dans l'interprétation
proclienne du Cratyle, in : Interférences [En ligne], 7 | 2014, mis en ligne le 10 juillet 2014, con-
sulté le 24 avril 2020. URL : http://journals.openedition.org/interferences/4620 ; DE PIANO,
P. : L'agopoitiks Svvaus et la matiére des noms dans le ‘Commentaire du Cratyle’ de Proclus,
in : HALFWASSEN, ]./DANGEL, T./O’BRIEN, C. (éds.) : Seele und Materie im Neuplatonismus =
Soul and Matter in Neoplatonism. Heidelberg : Winter Verlag 2016, 189-210. VAN DEN BERG,
R.M. : Proclus’” Commentary on the Cratylus in Context. Ancient Theories of Langages and
Naming. Leiden-Boston : Brill 2008. ROMANO, F. : Proclo lettore e interprete del Cratilo, in :
PEPIN, J./SAFFREY, H.D. (éds.) : Proclus, lecteur et interpréte des anciens. Actes du colloque
international du CNRS, Paris (2-4 octobre 1985). Paris : Editions du CNRS 1987, 113-136.

3 Cf. PROCLUS : Théologie platonicienne (Théol. plat.) 1.2, p 9.9, éds. H.D. Saffrey, L.G.
Westerink. Paris : Les Belles Lettres 1968.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 7

Nous verrons ultimement que le nom divin peut se dire en de multiples ac-

ceptions selon qu’il est appréhendé

- au niveau du dieu méme comme nom tout a fait propre, radicalement
incognoscible et indicible, marqué du sceau du secret,

- au niveau de l'intellect comme image ressemblante, nimbée de silence,
du premier degré, ou

- au niveau de I'dame, comme expression verbale et écho amoindri, quoi-
que congruent, des niveaux supérieurs qu’il signifie.

Ces trois degrés du nom constituent un apport original de Proclus de Lycie
a la question des noms divins.

ENTREE EN MATIERE ET CONTEXTE

Une recherche fondamentale sur les noms divins peut difficilement se pri-
ver de I'apport insigne de la Théologie Platonicienne de Proclus de Lycie.
La Théologie Platonicienne est le plus important projet visant a traiter sys-
tématiquement de la question des dieux que nous ait légué la tradition ma-
nuscrite. L’examen de la nature des dieux, I'exposition des notions communes
les concernant, est naturellement suivi de I'examen de leurs caractéris-
tiques particulieres liées aux fonctions qui leur sont assignées en propre
dans la trame du réel et au degré hiérarchique auquel chacun des dieux
appartient. Cet essai de réintégration du Panthéon grec dans la structure des
hypotheéses issues du Parménide de Platon est méthodique et rigoureux+.
Proclus nous introduit au ceeur d'une théologie vaste, inclusive, récapi-
tulative qui épouse dans sa propre méthode exégétique une progression si-
milaire a celle qui s’exprimait dans l'initiation aux mystéres. L’analogie ne
porte pas seulement sur la fin de chacune des deux démarches, a savoir
I'illumination du candidat et son contact, et son union, avec la divinité,
mais aussi, en un sens, sur le processus pour y parvenir. En fait, il est tout
a fait vraisemblable que Proclus considérait les deux mouvements ascen-
sionnels comme apparentés et s'éclairant mutuellements. D’ailleurs, I'atmos-
pheére empreinte de révérence religieuse dans laquelle nous plongent les
premiéres pages de la Théologie Platonicienne est, a cet égard, tout a fait
significative. Selon Proclus, la philosophie de Platon a fait « sa premiére
apparition par la grace de la volonté pleine de bonté des dieux, puisqu’elle

4 Cf. SAFFREY, H.D. : La théologie platonicienne de Proclus, fruit de I'exégése du Parmé-
nide, in : Revue de théologie et de philosophie 116 (1984), 1-10.

5 L'ordre des lectures commentées des dialogues de Platon, de I'Alcibiade au Parménide,
était alors assimilé a une mystagogie faisant passer I'initié du seuil du temple au sanctuaire.
Voir par exemple une trace évidente de cette conception chez Olympiodore : « Par ailleurs,
on doit considérer que ce dialogue [=I'Alcibiade] ressemble aux propylées et que, de méme
que les propylées conduisent aux adyta du temple, de méme aussi doit-on comparer I'Alci-
biade aux propylées et le Parménide aux adyta », OLYMPIODORE : Sur I’Alcibiade 11.3-6.



8 Pascal Mueller-Jourdan

a révélé l'intellect caché en eux... (ton en autois kekrummenon notin) »6.
Nous devrons bien s{ir préciser ce qu'un tel propos peut signifier et ce qu'il
peut avoir a faire avec une théorie du langage prétendant s’exprimer de fa-
con autorisée sur les dieux, soit en recensant et en dévoilant leurs attributs
communs, soit en désignant les noms particuliers et distinctifs attribués aux
dieux, rendant ainsi possibles leur invocation, voire leur convocation dans
le rite religieux, et la dévotion tant collective que particuliére. Ces condi-
tions de possibilité du discourir sur le divin, et du discourir de maniére au-
tant que possible conforme a la réalité des dieux, constituent d’ailleurs tout
I'horizon de la Théologie platonicienne. Elle est, en ce sens, sur ce point pré-
cis, la reprise grandiose de ce que les Scolies sur le Cratyle avaient annoncé
et préparé.

L'objectif de Proclus est assez simple. Il s’agit de transmettre ce qu’il a
lui-méme recu’. En ce sens, il se fait, aprés avoir été lui-méme initié, ini-
tiateur. D’ailleurs, il ressort clairement du premier chapitre qui introduit a
cette ‘Somme théologique’ qu’appréhender par l'esprit le divin (noésai to
theion)8 suppose de recevoir la lumiére des dieux eux-mémes. Et faire con-
naitre aux autres le divin, soit le faire connaitre par la médiation du dis-
cours qui est, reste et demeure le moyen pour une dme incorporée de com-
muniquer a une dme incorporée?, exige que deux conditions soient rem-
plies. La premiére est que celui qui fait usage du logos pour exprimer par
des sons articulés ce que sont les dieux, le fasse sous la conduite des dieux
eux-mémes10. Cela présuppose évidemment qu’il ait parcouru tous les de-
grés de l'initiation, qu’il ait été admis a recevoir la lumiére d’en-haut, et
ultimement qu’il se maintienne au contact des dieux. Il déploie alors en lui

6 PROCLUS : Théol. plat. L1, p 5.7-9.

7 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 7.11-17.

8 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 7.25.

9 Pour cette derniére remarque, on peut se reporter au remarquable article de HOFFMANN,
Philippe : Catégories et langage selon Simplicius. La question du « skopos » du traité aristoté-
licien des « catégories », in : HADOT, 1. (éd.) : Simplicius, sa vie, son ceuvre, sa survie. Actes du
colloque international de Paris (28 sept.-1*" oct. 1985). Berlin : Walter De Gruyter 1987, 61-
90 ; ainsi qu’a la courte mais utile section « 2.3 Simplicius on langage in his Commentary on
the Categories » de VAN DEN BERG, R.M. : Proclus’ Commentary on the Cratylus in Context.
Ancient Theories of Langages and Naming, 206-210. Voir également : SIMPLICIUS : In Cat.
13.4-1 (sur le langage [hé phéné] comme limite de 'activité de I'dme); PHILOPON : In Cat.
9.31-34 (sur les dmes qui, enfermées dans des corps, ne peuvent se signifier réciproquement
leurs propres pensées [ta idia noémata] par un autre moyen que celui des mots [dia tén
phénén), cité in : HOFFMANN : Catégories et langage selon Simplicius. La question du « sko-
pos » du traité aristotélicien des « catégories », 83).

10 Cette démarche initiale est profondément ancrée dans le platonisme. Cf. PLATON :
Timée 27cd : « ..<il faut> appeler a 'aide les Dieux et les Déesses, les prier que nos propos
soient toujours, en ce qui les touche, conformes avant tout a leur pensée, et en ce qui nous
concerne, logiquement ordonnés ». Elle est reprise par Proclus, dés les premiéres pages de la
Théologie platonicienne : « Persuadés par le conseil que nous donne Platon dans le Timée,
prenons les dieux pour guides dans la doctrine qui les concerne », PROCLUS : Théol. plat. 1.1,

p8.5-7



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon g

la triade chaldaique de la foi, de la vérité et de I'amour, dons des dieux
destinés a ceux qui s’en sont approchés et leur demeurent unis!!l. La deu-
xiéme condition est que l'initiant ou mystagogue cherche a garder « cette
exposition des noms divins au-dessus de la variété des opinions et de la
diversité contenue dans les mots »12. Cette courte phrase qui apparait dés
le premier chapitre du premier livre de la Théologie Platonicienne, et qui
n'est pas sans poser plusieurs difficultés, révele toutefois la rigueur et le
motif du projet de Proclus : faire connaitre, exposer a d’autres le divin apres
I'avoir soi-méme connu!3. Cette ambition a un contenu. Le propos de
Proclus est clair. Il s’agit, dans le cadre d’'une stricte et rigoureuse initiation
philosophique, d’exposer, littéralement de ‘dérouler’ (anélixis) les noms di-
vins14 et ce, ni a n'importe quelles conditions, ni dans n'importe quel ordre.

HIERARCHIE DES DIEUX ET TRANSVERSALITE DES ATTRIBUTS COMMUNS

C’est dans les dialogues de Platon, en particulier Les Lois, la République, le
Phédon, le Phédre, - Platon que Proclus tient pour le hiérophante « des

11 Cf. Or.Chald. Fr. 46, éd. E. des Places ; PROCLUS : Théol. plat. 1.25, p 109.4-113.10. Sur
cette triade chaldaique, voir : HOFFMANN, Ph. : La triade chaldaique érés, alétheia, pistis de
Proclus a Simplicius, in : SEGONDS, A.~Ph./STEEL, C. (éds.) : Proclus et la Théologie Platoni-
cienne. Actes du Colloque International de Louvain (13-16 mai 1998) en I'honneur de H.D.
Saffrey et L.G. Westerinkt. Leuven : Leuven University Press 2000, 459-489 ; HOFFMANN,
Ph. : Erds, Alétheia, Pistis ... et Elpis. Tétrade chaldaique, triade néoplatonicienne (Fr. 46 des
Places, p. 26 Kroll), in: SENG, H./TARDIEU, M. (éds.) : Die Chaldaeischen Orakel. Kontext,
Interpretation, Rezeption. Actes du Colloque de I'Université de Konstanz, 15-18 novembre
2006. Heidelberg : Universititsverlag Winter 20u, 255-324 ; reproduit sous une forme
différente, in: DELGADO, M./MORI, F. (éds.): Orient-Occident. Racines spirituelles de
I’Europe. Enjeux et implications de la translatio studiorum dans les espaces culturels juifs,
chrétiens et musulmans de ’Antiquité a la Renaissance. Actes du colloque ‘Orient-Occident’,
Fribourg, 16-19 novembre 2009. Paris : Cerf 2014, 63-136.

12 procLUS : Théol. plat. 14, p 8.1-4.

13 Un tel motif se fonde sur le fait que, selon Proclus, Platon, en raison d’un sens du sa-
cré et du mystére hors du commun, aurait cherché a mettre en sécurité cette lumiére au plus
profond du sanctuaire (on retrouve le vocabulaire mystérique du début de la Théologie pla-
tonicienne). C'est la raison pour laquelle, elle est restée ignorée jusqu’a ce que Plotin la redé-
couvre, puis a sa suite, Amélius et Porphyre, Jamblique et Théodore d’Asiné et d’autres en-
core, jusqu'a ce que Syrianus enfin, le maitre de Proclus, son guide, dit-il, dans tout ce qu'il y
a de beau et de bien, ne l'initie & son tour a la mystérieuse vérité des principes divins. De
cette confession proclienne, il ressort que la lumiére de la vérité se transmet dans le cadre
d’une initiation philosophique dont la parenté avec les mystéres est incontestable (cf.,
PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 6.16-7.8). Cette traditio est d’ailleurs renforcée par la précision
que croit devoir apporter Proclus, in : PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 7.11-15 : « Il faut non seule-
ment avoir recu des autres le bien choisi entre tous de la philosophie de Platon, mais encore
laisser a ceux qui viendront aprés nous des mémoires de ces bienheureuses visions dont nous
aussi, disons-le, nous sommes devenus le spectateur ». Peut-étre y a-t-il 1a quelques allu-
sions a la chaine d’or homérique. Sur celle-ci, voir : LEVEQUE, P. : Aurea Catena Homeri. Une
étude sur l'allégorie grecque. Paris : Les Belles Lettres 1959.

14 Cf. PROCLUS : Théol. plat.l.1, p 8.4.



10 Pascal Mueller-Jourdan

apparitions intégrales et immobiles <des dieux> »15 - que le diadoque
d’Athénes va recueillir « les notions communes relatives aux dieux (ta koina
noémata peri theén) »16. C’est encore des dialogues de Platon que Proclus
va faire ressortir I'architecture théologique qui permet de distinguer des
classes de dieux répartis selon un ordre qui épouse le déploiement d'une
structure issue des hypothéses du Parménide et qui constitue par ailleurs la
trame métaphysique quasi standardisée de ce platonisme d’école!”. Proclus
s’exprime assez schématiquement en ces termes :

« Maintenant ce sont ces dialogues qu’il faut considérer pour y rechercher
chaque ordre des dieux, et tirer
<1> premiérement du Philébe
- la science de I'Un-Bien (20bd),
- celle des deux principes tout premiers (23cd) et
- celle de la triade qui se révelent a partir d’eux (64a-65a),
car on peut trouver tout cela distinctement transmis jusqu’'a nous par Platon ;
<2> deuxiémement du Timée (27c-43a),
- la théorie relative aux dieux intelligibles (peri tén noetén [theén]),
- I'exposé divinement inspiré sur la monade démiurgique
- et la vérité trés compléte relative aux dieux encosmiques ;
<3> troisiéemement du Phédre (246e-247e),
- toutes les classes des dieux intelligibles et intellectifs (ta te noéta panta
kai noera gené) et
- les ordres des dieux détachés du monde, qui président immédiatement
aux révolutions célestes ;
<4> quatriémement du Politique (268d-274e),
- la démiurgie opérée dans le ciel, les deux cycles périodiques de l'univers
et leurs causes intellectives ;
<5> cinquiémement du Sophiste, tout ce monde sublunaire et la condition
propre aux dieux qui 'ont requ pour domaine »18.

La premiere démarche de Proclus va étre, avant d’explorer chaque niveau
pris en lui-méme et par la, avant de se pencher sur les propriétés particu-
liéres des dieux qui les ont requs pour domaine, de recenser les notions
communes ou attributs communs qui concernent tous les dieux quelle que
soit leur classe, restant bien entendu que chaque dieu ainsi ‘classé’ modu-

15 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 6.4-7.

16 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.2, p 9.9. Proclus déclarera ultérieurement : « Nous devons
faire la chasse dans d’autres dialogues aux points de doctrine communs concernant les étres
divins (ta koina peri tén theién dogmata), enseignés par Platon », PROCLUS : Théol. plat. 1.26,
p 113.13-14.

17 Proclus décrira par la suite et de fagon détaillée la hiérarchie des dieux, in : PROCLUS :
Théol. plat. 11.12 ; voir également : SAFFREY, H.-D. : Introduction, in: PROCLUS : Théologie
Platonicienne, Livre I, LXIII-LXXV ; ABBATE, M. : Saggio introduttivo (La struttura del reale e
le gerarchie divine nella Teologia Platonica), in : PROCLO : Teologia platonica, nuova edi-
zione riveduta e ampliata, éd. M. ABBATE. Milano : Bompiani 2019, XLV-LIV.

18 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.5, p 25.3-18.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 1

lera et manifestera les attributs divins communs en fonction de sa position
dans l'architecture métaphysique ainsi exposée. Proclus cherchera alors a
recenser, toujours en suivant Platon, les propriétés particuliéres (ai idio-
tétes autén)1® de ceux qui sont assignés a chacun de ces plans et les pro-
cessions qui voient chaque classe supérieure a la fois fonder et parfaire le
degré qui lui est subordonné. C’est d’ailleurs au moment de traiter des pro-
priétés particuliéres des dieux que sont abordés ce qu’on appelle au sens
strict les ‘noms des étres divins’. On peut noter que les noms des étres di-
vins possédent en eux-mémes, et ce naturellement, les traces de telles pro-
priétés car, comme le soutient Proclus, a partir des noms des dieux : « Il
est facile & ceux qui sont rompus a la théologie de saisir les propriétés par-
ticulieres des principes divins par le raisonnement »20. Cest ce a quoi se liv-
rera Proclus dans les autres livres de la Théologie platonicienne en dérou-
lant le méme principe.

Proclus va donc commencer par les attributs communs concernant tous
les dieux. Il s’en explique en affirmant : « Ce qui est commun est par nature
premier et plus connaissable que ce qui est propre » (ta gar koina tén idi6én
protera kai gnérimétera kata phusin esti)?21.

Tous les attributs communs qui sont signes distinctifs du divin en géné-
ral sont traités dans les chapitres 13 a 28 de la deuxieme partie du Livre I
de la Théologie Platonicienne. Proclus les tire de quatre dialogues de Platon
sur la base de leur apparition par groupe de trois. Les dialogues retenus
par Proclus sont ceux qui font apparaitre ces notions communes en triade.
Sans entrer dans le détail des extensions de chacune de ces triades, car
chaque attribut peut, le cas échéant, en impliquer un ou plusieurs autres,
nous pouvons recenser ces attributs divins communs comme suit :

Chaque dieu est...

(I) existant22 [§ 14]

(I) provident?23 [§ 15]

(I11) inflexible24 [§ 16]

Ces attributs proviennent du livre X des Lois.

(I) bon2s [§ 18]
(II) immuable?2¢ [§ 19]

19 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.2, p 9.13 & 1.5, p 25.23.

20 PROCLUS : Théol. plat. 1.5, p 25.20-23.

21 PROCLUS : Théol. plat. 1.13, p 59.12-13.

22 Sur la démonstration de I'existence des dieux, PLATON : Lois X, 893b-899d.

23 Sur le caractére provident des dieux, PLATON : Lois X, 899d-gosd.

24 Sur I'inflexibilité de 'action providentielle, PLATON : Lois X, go5d-9o7b.

25 Sur les dieux causes de tout bien et d’aucun mal, PLATON : République II, 379a-380c.

26 Sur I'immutabilité des dieux, PLATON : République 11, 380d-381e. Proclus fait découler
de I'immutabilité divine les attributs divins suivants : ‘le fait de se suffire & soi-méme’ (to
autarkes), ‘la pureté sans mélange’ (to achranton) et ‘la condition d’étre toujours identique



12 Pascal Mueller-Jourdan

(IlTa) simple?” [§ 20]
(IIIb) vrai28 [§ 21]
Ces attributs proviennent de la République.

Les suivants proviennent du Phédre :
(I) bon (agathon)?® [§ 22]
constitué des éléments nominaux suivants :
(I.1) désirable (epheton => orekton)30
(I.2) capable (ikanon) d’engendrer, de produire (gennétikon)3! et
(L.3) parfait (teleion => epistreptikon)32

(IT) sage (sophon)33 [§ 23]

donc
(I1.1) comblé d’étre et de vérité,
(I1.2) capable d’engendrer la vérité intellective et
(I1.3) rend parfait ce qui exerce l'acte de l'intellect3+

(IT1) beau (kalon)3S [§ 24]
la beauté du dieu qui en fait un étre aimable (erasmion)36 est reconnue
par trois signes

(IT1.1) le gracieux (habron)37

(I11.2) le lumineux (phanon => lampron)38 et

(I11.3) le ce qui inspire 'amour (eraston)3®

Pour répondre a la triade des attributs divins bon/bien, sage et beau, Proclus
introduit dans le chapitre 25 du livre I de la Théologie platonicienne, la

et semblable a soi’ (to aei kata ta auta kai hésautés echon), voir PROCLUS : Théol. plat. 119, p
90.4-5.

27 Cf. PLATON : République 11, 380d-383a.

28 Cf, PLATON : République 11, 381e-383a.

29 Cf. PLATON : Phédre 246de.

30 Sur le désirable, PROCLUS : Théol. plat. 1.22, p 101.20-102.27.

31 Sur le capable d’engendrer, PROCLUS : Théol. plat. 1.22, p 102.27-103.28.

32 Sur le parfait, PROCLUS : Théol. plat. 1.22, p 104.3-12.

33 Cf. PLATON : Phédre 246de. Le chapitre 23 traite de la science (sophia) des dieux comme
fondement de 'opération intellectuelle des dieux, opération indicible en adéquation ou union
permanente avec son objet, cf. PROCLUS, Théol. plat. 1.23, p 104.24-105.2.

34 Cette triade censée découler du Phédre est déduite d’autres dialogues, du Banquet
(204a) pour le premier terme, de la République (V1. 490b) pour le deuxiéme, et du Théététe
(150¢) pour le troisiéme. Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.23, p 105.5-23.

35 Cf. PLATON : Phédre 246de.

36 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.24, p 106.21-23 (« tout ce qui est divin est aimable »).

37 L’attribut ‘gracieux’ provient du Banquet (204c), cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.24, p
107.11-15.

38 L'attribut ‘lumineux’ (phanon, lampron) provient du Phédre (250bd, 256d), cf. PROCLUS :
Théol. plat. 1.24, p 107.16-25.

39 Lattribut eraston (qui inspire I'amour) provient du Banquet (204c), cf. PROCLUS :
Théol. plat. 1.24, p 108.2-11.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 13

triade chaldaique de la foi (pistis)49, de la vérité (alétheia)*! et de 'amour
(erés)4? qu'adoptent les étres inférieurs eu égard au divin.

Et dans les deux derniers groupes qui appartiennent au Phédon, 43
chaque dieu est...

Groupe A
(A.I) divin (theion)44 [§ 26]
(A.II) immortel (athanaton)4s [§ 26]
(A.IIT) intelligible (noéton)4¢ [§ 26]

Groupe B
(B.I) unitaire (monoeides) [§ 27]

(B.II) indissoluble (adialuton) [§ 27]
(B.III) semblable a soi-méme (to hésautds echon) [§ 27]

Proclus fait correspondre terme-a-terme ces deux derniers groupes. Pour
lui, le divin s’identifie a 'unitaire, I'immortel a I'indissoluble, 'intelligible
au semblable a so0i?’.

Chacun de ces attributs, qui se trouve enfoui dans les quatre dialogues
susmentionnés, qualifie la nature du dieu, de chaque dieu, quel que soit son
rang dans l'architecture sacrée de ce vaste systeme. Par ailleurs, tous ces
attributs sont susceptibles de qualifier ce qui, d'une maniere ou d’une autre,
‘participe’ du divin48. On pourrait deés lors distinguer ce qui posséde par

40 Sur la foi qui conjoint au bien au-dela de toute connaissance et de toute opération, et
qui offre un havre unique et sfir a tous les étres, PROCLUS : Théol. plat. 1.25, p 109.24-112.24.

41 Sur la vérité qui établit les étres aupres de la science divine et conjoint ceux qui font
acte d’intellection aux objets de leur intellection, PROCLUS : Théol. plat 1.25, p 109.17-23.

42 Qur I'amour qui réunit tous les étres a la beauté divine et I'apparente A elle, PROCLUS :
Théol. plat. 1.25, p 109.10-16 ; cf. PLATON : Banquet 201d-203a, 204ab.

43 IIs sont tous les six tirés d’'un unique passage de : PLATON : Phédon 8oab : « Ce qui est
divin, immortel, objet pour l'intelligence, qui posséde une forme unique, qui est indissoluble
et toujours semblablement méme que soi-méme, voila ce avec quoi I'dme offre le plus de res-
semblance ».

44 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.26, p 114.5-116.4.

45 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.26, p 16.5-117.14.

46 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.26, p n17.15-118.9.

47 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1 27, p 19.8-9. Il s’en explique dans les lignes qui suivent, p
119.10-29.

48 Proclus a lui-méme précisé cette distinction dans le chapitre ot il traite de I'attribut
divin assigné aux dieux, en affirmant : « Tout ce qui précéde nous oblige a admettre que le
mot dieu peut recouvrir ce qui est dieu absolument, ce qui est dieu par union, ce qui est dieu
par participation, ce qui est dieux par contact, ce qui est dieu par similitude ; en effet, tout
ce qui est au-dela de I'étre est dieu a titre premier, tout ce qui est intellectif est dieu par
union, tout ce qui est dme divine est dieu par participation, les démons qui sont divins sont
dieux par leur contact avec les dieux, les dmes humaines ont part a ce nom par similitude.
Mais chacun des termes de cette énumération, comme on l'a dit, est plutdt divin que dieu,
puisque I'Etranger d’Athénes nomme divin I'intellect lui-méme », PROCLUS : Théol. plat. 1.26,
p 115.14-23, parallele dans, PROCLUS : Sur le Timée 11, 113.3-12.



14 Pascal Mueller-Jourdan

soi ces déterminations, les dieux, et ce qui les posséde, ou ne les possede
que, par participation a savoir, pour les hommes, le sage ou philosophe qui
devient dieu dans la mesure du possible pour 'homme49.

Examinons maintenant de fagon plus précise le chapitre 29 qui clét ce
premier livre de la Théologie Platonicienne, en notant que ce dernier cha-
pitre, qui traite de la question générale des noms des étres divins, intro-
duit une investigation systématique de la question du nom particulier a
chaque niveau de l'architecture du modéle proclusien du réel 50.

LES NOMS DES ETRES DIVINS. GLOSES EXPLICATIVES DE THEOLOGIE PLATONI-
CIENNE 1.29, P 123.17-125.1351

« En voila donc assez au sujet de I'existence inengendrée des dieux »

La transition est nette. Proclus laisse derriére lui un dernier attribut com-
mun, ‘inengendré’, traité un peu a part. L’attribut ‘inengendré’ n’est pas in-
scrit dans la liste des notions communes mentionnées supra. En fait, dans
le chapitre qui précéde ce vingt-neuviéme et dernier du premier livre de la
Théologie platonicienne, Proclus tente de résoudre un probléme d’exégese
récurrent dans le platonisme tardo-antique. En effet, dans les fictions my-
thiques, il arrive a Platon d’explicitement faire mention de la naissance d'un
dieu, tel Erds, ou encore Aphrodites2. Proclus précise que les mythes s’ex-
priment de maniére symbolique comme des indicateurs de rapports de cau-
salités3, IIs n'impliquent, dés lors, aucun devenir (i.e. aucune génération)
et aucun mode d’apparition chronologique des dieux dont ils parlent, con-
trairement a ce qu'une exégése littérale de Platon aurait pu donner a
pensers4. Voila pourquoi, il est juste, selon Proclus qui fait le choix expli-

49 Comme le demande la quatriéme des six définitions de la philosophie popularisées et
largement admises dans cette forme canonique parmi les platoniciens de I'’Antiquité tardive.
Cette quatriéme définition provient de : PLATON : Théététe 176ab. On la retrouve dans la
quasi-totalité des Prolégoménes scolaires a la philosophie de cette période. Par exemple:
DAVID : Prolegomena 34.13-39.13.

50 C'est donc sans surprise que le chapitre I du Livre Il de la Théologie platonicienne se
propose de commencer par la cause ‘toute premiére’ de tous les étres. Cf. PROCLUS : Théol.
plat. 111, p 3.5sq.

51 Nota Bene : le texte en retrait et en italique est le texte de Proclus dans la traduction
proposée par Saffrey-Westerink, notre seule intervention apparait dans la fagon d’en struc-
turer I'exposition de fagon a en visualiser I'organisation ; par ailleurs les titres, qui sont de
notre main, constituent la table des matiéres du texte étudié, soit 'enchainement des thémes
qui y sont tour a tour abordés.

52 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.28, p 120.22-121.6. Cf. PLATON : Banquet [203ac].

53 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.28, p 121.3-11.

54 Sur cette question et l'interprétation symbolique du mythe vraisemblable du Timée,
voir : MUELLER-JOURDAN, P. : L'indéterminé « matiére » chez Syrianus. Bréve exégése d’In Me-
taphysicam 133.15-29, in : LONGO, A. (éd.) : Syrianus et la Métaphysique de I'’Antiquité tardive.
Actes du colloque de Genéve (29 sept.-1¥ oct. 2006). Napoli : Bibliopolis 2009, 161-173.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 15

cite d’'une exégése symbolique des mythes, de considérer l'attribut ‘inen-
gendré’ comme un qualificatif commun a tous les dieux, en ce qu’ils
échappent au devenir qu'implique le terme ‘génération’ (genesis), et de com-
prendre la mention de I'engendrement dans les mythes comme indiquant
des rapports hiérarchiques issus de processions premiéres, intermédiaires
et ultimessS. C’est sous ce seul rapport métaphysique que 'antériorité et la
postériorité, la paternité et la filiation, entre les dieux doivent étre com-
prises>s.

Théme du chapitre

il reste, je pense, a dire aussi un mot au sujet des noms des étres divins
(peri tén onomatén tén theién [123.18-19])

Cette courte sentence marque un trés net point de bascule entre le traite-
ment des attributs communs a tous les dieux qui constituait le principal
objet du premier livre de la Théologie platonicienne et I'étude des noms di-
vins pris en particulier qui en occupera tous les autres. Ce dernier chapitre
du premier livre donne a la fois de trés précieuses indications sur la ques-
tion des noms divins, leur forme, leur rang et leur institution mais le pro-
pos est assez sommaire. On peut imaginer que les destinataires du Maitre
athénien avaient a I'esprit ses commentaires d’Aristote, probablement les
explications du traité De l'interprétations’, mais surtout de Platon, notam-
ment ceux du Cratyle et du Parménides8 qui sont aussitét rappelés.

Les sources platoniciennes

[123.20] De fait, dans le Cratyle, c’est tout spécialement a propos des étres di-
vins que Socrate estime devoir montrer que les noms ont été correctement
établiss? ;

quant a Parménide,
dans la premiére hypothese60,

55 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.28, p 121.21-24.

56 Pour cette discussion revoir : PROCLUS : Théol. plat. 1.28, p 120.22-123.15.

57 Cf. AMMONIUS : Sur le traité De l'interprétation 1.6-11.

58 Nous savons par un indice que nous fournit Proclus que la Théologie platonicienne est
postérieure au commentaire qu'il donna Sur le Parménide. L’auditeur du propos qu'’il tient ici
ou son lecteur doit avoir achevé le cycle complet d’études. Nous pouvons du moins le penser
a la lumiére d'une tres breve allusion faite par Proclus dans le deuxiéme livre de la Théologie
platonicienne ou il se réfere explicitement a I'exégése détaillée du Parménide qu’il a déja
réalisée. Il y affirme ceci : « [...] allons, achevons le traité relatif au premier dieu par I'examen
du Parménide, et révélons les pensées pleines de mystére de la premiére hypothése, dans la
mesure ou cela importe a notre propos actuel ; car nous avons donné I'explication trés com-
pléte de ces pensées dans notre commentaire sur ce dialogue », PROCLUS : Théol. Plat Il.10, p
61.13-18.

59 Cf. PLATON : Cratyle 395e-4na et le traitement explicite de I'origine et de la nature des
noms divins chez le diadoque athénien : PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 29.21-35.15.



16 Pascal Mueller-Jourdan

- de méme qu'’il nie de I'Un tous les autres objets de connaissance et toutes
les sortes de connaissance,
- de la méme fac¢on il nie aussi de lui
le nom (onoma)#®1
et la description (logos)®2
[124.1] tandis que
dans la deuxiéme hypothése, en plus de tout le reste,
il établit aussi qu’il y a
une description (logos)
et un nom (onoma)
pour 'un de cette hypothése®3 [123.20-124.2].

La mention du Cratyle et du Parménide se justifie pleinement dans la me-
sure ou ils constituent I'horizon général d'un traitement de la nature et de
la validité des noms divins. Mais force est d’admettre qu’ils ne sont ici que
rappelés convoquant la mémoire du destinataire de la Théologie platoni-
cienne.

La référence au Cratyle

Celui qui entrait dans la Théologie platonicienne devait avoir a 'esprit ce
qu’il avait lui-méme entendu dans la lecture et 'exégese du Cratyle qui
était inscrit au programme d’étude et que Proclus lui-méme avait commen-
té. Le Cratyle qui traite de la rectitude des noms en général, et de la recti-

60 Cf. PLATON : Parménide 142a ; PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 41.1-17 ; ll.10, p 63.18-64.9 ;
PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 32.18-21. Comparer : PLATON : Lettres VI, 341c ; PLOTIN : En-
néades Vl.g.4.

61 Si I'on suit rigoureusement ce principe, on doit admettre que I'Un de la premiére hy-
pothése ne saurait se voir prédiquer les attributs communs recensés dans les chapitres qui
précedent. Il est méme d’ailleurs au-dela de I'opposition ‘négation/affirmation’ qu'll tran-
scende absolument. Nous savons toutefois que le chapitre 6 du Livre II de la Théologie plato-
nicienne, lui concéde deux noms, I'Un et le Bien, « en considérant ce qui vient apres lui ». Cf.
PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 41.1-9.

62 Nous suivons ici la traduction de logos par description ainsi que le propose Saffrey. Il
faut toutefois noter que logos est délicat a traduire. Saffrey, dans le Livre Il de la Théologie
Platonicienne qui fait directement écho a ce propos, traduit logos par proposition, discours et
finalement par définition (cf. PROCLUS : Théol. plat. 1l.10, p 63.18-64.9). D'une maniére ou
d’une autre, ce qui reléeve du logos appartient métaphysiquement au rang de I'ame et donc
indique tant la rationalité que la discursivité. Quant a la distinction entre ‘nom’ (onoma) et
‘description’ ou ‘discours’ (logos), lequel est constitué a minima d'un nom et d'un verbe
(rhéma), elle remonte a Platon. Voir : PLATON : Sophiste, 261c-263d. Elle est, comme on le sait,
I'objet du traité De l'interprétation d’Aristote.

63 Cf. PLATON : Parménide 155de. Proclus avait déja fourni, dans son commentaire Sur le
Parménide, une explication de la distinction qui réapparait ici entre onoma et logos. Voir :
PROCLUS : Commentaire sur le Parménide de Platon (46K, commentaire du lemme Parm.
142a3-4), traduction de Guillaume de Moerbeke, tome II, éd. C. Steel. Leuven : University
Press 1985, 505.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 17

tude des noms divins en particulier, comporte des distinctions capitales a la
question qui est ici traitée, celle des noms divinsé.

Dans le chapitre du Cratyle qui concerne notre propos, Socrate dit
vouloir s’instruire auprés d’'Homeére et des poéteséS de ce qu’ils disent au
sujet de la rectitude naturelle des noms.

Le sujet est dialectiquement découpé en plusieurs parties.

I. les noms propres a désigner des réalités sensibles
[.1. Les noms donnés par les dieux.
[.2. Les noms donnés par les hommess®e.
[.2.a. Les noms donnés par les hommes les plus sagaces.
I.2.b. Les noms donnés par les hommes qui le sont le moinsé7.
II. les noms propres a désigner les dieux
I[.1. Les noms que les dieux se donnent entre eux (« car ils se
donnent eux leurs vrais noms ») et dont, selon Platon, nous se-
rions fort avisés de dire que nous ne savons riens, et
I[I.2. Les noms que certains hommes, « esprits subtils, versés
dans les choses célestes », ont établis pour les désigner®®.

L’enchainement thématique qui découle de la lecture du Cratyle comprend
une subtile et importante distinction entre les noms divins (theia onoma-
ta) entendus comme les noms dont les dieux font usage pour désigner des
réalités sensibles, et les noms divins (theia onomata) entendus comme les
noms que les dieux se donnent entre eux qui peuvent, sous certaines con-
ditions, faire I'objet d’'une révélation et étre établis par des hommes sages
et/ou inspirés70.

64 Cf. PLATON : Cratyle 395e-4na.

65 Cf. PLATON : Cratyle 391d.

66 Cf. PLATON : Cratyle 391de. L'examen socratique part du principe que la rectitude du
nom repose sur le fait que chaque chose posséde en elle-méme un nom naturel, un nom qui
consonne a sa nature et qui peut, le cas échéant, étre formulé : « Il y a par nature des noms
pour les choses et tout le monde ne peut pas étre fabricant de noms ; c’est seulement celui
qui a le regard tourné vers le nom existant par nature pour chaque chose qui peut transposer
sa forme en lettres et en syllabes » (PLATON : Cratyle 390e). Le nom donné par le dieu est en
adéquation avec la nature de I'objet désigné, comme 'affirme Socrate : « Car bien évidemment,
les dieux donnent, en accord avec la dénomination correcte, les noms qui sont précisément
les noms par nature » (PLATON : Cratyle 391d). Le nom posséde antérieurement a sa transpo-
sition en lettres et syllabe un caractére silencieux, formel et essentiel auquel seuls accédent
les dieux et les hommes qui ont, comme le dit Proclus, « un lien de parenté avec les dieux ».
Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.18-20.

67 Cf. PLATON : Cratyle 392c.

68 Cf. PLATON : Cratyle 400d.

69 Cf. PLATON : Cratyle 401b.

70 Sur cette distinction : ABBATE, M. : Saggio introduttivo, in : PROCLO : Commento al
Cratilo di Platone, 128 : « Con 'espressione theia onomata, “nomi divini”, Proclo intende, ol-
tre ai nomini che gli dei attribuiscono a referenti di natura sensibile, anche i teonimi con cui
le divinita designano se stesse : questi ultimi vengono cominucati agli uomini in particolare
attraverso la divina ispirazione che permea, oltre ai versi degli Oracoli Caldaici, la poesia



18 Pascal Mueller-Jourdan

Par ‘noms divins’ on peut donc entendre :

(1) Les vrais noms que les dieux se donnent entre eux et dont nous de-
vons dire, selon les scolies de Proclus, « qu’ils sont secrétement établis dans
les dieux eux-mémes »71,

(2) Les noms que certains hommes, sous la conduite des dieux, ont
établi pour désigner les dieux. La fagon dont ils procédent est examinée et
exposée a plusieurs reprises par Proclus72.

Il y a enfin,

(3) les noms dont les dieux font usage pour désigner les réalités sen-
sibles eu égard a la nature de ces réalités. On appelle alors ‘noms divins’,
non les noms que les dieux attribuent aux dieux, mais les noms qu'ils attri-
buent aux réalités sensibles.

Seuls les deux premiers niveaux intéressent le présent propos et l'intégra-
lité de la Théologie platonicienne, car, dans le dernier cas, qui est une va-
riante du premier, le signifié est la substance sensible et dans I'autre, I'étre
divin.

Dans les scolies Sur le Cratyle de Proclus, on trouve déja l'attestation
des trois degrés du nom qui seront aussitdt briévement rappelés et résu-
més (« pour le dire en bref... », voir ci-aprés) dans ce dernier chapitre du
livre I de la Théologie platonicienne que nous examinons ici. Au niveau su-
périeur, au niveau de la chose elle-méme, en 'occurrence au niveau du dieu,
secrétement établi dans le dieu lui-méme, le nom est indicible. Au niveau
inférieur, autrement dit au niveau de la puissance rationnelle de 'dme, il
est dit73. Et au niveau intermédiaire, il ressortit a une irradiation du niveau
le plus élevé sur l'intellect4. Il est a ce niveau ‘formel’ le premier dicible.
Tout se tient : de l'irradiation du nom secret sur la puissance intellective,
et de l'illumination ‘silencieuse’ de la puissance intellective jusqu’a sa tra-
duction verbale par la puissance rationnelle?s.

Dans les mémes Scolies, Proclus affirme explicitement que c’est le fait
des dieux de révéler les noms par lesquels ils entendent étre invoqués et
célébrés’¢, mais qu'il est du ressort des hommes de leur donner leur expres-
sion verbale qui varie nécessairement d'un peuple a l'autre”’. Il reprend
ainsi une position traditionnelle dans le néoplatonisme : si le langage comme

teologica di Omero, Esiodo e Orfeo, che Proclo considera, infatti, come i “teologi” per ec-
cellenza ».

71 PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 29.23-24.

72 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.28-34.7. Voir surtout infra : PROCLUS : Théol. plat.
.29, p 124.12-125.2.

73 Voir également : PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 31.28-32.5.

74 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 31.18-24.

75 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.25-34.7.

76 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 31.28-32.1.

77 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 32.5-12 ; voir également : ABBATE, M. : Dall’etimo-
logia alla teologia : Proclo interprete del Cratilo. Casale Monferrato : Piemme 2001, 67-71.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 19

faculté peut étre tenu pour naturel a la situation des dmes incorporées, les
mots n'en sont pas moins conditionnés par un fort élément conventionnel
et culturel, qui n’est lui-méme pas hasardeux, dans la mesure ot il cherche
a traduire, dans et par les noms audibles, dans une culture donnée, un ni-
veau de la réalité qui transcende la diversité des idiomes. Chacun d’entre
eux exprime des positions et fonctions existants a un niveau silencieux et
qui ne seraient pas manifestes et explicites sans leurs transpositions ver-
bales. On cherchera d’ailleurs a fonder une telle assertion en recourant a
des étymologies sans doute admises mais discutables’8. L’institution des
noms des dieux n’est donc pas le fait du hasard. Elle implique logiquement
une révélation du dieu et une parenté du ‘nommant’ avec ce qu'il nomme”?.
Cela suppose de la part de celui, ou de ceux qui instituent les noms, une
connaissance théologique approfondie de la nature du nommé ainsi que de
sa fonction. Voila ce que devait avoir a I'esprit concernant le Cratyle le des-
tinataire de la Théologie platonicienne.

La référence au Parménide

Le destinataire de la Théologie platonicienne devait également pouvoir con-
voquer ce qu’il avait entendu lors des classes d’exégése sur le Parménide qui
couronnait la lecture des dialogues de Platon selon un ordre que Proclus lui-
méme faisait remonter a Jamblique80. Par ailleurs, Proclus était assez lon-
guement revenu sur 'exégeése du Parménide dans les premiers chapitres de
la Théologie platonicienne8!, attestant clairement du lien de coordination
entre les deux ceuvress2.

L’auditeur des classes d’exégése Sur le Parménide avait déja entendu la
distinction entre nom (onoma) et description (logos) que Proclus avait four-
nie dans son commentaire du lemme 142a3-4. Il disait alors que le dicible
est dicible soit par le nom, soit par la description83. Le nom désigne la chose

78 M. Abbate rapporte quelques exemples d'interprétation étymologique des noms di-
vins : Zeus, Cronos, Ouranos et Apollon, in: ABBATE, M.: Dall'etimologia alla teologia :
Proclo interprete del Cratilo, 96-14, repris et singuliérement développés, in : ABBATE, M. :
Saggio introduttivo, in : PROCLO : Commento al Cratilo di Platone, 134-151. Pour les noms de
Zeus, ce qu’ils indiquent de sa nature, de son rang, de sa fonction et de son action, compa-
rer : PROCLUS : Sur le Cratyle XCVII-CIV et PROCLUS : Théol. plat. V.22, p 78.25-83.26.

79 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.18-20.

80 Cf. PROCLUS : Sur I’Alcibiade 1n.14-21; PROCLUS : Sur le Timée 1.13.14-19 ; voir égale-
ment : Prolégoménes d la philosophie de Platon 26.14-44.

81 Sur la place et la nature du Parménide dans I'ordre des lectures, voir : PROCLUS : Théol.
plat. 1.7, p 31.7-32.12. Les chapitres 8-12 du premier Livre de la Théologie platonicienne
traitent précisément des exégeses de ce dialogue et de sa nature théologique.

82 Sur cette question : SAFFREY, H.D. : La théologie platonicienne de Proclus, fruit de l'exé-
gése du Parménide, in : Revue de théologie et de philosophie 116 (1984), 1-10.

83 Cf. PROCLUS : Commentaire sur le Parménide de Platon (46K, commentaire du lemme
Parm. 142a3-4), traduction de Guillaume de Moerbeke, tome 11, éd. C. Steel. Leuven : Uni-
versity Press 1985, 505 : « “Par conséquent, ni nom, ni description, ni connaissance, ni sensa-



20 Pascal Mueller-Jourdan

dans 'unité de son essence, la description en revanche ayant fait le tour de
la substance désignée par le nom déroulerait la multiplicité de ses détermi-
nations. Il y a pour Proclus une antériorité du nom sur la description. Le
nom précontient sur le mode de I'unité ce que la description déploie sur le
mode de la multiplicité dans une proposition déclarative, dans un énoncé
définitionnel etc.84. Mais ce n’est pas exactement ce point qui intéresse ici
le diadoque athénien.

En effet, la mention de I'Un de la premiére hypothése du Parménide,
duquel on nie toutes les formes de connaissance, pour lequel, il n'y a ni
nom, ni description, induit clairement qu’il y a antérieurement a l'étre, an-
térieurement au penser, antérieurement au connaitre, antérieurement au
dicible et au dit, un niveau premier de réalité qui échappe aux puissances
cognitives, intellective d’abord, rationnelle et discursive ensuite85. Dans le
second livre de la Théologie platonicienne, Proclus attestera du fait que le
caractére inconnaissable et indicible du Premier principe s’étend a tous les
degrés subséquents et hiérarchiquement ordonnés de I'étre du fait méme
que tous lui sont unis comme a leur cause, car c’est par I'Un que tous les

LRI 14

tion, ni opinion ne s’appliquent a lui”. “Apparemment non !”, (Proclus commentant ce lemme)
Si, en effet, tu souhaites ramener ces négations a deux termes, dis de I'Un qu'il est déclaré
indicible et inconnaissable. Si tu fais une division supplémentaire du dicible et du connais-
sable, dis qu'il est indicible de deux maniéres, et inconnaissable de trois. Car le dicible est
dicible, soit par une description, soit par un nom. Mais le nom est antérieur et la description
est, du fait de sa nature, postérieure au nom. Le nom, en effet, imite la simplicité et 1'unité
des objets, la description en revanche leur complexité et la variété de leurs aspects. Ainsi le
nom est référé a la chose singuliére en tant qu'il signifie en un coup le sujet tout entier ;
tandis que la description fait le tour de la substance de la chose et en déroule la complexité.
La chose est le point de départ pour I'un et I'autre, le nom et la description, mais les secrétes
essences des objets intelligibles, qui sont unies a I'Un sont préservées dans “un silence
nourri-de-Dieu” (deothremmoni silentio) : ils imitent l'indicibilité et I'inexprimabilité de
I'Un. Mais I'Un a sa place au-dela du silence, de I'Intellect et de la connaissance de I'Intellect
qui forme une triade ». A propos du silence, voir : Or.Chald. fr.16, éd. E. Des Places ; PROCLUS :
Sur le Timée I1. 92.8, I1I. 222.14 ; PROCLUS : Sur l’Alcibiade 56.14-17, éd. A.-Ph. Segonds.

84 Peut-étre ne serait-il pas inexact de prendre, a titre de simple comparaison, le cas de
I'attribut ‘dieu’ qui désigne en un coup la substance du dieu, laquelle peut faire I'objet d'une
description, d'un déploiement, d'un déroulement en plusieurs triades d’attributs comme nous
I'avons vu précédemment dans I'exposé sur les attributs communs a tous les dieux. A ce titre,
I'attribut ‘dieu’ est en un sens antérieur et assimilable a un nom, certes commun, mais a un
nom (onoma) singulier, contenant sur le mode de l'unité, une multiplicité de détermina-
tions, pouvant le cas échéant constituer une série de propositions (logoi) qui circonscrivent
la substance du dieu.

85 Le Livre Il de la Théologie platonicienne qui suit immédiatement ce dernier chapitre,
le vingt-neuviéme du Livre [ de la Théologie platonicienne que nous commentons ici, est pré-
cisément destiné a explorer le statut qu’il faut conférer a I'Un de la premiére hypothése, tenu
explicitement par Proclus pour la « cause toute premiére des étres » (PROCLUS : Théol. plat.
IL.1, p 3.7-8). C'est de cet Un-la « qui est au-dela de I'un qui forme un couple avec I'étre »
(PrROCLUS : Théol. plat. 11.12, p 73.21-23), qu'il fait dépendre toute la hiérarchie des dieux (cf.
Théol. plat. 11.12, p 66.1-73.23), tout en les transcendant tous (cf. PROCLUS : Théol. plat. 1112,
p 66.12 : exéretai ara to hen), car si tous dépendent de lui, il ne dépend lui de rien en raison
de sa souveraineté absolue et transcendante.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 21

étres sont des étres86. Si ce caractére incognoscible et indicible se vérifie
de fagon éminente aux niveaux des dieux87, il vaut, pour Proclus, pour ab-
solument tous les étres, des plus élevés aux derniers83, et jusqu’aux confins
de la matiére8®. Sur le plan épistémologique, nous trouverons en chaque
chose un caractére triadique d'un genre un peu particulier : un premier de-
gré inconnaissable et indicible, un second degré, intelligible et formel et
un troisiéme degré ressortissant plus spécifiquement au degré de 'ame, a la
raison, a la discursivité, par conséquent au langage et a 'activité onomasti-
que. Et si ce caractére s'étend a tout le réel que dire alors de son applica-
tion éminente aux dieux eux-mémes ?

Le rappel du Parménide démontre peut-étre que, structurellement, le pro-
cessus d’avénement du langage épouse la réalité. L'Un de la premiére hy-
pothése se situe a un niveau supérieur, hors catégories, purement expérien-
tiel?0, sans forme, donc sans possibilité de mobiliser la puissance intellec-
tive pour le saisir, conséquemment sans raison, sans nom ni description au-
trement dit sans la possibilité de mobiliser les puissances rationnelles et
discursives de I’ame, celles qui sont exercées dans l'institution des noms
dont nous faisons usage pour nous signifier les uns aux autres les dieux,
leurs positions et leurs fonctions dans I'économie générale du réel.

Ce degré ultime de I'Un de la premiére hypothése induit I'impossibilité
radicale a le connaitre sinon par la médiation des réalités secondes comme
en conviendra ultérieurement Proclus®!. Mais alors, ce n’est pas Lui au sens

86 Voir par exemple : PROCLUS : Théol. plat. 111, p 13.23-25 : « C’est par I'un que toutes
choses non seulement sont ce qu’elles sont mais encore deviennent ce qu’elles deviennent :
avec l'un chaque étre est conservé dans I'étre, sans I'un chacun va & sa perte ».

87 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.3, p 15.8-21.

88 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 42.16-18 : « Le caractére inconnaissable (agnéston)
donc, qui est dans les étres en vertu de leur union au premier principe, nous n’entreprenons
ni de le connaitre ni de le manifester par un nom ». Philippe Hoffmann a pointé cette parti-
cularité du néoplatonisme dans un article portant sur I'expression de I'Indicible de Plotin a
Damascius. Il affirmait : « en chaque chose - méme au niveau des réalités derniéres - il y a
de l'indicible, c’est-a-dire une trace de I'Indicible absolu - selon des participations accordées
a la hiérarchie dégressive des réalités », cf. HOFFMANN, Ph. : L'expression de l'indicible dans le
néoplatonisme grec de Plotin @ Damascius, in : LEVY, C./PERNOT, L. (éds.) : Dire ['évidence.
Paris : L’'Harmattan 1997, 378.

89 Cf. PROCLUS : De I'existence du mal 34.12-18 : « Dans le Philébe, en faisant venir de 'Un la
matiére elle-méme et toute la nature de l'infini (et materiam ipsam et omnem infiniti na-
turam ex uno producens) et, d'une maniére générale, en posant la cause divine comme anté-
rieure a la séparation du fini et de l'infini, Platon reconnait implicitement que dans la ma-
tiére il y a du divin, qu’elle est un bien par sa participation a Dieu et par son origine divine
et qu'elle n’est a aucun titre un mal ».

90 C’est par I'expérience que 'dme peut faire de sa pure existence unitaire et par sa pré-
sence & ce qui la fonde comme cette dme-une la que se dévoile la ‘réalité’ de I'Un. Cf.
PROCLUS : Théol. plat. 1.3, p 15.8-21.

91 Pour I'examen des conditions selon lesquelles nous pouvons attribuer au premier prin-
cipe les noms Un et Bien en les tirant des réalités secondes et sur les limites de telles attribu-
tions, voir : PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 40.2-43.11. Conscient de nommer ce qui ne posséde



22 Pascal Mueller-Jourdan

strict qui est connu, mais sa production premiere, et son action et/ou irra-
diation sur les réalités secondes.

L’'Un de la seconde hypotheése, en revanche, représenterait analogique-
ment un premier degré d’'intellection du niveau expérientiel, une forme dans
I'esprit. On peut considérer ce degré silencieux comme lui aussi non ver-
bal.

C’est au niveau suivant que le verbal, alors structuré intérieurement, puis
énoncé et/ou proféré, pourrait apparaitre comme un écho, certes amoin-
dri, mais un écho congruent de 'expérience premiére et de la formalisation
intellective seconde assimilée ci-apres a des visions intérieures.

Ce rapport triadique est, dans ce systeme, transposable au nom et le de-
stinataire de Proclus le savait. C'est sans doute pourquoi devait lui appa-
raitre toute naturelle la transition entre le rappel des deux premiéres hy-
pothéses du Parménide que nous venons de voir et ce qui suit, a savoir le
résumé conclusif portant sur les degrés hiérarchiques du nom revétant, rang
par rang, les caracteres spécifiques aux trois hypostases qui sont principes :
I'incognoscibilité, I'intelligibilité et la rationalité discursive, conséquemment
I'activité onomastique que I'on peut tenir pour logico-linguistique.

Les trois degrés du nom divin®?

[124.3] Donc, pour le dire en bref,

parmi les noms

- ceux qui sont du tout premier degré, tout a fait propres et réellement
(ontés) divins, doivent étre considérés

comme [5] établis au niveau des dieux eux-mémes®3 ;

- ceux qui sont du deuxieme degré et qui existent au niveau de l'in-
tellect (noerdés)

en propre aucun nom, Proclus affirme : « Et que 'on n’aille pas croire pour autant que I'in-
effable regoive un nom, ni que la cause de toute unité soit dédoublée. En effet, 1a encore
nous attribuons les noms au principe en considérant ce qui vient aprés lui, c'est-a-dire les
processions qui partent de lui ou les [5] conversions qui raménent circulairement vers lui :
du fait que la multiplicité vient a I'existence a partir de lui, nous lui attribuons la dénomi-
nation d'Un, et du fait que toutes choses et jusqu’aux plus imparfaites se convertissent vers
lui, nous le nommons le Bien », PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 41.1-9. Il dira quelques lignes
bas : « Ce premier principe n’étant ni connaissable par les étres ni nommable par aucun d’eux,
mais transcendant toute connaissance et tout discours et insaisissable, il produit a partir de
lui, selon une causalité unique toutes les connaissances et tous les objets de connaissances
et tout ce qu'il y a de discours et tout ce qui est saisissable par un discours », PROCLUS :
Théol. plat. 11.6, p 41.12-17.
92 Proclus signale également mais de facon extrémement succincte cette théorie des trois
degrés du nom dans sa sixiéme dissertation sur la République de Platon, voir : PROCLUS : Sur
la République 1.170.21-24.

93 Proclus se référe peut-étre a ce dont parle Platon dans le Cratyle a propos des noms
que les dieux se donnent entre eux, qui seuls sont vrais, et dont nous ne savons rien. Cf.
PLATON : Cratyle g00d.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 23

comme des images ressemblantes (homoiémata) des noms du premier
degré, il faut dire qu’ils ont un statut démonique ;

- ceux qui enfin sont au troisiéme degré en dessous de la vérité®4
et qui sont fagonnés par la parole (logikés plattoména) en recevant a cet
ultime niveau un reflet des étres divins (hé tén theién emphasis),
nous dirons qu'ils sont révélés par les hommes de science (para tén epi-
stémonén) agissant [10] tantdt sous une inspiration divine (entheés) tan-
tot de maniére intellective (noérés) et mettant au jour des images mo-
biles de leurs visions intérieures (ta endon theamata)®’ [124.3-12].

Les trois degrés du nom : description et commentaire9¢

Le nom divin différe selon qu'’il releve du langage, de la vision intérieure
ou du dieu lui-méme. Ou pour le formuler autrement, il differe selon qu’il
ressortit a la puissance rationnelle et discursive de 'dme, a son activité in-
tellective ou selon qu'il reléve, au-dela des puissances rationnelles et intel-
lectives, du rapport de I'dme avec la réalité elle-méme.

Cette gradation contraint a dépasser une conception univoque du ‘nom’
réduit au seul niveau du langage. Aristote I'avait défini en ce sens dans le
traité De l'interprétation : « Un nom est un son vocal signifiant (phoné sé-
mantike) par accord mutuel sans temporalité, dont aucune partie, prise sé-
parément, n'est signifiante »%7. Au niveau du seul langage, le nom est com-
posé de matiére sonore et de forme signifiante. Il reléve, dés lors qu’il est
proféré et donc audible, de I'univers sensible. Mais pour Proclus, il y a deux
degrés du nom qui précedent le langage. C'est le cas du nom tout a fait
propre, et c’est aussi le cas du nom qui se situe au niveau de ['Intellect
comme image ressemblante du nom tout a fait propre.

Cette gradation triadique du nom divin vaut pour chaque dieu.

- Chaque dieu en effet posséde un nom tout a fait propre, un nom réelle-
ment divin qui, au-dela du niveau de l'intellect, échappe aux facultés cog-
nitives de 'ame. On peut lui appliquer ce que Proclus lui-méme disait de

94 La vérité est, ainsi qu'on peut en convenir un rapport d’adéquation et dans le cas pré-
sent : 'adéquation entre le nom tout-a-fait propre et ce qui est nommé. Il y a alors coinci-
dence parfaite.

95 Sans doute, Proclus a-t-il encore a I'esprit ce qu'il écrivait précédemment sur la trans-
mission orale de ce qui a fait préalablement I'objet d’une saisie intellective, notamment lors-
qu’il confessait : « Il faut non seulement avoir regu des autres le bien choisi entre tous de la
philosophie de Platon, mais encore laisser a ceux qui viendront apres nous des mémoires de
ces bienheureuses visions dont nous aussi, disons-le, nous sommes devenus le spectateur »,
PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 7.11-15.

96 Cette section a été brievement analysée par ABBATE, M. : Dall’etimologia alla teologia :
Proclo interprete del Cratilo, 9o-96 ; repris in : ABBATE, M. : Saggio introduttivo, in : PROCLO :
Commento al Cratilo di Platone, 128-134.

97 ARISTOTE : De l'interprétation 16a19 ; nous savons par Ammonius que Proclus a com-
menté ce traité, voir AMMONIUS : Sur le traité De l'interprétation, 1.6-11.



24 Pascal Mueller-Jourdan

la classe des dieux dans les premiéres pages du livre I de la Théologie plato-
nicienne :

« La classe des dieux n’est appréhendée ni par la sensation, puisqu’elle tran-
scende tout ce qui est corporel, ni par 'opinion ou le raisonnement, car ce sont
des opérations divisibles en parties et adaptées aux réalités multiformes, ni par
'activité de l'intelligence assistée de la raison, car ce genre de connaissance est
relatif aux étres réellement étres, tandis que la pure existence des dieux sur-
monte le domaine de I'étre et se définit par cette unité elle-méme, qui se ren-
contre dans 'ensemble de ce qui existe. Si donc le divin peut étre connu de
quelque maniére, il reste que ce soit par la pure existence de I'ame qu'il soit saisi
et, par ce moyen, connu pour autant qu’il peut I'étre. En effet, a tous les degrés
nous disons que le semblable est connu par le semblable : autrement dit la sen-
sation connait le sensible, I'opinion l'objet d’opinion, le raisonnement le ra-
tionnel, l'intellect l'intelligible, de telle sorte que c’est par I'un aussi que l'on
connait le supréme degré de I'Unité et par I'indicible I'Indicible »%8

Le nom tout a fait propre et réellement divin coincide avec la racine uni-
taire du dieu. Ressortissant a la vérité, c’est au sens strict le seul nom qui
soit en parfaite adéquation, par-dela méme le silence?, avec le dieu. En ce
sens, il est et demeure inconnaissable et indicible.

- Le nom du deuxiéme degré procéde du nom du premier degré. A ce stade,
le nom connait une ‘dégradation’, au sens ou, précisément, il n'est plus
tout a fait propre et n’est donc pas le nom réellement divin mais son image
ressemblante. Or I'image, méme la plus ressemblante, n’est pas la chose
dont elle est 'image. La précision que croit devoir apporter Proclus, a savoir
que le nom de second rang a un statut démonique, en fait un intermé-
diaire190 entre le nom indicible et le nom dit. A ce titre, il est le premier
dicible. Le fait qu’il est dit exister au niveau de l'intellect le rend accessible
a la puissance intellective de 'ame, toujours selon le méme principe qui
veut que le semblable soit connu par le semblable.

- Le troisiéeme degré du nom est celui qui intéresse les ames, et plus pré-
cisément ici, les dmes incorporées. Il est celui que nous désignons de fagon
habituelle par le vocable ‘nom’ comme son vocal signifiant au sens ou
Aristote pouvait 'entendre. Proclus le dit ‘fagconné par la parole’ (logikés
plattomena). Le nom de troisiéme degré résulte d’'une opération logico-
linguistique qui est spécifique a I'ame. Le nom tout a fait propre et réelle-
ment divin en revanche, ainsi que le nom qui est image ressemblante du
premier, existent antérieurement a cette opération. En ce sens, le nom du
troisiéme degré n’est pas de pure invention, il ressortit a une découverte et
a une traduction dans I'ordre du langage d’'un nom qui préexiste au niveau

98 PROCLUS : Théol. plat. 1.3, p 15.8-21.

99 Sur I'Un au-dela du silence, voir : PROCLUS : Commentaire sur le Parménide de Platon
(46K, commentaire du lemme Parm. 142a3-4), 505.

100 Syr le daimon intermédiaire entre le divin et le mortel, voir : PLATON : Banquet 202e-
203a.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 25

de I'Intellect. Il comporte donc naturellement un caractére idiomatique et
culturel ainsi que Proclus I'avait d’ailleurs indiqué dans ses scolies Sur le
Cratyle'0l. Et pourtant, fagonné par des hommes, autrement dit, fagconné
par des dmes incorporées, il recoit a ce degré-la un reflet des réalités di-
vines qu’il signifie.

Nous pouvons de plus, méme si Proclus n'en dit rien ici, conférer au
nom de troisi¢me degré deux statuts différents selon qu’il ressortit & un
logos
- endiathetos, intérieur, témoignant de l'activité discursive qui est le

propre de 'ame, activité qui ne dépend donc pas de son incorporation,

ou

- prophorikos, proféré, extérieur donc, résultant dans ce cas de 'incorpo-
ration de 'ame 192 et de la place qu’elle occupe ainsi dans le monde sen-
sible103,

Cette distinction est d’ailleurs familiére a Proclus, distinction qu'’il dit hé-
riter de son maitre Syrianus. Il I'expose par exemple dans le commentaire
qu’il donna au Timée de Platon : « Autres sont les paroles que I'on consi-
dére intérieurement dans la réflexion scientifique (oi en té epistéemé theo-
roumenoi), autres les paroles dont le lot est d’étre deux fois éloignées de
I'Intellect, celles qui sont proférées au dehors en vue de 'enseignement et
des rapports sociaux » 104,

D’ailleurs, si Proclus appelle les noms du troisi¢me degré ‘images mo-
biles’, ce pourrait étre en raison tout d’abord de la mobilité qui caractérise
la discursivité, ou encore en raison du flux de la voix humaine et plus gé-
néralement du mouvement caractérisant le discours qui déroule dans le
temps ce qui a été embrassé dans la vision intérieure. Mais la transition
entre la vision intérieure relevant de I'Intellect, autrement dit la saisie in-
tellective du nom de second degré, et la formulation ou fabrication du nom
qui elle reléve d’une opération logico-linguistique de I'dame, cette transi-
tion donc opére selon deux modalités ainsi qu'en convient Proclus :

- soit elle ressortit a I'inspiration divine (entheds).

101 Cf, PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 32.5-12.

102 Cf. PLATON : Cratyle 400c : « C'est par le corps que I'ame signifie tout ce qu'elle signifie ».

103 La distinction entre le dialogue intérieur que I'ame entretient en silence avec elle-
méme et le flux sonore qui émane de 'ame et sort par la bouche remonte a Platon. Pensée et
discours sont effet pour ce dernier la méme chose (tauton). L'un et 'autre sont en effet com-
posés de noms et de rhémes ; la silencieux, ici sonores. Voir : PLATON : Sophiste 263e.

104 ProCLUS : Sur le Timée 1, 218.17-20. 11 précise sitdt aprés : « Autre en effet est le ‘par-
ler a la maniére de I'Intellect’, autre le ‘parler intérieurement dans la réflexion scientifique’,
autre le ‘parler pour instruire’ », PROCLUS : Sur le Timée I, 218.25-27. A noter que ces trois
niveaux, dans le propos qui nous intéresse ici, correspondent aux deux degrés inférieurs du
nom, au niveau de l'intellect et de I'dme. Ils sont donc en de¢a du nom tout a fait propre
dont ils sont respectivement I’expression intellective et 'expression linguistique (intérieure
et proférée).



26 Pascal Mueller-Jourdan

- soit elle reléve plus directement d'une opération propre a l'intellect
humain (noerés).

La premiére présente un degré de passivité de I'ame plus affichée que la se-
conde qui parait plus directement active dans ce processus.

Ces deux modalités avaient été soigneusement distinguées dans le qua-
trieme chapitre du premier livre de la Théologie platonicienne, lorsque
Proclus distinguait quatre modes d’exposition théologique dont Platon avait
fait usage pour traduire au moyen du langage les notions mystérieuses (ta
mystica noémata) concernant les réalités divines!05. Parmi ces quatre
modes, deux « emploient pour parler des principes divins un langage allu-
sif, ils parlent ou bien d'une maniére symbolique et mythique, ou bien en
se servant d'images »106. Ce ne sont pas ceux que Proclus retient ici. Les
deux autres, en revanche, qui nous concernent, « emploient pour exprimer
leur pensée un langage sans voiles, les uns composent leur discours, d'une
manieére scientifique, les autres sous l'inspiration des dieux »197. Les deux
modes d’exposition théologique retenus ici avaient & ce moment-la une
portée plus large en ce qu’ils embrassaient alors toute la théologie de Platon
tandis qu'ils ne sont appliqués ici qu’a la fabrication des noms du troisiéme
degré qui regoivent, a cet ultime degré, un reflet des réalités divines qu’ils
signifient.

Pour Proclus, celui qui, dans l'institution des noms, ici du troisi¢éme de-
gré, s’exprime sous l'inspiration des dieux, opére sous la motion directe des
dieux108, ayant échangé l'activité de l'intelligence humaine contre une sorte
de délire divin. Celui-la, de sa bouche divinement inspirée, selon Proclus,
énonce de bout en bout un grand nombre de doctrines secrétes (ta apor-
réta dogmata) concernant les dieux!9. Ce mode semble tenu pour supé-
rieur par Proclus en ce qu'il révéle au sujet des dieux la vérité en elle-
méme. Il se voit surtout, précise-t-il, chez ceux qui tiennent le rang le plus
élevé dans la célébration des mystéres!10,

Celui qui, en revanche, fabrique les noms sous un mode intellectif (noe-
rés), mobilise toutes les ressources de la puissance intellective et de la
pensée discursive. Il opére de maniere dialectique (dialektikés)!!!. Pour
Proclus, ce mode d’exposition scientifique est spécifique a la philosophie
de Platon lorsqu’il affirme : « Car Platon est le seul, me semble-t-il, de tous
ceux que nous connaissons, qui ait entrepris d’établir des distinctions cor-
rectes et de former en bon ordre de marche la procession ordonnée de

105 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 17.15-18.
106 PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 20.2-3.

107 ProcLUS : Théol. plat. 1.4, p 20.3-5.

108 Cf, PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 20.17-19
109 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 17.25-18.12.
110 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 20.14-15.
111 Cf, PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 18.20-24.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 27

toutes les classes divines et leurs différences mutuelles, les propriétés com-
munes a tous les ordres et celles qui sont particulieres a chacun »112,

En ce sens, ce quatriéme mode de la théologie, que Proclus réfere au plus
haut point au Parménide113, est paradigmatique, et c’est ce modéle qu’expli-
citera Proclus dans le plan de la Théologie platonicienne en exposant en
premier lieu, ainsi que nous l'avons dit, les propriétés communes, ou attri-
buts communs, a tous les dieux, ensuite les propriétés particulieres de cha-
cun d’eux en suivant l'ordre de procession dégressif du dieu tout premier
aux dernieres classes divines.

Proclus poursuit par une comparaison entre l'activité de l'intellect dé-
miurgique et I'activité de celui qui a charge d’'instituer des noms. Pour com-
prendre le sens de la comparaison qui suit rappelons que le nom de troi-
sieme degré est faconné par la parole, par des hommes de science qui
mettent au jour des images mobiles de leurs visions intérieures.

Modalité d’apparition du nom ‘audible’ (degré 3) ; lintellect démiurgique
‘modeéle’

[124.12] Car, de méme que
- l'intellect démiurgique
- fait venir & l'existence dans la matiére des reflets (emphaseis) des formes
toutes premieres qu’il contient,
- produit
- des <apparences> temporelles, des étres éternels,
- des <apparences> divisibles, des étres indivisibles
- et des apparences qui ont la consistance de I'ombre (eskiagra-
phémena eidéla) 114, [15] des étres réellement étres

de la méme maniére, je pense,

- la science de chez nous (hé par’hémin epistémé)11S elle aussi,

qui prend pour modele I'activité productrice de I'intellect 11¢,

~ fabrique au moyen du discours des images ressemblantes (dia logou
demiourgei [...] homoiémata)!17

112 procLUS : Théol. plat. 1.4, p 20.20-25.

113 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 18.20-24.

114 Dans son commentaire Sur le Parménide, Proclus mettait en rapport emphasis et
eidéla de la fagon suivante : « L'eau regoit les reflets (emphaseis) des choses visibles <com-
me> des apparences (eidéla), lesquelles relévent du paraitre et en aucun cas de I'étre »,
PROCLUS : Sur le Parménide 1V, 846.24-26, éds. C. Luna, A.-Ph. Segonds.

115 Cette formule (hé par’hémin epistémé) qui provient du Parménide de Platon (PLATON :
Parménide 134ad), est commentée par Proclus, voir : PROCLUS : Sur le Parménide 1V, 923.34-
373 924.2-38 ; 945.15-24 ; 946.20-948.36. Cest la science produite par les hommes de science.

116 Comparer : PROCLUS : Sur le Cratyle LXX]I, 33.28-34.7.

117 En une simple note de vocabulaire, signalons 1'usage, par deux fois, d'image ressem-
blante (homoiéma) dans 'ensemble du propos sur les noms divins. Il apparait une premiere
fois pour qualifier le nom de second degré qui est ‘image ressemblante’ du nom du premier



28 Pascal Mueller-Jourdan

de toutes les autres réalités
et en particulier des dieux eux-mémes :
en eux,
- ce qui est sans composition elle le représente au moyen de la
composition,
- ce qui est simple, [20] par de la diversité,
- ce qui est unifié, par de la multiplicité [124.12-20].

Cette comparaison, qui a pour visée d’expliciter la production des noms de
troisieme degré, porte sur deux opérations distinctes de fabrication qui pré-
sentent toutefois de notables similitudes en ce que la seconde, prenant
pour modele la premiére, 'imite. Dans le premier terme de comparaison,
I'agent est clairement identifié, dans le second, la mention de ‘la science de
chez nous’!18 renvoie aux hommes de science (para tén epistémonén) dont
Proclus vient de faire mention.

Cette comparaison ressortit a une considération générale sur 'origine
et la nature du langage qui sera aussitot appliquée a la production des noms.
A un premier niveau, le texte donne a voir le parallélisme suivant :

- Intellect démiurgique - Science de chez nous, (= la science
des hommes de science)

- faire venir a 'existence — fabriquer par la parole

- dans la matiére - (s.e. dans une matiére sonore indé-
terminée)

- des reflets — des images ressemblantes

- des Formes toutes premiéres - de toute réalité, en particulier des
dieux

Le langage présente une similitude dans son ordre propre avec ce qu'il ex-
prime. Et il en ira évidemment ainsi aussi du nom du troisiéme degré, le seul
qui soit verbal, composé de sons articulés.

degré, il désigne alors le rapport entre la réalité en elle-méme et sa premiére manifestation au
niveau de l'intellect. Il apparait ici au degré inférieur, au niveau du discours, comme ‘image
ressemblante’ des dieux eux-mémes. Or il est vraisemblable que cet ultime niveau logico-lin-
guistique est ‘image ressemblante’ des dieux par I'intermédiaire du niveau intellectif qui est
aussi ‘image ressemblante’, bien que sur un plan différent, du niveau divin lui-méme. On
pourrait des lors dire que le nom intérieur et proféré, celui du troisiéme degré, est ‘image
ressemblante’ de I"image ressemblante’ (au deuxiéme degré) du nom du premier degré qui
seul est en parfaite adéquation avec le dieu.

118 ’expression ‘la science de chez nous’ qui provient du Parménide n’est, dans I'histoire
exégétique qui nous est parvenue, explorée que par Proclus. Sa mention ici, la seule qui ne
provient pas de son commentaire Sur le Parménide, pourrait donc avoir un sens tout parti-
culier. Le fait qu'il s’agisse de science atteste du fait que le domaine dans lequel nous nous
mouvons ressortit a la dialectique comme productrice d’'un savoir ferme et assuré pouvant
faire I'objet d’'une démonstration claire et rationnelle. Pour Proclus, ainsi que nous I'avons
vu, la plus parfaite expression de la production d’un tel savoir est, par excellence, Platon en
ce qu’il procede par la voie dialectique telle qu’elle se laisse observer dans le Parménide.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 29

Mais si 'on veut affiner la compréhension du sens de ce parallélisme
dans le contexte de cette discussion sur les noms divins, nous pouvons pro-
poser un deuxiéme niveau de lecture de la comparaison.

Le parallélisme porterait alors plus précisément sur
- le fait que l'Intellect démiurgique contient « en lui » les formes toutes
premiéres dont il fait venir a l'existence, dans la matiére, les reflets (em-
phaseis) et
- le fait que les hommes de science, « de leurs visions!1® intérieures »120, fa-
connent par la parole des noms qui regoivent a cet ultime degré un reflet
(emphasis) des étres divins qu'ils signifient 121,

Le langage en général, et plus spécifiquement ici le langage théologique,
qui reléve de la science de chez nous, et qui exprime au moyen du discours
ce qui ressortit aux dieux, traduit par de la composition, de la diversité et
de la multiplicité, dans une matiére sonore indéterminée ce qui a fait anté-
rieurement I'objet de visions intérieures (ta endon theamata) saisissant ce
qui, dans les dieux, est unifié, simple et sans composition!22. Or, dans cette
interprétation de la comparaison, il faut distinguer la vision intérieure, et
donc ce qui est dit ‘vu’ du dieu, autrement dit ce que le dieu donne a voir,

119 Les theamata, et ce qu'elles recouvrent, mériteraient une étude propre. Nous pouvons
les tenir pour assimilables a la contemplation (theéria) ou a la saisie mystique des dieux (ta
tén theén mystica noémata [PROCLUS : Sur la République 1.80.30-81.1]). Proclus en fait usage
précédemment dans la Théologie platonicienne. Il mentionne alors les bienheureuses visions
dont il dit avoir été lui-méme le spectateur (cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 7.13-15). Quelques
pages plus bas, il préte a Parménide les visions de I'ame les plus intellectives (cf. PROCLUS :
Théol. plat. 1.9, p 35.4-7). Il reviendra ultérieurement sur les theamata mystiques qui font
suite a la stupeur de ceux qui participent aux rites les plus sacrés de l'initiation (cf. PROCLUS :
Théol. plat. 111.18, p 64.6-8) ; et plus bas encore, sur les theamata des réalités intelligibles (cf.
PROCLUS : Théol. plat. 1V.26, p 77.7-8).

120 A propos de la vision intérieure que I'dime obtient en rentrant en elle-méme, voir :
PROCLUS : Théol. plat. 1.3, p 15.21-16.1 : « C'est pourquoi Socrate a raison de dire dans le Pre-
mier Alcibiade que c’est en rentrant en elle-méme que I'dme obtient la vision non seulement
de tout le reste mais aussi de dieu. Car en s'inclinant vers sa propre unité et vers le centre
[25] de sa vie entiére, et en se débarrassant de la multiplicité et de la diversité des puissances
infiniment variées qu’elle contient, 'dme [16.1] s’éléve jusqu'a cet ultime point de vue sur
tout ce qui existe ».

121 Ce qui se produit chez les hommes de science s’éclaire a la lumiére de ce que Proclus
avait dit de l'activité onomastique dans ses Scolies Sur le Cratyle : « Telles sont donc les tout-
premiers noms manifestés par les dieux, [34.1] et parvenus au travers des genres intermé-
diaires a notre substance rationnelle. Mais considérons les autres de deuxiéme et de troi-
siéme rang, ceux que les dmes particuliéres ont produits, tantot divinement inspirées au su-
jet des dieux, tantdt agissant sur un mode scientifique, ou en faisant communier [s] leur
propre intellection avec la lumiére divine, et étant par-la rendues parfaites, ou en ayant con-
fié a la puissance rationnelle la tiche de fabriquer (demiurgein) des noms », PROCLUS : Sur le
Cratyle LXXI, 33.28-34.7.

122 Sur le fait d’embrasser d’'un coup par une intuition divinement inspirée le connais-
sable tout entier, puis de développer au moyen du discours ce qui était alors contracté, et
sur le fait de dérouler en une suite de mots ce qui a fait 'objet d’'une intellection unique,
voir : PROCLUS : Sur le Timée 111, 104.27-105.14.



30 Pascal Mueller-Jourdan

du dieu lui-méme en lui-méme dont la pure existence n’est pas accessible
aux opérations cognitives, discursives et intellectives de I'ame ainsi que nous
I'avons vu précédemment!23. Le signifié est certes ultimement le dieu,
mais il I'est nécessairement par la médiation de ce qu’il donne a voir, et
donc a connaitre de lui-méme, et ce qu’il donne a voir est vu par une
opération intellective ainsi que Proclus en conviendra ci-aprés. Proclus
avait d’ailleurs déja précisé, dés les premiéres lignes de la Théologie
platonicienne, que ce qui était donné a voir du dieu dans la philosophie de
Platon, était l'intellect caché en eux (ton en autois kekrummenon notin)124,
qu’il faut distinguer du dieu lui-méme pris en lui-méme. A ce niveau le
plus élevé, en effet, le dieu revét I'incognoscibilité et l'indicibilité radicales
du premier principe. Mais lintellect caché se révele en éveillant la
puissance intellective de 'dme qui pouvait lui étre caché avant. Dans tous
les cas, les visions intérieures sont meédiatrices entre le dieu lui-méme et le
nom divin de troisiéme degré, qu'’il soit, une fois encore, considéré comme
intérieur a 'homme de science, ou extériorisé par celui-ci en étant proféré.

Les paroles sont a la fois dans un rapport de dissimilitude radicale au
regard des visions qu’elles expriment car elles sont, elles, sensibles, donc
composées, diverses et multiples, les visions, elles, ne le sont pas ; mais
elles sont aussi dans un rapport de similitude avec les visions car elles sont,
pour I'dme incorporée, I'expression, certes sensible, spatio-temporalisée mais
congruente, des réalités divines qu'ultimement elles signifient et dont elles
portent, a cet ultime niveau, le reflet.

[124.21] Puisqu’elle produit les noms de cette maniére-la,

la science de chez nous les présente a cet ultime niveau comme des
images des étres divins (t6n theién eikonas);

en effet, elle <=la science de chez nous> produit chaque nom comme une
statue des dieux (agalma tén théén) [124.21-23],

Le nom divin produit, fabriqué au niveau du langage sensible, par les
hommes de science qui reproduisent l'activité modélisée de I'Intellect dé-
miurgique, est donc porteur du reflet (emphasis) des étres divins ; il en est
'image ressemblante (homoiéma), 'image (eikén) et en est enfin comme la
statue (agalma).

Avant de revenir sur la mention de la statue, dont la place naturelle est
le temple, mention qui assurera la transition vers la théurgie, il semble utile
de signaler que Proclus ne pouvait pas ne pas avoir a I'esprit ce qu’il avait
antérieurement développé dans le commentaire Sur le Timée!25. En effet,
le Démiurge produit le monde sensible comme une statue des dieux

123 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.3, p 15.8-21.
124 pProCLUS : Théol. plat. 1.1, p 5.7-9.
125 Voir, PROCLUS : Sur le Timée 111, 4.8-8.11.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 31

éternels (agalma tén aidién thebén)126. Mais voulant rendre l'objet (agalma)
de son émerveillement encore plus semblable a son modéle, il créa le temps
comme une image mobile de I'éternité. Mais il est un autre point encore
qui mérite un rapprochement avec le commentaire Sur le Timée. Pour
Proclus, en effet, « Platon établit le Démiurge parmi les plus haut
initiateurs (kata tous akrous tén telestén), puisqu’il le montre fabricateur
de statues, tout comme plus haut il le montrait créateur des noms divins et
révélateur de ‘caractéres’ divins, grace auxquels il a confectionné I'’Ame.
Car cest cela aussi que font les vrais initiateurs qui, au moyens de
‘caractéres’ et de noms consacrent les statues et les rendent douées de vie
et de mouvement »127. Nous sommes bien dans un contexte similaire ou
démiurgie et théurgie sont étroitement interconnectées.

I1 découle donc naturellement de la mention du nom comme statue une
comparaison avec la pratique de la théurgie qui crée les conditions d’appa-
rition et de révélation du dieu a méme la matiére mise-en-forme.

Comparaison de la théurgie et de la finalité de l'institution des noms divins

[124.23] et,

de méme que la théurgie!2s,

- par certains signes symboliques,

- invoque (prokaleitai) la bonté généreuse des dieux en vue de [25]
l'illumination de statues confectionnées selon les régles de l'art (eis
tén ton téchnéton agalmatén éllampsin),
de méme aussi la science intellective relative aux étres divins (hé noéra
tén theibn epistéme),

- par des compositions [125.1] et des divisions de sons articulés,

- révele 'étre caché des dieux129 [124.23-125.2].

126 procCLUS : Sur le Timée 111, 6.23-24.

127 PrROCLUS : Sur le Timée 111, 6.9-16.

128 11 s'agit plus précisément de la télestique qui est une des deux branches de la théur-
gie. Dans I'examen qu’elle fait de la télestique chez Proclus, Carine Van Liefferinge affirme
que : « Dans la plupart des extraits relatifs a la télestique, celle-ci se présente comme une
technique consistant a associer aux statues, de fagon visible ou invisible (a savoir a l'inté-
rieur de la statue que I'on peut alors supposer creuse), des symboles attachés a la divinité
qu’elles représentent. Le but recherché est lI'illumination de la statue par le dieu, désignée
par le terme technique d’#AAapyig. La statue est alors animée par le dieu. On apprend, en
effet, par Proclus que “le téleste, en attachant certains symboles aux statues, les rend plus
aptes a la participation avec des puissances supérieures” (PROCLUS : Sur le Timée I, 51.25-27)
et que “dans les statues érigées par l'art télestique, certains caractéres sont visibles, d’autres
sont cachés a l'intérieur, symboles de la présence des dieux connus des seuls initiants” (Sur
le Timée 1, 273.1-14). Alors, “les vrais initiateurs [...] consacrent les statues par des symboles
et des noms qui donnent la vie et les rendent vivantes et animées” (Sur le Timée IlI, 6.12-
15) », VAN LIEFFERINGE, C. : La théurgie des Oracles chaldaiques a Proclus, 268-269.

129 L’auditeur de la Théologie platonicienne avait déja entendu Proclus sur ce sujet lors-
qu’'il commentait le Cratyle. Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LI, 19.12-19 : « De méme que la téles-



32 Pascal Mueller-Jourdan

Apreés avoir comparé l'institution des noms a la production démiurgique,
Proclus introduit une comparaison entre la théurgie, premier terme de
comparaison, et la science intellective des étres divins. Ce faisant il réintro-
duit I'atmosphére religieuse qui avait prévalu a I'ouverture de ce premier
livre de la Théologie Platonicienne.

La comparaison précédente voulait établir le cadre légitime de I'institu-
tion du discours en général pour exprimer toutes les réalités, mais aussi
établir le cadre légitime des modalités de production du discours, a savoir
le fait de prendre pour modéle I'activité de I'Intellect démiurgique. La pré-
sente comparaison semble plus spécifiquement pointer la finalité de 'insti-
tution des noms divins, ici « révéler I'étre caché des dieux »130,

Cette derniére comparaison, toutefois, n'est pas parfaitement symétri-
que puisque la théurgie ne fabrique pas a proprement parler des statues,
méme s’il est mentionné que ces derniéres sont issues d’une techné, mais
elle invoque (prokaleitai) la bonté généreuse des dieux pour les illuminer.

Dans le premier terme de comparaison, c’est la finalité méme de l'invo-
cation qui est visée. L'illumination d’une statue manifeste aux confins de la
matiere la présence du dieu. A noter qu'il ne peut s’agir que d'un dieu par-
ticulier dont la statue est |'effigie et non du divin entendu au sens large.

Pour le deuxiéme terme de comparaison, en revanche, ce sont la com-
position et la division artisanales de sons articulés qui sont mises en avant,
dans le but, certes, de révéler I'étre caché des dieux. Notons que dans les
deux cas, il s'agit de statues. Nous avons, en effet, vu précédemment que
notre science intellective produit le nom divin comme une statue du dieu.

La comparaison semble ainsi porter une fois encore sur la finalité des
deux démarches, I'une rituelle, sans doute gestuelle mais aussi verbale en
raison de 'invocation, 'autre plus intellective et donc plus philosophique.
Nous pouvons la reconstruire comme suit :

La premiére, le rite théurgique, fait usage d’artefacts représentant dans
la matiére une image du dieu. Elle procéde a une invocation dans le but de
rendre manifeste la présence du dieu. Il est difficile d'imaginer que I'invo-

tique, au moyen de certains symboles et de signes indicibles, rend les statues de ce monde
semblables aux dieux et aptes a recevoir les illuminations divines, ainsi la nomothétique des
noms, selon la méme puissance assimilatrice, fait subsister les noms comme statues des choses,
en représentant par tel ou tel son la nature des étres, et les a transmis aux hommes pour leur
usage ».

130 11 n’est sans doute pas inutile de préciser que les noms qui résultent de compositions
et de divisions de sons articulés révélent |'étre caché des dieux a qui y est initié. En effet, si
nous prenons le seul exemple d’Apollon, ce que le nom désigne de la nature du dieu suppose
d’y étre introduit et initié. Faute de quoi, le non-initié, n’y voit rien d’autre qu'un nom parmi
d’autres. C’est d’ailleurs & un exercice initiatique de ce type que se livre Platon dans le
Cratyle tout autant que Proclus dans les scolies qu’il en donna. Voir : PLATON : Cratyle 404d-
406a ; PROCLUS : Sur le Cratyle CLXXIV-CLXXVI, 96.12-103.5.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 33

cation ne fasse pas usage du ‘nom particulier’, a savoir du ‘nom propre’
(par référence au nom ‘tout a fait propre’) 131 de la divinité.

La seconde est, semble-t-il, davantage philosophique. Elle fait usage de
noms qu’elle a elle-méme fabriqués en associant et dissociant des sons arti-
culés. On a vu qu’elle avait procédé par imitation de 'activité de I'Intellect
démiurgique. Son but est de révéler, par des opérations intellectives et lo-
gico-linguistique, I'étre caché des dieux. Le nom divin qui est ici, une fois
encore, le nom divin propre a tel ou tel dieu, du moins la proposition qui
suit semble-t-elle I'inférer132, est, a ce niveau, et ce au méme titre que la sta-
tue, un artefact sensible. Il peut sans doute, alors, avoir une fonction théur-
gique car il mobilise la présence du dieu nommément convoqué et I'appelle
ainsi 4 se manifester. Nous pouvons du moins l'inférer d'un propos de
Proclus dans le commentaire Sur le Timée ou il traite de l'art télestique :
« les vrais initiateurs (telestai) consacrent les statues par des symboles et
des noms qui donnent la vie et les rendent vivantes et animées » 133,

Il y ala la base méme d'une conception du langage qui se fonde sur une
efficience intrinséque au ‘juste’ nom qui n’est pourtant a ce stade ultime
que porteur d’un reflet trés affaibli et méme matérialisé du nom tout a fait
propre qui seul est en adéquation avec le dieu.

C'est d’ailleurs a une telle conception du nom que semble renvoyer
Jamblique, dont Proclus semble ici dépendre, lorsque dans le De Mysteriis
Aegyptorum, il aborde la question des noms divins en usage chez les Bar-
bares. Jamblique est opposé, on le sait, a leur traduction en langue grecque 134,

Révérence religieuse du nom divin

[125.3] C’est donc a juste titre que Socrate dans le Philébe dit qu’il va jus-
qu'a éprouver pour les noms des dieux une crainte qui passe toute
limite, en raison de son respect a leur égard.

Car, il faut révérer méme les échos les plus dégradés qui nous par-
viennent des dieux et, par cette vénération, s'établir au niveau de leurs
modeles du tout premier degré [125.3-8].

Ce rappel du Philébe!3s ici fait écho a ce que Proclus avait énoncé dans les
Scholies sur le Cratyle13¢. 11 disait alors que les noms divins, assimilés aux
hiéra des dieux, sans doute par référence aux Mystéres, comptent parmi les

131 Lequel nom tout A fait propre est et demeure incognoscible et indicible.

132 Cf. ci-apres, PROCLUS : Théol. plat. 1.29, p 125.3-5.

133 PROCLUS : Sur le Timée 111, 6.12-15.

134 Cf. JAMBLIQUE : Les mysteéres d’'Egypte VL5 (257.1-260.2), éd. E. des Places. Paris : Les
Belles Lettres 1966; on retrouve la méme idée chez le Lycien. Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle
LXXI, 32.5-12; la question est discutée in : CRISCUOLO, U. : Proclus et les noms des dieux : a
propos du Commentaire au Cratyle, 65-68.

135 Cf. PLATON : Philébe 12c.

136 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle XXX, 11.2-6.



34 Pascal Mueller-Jourdan

réalités éternelles en tant qu’ils expriment et les puissances, et les opéra-
tions des dieux. C’est dire aussi leur caractére efficace et explique la raison
pour laquelle Socrate est dit éprouver a leur égard vénération et crainte
sacrée que les auditeurs de la Théologie platonicienne sont censés éprouver
eux aussi.

Le nom, quand bien méme il n’aurait que le statut d’écho dégradé, nous
parvient des dieux. Il a donc ce mystérieux pouvoir, non seulement d'invo-
quer et donc de convoquer le dieu, mais il offre également a qui le vénére,
et en fait usage, le pouvoir de s'établir au niveau de leurs modéles. En
d’autres termes, il offre a celui qui fait preuve de droiture et surtout de
piété a 'égard du dieu et du nom qui le représente, celui-ci en fiit-il un
écho tres affaibli, le pouvoir d’étre divinisé. La derniére proposition mar-
querait ainsi le point terminal de la théologie, honorant ainsi le propos de
Platon dans le Théététe : devenir dieu dans la mesure du possible pour
I’homme.

Finale et ouverture

[125.9] Tel est au sujet des noms divins (peri tén theién onomatén),

pour le moment du moins,

ce qu’il suffira que sachent ceux qui veulent comprendre la théologie de
Platon ;

nous donnerons des précisions sur les noms en question lorsque nous
traiterons des puissances particulieres (peri tén merikén dunamedn)

[125.9-13].

Comprendre la théologie de Platon suppose donc d’avoir acquis une con-
naissance suffisante des noms divins. C'est d’ailleurs dans la procédure de
nomination qu’apparait clairement a la conscience de qui y est éveillé toute
la hiérarchie des dieux.

Les puissances particuliéres dont Proclus fait ici mention sont étroite-
ment associées aux noms des dieux, car il y a une adéquation qu’il faut dé-
crypter entre le nom et la position hiérarchique du dieu, et méme une adé-
quation entre le nom et la, ou les, fonction(s) particuliere(s) de tel dieu
particulier, ou de tel autre, et par extension, une adéquation entre le nom
et 'agir propre a chaque dieu.

La derniére phrase, enfin, est programmatique, car elle annonce assez
précisément ce qui va suivre dans les prochains livres, a savoir, I'explica-
tion de la dénomination de chaque dieu pris en particulier. Il faudra donc
logiquement commencer par la cause toute premiére ainsi que Proclus
'affirme dans le premier chapitre du Livre II : « Le commencement le plus
approprié dans I'étude que nous nous proposons est celui a partir duquel il
est possible de découvrir la cause toute premiére de tous les étres »137. Ainsi

137 PROCLUS : Théol. plat. 111, p 3.6-8.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 35

s'amorce le déploiement, ou déroulement, des noms divins en commengant
par celui du tout premier ‘dieu’, si tant est qu'il soit vraiment légitime d’en
parler en ces termes, jusqu’aux dieux de tout dernier degré.

Nous ne pouvons clore cette lecture détaillée sans brievement aborder
la question des raisons de la nomination quelque peu paradoxale de la
cause toute premiére des étres, dans la mesure ol cette derniére est tenue,
de la fagon la plus radicale qui soit, pour indicible. Proclus traite de fagon
plus particuliére de cette question dans le chapitre 6 du Livre II de la Théo-
logie platonicienne. Il admet a la suite de Platon que deux noms seuls
semblent convenir a la cause toute premiére du réel : le Bien et I'Un. Si le
premier nom est révélé dans la République!38, le second 'est dans le Par-
ménide!39. Ces deux noms, sans prétendre circonscrire le premier principe,
entendent fournir une indication (endeixis) sur lui, non pour le décrire ob-
jectivement, voire le définir, mais pour indiquer le rapport que tout ce qui
en découle entretient avec lui. Proclus souligne avec insistance le fait que
s'il est nommé I'Un, c’est parce que c’est de lui que découle toute pluralité
et toute procession!40, [l est donc cause de I'existence des étres en leur con-
férant 'unité sans laquelle ils se disloqueraient et se disperseraient. S'il est
nommé Bien, c’est parce que ce qui en provient, aspirant a son propre aché-
vement, est naturellement tourné vers lui et le désire!4!. Proclus affirmera
plus bas que c’est nous qui attribuons au tout premier principe, comme
des images consacrées, ces deux noms que nous tirons des réalités se-
condes!42, attestant, une fois encore, que la nomination verbale et sonore
du dieu reléve pour I'essentiel de notre propre fabrication d’ame incorpo-
rée ainsi que Proclus en convenait dans le chapitre 29 du Livre I que nous
venons de traiter. L’Un et le Bien qui nous permettent d'indiquer la source
toute premiére du réel sont donc des noms de troisiéme degré qui ne sau-
raient prétendre circonscrire la cause ineffable de tout, méme s’ils sont -
noms limites- les moins impropres pour parler d’elle.

CONCLUSION

Traiter des noms divins chez Proclus suppose donc de clairement distinguer
les notions communes concernant les dieux, attributs essentiels qui em-
brassent et qualifient toutes les classes des dieux, et les dénominations
particulieres qui saisissent au contraire le propre des résidents de chacune
de ces classes ou, plus simplement, le propre d’'un dieu particulier chargé de

138 Cf. PLATON : République 508e.

139 Cf. PLATON : Parménide 137c.

140 Cf, PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 40.10-13. Le schéma est pythagoricien.
141 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 40.14-19.

142 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 11.6, p 42.20-21.



36 Pascal Mueller-Jourdan

mission et d’action dans 'appareil transcendant, hypercosmique et parfois
encosmique de I'univers proclusien.

Pour Proclus, le nom du dieu comporte une gradation selon qu'’il est con-
sidéré,
- soit au niveau de la réalité elle-méme, autrement dit au niveau de sa ra-
cine unitaire, il est alors ‘nom tout a fait propre’, il est dit ailleurs indi-
cible143, il est situé au-dela de nos puissances cognitives, intellective, ration-
nelle et logico-linguistique,
- soit au niveau de !'Intellect, il est alors « image ressemblante » du nom
tout a fait propre. Il ressortit aux visions intérieures et a I'Intellect caché
dans les dieux'44, Intellect qui alors se dévoile,
- soit, enfin, au niveau de I'dme, ot le nom peut relever
- ou de la pensée discursive,
- ou du discours proféré,

et si le niveau supérieur reléve de 'activité propre, intérieure et discursive
de 'dme, abstraction faite de son incorporation dans l'univers sensible, le
niveau inférieur en revanche prend en compte cette incorporation et pré-
sente en ‘matérialisant’, par des sons articulés, dans l'univers sensible son
activité discursive intérieure.

L'expérience de la racine unitaire des choses (i) ot 'dme méme incor-
porée ‘coincide’ par son centre avec le centre de toute réalité, la connais-
sance intellective (ii), premiére formalisation de I'expérience précédente,
déclinée par Proclus en termes de ‘vision intérieure’, le premier discourir
silencieusement sur la vision (iii), puis la profération dans I'univers sen-
sible et sonore des étapes précédentes (iv), tous ces niveaux qui repro-
duisent comme autant d’états de I’ame, nous semblent clairement struc-
turer les conditions d’avenement d'une parole qui se veut en conformité
avec ce qu’elle énonce, et ce tout particuliéerement dans le cas du discourir
sur les dieux en déclinant leurs noms qui sont, dit Proclus, révélateur de
I'Intellect caché en eux. C’est 14 ce que doivent savoir ceux qui veulent étre
introduit a la théologie de Platon, hiérophante « des apparitions intégrales
et immobiles des dieux »145.

Terminons peut-étre par une derniére observation en introduisant une
idée non exploitée ici et ce en revenant aux qualificatifs communs a tous
les dieux. Ce sera une maniére de conclure de facon ouverte. Les attributs
communs, qualificatifs audibles et donc sensibles de la nature des dieux,
du moins en tant qu’attributs essentiels de chacun d’eux, ont une fonction
certes pédagogique puisqu’ils sont les garants d’'une orthodoxie (= d’une
opinion droite, ou juste opinion) qui n'impute plus au divin les pathé hu-

143 Cf. PROCLUS : Sur I’Alcibiade 150.11.
144 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 5.7-9.
145 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 6.4-7.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 37

maines qu’on avait tendance a leur attribuer dans la mythologie avant que
Platon en particulier n'y mette un peu d’ordre. Mais ces attributs ont égale-
ment une fonction mystagogique dans la mesure ot les dieux nous initient,
du moins s'il faut en croire Proclus, par la médiation de Platon, en quels
termes ils entendent étre invoqués et méme célébrés par des dmes qui ici-
bas sont aux prises avec la multiplicité qui résulte de leur présente condi-
tion d’existence dans l'univers sensible. Il n'y aurait aucune difficulté a
concevoir les attributs divins recensés ici par Proclus, soit les sons vocaux
signifiants, pdles apparences des qualités divines communes, comme la
matiére premiére d'une hymnographie qui soit définitivement digne et re-
spectueuse de la nature du dieu. Peut-étre y aurait-il la matiére a une nou-
velle recherche146.

Résumé

Peut-on ‘nommer dieu’ ou ‘nommer les dieux’ ? Comment, alors, et a quelles
conditions peut-on le faire ? Quel statut accorder aux noms audibles et sen-
sibles dés lors qu'ils sont sensés désigner, aux frontiéres de la corporéité et
de la matiére, des réalités immatérielles et incorporelles : les dieux. Ce pro-
bléme central est au cceur de la Théologie platonicienne de Proclus qui dis-
tingue par ailleurs ‘attributs communs a tous les dieux’ et ‘noms propres’ a
chacun d’eux. Connaitre les noms divins et en saisir le sens est, pour Proclus,
la condition de la compréhension de la théologie de Platon.

Abstract

Can we ‘name god’ or ‘name gods’? How and in what manner could we do it?
What status can we attribute to audible and sensitive names supposed to
designate, at the fringes of corporeity and matter, immaterial and incorpo-
real realities: the gods? It is the main question of Proclus’ Platonic Theology
which distinguishes ‘common attributes’ and ‘proper names’ for each God.
Knowing the divines names and grasping their meanings are, for Proclus, the
condition of the understanding of Plato’s theology.

146 Sur 1'usage d’humneé dans la Théologie platonicienne, voir : PROCLUS : Théol. plat.
10, p 43.24-25, p 44.4-5; Théol. plat. Il.u, p 65.5-22; Théol. plat. 1ll.7, p 29.7-9 ; IlL.12, p
45.13-16.



	" Au sujet des noms divins " : ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon (Proclus: théologie platonicienne I.29)

