
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: " Au sujet des noms divins " : ce que doivent savoir ceux qui veulent
comprendre la théologie de Platon (Proclus: théologie platonicienne
I.29)

Autor: Mueller-Jourdan, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pascal Mueller-Jourdan

« Au sujet des noms divins »
Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la

théologie de Platon
(Proclus: Théologie platonicienne I.29)

Introduction

Peut-on 'nommer dieu' ou 'nommer les dieux' Comment et à quelles
conditions peut-on conférer au langage humain quelque justification et
pertinence pour désigner ce qui ne ressortit pas aux domaines des mortels qui
font usage de noms, de verbes et de codifications grammaticales pour se

signifier les uns aux autres les choses dont ils font l'expérience Le langage
que la théologie mobilise elle aussi, est-il, et à quelles conditions, en
adéquation avec son objet Quel statut dès lors accorder aux noms Relèvent-
ils de la nature de la chose ainsi désignée, ou ne sont-ils que le fait de
conventions linguistiques 71

Toutes ces questions sont introduites de façon décisive dans l'histoire
de la pensée par le Cratyle de Platon sur la rectitude des noms. La question
de la nomination et plus largement du langage outrepasse la seule question
des noms divins, mais on peut dire qu'elle atteint, dans le traitement de
cette difficulté spécifique, son seuil critique.

Si l'on doit à Platon le premier traitement d'envergure de la question de
la rectitude des noms en général et des noms divins en particulier, du moins
si l'on se fie à ce que la tradition manuscrite nous a transmis, ce problème,
qui connaîtra une longue tradition interprétative, sera traitée pour lui-
même dans l'œuvre de Proclus de Lycie. Les Scolies de Proclus sur le

1 Nous voudrions dédier ces pages à Olivier Boulnois et à Brigitte Tambrun qui nous
invitèrent, il y a plus de dix ans, à intervenir dans le programme de recherche Sur les noms
divins qu'ils pilotèrent dans le cadre du Laboratoire d'Etudes sur les Monothéismes. Cette
invitation nous engagea à nous plonger dans la Théologie platonicienne de Proclus qui ne nous a

depuis plus quitté. Nous avions retiré in extremis de la publication qu'il prévoyait une
contribution immature qui eût été précipitée. Nous avions le projet depuis de nombreuses
années de tout reprendre en embrassant plus largement que la Théologie platonicienne, en croisant

le commentaire de Proclus Sur le Parménide, les Scolies sur le Cratyle et le commentaire
du même Proclus Sur le Timée. Moins précipité et sans doute davantage mûri, ce travail saura

être utile, nous le pensons, tant à celui qui est aguerri à la pensée du maître athénien qu'à
celui qui n'en connaît pas encore l'inépuisable richesse. Nous remercions le premier de son
indulgence et le second de sa confiance. Le collectif dirigé par Olivier Boulnois et Brigitte
Tambrun est paru en 2016. Cf. BOULNOIS, O./Tambrun, B. (éds.) : Les noms divins. Paris :

Cerf 2016.



6 Pascal Mueller-Jourdan

Cratyle de Platon qui abordent spécifiquement la question des noms divins
a fait l'objet ces dernières années d'un ensemble d'études remarquables, de
la part de chercheurs italiens surtout, mais pas exclusivement2. Les pages
qui suivent, qui ne sauraient se substituer aux recherches antérieures,
entendent d'abord pointer quelque chose de l'intention qui sous-tend la

Théologie platonicienne de Proclus dont le projet influencera durablement
le christianisme par le truchement du traité Des noms divins du Pseudo-

Denys l'Aréopagite.

Notre brève étude se déploiera en phases successives

Après une brève contextualisation historique de la figure de Proclus et de

son projet fondamental, nous rappellerons que nous sommes dans un
environnement polythéiste fortement hiérarchisé, et que cette hiérarchie se
déroule, selon une conception dégressive de la réalité, du tout premier principe

jusqu'aux confins de la matière. Cela implique qu'il y ait des degrés et
un classement des dieux eu égard à leurs fonctions. Nous laissant alors
guider par un plan qu'impose la lecture du premier livre de la Théologie
platonicienne, nous aborderons ce que Proclus appelle les notions
communes relatives à tous les dieux3, à savoir les attributs communs aux êtres
divins, quelle que soit la position hiérarchique que chacun d'eux occupe
dans le vaste système exposé. Cette première phase sera relativement brève
bien qu'elle soit indispensable pour contextualiser toute cette question. Le

cadre ainsi posé, nous nous proposerons de présenter une lecture détaillée
du chapitre 29 de la Théologie platonicienne qui, au regard de ce que Proclus
nous en dit, traitera stricto sensu de la question des noms des êtres divins
qu'on ne saurait confondre avec les attributs communs à tous les dieux.

2 Voir surtout les introductions, commentaires et notes des éditions des Scolies sur le

Cratyle par Proclus, in : PROCLO : Lezioni sul « Cratilo » di Platone, éd. F. Romano. Catania :

Université di Catania 1989 ; PROCLO : Commento al Cratilo di Platone, éd. M. Abbate. Milan :

Bompiani 2017. Voir également : CRISCUOLO, U. : Proclus et les noms des dieux : à propos du
Commentaire au Cratyle, in : Belayche, N. et al. (éds.) : Nommer les Dieux. Théonymes, épi-
thètes, épiclèses dans l'Antiquité. Turnhout : Brepols 2005, 57-68. De PIANO, P. : Il Demiurgo,
l'onomaturgo et l'artista nei capitoli Ll-Llll dellln Cratylum di Proclo, in : Logos. Rivista di
filosofia 8 (2013), 9-22 ; De Piano, P. : Le nom en tant qu'image (eixtov) dans l'interprétation
proclienne du Cratyle, in : Interférences [En ligne], 7 | 2014, mis en ligne le 10 juillet 2014,
consulté le 24 avril 2020. URL : http://journals.openedition.org/interferences/4620 ; De PIANO,
P. : L'àipopoiziKtj Svvaptç et la matière des noms dans le 'Commentaire du Cratyle'de Proclus,
in : Halfwassen, J./Dangel, T./O'Brien, C. (éds.) : Seele und Materie im Neuplatonismus
Soul and Matter in Neoplatonism. Heidelberg : Winter Verlag 2016, 189-210. VAN DEN BERG,

R.M. : Proclus' Commentary on the Cratylus in Context. Ancient Theories of Langages and

Naming. Leiden-Boston : Brill 2008. Romano, F. : Proclo lettore e interprète del Cratilo, in :

PÉPIN, J./Saffrey, H.D. (éds.) : Proclus, lecteur et interprète des anciens. Actes du colloque
international du CNRS, Paris (2-4 octobre 1985). Paris : Éditions du CNRS 1987, 113-136.

3 Cf. PROCLUS : Théologie platonicienne (Théo/, plat.) 1.2, p 9.9, éds. H.D. Saffrey, L.G.
Westerink. Paris : Les Belles Lettres 1968.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 7

Nous verrons ultimement que le nom divin peut se dire en de multiples
acceptions selon qu'il est appréhendé
- au niveau du dieu même comme nom tout à fait propre, radicalement

incognoscible et indicible, marqué du sceau du secret,
- au niveau de l'intellect comme image ressemblante, nimbée de silence,

du premier degré, ou
- au niveau de l'âme, comme expression verbale et écho amoindri, quoi¬

que congruent, des niveaux supérieurs qu'il signifie.

Ces trois degrés du nom constituent un apport original de Proclus de Lycie
à la question des noms divins.

Entrée en matière et contexte

Une recherche fondamentale sur les noms divins peut difficilement se priver

de l'apport insigne de la Théologie Platonicienne de Proclus de Lycie.
La Théologie Platonicienne est le plus important projet visant à traiter
systématiquement de la question des dieux que nous ait légué la tradition
manuscrite. L'examen de la nature des dieux, l'exposition des notions communes
les concernant, est naturellement suivi de l'examen de leurs caractéristiques

particulières liées aux fonctions qui leur sont assignées en propre
dans la trame du réel et au degré hiérarchique auquel chacun des dieux
appartient. Cet essai de réintégration du Panthéon grec dans la structure des

hypothèses issues du Parménide de Platon est méthodique et rigoureux4.
Proclus nous introduit au cœur d'une théologie vaste, inclusive,

récapitulative qui épouse dans sa propre méthode exégétique une progression
similaire à celle qui s'exprimait dans l'initiation aux mystères. L'analogie ne
porte pas seulement sur la fin de chacune des deux démarches, à savoir
l'illumination du candidat et son contact, et son union, avec la divinité,
mais aussi, en un sens, sur le processus pour y parvenir. En fait, il est tout
à fait vraisemblable que Proclus considérait les deux mouvements
ascensionnels comme apparentés et s'éclairant mutuellement5. D'ailleurs, l'atmosphère

empreinte de révérence religieuse dans laquelle nous plongent les

premières pages de la Théologie Platonicienne est, à cet égard, tout à fait
significative. Selon Proclus, la philosophie de Platon a fait « sa première
apparition par la grâce de la volonté pleine de bonté des dieux, puisqu'elle

4 Cf. Saffrey, H.D. : La théologie platonicienne de Proclus, fruit de l'exégèse du Parménide,

in : Revue de théologie et de philosophie 116 (1984), 1-10.
5 L'ordre des lectures commentées des dialogues de Platon, de VAIcibiade au Parménide,

était alors assimilé à une mystagogie faisant passer l'initié du seuil du temple au sanctuaire.
Voir par exemple une trace évidente de cette conception chez Olympiodore : « Par ailleurs,
on doit considérer que ce dialogue [=l'Alcibiade] ressemble aux propylées et que, de même
que les propylées conduisent aux adyta du temple, de même aussi doit-on comparer VAIcibiade

aux propylées et le Parménide aux adyta », OLYMPIODORE : Sur VAIcibiade 11.3-6.



8 Pascal Mueller-Jourdan

a révélé l'intellect caché en eux... (ton en autois kekrummenon noûn) »6.

Nous devrons bien sûr préciser ce qu'un tel propos peut signifier et ce qu'il
peut avoir à faire avec une théorie du langage prétendant s'exprimer de
façon autorisée sur les dieux, soit en recensant et en dévoilant leurs attributs
communs, soit en désignant les noms particuliers et distinctifs attribués aux
dieux, rendant ainsi possibles leur invocation, voire leur convocation dans
le rite religieux, et la dévotion tant collective que particulière. Ces conditions

de possibilité du discourir sur le divin, et du discourir de manière
autant que possible conforme à la réalité des dieux, constituent d'ailleurs tout
l'horizon de la Théologie platonicienne. Elle est, en ce sens, sur ce point précis,

la reprise grandiose de ce que les Scolies sur le Cratyle avaient annoncé
et préparé.

L'objectif de Proclus est assez simple. Il s'agit de transmettre ce qu'il a

lui-même reçu7. En ce sens, il se fait, après avoir été lui-même initié,
initiateur. D'ailleurs, il ressort clairement du premier chapitre qui introduit à

cette 'Somme théologique' qu'appréhender par l'esprit le divin (noèsai to
theion)s suppose de recevoir la lumière des dieux eux-mêmes. Et faire
connaître aux autres le divin, soit le faire connaître par la médiation du
discours qui est, reste et demeure le moyen pour une âme incorporée de

communiquer à une âme incorporée9, exige que deux conditions soient
remplies. La première est que celui qui fait usage du logos pour exprimer par
des sons articulés ce que sont les dieux, le fasse sous la conduite des dieux
eux-mêmes10. Cela présuppose évidemment qu'il ait parcouru tous les
degrés de l'initiation, qu'il ait été admis à recevoir la lumière d'en-haut, et
ultimement qu'il se maintienne au contact des dieux. Il déploie alors en lui

6 PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 5.7-9.
7 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 7.11-17.
8 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 7.25.
9 Pour cette dernière remarque, on peut se reporter au remarquable article de Hoffmann,

Philippe : Catégories et langage selon Simplicius. La question du « skopos » du traité aristotélicien

des « catégories », in : Hadot, I. (éd.) : Simplicius, sa vie, son œuvre, sa survie. Actes du

colloque international de Paris (28 sept.-i" oct. 1985). Berlin : Walter De Gruyter 1987, 61-

90 ; ainsi qu'à la courte mais utile section « 2.3 Simplicius on langage in his Commentary on
the Categories » de Van DEN BERG, R.M. : Proclus' Commentary on the Cratylus in Context.
Ancient Theories of Langages and Naming, 206-210. Voir également : SIMPLICIUS : In Cat.

13.4-11 (sur le langage [hè phônè] comme limite de l'activité de l'âme); Philopon : In Cat.

9.31-34 (sur les âmes qui, enfermées dans des corps, ne peuvent se signifier réciproquement
leurs propres pensées [ta idia noèmata] par un autre moyen que celui des mots [dia ton
phônôn], cité in : Hoffmann : Catégories et langage selon Simplicius. La question du « skopos

» du traité aristotélicien des « catégories », 83).
10 Cette démarche initiale est profondément ancrée dans le platonisme. Cf. PLATON :

Timée vjcA : « ...<il faut> appeler à l'aide les Dieux et les Déesses, les prier que nos propos
soient toujours, en ce qui les touche, conformes avant tout à leur pensée, et en ce qui nous
concerne, logiquement ordonnés ». Elle est reprise par Proclus, dès les premières pages de la

Théologie platonicienne : « Persuadés par le conseil que nous donne Platon dans le Timée,

prenons les dieux pour guides dans la doctrine qui les concerne », PROCLUS : Théol. plat, la,
P 8.5-7-



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 9

la triade chaldaïque de la foi, de la vérité et de l'amour, dons des dieux
destinés à ceux qui s'en sont approchés et leur demeurent unis11. La
deuxième condition est que l'initiant ou mystagogue cherche à garder « cette
exposition des noms divins au-dessus de la variété des opinions et de la
diversité contenue dans les mots »12. Cette courte phrase qui apparaît dès
le premier chapitre du premier livre de la Théologie Platonicienne, et qui
n'est pas sans poser plusieurs difficultés, révèle toutefois la rigueur et le
motif du projet de Proclus : faire connaître, exposer à d'autres le divin après
l'avoir soi-même connu13. Cette ambition a un contenu. Le propos de
Proclus est clair. Il s'agit, dans le cadre d'une stricte et rigoureuse initiation
philosophique, d'exposer, littéralement de 'dérouler' (anélixis) les noms
divins14 et ce, ni à n'importe quelles conditions, ni dans n'importe quel ordre.

Hiérarchie des dieux et transversalité des attributs communs

C'est dans les dialogues de Platon, en particulier Les Lois, la République, le

Phédon, le Phèdre, - Platon que Proclus tient pour le hiérophante « des

11 Cf. Or.Chald. Fr. 46, éd. E. des Places ; PROCLUS : Théol. plat. I.25, p 109.4-113.10. Sur

cette triade chaldaïque, voir : HOFFMANN, Ph. : La triade chaldaïque érôs, alètheia, pistis de

Proclus à Simplicius, in : SEGONDS, A.-Ph./STEEL, C. (éds.) : Proclus et la Théologie Platonicienne.

Actes du Colloque International de Louvain (13-16 mai 1998) en l'honneur de H.D.
Saffrey et L.G. Westerinkf. Leuven : Leuven University Press 2000, 459-489 ; HOFFMANN,
Ph. : Erôs, Alètheia, Pistis et Elpis. Tétrade chaldaïque, triade néoplatonicienne (Fr. 46 des

Places, p. 26 Kroll), in : SENG, H./TARDIEU, M. (éds.) : Die Chaldaeischen Orakel. Kontext,
Interpretation, Rezeption. Actes du Colloque de l'Université de Konstanz, 15-18 novembre
2006. Heidelberg : Universitätsverlag Winter 2011, 255-324 ; reproduit sous une forme
différente, in : DELGADO, M./MÖ'RI, F. (éds.) : Orient-Occident. Racines spirituelles de

l'Europe. Enjeux et implications de la translatio studiorum dans les espaces culturels juifs,
chrétiens et musulmans de l'Antiquité à la Renaissance. Actes du colloque 'Orient-Occident',
Fribourg, 16-19 novembre 2009. Paris : Cerf 2014, 63-136.

12 PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 8.1-4.
13 Un tel motif se fonde sur le fait que, selon Proclus, Platon, en raison d'un sens du

sacré et du mystère hors du commun, aurait cherché à mettre en sécurité cette lumière au plus
profond du sanctuaire (on retrouve le vocabulaire mystérique du début de la Théologie
platonicienne). C'est la raison pour laquelle, elle est restée ignorée jusqu'à ce que Plotin la
redécouvre, puis à sa suite, Amélius et Porphyre, Jamblique et Théodore d'Asiné et d'autres
encore, jusqu'à ce que Syrianus enfin, le maître de Proclus, son guide, dit-il, dans tout ce qu'il y
a de beau et de bien, ne l'initie à son tour à la mystérieuse vérité des principes divins. De

cette confession proclienne, il ressort que la lumière de la vérité se transmet dans le cadre
d'une initiation philosophique dont la parenté avec les mystères est incontestable (cf.,
PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 6.16-7.8). Cette traditio est d'ailleurs renforcée par la précision
que croit devoir apporter Proclus, in : PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 7.11-15 : « 11 faut non seulement

avoir reçu des autres le bien choisi entre tous de la philosophie de Platon, mais encore
laisser à ceux qui viendront après nous des mémoires de ces bienheureuses visions dont nous
aussi, disons-le, nous sommes devenus le spectateur ». Peut-être y a-t-il là quelques
allusions à la chaîne d'or homérique. Sur celle-ci, voir : LÉVêQUE, P. : Aurea Catena Homeri. Une
étude sur l'allégorie grecque. Paris : Les Belles Lettres 1959.

14 Cf. PROCLUS : Théol. plat.I.i, p 8.4.



10 Pascal Mueller-Jourdan

apparitions intégrales et immobiles <des dieux> »15 - que le diadoque
d'Athènes va recueillir « les notions communes relatives aux dieux (ta koina
noèmata péri theôn) »16. C'est encore des dialogues de Platon que Proclus
va faire ressortir l'architecture théologique qui permet de distinguer des
classes de dieux répartis selon un ordre qui épouse le déploiement d'une
structure issue des hypothèses du Parménide et qui constitue par ailleurs la

trame métaphysique quasi standardisée de ce platonisme d'école17. Proclus
s'exprime assez schématiquement en ces termes :

« Maintenant ce sont ces dialogues qu'il faut considérer pour y rechercher
chaque ordre des dieux, et tirer
<1> premièrement du Philèbe

- la science de l'Un-Bien (2obd),
- celle des deux principes tout premiers (23cd) et
- celle de la triade qui se révèlent à partir d'eux (643-653),

car on peut trouver tout cela distinctement transmis jusqu'à nous par Platon ;

<2> deuxièmement du Timée (270-433),
- la théorie relative aux dieux intelligibles (péri ton noetôn [theôn]),
- l'exposé divinement inspiré sur la monade démiurgique
- et la vérité très complète relative aux dieux encosmiques ;

<3> troisièmement du Phèdre (2466-2476),
- toutes les classes des dieux intelligibles et intellectifs (ta te noèta panta
kai noera genè) et
- les ordres des dieux détachés du monde, qui président immédiatement
aux révolutions célestes ;

<4> quatrièmement du Politique (268d-274e),
- la démiurgie opérée dans le ciel, les deux cycles périodiques de l'univers
et leurs causes intellectives ;

<5> cinquièmement du Sophiste, tout ce monde sublunaire et la condition
propre aux dieux qui l'ont reçu pour domaine »ls.

La première démarche de Proclus va être, avant d'explorer chaque niveau
pris en lui-même et par là, avant de se pencher sur les propriétés particulières

des dieux qui les ont reçus pour domaine, de recenser les notions
communes ou attributs communs qui concernent tous les dieux quelle que
soit leur classe, restant bien entendu que chaque dieu ainsi 'classé' modu-

15 Cf. Proclus : Théol. plat. 1.1, p 6.4-7.
Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.2, p 9.9. Proclus déclarera ultérieurement : « Nous devons

faire la chasse dans d'autres dialogues aux points de doctrine communs concernant les êtres
divins (ta koina péri ton theiôn dogmata), enseignés par Platon », PROCLUS : Théol. plat. I.26,
P 113.13-14.

17 Proclus décrira par la suite et de façon détaillée la hiérarchie des dieux, in : PROCLUS :

Théol. plat. II.12 ; voir également : Saffrey, H.-D. : Introduction, in : PROCLUS : Théologie
Platonicienne, Livre 1, LXIII-LXXV ; ABBATE, M. : Saggio introduttivo (La struttura del reale e

le gerarchie divine nella Teologia Platonica), in : PROCLO : Teologia platonica, nuova edi-
zione riveduta e ampliata, éd. M. Abbate. Milano : Bompiani 2019, XLV-LIV.

18 Cf. Proclus : Théol. plat. I.5, p 25.3-18.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 11

lera et manifestera les attributs divins communs en fonction de sa position
dans l'architecture métaphysique ainsi exposée. Proclus cherchera alors à

recenser, toujours en suivant Platon, les propriétés particulières (ai idio-
tètes aittôn)19 de ceux qui sont assignés à chacun de ces plans et les
processions qui voient chaque classe supérieure à la fois fonder et parfaire le

degré qui lui est subordonné. C'est d'ailleurs au moment de traiter des
propriétés particulières des dieux que sont abordés ce qu'on appelle au sens
strict les 'noms des êtres divins'. On peut noter que les noms des êtres
divins possèdent en eux-mêmes, et ce naturellement, les traces de telles
propriétés car, comme le soutient Proclus, à partir des noms des dieux : « Il
est facile à ceux qui sont rompus à la théologie de saisir les propriétés
particulières des principes divins par le raisonnement »20. C'est ce à quoi se

livrera Proclus dans les autres livres de la Théologie platonicienne en déroulant

le même principe.
Proclus va donc commencer par les attributs communs concernant tous

les dieux. 11 s'en explique en affirmant : « Ce qui est commun est par nature
premier et plus connaissable que ce qui est propre » (ta gar koina ton idiôn

protera kai gnôrimôtera kata phusin esti)2K
Tous les attributs communs qui sont signes distinctifs du divin en général

sont traités dans les chapitres 13 à 28 de la deuxième partie du Livre I

de la Théologie Platonicienne. Proclus les tire de quatre dialogues de Platon
sur la base de leur apparition par groupe de trois. Les dialogues retenus
par Proclus sont ceux qui font apparaître ces notions communes en triade.
Sans entrer dans le détail des extensions de chacune de ces triades, car
chaque attribut peut, le cas échéant, en impliquer un ou plusieurs autres,
nous pouvons recenser ces attributs divins communs comme suit :

Chaque dieu est...

(I) existant22 [§ 14]

(II) provident23 [§ 15]

(III) inflexible24 [§ 16]

Ces attributs proviennent du livre X des Lois.

(I) bon25 [§ 18]

(II) immuable26 [§ 19]

19 Cf. Proclus : Théol. plat. 1.2, p 9.13 & 1.5, p 25.23.
20 Proclus : Théol. plat. 1.5, p 25.20-23.
21 Proclus : Théol. plat. I.13, p 59.12-13.
22 Sur la démonstration de l'existence des dieux, PLATON : Lois X, 8g3b-899d.
23 Sur le caractère provident des dieux, Platon : Lois X, 899d-go5d.
24 Sur l'inflexibilité de l'action providentielle, PLATON : Lois X, 905d-9oyb.
25 Sur les dieux causes de tout bien et d'aucun mal, PLATON : République II, 3793-3800.
26 Sur l'immutabilité des dieux, PLATON : République II, 38od~38ie. Proclus fait découler

de l'immutabilité divine les attributs divins suivants : 'le fait de se suffire à soi-même' (to
autarkes), 'la pureté sans mélange' (to achranton) et 'la condition d'être toujours identique



12 Pascal Mueller-Jourdan

(Ilia) simple27 [§ 20]

(Illb) vrai28 [§ 21]

Ces attributs proviennent de la République.

Les suivants proviennent du Phèdre :

(I) bon (agathon)29 [§ 22]

constitué des éléments nominaux suivants :

(1.1) désirable (epheton => orekton)30
(1.2) capable (ikanon) d'engendrer, de produire (gennètikon)31 et
(1.3) parfait (teleion => epistreptikon)32

(II) sage (sophon)33 [§ 23]
donc

(11.1) comblé d'être et de vérité,
(11.2) capable d'engendrer la vérité intellective et
(11.3) rend parfait ce qui exerce l'acte de l'intellect34

(III) beau (kalon)35 [§ 24]
la beauté du dieu qui en fait un être aimable (erasmion)36 est reconnue
par trois signes

(111.1) le gracieux (habron)37
(111.2) le lumineux (phanon => lampron)38 et
(111.3) le ce qui inspire l'amour (eraston)39

Pour répondre à la triade des attributs divins bon/bien, sage et beau, Proclus
introduit dans le chapitre 25 du livre I de la Théologie platonicienne, la

et semblable à soi' (to aei kata ta auta kai hôsautôs echon), voir Proclus : Théol. plat. I.19, p

90.4-5.
27 Cf. PLATON : République II, 38011-3833.
28 Cf. PLATON : République II, 3816-3833.
29 Cf. PLATON : Phèdre 246de.
30 Sur le désirable, Proclus : Théol. plat. I.22, p 101.20-102.27.
31 Sur le capable d'engendrer, PROCLUS : Théol. plat. I.22, p 102.27-103.28.
32 Sur le parfait, PROCLUS : Théol. plat. I.22, p 104.3-12.
33 Cf. PLATON : Phèdre 24Ôde. Le chapitre 23 traite de la science (sophia) des dieux comme

fondement de l'opération intellectuelle des dieux, opération indicible en adéquation ou union
permanente avec son objet, cf. PROCLUS, Théol. plat. I.23, p 104.24-105.2.

34 Cette triade censée découler du Phèdre est déduite d'autres dialogues, du Banquet
(204a) pour le premier terme, de la République (VI. 490b) pour le deuxième, et du Théétète
(150c) pour le troisième. Cf. PROCLUS : Théol plat. I.23, p 105.5-23.

35 Cf. PLATON : Phèdre 24Ôde.
36 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.24, p 106.21-23 (« tout ce qui est divin est aimable »).
37 L'attribut 'gracieux' provient du Banquet (204c), cf. PROCLUS : Théol. plat. I.24, p

107.11-15.
38 L'attribut 'lumineux' (phanon, lampron) provient du Phèdre (25obd, 256dl, cf. PROCLUS :

Théol. plat. I.24, p 107.16-25.
39 L'attribut eraston (qui inspire l'amour) provient du Banquet (204c), cf. PROCLUS :

Théol. plat. I.24, p 108.2-11.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 13

triade chaldaïque de la foi (pistis)40, de la vérité (a/ét/te/a)41 et de l'amour
(erôs)42 qu'adoptent les êtres inférieurs eu égard au divin.

Et dans les deux derniers groupes qui appartiennent au Phédon,43

chaque dieu est...

Groupe A
(A.l) divin (theion)44 [§ 26]
(A.1I) immortel (athanaton)45 [§ 26]
(A.111) intelligible (noèton)46 [§ 26]

Groupe B

(B.I) unitaire (monoeides) [§ 27]

(B.II) indissoluble (adialuton) [§ 27]
(B.III) semblable à soi-même (to hôsautôs echon) [§ 27]

Proclus fait correspondre terme-à-terme ces deux derniers groupes. Pour
lui, le divin s'identifie à l'unitaire, l'immortel à l'indissoluble, l'intelligible
au semblable à soi47.

Chacun de ces attributs, qui se trouve enfoui dans les quatre dialogues
susmentionnés, qualifie la nature du dieu, de chaque dieu, quel que soit son

rang dans l'architecture sacrée de ce vaste système. Par ailleurs, tous ces
attributs sont susceptibles de qualifier ce qui, d'une manière ou d'une autre,
'participe' du divin48. On pourrait dès lors distinguer ce qui possède par

40 Sur la foi qui conjoint au bien au-delà de toute connaissance et de toute opération, et
qui offre un havre unique et sûr à tous les êtres, PROCLUS : Théol. plat. I.25, p 109.24-112.24.

41 Sur la vérité qui établit les êtres auprès de la science divine et conjoint ceux qui font
acte d'intellection aux objets de leur intellection, PROCLUS : Théol. plat I.25, p 109.17-23.

42 Sur l'amour qui réunit tous les êtres à la beauté divine et l'apparente à elle, Proclus :

Théol. plat. I.25, p 109.10-16 ; cf. PLATON : Banquet 20id-203a, 204ab.
43 Ils sont tous les six tirés d'un unique passage de : PLATON : Phédon 8oab : « Ce qui est

divin, immortel, objet pour l'intelligence, qui possède une forme unique, qui est indissoluble
et toujours semblablement même que soi-même, voilà ce avec quoi l'âme offre le plus de
ressemblance ».

44 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.26, p 114.5-116.4.
44 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.26, p 116.5-117.14.
46 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.26, p 117.15-118.9.
47 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I 27, p 119.8-9. Il s'en explique dans les lignes qui suivent, p

119.10-29.
48 Proclus a lui-même précisé cette distinction dans le chapitre où il traite de l'attribut

divin assigné aux dieux, en affirmant : « Tout ce qui précède nous oblige à admettre que le

mot dieu peut recouvrir ce qui est dieu absolument, ce qui est dieu par union, ce qui est dieu
par participation, ce qui est dieux par contact, ce qui est dieu par similitude ; en effet, tout
ce qui est au-delà de l'être est dieu à titre premier, tout ce qui est intellectif est dieu par
union, tout ce qui est âme divine est dieu par participation, les démons qui sont divins sont
dieux par leur contact avec les dieux, les âmes humaines ont part à ce nom par similitude.
Mais chacun des termes de cette énumération, comme on l'a dit, est plutôt divin que dieu,
puisque l'Étranger d'Athènes nomme divin l'intellect lui-même », PROCLUS : Théol. plat. I.26,
p 115.14-23, parallèle dans, PROCLUS : Sur le Timée II, 113.3-12.



H Pascal Mueller-Jourdan

soi ces déterminations, les dieux, et ce qui les possède, ou ne les possède

que, par participation à savoir, pour les hommes, le sage ou philosophe qui
devient dieu dans la mesure du possible pour l'homme49.

Examinons maintenant de façon plus précise le chapitre 29 qui clôt ce

premier livre de la Théologie Platonicienne, en notant que ce dernier
chapitre, qui traite de la question générale des noms des êtres divins, introduit

une investigation systématique de la question du nom particulier à

chaque niveau de l'architecture du modèle proclusien du réel 50.

Les noms des êtres divins. Gloses explicatives de Théologie Platonicienne

I.29, P 123.17-125.1351

« En voilà donc assez au sujet de l'existence inengendrée des dieux »

La transition est nette. Proclus laisse derrière lui un dernier attribut commun,

'inengendré', traité un peu à part. L'attribut 'inengendré' n'est pas
inscrit dans la liste des notions communes mentionnées supra. En fait, dans
le chapitre qui précède ce vingt-neuvième et dernier du premier livre de la

Théologie platonicienne, Proclus tente de résoudre un problème d'exégèse
récurrent dans le platonisme tardo-antique. En effet, dans les fictions
mythiques, il arrive à Platon d'explicitement faire mention de la naissance d'un
dieu, tel Érôs, ou encore Aphrodite52. Proclus précise que les mythes
s'expriment de manière symbolique comme des indicateurs de rapports de

causalité53. Ils n'impliquent, dès lors, aucun devenir (i.e. aucune génération)
et aucun mode d'apparition chronologique des dieux dont ils parlent,
contrairement à ce qu'une exégèse littérale de Platon aurait pu donner à

penser54. Voilà pourquoi, il est juste, selon Proclus qui fait le choix expli-

49 Comme le demande la quatrième des six définitions de la philosophie popularisées et

largement admises dans cette forme canonique parmi les platoniciens de l'Antiquité tardive.
Cette quatrième définition provient de : PLATON : Théétète 1763b. On la retrouve dans la

quasi-totalité des Prolégomènes scolaires à la philosophie de cette période. Par exemple :

David : Prolegomena 34.13-39.13.
50 C'est donc sans surprise que le chapitre I du Livre 11 de la Théologie platonicienne se

propose de commencer par la cause 'toute première' de tous les êtres. Cf. PROCLUS : Théol.

plat. Il.i, p 3-5sq.
53 Nota Bene : le texte en retrait et en italique est le texte de Proclus dans la traduction

proposée par Saffrey-Westerink, notre seule intervention apparaît dans la façon d'en structurer

l'exposition de façon à en visualiser l'organisation ; par ailleurs les titres, qui sont de

notre main, constituent la table des matières du texte étudié, soit l'enchaînement des thèmes
qui y sont tour à tour abordés.

52 Cf. Proclus : Théol. plat. L28, p 120.22-121.6. Cf. Platon : Banquet [2033c].
53 Cf. PROCLUS : Théol. plat. L28, p 121.3-11.
54 Sur cette question et l'interprétation symbolique du mythe vraisemblable du Timée,

voir : MUELLER-JOURDAN, P. : L'indéterminé « matière » chez Syrianus. Brève exégèse d'In Me-
taphysicam 133.15-29, in : LONGO, A. (éd.) : Syrianus et la Métaphysique de l'Antiquité tardive.
Actes du colloque de Genève (29 sept.-ier oct. 2006). Napoli : Bibliopolis 2009, 161-173.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 15

cite d'une exégèse symbolique des mythes, de considérer l'attribut
'inengendré' comme un qualificatif commun à tous les dieux, en ce qu'ils
échappent au devenir qu'implique le terme 'génération' (genesis), et de
comprendre la mention de l'engendrement dans les mythes comme indiquant
des rapports hiérarchiques issus de processions premières, intermédiaires
et ultimes55. C'est sous ce seul rapport métaphysique que l'antériorité et la

postériorité, la paternité et la filiation, entre les dieux doivent être
comprises56.

Thème du chapitre

il reste, je pense, à dire aussi un mot au sujet des noms des êtres divins
(péri ton onomatôn ton theiôn [123.18-19])

Cette courte sentence marque un très net point de bascule entre le traitement

des attributs communs à tous les dieux qui constituait le principal
objet du premier livre de la Théologie platonicienne et l'étude des noms
divins pris en particulier qui en occupera tous les autres. Ce dernier chapitre
du premier livre donne à la fois de très précieuses indications sur la question

des noms divins, leur forme, leur rang et leur institution mais le propos

est assez sommaire. On peut imaginer que les destinataires du Maître
athénien avaient à l'esprit ses commentaires d'Aristote, probablement les

explications du traité De l'interprétation57, mais surtout de Platon, notamment

ceux du Cratyle et du Parménide5^ qui sont aussitôt rappelés.

Les sources platoniciennes

[123.20] De fait, dans le Cratyle, c'est tout spécialement à propos des êtres
divins que Socrate estime devoir montrer que les noms ont été correctement
établis59 ;

quant à Parménide,
dans la première hypothèse60,

55 Cf. PROCLUS : Théo/, plat. I.28, p 121.21-24.
56 Pour cette discussion revoir : PROCLUS : Théol. plat. I.28, p 120.22-123.15.
57 Cf. AMMONIUS : Sur le traité De l'interprétation 1.6-11.
58 Nous savons par un indice que nous fournit Proclus que la Théologie platonicienne est

postérieure au commentaire qu'il donna Sur le Parménide. L'auditeur du propos qu'il tient ici
ou son lecteur doit avoir achevé le cycle complet d'études. Nous pouvons du moins le penser
à la lumière d'une très brève allusion faite par Proclus dans le deuxième livre de la Théologie
platonicienne où il se réfère explicitement à l'exégèse détaillée du Parménide qu'il a déjà
réalisée. Il y affirme ceci : « [...] allons, achevons le traité relatif au premier dieu par l'examen
du Parménide, et révélons les pensées pleines de mystère de la première hypothèse, dans la

mesure où cela importe à notre propos actuel ; car nous avons donné l'explication très complète

de ces pensées dans notre commentaire sur ce dialogue », PROCLUS : Théol. Plat II.10, p
61.13-18.

59 Cf. PLATON : Cratyle 395e-4iia et le traitement explicite de l'origine et de la nature des

noms divins chez le diadoque athénien : PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 29.21-35.15.



i6 Pascal Mueller-Jourdan

- de même qu'il nie de l'Un tous les autres objets de connaissance et toutes
les sortes de connaissance,
- de la même façon il nie aussi de lui

le nom (onoma)61
et la description (logos)62

[124.1] tandis que
dans la deuxième hypothèse, en plus de tout le reste,
il établit aussi qu'il y a

une description (logos)
et un nom (onoma)

pour l'un de cette hypothèse63 [123.20-124.2].

La mention du Cratyle et du Parménide se justifie pleinement dans la
mesure où ils constituent l'horizon général d'un traitement de la nature et de

la validité des noms divins. Mais force est d'admettre qu'ils ne sont ici que
rappelés convoquant la mémoire du destinataire de la Théologie platonicienne.

La référence au Cratyle

Celui qui entrait dans la Théologie platonicienne devait avoir à l'esprit ce

qu'il avait lui-même entendu dans la lecture et l'exégèse du Cratyle qui
était inscrit au programme d'étude et que Proclus lui-même avait commenté.

Le Cratyle qui traite de la rectitude des noms en général, et de la recti-

60 Cf. PLATON : Parménide 142a ; PROCLUS : Théol. plat. II.6, p 41.1-17 ; II.10, p 63.18-64.9 ;

PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 32.18-21. Comparer : PLATON : Lettres VII, 341c ; PLOTIN : En-

néades VI.9.4.
61 Si l'on suit rigoureusement ce principe, on doit admettre que l'Un de la première

hypothèse ne saurait se voir prédiquer les attributs communs recensés dans les chapitres qui
précèdent. Il est même d'ailleurs au-delà de l'opposition 'négation/affirmation' qu'il
transcende absolument. Nous savons toutefois que le chapitre 6 du Livre II de la Théologie
platonicienne, lui concède deux noms, l'Un et le Bien, « en considérant ce qui vient après lui ». Cf.

PROCLUS : Théol. plat. II.6, p 41.1-9.
62 Nous suivons ici la traduction de logos par description ainsi que le propose Saffrey. Il

faut toutefois noter que logos est délicat à traduire. Saffrey, dans le Livre II de la Théologie
Platonicienne qui fait directement écho à ce propos, traduit logos par proposition, discours et
finalement par définition (cf. Proclus : Théol. plat. II.10, p 63.18-64.9). D'une manière ou
d'une autre, ce qui relève du logos appartient métaphysiquement au rang de l'âme et donc
indique tant la rationalité que la discursivité. Quant à la distinction entre 'nom' (0noma) et

'description' ou 'discours' (logos), lequel est constitué a minima d'un nom et d'un verbe
(rhêma), elle remonte à Platon. Voir : Platon : Sophiste, 26ic-2Ô3d. Elle est, comme on le sait,
l'objet du traité De l'interprétation d'Aristote.

63 Cf. PLATON : Parménide i55de. Proclus avait déjà fourni, dans son commentaire Sur le

Parménide, une explication de la distinction qui réapparaît ici entre onoma et logos. Voir :

PROCLUS : Commentaire sur le Parménide de Platon (46K, commentaire du lemme Parm.
14233-4), traduction de Guillaume de Moerbeke, tome II, éd. C. Steel. Leuven : University
Press 1985, 505.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 17

tude des noms divins en particulier, comporte des distinctions capitales à la

question qui est ici traitée, celle des noms divins64.
Dans le chapitre du Cratyle qui concerne notre propos, Socrate dit

vouloir s'instruire auprès d'Homère et des poètes65 de ce qu'ils disent au
sujet de la rectitude naturelle des noms.

Le sujet est dialectiquement découpé en plusieurs parties.
I. les noms propres à désigner des réalités sensibles

1.1. Les noms donnés par les dieux.
1.2. Les noms donnés par les hommes66.

1.2.a. Les noms donnés par les hommes les plus sagaces.
1.2.b. Les noms donnés par les hommes qui le sont le moins67.

II. les noms propres à désigner les dieux
11.1. Les noms que les dieux se donnent entre eux (« car ils se

donnent eux leurs vrais noms ») et dont, selon Platon, nous
serions fort avisés de dire que nous ne savons rien68, et
11.2. Les noms que certains hommes, « esprits subtils, versés
dans les choses célestes », ont établis pour les désigner69.

L'enchaînement thématique qui découle de la lecture du Cratyle comprend
une subtile et importante distinction entre les noms divins (theia onoma-
ta) entendus comme les noms dont les dieux font usage pour désigner des
réalités sensibles, et les noms divins (theia onomata) entendus comme les

noms que les dieux se donnent entre eux qui peuvent, sous certaines
conditions, faire l'objet d'une révélation et être établis par des hommes sages
et/ou inspirés70.

64 Cf. PLATON : Cratyle 395e-4iia.
65 Cf. PLATON : Cratyle 39id.
66 Cf. Platon : Cratyle 39ide. L'examen socratique part du principe que la rectitude du

nom repose sur le fait que chaque chose possède en elle-même un nom naturel, un nom qui
consonne à sa nature et qui peut, le cas échéant, être formulé : « Il y a par nature des noms
pour les choses et tout le monde ne peut pas être fabricant de noms ; c'est seulement celui
qui a le regard tourné vers le nom existant par nature pour chaque chose qui peut transposer
sa forme en lettres et en syllabes » (Platon : Cratyle 390e). Le nom donné par le dieu est en
adéquation avec la nature de l'objet désigné, comme l'affirme Socrate : « Car bien évidemment,
les dieux donnent, en accord avec la dénomination correcte, les noms qui sont précisément
les noms par nature » (PLATON : Cratyle 39id). Le nom possède antérieurement à sa transposition

en lettres et syllabe un caractère silencieux, formel et essentiel auquel seuls accèdent
les dieux et les hommes qui ont, comme le dit Proclus, « un lien de parenté avec les dieux ».

Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.18-20.
67 Cf. Platon : Cratyle 392c.
68 Cf. PLATON : Cratyle qood.
69 Cf. Platon : Cratyle 401b.
70 Sur cette distinction : ABBATE, M. : Saggio introduttivo, in : PROCLO : Commento al

Cratilo di Platane, 128 : « Con l'espressione theia onomata, "nomi divini", Proclo intende, ol-
tre ai nomini che gli dèi attribuiscono a referenti di natura sensibile, anche i teonimi con cui
le divinité designano se Stesse : questi ultimi vengono cominucati agli uomini in particolare
attraverso la divina ispirazione che permea, oltre ai versi degli Oracoli Caldaici, la poesia



i8 Pascal Mueller-Jourdan

Par 'noms divins' on peut donc entendre :

(1) Les vrais noms que les dieux se donnent entre eux et dont nous
devons dire, selon les scolies de Proclus, « qu'ils sont secrètement établis dans
les dieux eux-mêmes »71.

(2) Les noms que certains hommes, sous la conduite des dieux, ont
établi pour désigner les dieux. La façon dont ils procèdent est examinée et

exposée à plusieurs reprises par Proclus72.

Il y a enfin,
(3) les noms dont les dieux font usage pour désigner les réalités

sensibles eu égard à la nature de ces réalités. On appelle alors 'noms divins',
non les noms que les dieux attribuent aux dieux, mais les noms qu'ils
attribuent aux réalités sensibles.

Seuls les deux premiers niveaux intéressent le présent propos et l'intégralité
de la Théologie platonicienne, car, dans le dernier cas, qui est une

variante du premier, le signifié est la substance sensible et dans l'autre, l'être
divin.

Dans les scolies Sur le Cratyle de Proclus, on trouve déjà l'attestation
des trois degrés du nom qui seront aussitôt brièvement rappelés et résumés

(« pour le dire en bref... », voir ci-après) dans ce dernier chapitre du
livre I de la Théologie platonicienne que nous examinons ici. Au niveau
supérieur, au niveau de la chose elle-même, en l'occurrence au niveau du dieu,
secrètement établi dans le dieu lui-même, le nom est indicible. Au niveau
inférieur, autrement dit au niveau de la puissance rationnelle de l'âme, il
est dit73. Et au niveau intermédiaire, il ressortit à une irradiation du niveau
le plus élevé sur l'intellect74. Il est à ce niveau 'formel' le premier dicible.
Tout se tient : de l'irradiation du nom secret sur la puissance intellective,
et de l'illumination 'silencieuse' de la puissance intellective jusqu'à sa
traduction verbale par la puissance rationnelle75.

Dans les mêmes Scolies, Proclus affirme explicitement que c'est le fait
des dieux de révéler les noms par lesquels ils entendent être invoqués et
célébrés76, mais qu'il est du ressort des hommes de leur donner leur expression

verbale qui varie nécessairement d'un peuple à l'autre77. Il reprend
ainsi une position traditionnelle dans le néoplatonisme : si le langage comme

teologica di Omero, Esiodo e Orfeo, che Proclo considéra, infatti, come i "teologi" per ec-
cellenza ».

71 PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 29.23-24.
72 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.28-34.7. Voir surtout infra : PROCLUS : Théo/, plat.

I.29, p 124.12-125.2.
73 Voir également : PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 31.28-32.5.
74 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 31.18-24.
75 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.25-34.7.
76 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 31.28-32.1.
77 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 32.5-12 ; voir également : ABBATE, M. : Dall'etimo-

logia alla teologia : Proclo interprète del Cratilo. Casale Monferrato : Piemme 2001, 67-71.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 19

faculté peut être tenu pour naturel à la situation des âmes incorporées, les
mots n'en sont pas moins conditionnés par un fort élément conventionnel
et culturel, qui n'est lui-même pas hasardeux, dans la mesure où il cherche
à traduire, dans et par les noms audibles, dans une culture donnée, un
niveau de la réalité qui transcende la diversité des idiomes. Chacun d'entre
eux exprime des positions et fonctions existants à un niveau silencieux et
qui ne seraient pas manifestes et explicites sans leurs transpositions
verbales. On cherchera d'ailleurs à fonder une telle assertion en recourant à

des étymologies sans doute admises mais discutables78. L'institution des

noms des dieux n'est donc pas le fait du hasard. Elle implique logiquement
une révélation du dieu et une parenté du 'nommant' avec ce qu'il nomme79.
Cela suppose de la part de celui, ou de ceux qui instituent les noms, une
connaissance théologique approfondie de la nature du nommé ainsi que de
sa fonction. Voilà ce que devait avoir à l'esprit concernant le Cratyle le
destinataire de la Théologie platonicienne.

La référence au Parménide

Le destinataire de la Théologie platonicienne devait également pouvoir
convoquer ce qu'il avait entendu lors des classes d'exégèse sur le Parménide qui
couronnait la lecture des dialogues de Platon selon un ordre que Proclus lui-
même faisait remonter à Jamblique80. Par ailleurs, Proclus était assez
longuement revenu sur l'exégèse du Parménide dans les premiers chapitres de
la Théologie platonicienne81, attestant clairement du lien de coordination
entre les deux œuvres82.

L'auditeur des classes d'exégèse Sur le Parménide avait déjà entendu la
distinction entre nom (onoma) et description (logos) que Proclus avait fournie

dans son commentaire du lemme 14233-4. Il disait alors que le dicible
est dicible soit par le nom, soit par la description83. Le nom désigne la chose

78 M. Abbate rapporte quelques exemples d'interprétation étymologique des noms
divins : Zeus, Cronos, Ouranos et Apollon, in : ABBATE, M. : Dall'etimologia alla teologia :

Proclo interprète del Cratilo, 96-114, repris et singulièrement développés, in : ABBATE, M. :

Saggio introduttivo, in : PROCLO : Commenta al Cratilo di Platane, 134-151. Pour les noms de
Zeus, ce qu'ils indiquent de sa nature, de son rang, de sa fonction et de son action, comparer

: PROCLUS : Sur le Cratyle XCVII-CIV et PROCLUS : Théol. plat. V.22, p 78.25-83.26.
79 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.18-20.
80 Cf. PROCLUS : Sur l'Alcibiade 11.14-21 ; PROCLUS : Sur le Timée 1.13.14-19 ; voir également

: Prolégomènes à la philosophie de Platon 26.14-44.
81 Sur la place et la nature du Parménide dans l'ordre des lectures, voir : PROCLUS : Théol.

plat. 1.7, p 31.7-32.12. Les chapitres 8-12 du premier Livre de la Théologie platonicienne
traitent précisément des exégèses de ce dialogue et de sa nature théologique.

82 Sur cette question : SAFFREY, H.D. : La théologie platonicienne de Proclus, fruit de l'exégèse

du Parménide, in : Revue de théologie et de philosophie 116 (1984), 1-10.
83 Cf. PROCLUS : Commentaire sur le Parménide de Platon (46K, commentaire du lemme

Parm. 14233-4), traduction de Guillaume de Moerbeke, tome II, éd. C. Steel. Leuven :

University Press 1985, 505 : « "Par conséquent, ni nom, ni description, ni connaissance, ni sensa-



20 Pascal Mueller-Jourdan

dans l'unité de son essence, la description en revanche ayant fait le tour de

la substance désignée par le nom déroulerait la multiplicité de ses déterminations.

Il y a pour Proclus une antériorité du nom sur la description. Le

nom précontient sur le mode de l'unité ce que la description déploie sur le

mode de la multiplicité dans une proposition déclarative, dans un énoncé
définitionnel etc.84. Mais ce n'est pas exactement ce point qui intéresse ici
le diadoque athénien.

En effet, la mention de l'Un de la première hypothèse du Parménide,
duquel on nie toutes les formes de connaissance, pour lequel, il n'y a ni
nom, ni description, induit clairement qu'il y a antérieurement à l'être,
antérieurement au penser, antérieurement au connaître, antérieurement au
dicible et au dit, un niveau premier de réalité qui échappe aux puissances
cognitives, intellective d'abord, rationnelle et discursive ensuite85. Dans le

second livre de la Théologie platonicienne, Proclus attestera du fait que le

caractère inconnaissable et indicible du Premier principe s'étend à tous les

degrés subséquents et hiérarchiquement ordonnés de l'être du fait même

que tous lui sont unis comme à leur cause, car c'est par l'Un que tous les

tion, ni opinion ne s'appliquent à lui". "Apparemment non !", (Proclus commentant ce lemme)
Si, en effet, tu souhaites ramener ces négations à deux termes, dis de l'Un qu'il est déclaré
indicible et inconnaissable. Si tu fais une division supplémentaire du dicible et du connais-
sable, dis qu'il est indicible de deux manières, et inconnaissable de trois. Car le dicible est

dicible, soit par une description, soit par un nom. Mais le nom est antérieur et la description
est, du fait de sa nature, postérieure au nom. Le nom, en effet, imite la simplicité et l'unité
des objets, la description en revanche leur complexité et la variété de leurs aspects. Ainsi le

nom est référé à la chose singulière en tant qu'il signifie en un coup le sujet tout entier ;

tandis que la description fait le tour de la substance de la chose et en déroule la complexité.
La chose est le point de départ pour l'un et l'autre, le nom et la description, mais les secrètes
essences des objets intelligibles, qui sont unies à l'Un sont préservées dans "un silence
nourri-de-Dieu" (deothremmoni silentio) : ils imitent l'indicibilité et l'inexprimabilité de

l'Un. Mais l'Un a sa place au-delà du silence, de l'Intellect et de la connaissance de l'Intellect
qui forme une triade ». A propos du silence, voir : Or.Chald. fr.16, éd. E. Des Places ; PROCLUS :

Sur le Timée II. 92.8, 111. 222.14 ; PROCLUS : Sur l'Alcibiade 56.14-17, éd. A.-Ph. Segonds.
84 Peut-être ne serait-il pas inexact de prendre, à titre de simple comparaison, le cas de

l'attribut 'dieu' qui désigne en un coup la substance du dieu, laquelle peut faire l'objet d'une
description, d'un déploiement, d'un déroulement en plusieurs triades d'attributs comme nous
l'avons vu précédemment dans l'exposé sur les attributs communs à tous les dieux. A ce titre,
l'attribut 'dieu' est en un sens antérieur et assimilable à un nom, certes commun, mais à un
nom (onoma) singulier, contenant sur le mode de l'unité, une multiplicité de déterminations,

pouvant le cas échéant constituer une série de propositions (logoi) qui circonscrivent
la substance du dieu.

85 Le Livre II de la Théologie platonicienne qui suit immédiatement ce dernier chapitre,
le vingt-neuvième du Livre I de la Théologie platonicienne que nous commentons ici, est
précisément destiné à explorer le statut qu'il faut conférer à l'Un de la première hypothèse, tenu
explicitement par Proclus pour la « cause toute première des êtres » (PROCLUS : Théol. plat.
II.1, p 3.7-8). C'est de cet Un-là « qui est au-delà de l'un qui forme un couple avec l'être »

(PROCLUS : Théol. plat. II.12, p 73.21-23), qu'il fait dépendre toute la hiérarchie des dieux (cf.
Théol. plat. II.12, p 66.1-73.23), tout en les transcendant tous (cf. PROCLUS : Théol. plat. II.12,

p 66.12 : exèretai ara to hen), car si tous dépendent de lui, il ne dépend lui de rien en raison
de sa souveraineté absolue et transcendante.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 21

êtres sont des êtres86. Si ce caractère incognoscible et indicible se vérifie
de façon éminente aux niveaux des dieux87, il vaut, pour Proclus, pour
absolument tous les êtres, des plus élevés aux derniers88, et jusqu'aux confins
de la matière89. Sur le plan épistémologique, nous trouverons en chaque
chose un caractère triadique d'un genre un peu particulier : un premier degré

inconnaissable et indicible, un second degré, intelligible et formel et
un troisième degré ressortissant plus spécifiquement au degré de l'âme, à la

raison, à la discursivité, par conséquent au langage et à l'activité onomastique.

Et si ce caractère s'étend à tout le réel que dire alors de son application

éminente aux dieux eux-mêmes
Le rappel du Parménide démontre peut-être que, structurellement, le

processus d'avènement du langage épouse la réalité. L'Un de la première
hypothèse se situe à un niveau supérieur, hors catégories, purement expérien-
tiel90, sans forme, donc sans possibilité de mobiliser la puissance intellective

pour le saisir, conséquemment sans raison, sans nom ni description
autrement dit sans la possibilité de mobiliser les puissances rationnelles et
discursives de l'âme, celles qui sont exercées dans l'institution des noms
dont nous faisons usage pour nous signifier les uns aux autres les dieux,
leurs positions et leurs fonctions dans l'économie générale du réel.

Ce degré ultime de l'Un de la première hypothèse induit l'impossibilité
radicale à le connaître sinon par la médiation des réalités secondes comme
en conviendra ultérieurement Proclus91. Mais alors, ce n'est pas Lui au sens

86 Voir par exemple : PROCLUS : Théol. plat. II.1, p 13.23-25 : « C'est par l'un que toutes
choses non seulement sont ce qu'elles sont mais encore deviennent ce qu'elles deviennent :

avec l'un chaque être est conservé dans l'être, sans l'un chacun va à sa perte ».
87 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.3, p 15.8-21.
88 Cf. PROCLUS : Théol. plat. II.6, p 42.16-18 : « Le caractère inconnaissable (agnôston)

donc, qui est dans les êtres en vertu de leur union au premier principe, nous n'entreprenons
ni de le connaître ni de le manifester par un nom ». Philippe Hoffmann a pointé cette
particularité du néoplatonisme dans un article portant sur l'expression de l'Indicible de Plotin à

Damascius. II affirmait : « en chaque chose - même au niveau des réalités dernières - il y a

de l'indicible, c'est-à-dire une trace de l'Indicible absolu - selon des participations accordées
à la hiérarchie dégressive des réalités », cf. HOFFMANN, Ph. : L'expression de l'indicible dans le

néoplatonisme grec de Plotin à Damascius, in : LÉVY, C./PERNOT, L. (éds.) : Dire l'évidence.
Paris : L'Harmattan 1997, 378.

89 Cf. PROCLUS : De l'existence du mal 34.12-18 : « Dans le Philèbe, en faisant venir de l'Un la
matière elle-même et toute la nature de l'infini (et materiam ipsam et omnem infiniti na-
turam ex uno producens) et, d'une manière générale, en posant la cause divine comme
antérieure à la séparation du fini et de l'infini, Platon reconnaît implicitement que dans la
matière il y a du divin, qu'elle est un bien par sa participation à Dieu et par son origine divine
et qu'elle n'est à aucun titre un mal ».

90 C'est par l'expérience que l'âme peut faire de sa pure existence unitaire et par sa

présence à ce qui la fonde comme cette âme-une là que se dévoile la 'réalité' de l'Un. Cf.
PROCLUS : Théol. plat. I.3, p 15.8-21.

91 Pour l'examen des conditions selon lesquelles nous pouvons attribuer au premier principe

les noms Un et Bien en les tirant des réalités secondes et sur les limites de telles attributions,

voir : PROCLUS : Théol. plat. II.6, p 40.2-43.11. Conscient de nommer ce qui ne possède



22 Pascal Mueller-Jourdan

strict qui est connu, mais sa production première, et son action et/ou
irradiation sur les réalités secondes.

L'Un de la seconde hypothèse, en revanche, représenterait analogiquement

un premier degré d'intellection du niveau expérientiel, une forme dans

l'esprit. On peut considérer ce degré silencieux comme lui aussi non verbal.

C'est au niveau suivant que le verbal, alors structuré intérieurement, puis
énoncé et/ou proféré, pourrait apparaître comme un écho, certes amoindri,

mais un écho congruent de l'expérience première et de la formalisation
intellective seconde assimilée ci-après à des visions intérieures.

Ce rapport triadique est, dans ce système, transposable au nom et le
destinataire de Proclus le savait. C'est sans doute pourquoi devait lui apparaître

toute naturelle la transition entre le rappel des deux premières
hypothèses du Parménide que nous venons de voir et ce qui suit, à savoir le
résumé conclusif portant sur les degrés hiérarchiques du nom revêtant, rang
par rang, les caractères spécifiques aux trois hypostases qui sont principes :

l'incognoscibilité, l'intelligibilité et la rationalité discursive, conséquemment
l'activité onomastique que l'on peut tenir pour logico-linguistique.

Les trois degrés du nom divin92

[124.3] Donc, pour le dire en bref,
parmi les noms
- ceux qui sont du tout premier degré, tout à fait propres et réellement
(ontôs) divins, doivent être considérés
comme [5] établis au niveau des dieux eux-mêmes93 ;

- ceux qui sont du deuxième degré et qui existent au niveau de
l'intellect (noerôs)

en propre aucun nom, Proclus affirme : « Et que l'on n'aille pas croire pour autant que
l'ineffable reçoive un nom, ni que la cause de toute unité soit dédoublée. En effet, là encore
nous attribuons les noms au principe en considérant ce qui vient après lui, c'est-à-dire les

processions qui partent de lui ou les [5] conversions qui ramènent circulairement vers lui :

du fait que la multiplicité vient à l'existence à partir de lui, nous lui attribuons la dénomination

d'Un, et du fait que toutes choses et jusqu'aux plus imparfaites se convertissent vers
lui, nous le nommons le Bien », PROCLUS : Théo!, plat. 11.6, p 41.1-9. 11 dira quelques lignes
bas : « Ce premier principe n'étant ni connaissable par les êtres ni nommable par aucun d'eux,
mais transcendant toute connaissance et tout discours et insaisissable, il produit à partir de

lui, selon une causalité unique toutes les connaissances et tous les objets de connaissances
et tout ce qu'il y a de discours et tout ce qui est saisissable par un discours », PROCLUS :

Théol. plat. 11.6, p 41.12-17.
92 Proclus signale également mais de façon extrêmement succincte cette théorie des trois
degrés du nom dans sa sixième dissertation sur la République de Platon, voir : PROCLUS : Sur
la République 1.170.21-24.

93 Proclus se réfère peut-être à ce dont parle Platon dans le Cratyle à propos des noms
que les dieux se donnent entre eux, qui seuls sont vrais, et dont nous ne savons rien. Cf.
PLATON : Cratyle 4ood.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 23

comme des images ressemblantes (homoiômata) des noms du premier
degré, il faut dire qu'ils ont un statut démonique ;

- ceux qui enfin sont au troisième degré en dessous de la vérité94
et qui sont façonnés par la parole (logikôs plattoména) en recevant à cet
ultime niveau un reflet des êtres divins (hè ton theiôn emphasis),
nous dirons qu'ils sont révélés par les hommes de science (para ton epi-
stèmonôn) agissant [10] tantôt sous une inspiration divine (entheôs) tantôt

de manière intellective (noérôs) et mettant au jour des images
mobiles de leurs visions intérieures (ta endon theamata)95 [124.3-12].

Les trois degrés du nom : description et commentaire96

Le nom divin diffère selon qu'il relève du langage, de la vision intérieure
ou du dieu lui-même. Ou pour le formuler autrement, il diffère selon qu'il
ressortit à la puissance rationnelle et discursive de l'âme, à son activité
intellective ou selon qu'il relève, au-delà des puissances rationnelles et intel-
lectives, du rapport de l'âme avec la réalité elle-même.

Cette gradation contraint à dépasser une conception univoque du 'nom'
réduit au seul niveau du langage. Aristote l'avait défini en ce sens dans le
traité De l'interprétation : « Un nom est un son vocal signifiant (phone sé-

mantikè) par accord mutuel sans temporalité, dont aucune partie, prise
séparément, n'est signifiante »97. Au niveau du seul langage, le nom est composé

de matière sonore et de forme signifiante. Il relève, dès lors qu'il est
proféré et donc audible, de l'univers sensible. Mais pour Proclus, il y a deux
degrés du nom qui précèdent le langage. C'est le cas du nom tout à fait
propre, et c'est aussi le cas du nom qui se situe au niveau de l'Intellect
comme image ressemblante du nom tout à fait propre.

Cette gradation triadique du nom divin vaut pour chaque dieu.
- Chaque dieu en effet possède un nom tout à fait propre, un nom réellement

divin qui, au-delà du niveau de l'intellect, échappe aux facultés cog-
nitives de l'âme. On peut lui appliquer ce que Proclus lui-même disait de

94 La vérité est, ainsi qu'on peut en convenir un rapport d'adéquation et dans le cas présent

: l'adéquation entre le nom tout-à-fait propre et ce qui est nommé. Il y a alors coïncidence

parfaite.
95 Sans doute, Proclus a-t-il encore à l'esprit ce qu'il écrivait précédemment sur la

transmission orale de ce qui a fait préalablement l'objet d'une saisie intellective, notamment lorsqu'il

confessait : « Il faut non seulement avoir reçu des autres le bien choisi entre tous de la

philosophie de Platon, mais encore laisser à ceux qui viendront après nous des mémoires de
ces bienheureuses visions dont nous aussi, disons-le, nous sommes devenus le spectateur »,
PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 7.11-15.

96 Cette section a été brièvement analysée par ABBATE, M. : DaU'etimologia alla teologia :

Proclo interprète del Cratilo, 90-96 ; repris in : ABBATE, M. : Saggio introduttivo, in : PROCLO :

Commento al Cratilo di Platone, 128-134.
97 ARISTOTE : De l'interprétation i6ai9 ; nous savons par Ammonius que Proclus a

commenté ce traité, voir AMMONIUS : Sur le traité De l'interprétation, 1.6-11.



24 Pascal Mueller-Jourdan

la classe des dieux dans les premières pages du livre 1 de la Théologie
platonicienne :

« La classe des dieux n'est appréhendée ni par la sensation, puisqu'elle
transcende tout ce qui est corporel, ni par l'opinion ou le raisonnement, car ce sont
des opérations divisibles en parties et adaptées aux réalités multiformes, ni par
l'activité de l'intelligence assistée de la raison, car ce genre de connaissance est
relatif aux êtres réellement êtres, tandis que la pure existence des dieux
surmonte le domaine de l'être et se définit par cette unité elle-même, qui se
rencontre dans l'ensemble de ce qui existe. Si donc le divin peut être connu de

quelque manière, il reste que ce soit par la pure existence de l'âme qu'il soit saisi

et, par ce moyen, connu pour autant qu'il peut l'être. En effet, à tous les degrés
nous disons que le semblable est connu par le semblable : autrement dit la
sensation connaît le sensible, l'opinion l'objet d'opinion, le raisonnement le
rationnel, l'intellect l'intelligible, de telle sorte que c'est par l'un aussi que l'on
connaît le suprême degré de l'Unité et par l'indicible l'Indicible »"

Le nom tout à fait propre et réellement divin coïncide avec la racine
unitaire du dieu. Ressortissant à la vérité, c'est au sens strict le seul nom qui
soit en parfaite adéquation, par-delà même le silence", avec le dieu. En ce

sens, il est et demeure inconnaissable et indicible.
- Le nom du deuxième degré procède du nom du premier degré. A ce stade,
le nom connaît une 'dégradation', au sens où, précisément, il n'est plus
tout à fait propre et n'est donc pas le nom réellement divin mais son image
ressemblante. Or l'image, même la plus ressemblante, n'est pas la chose
dont elle est l'image. La précision que croit devoir apporter Proclus, à savoir

que le nom de second rang a un statut démonique, en fait un
intermédiaire100 entre le nom indicible et le nom dit. A ce titre, il est le premier
dicible. Le fait qu'il est dit exister au niveau de l'intellect le rend accessible
à la puissance intellective de l'âme, toujours selon le même principe qui
veut que le semblable soit connu par le semblable.
- Le troisième degré du nom est celui qui intéresse les âmes, et plus
précisément ici, les âmes incorporées. Il est celui que nous désignons de façon
habituelle par le vocable 'nom' comme son vocal signifiant au sens où
Aristote pouvait l'entendre. Proclus le dit 'façonné par la parole' (logikôs
plattomena). Le nom de troisième degré résulte d'une opération logico-
linguistique qui est spécifique à l'âme. Le nom tout à fait propre et réellement

divin en revanche, ainsi que le nom qui est image ressemblante du

premier, existent antérieurement à cette opération. En ce sens, le nom du
troisième degré n'est pas de pure invention, il ressortit à une découverte et
à une traduction dans l'ordre du langage d'un nom qui préexiste au niveau

" PROCLUS : Théol. plat. I.3, p 15.8-21.

" Sur l'Un au-delà du silence, voir : PROCLUS : Commentaire sur le Parménide de Platon
(46K, commentaire du lemme Parm. 14233-4), 505.

1°° Sur le daimon intermédiaire entre le divin et le mortel, voir : Platon : Banquet 202e-

203a.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 25

de l'Intellect. Il comporte donc naturellement un caractère idiomatique et
culturel ainsi que Proclus l'avait d'ailleurs indiqué dans ses scolies Sur le

Cratyle101. Et pourtant, façonné par des hommes, autrement dit, façonné
par des âmes incorporées, il reçoit à ce degré-là un reflet des réalités
divines qu'il signifie.

Nous pouvons de plus, même si Proclus n'en dit rien ici, conférer au
nom de troisième degré deux statuts différents selon qu'il ressortit à un
logos

- endiathetos, intérieur, témoignant de l'activité discursive qui est le

propre de l'âme, activité qui ne dépend donc pas de son incorporation,
ou

- prophorikos, proféré, extérieur donc, résultant dans ce cas de l'incorporation

de l'âme102 et de la place qu'elle occupe ainsi dans le monde
sensible103.

Cette distinction est d'ailleurs familière à Proclus, distinction qu'il dit
hériter de son maître Syrianus. Il l'expose par exemple dans le commentaire
qu'il donna au Timée de Platon : « Autres sont les paroles que l'on considère

intérieurement dans la réflexion scientifique (oi en tê epistèmè theô-
roumenoi), autres les paroles dont le lot est d'être deux fois éloignées de

l'Intellect, celles qui sont proférées au dehors en vue de l'enseignement et
des rapports sociaux »104.

D'ailleurs, si Proclus appelle les noms du troisième degré 'images
mobiles', ce pourrait être en raison tout d'abord de la mobilité qui caractérise
la discursivité, ou encore en raison du flux de la voix humaine et plus
généralement du mouvement caractérisant le discours qui déroule dans le

temps ce qui a été embrassé dans la vision intérieure. Mais la transition
entre la vision intérieure relevant de l'Intellect, autrement dit la saisie
intellective du nom de second degré, et la formulation ou fabrication du nom
qui elle relève d'une opération logico-linguistique de l'âme, cette transition

donc opère selon deux modalités ainsi qu'en convient Proclus :

soit elle ressortit à l'inspiration divine (entheôs).

101 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 32.5-12.
102 Cf. Platon : Cratyle 400c : « C'est par le corps que l'âme signifie tout ce qu'elle signifie ».
103 La distinction entre le dialogue intérieur que l'âme entretient en silence avec elle-

même et le flux sonore qui émane de l'âme et sort par la bouche remonte à Platon. Pensée et
discours sont effet pour ce dernier la même chose (tauton). L'un et l'autre sont en effet
composés de noms et de rhèmes ; là silencieux, ici sonores. Voir : Platon : Sophiste 263e.

104 PROCLUS : Sur le Timée I, 218.17-20. Il précise sitôt après : « Autre en effet est le 'parler

à la manière de l'Intellect', autre le 'parler intérieurement dans la réflexion scientifique',
autre le 'parler pour instruire' », PROCLUS : Sur le Timée I, 218.25-27. A noter que ces trois
niveaux, dans le propos qui nous intéresse ici, correspondent aux deux degrés inférieurs du
nom, au niveau de l'intellect et de l'âme. Ils sont donc en deçà du nom tout à fait propre
dont ils sont respectivement l'expression intellective et l'expression linguistique (intérieure
et proférée).



26 Pascal Mueller-Jourdan

soit elle relève plus directement d'une opération propre à l'intellect
humain (rtoerôs).

La première présente un degré de passivité de l'âme plus affichée que la
seconde qui paraît plus directement active dans ce processus.

Ces deux modalités avaient été soigneusement distinguées dans le
quatrième chapitre du premier livre de la Théologie platonicienne, lorsque
Proclus distinguait quatre modes d'exposition théologique dont Platon avait
fait usage pour traduire au moyen du langage les notions mystérieuses (ta
mystica noèmata) concernant les réalités divines105. Parmi ces quatre
modes, deux « emploient pour parler des principes divins un langage allu-
sif, ils parlent ou bien d'une manière symbolique et mythique, ou bien en
se servant d'images »106. Ce ne sont pas ceux que Proclus retient ici. Les

deux autres, en revanche, qui nous concernent, « emploient pour exprimer
leur pensée un langage sans voiles, les uns composent leur discours, d'une
manière scientifique, les autres sous l'inspiration des dieux »107. Les deux
modes d'exposition théologique retenus ici avaient à ce moment-là une
portée plus large en ce qu'ils embrassaient alors toute la théologie de Platon
tandis qu'ils ne sont appliqués ici qu'à la fabrication des noms du troisième
degré qui reçoivent, à cet ultime degré, un reflet des réalités divines qu'ils
signifient.

Pour Proclus, celui qui, dans l'institution des noms, ici du troisième
degré, s'exprime sous l'inspiration des dieux, opère sous la motion directe des

dieux108, ayant échangé l'activité de l'intelligence humaine contre une sorte
de délire divin. Celui-là, de sa bouche divinement inspirée, selon Proclus,
énonce de bout en bout un grand nombre de doctrines secrètes (ta apor-
rèta dogmata) concernant les dieux109. Ce mode semble tenu pour supérieur

par Proclus en ce qu'il révèle au sujet des dieux la vérité en elle-
même. Il se voit surtout, précise-t-il, chez ceux qui tiennent le rang le plus
élevé dans la célébration des mystères110.

Celui qui, en revanche, fabrique les noms sous un mode intellectif (noe-
rôs), mobilise toutes les ressources de la puissance intellective et de la
pensée discursive. Il opère de manière dialectique (dialektikôs)nL Pour
Proclus, ce mode d'exposition scientifique est spécifique à la philosophie
de Platon lorsqu'il affirme : « Car Platon est le seul, me semble-t-il, de tous
ceux que nous connaissons, qui ait entrepris d'établir des distinctions
correctes et de former en bon ordre de marche la procession ordonnée de

105 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 17.15-18.
106 PROCLUS : Théol. plat. I.4, p 20.2-3.
107 PROCLUS : Théol. plat. I.4, p 20.3-5.
108 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.4, p 20.17-19
109 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.4, p 17.25-18.12.
110 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.4, p 20.14-15.
111 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.4, p 18.20-24.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 27

toutes les classes divines et leurs différences mutuelles, les propriétés
communes à tous les ordres et celles qui sont particulières à chacun »m.

En ce sens, ce quatrième mode de la théologie, que Proclus réfère au plus
haut point au Parménide113, est paradigmatique, et c'est ce modèle qu'explicitera

Proclus dans le plan de la Théologie platonicienne en exposant en
premier lieu, ainsi que nous l'avons dit, les propriétés communes, ou attributs

communs, à tous les dieux, ensuite les propriétés particulières de chacun

d'eux en suivant l'ordre de procession dégressif du dieu tout premier
aux dernières classes divines.

Proclus poursuit par une comparaison entre l'activité de l'intellect dé-

miurgique et l'activité de celui qui a charge d'instituer des noms. Pour
comprendre le sens de la comparaison qui suit rappelons que le nom de
troisième degré est façonné par la parole, par des hommes de science qui
mettent au jour des images mobiles de leurs visions intérieures.

Modalité d'apparition du nom 'audible' (degré 3) ; l'intellect démiurgique
'modèle'

[124.12] Car, de même que
- l'intellect démiurgique
- fait venir à l'existence dans la matière des reflets (emphaseis) des formes

toutes premières qu'il contient,
- produit

- des <apparences> temporelles, des êtres éternels,
- des <apparences> divisibles, des êtres indivisibles
- et des apparences qui ont la consistance de l'ombre (eskiagra-
phèmena eidôla)114, [15] des êtres réellement êtres

de la même manière, je pense,
- la science de chez nous (hèpar'hèmin epistèmè)ns elle aussi,
qui prend pour modèle l'activité productrice de l'intellect llé,

- fabrique au moyen du discours des images ressemblantes (dia logou
dèmiourgei [...] homoiômata)117

112 PROCLUS : Théol. plat. I.4, p 20.20-25.
112 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.4, p 18.20-24.
114 Dans son commentaire Sur le Parménide, Proclus mettait en rapport emphasis et

eidôla de la façon suivante : « L'eau reçoit les reflets (emphaseis) des choses visibles <com-
me> des apparences (eidôla), lesquelles relèvent du paraître et en aucun cas de l'être »,
PROCLUS : Sur le Parménide IV, 846.24-26, éds. C. Luna, A.-Ph. Segonds.

115 Cette formule (hè par'hèmin epistèmè) qui provient du Parménide de Platon (PLATON :

Parménide i34ad), est commentée par Proclus, voir : PROCLUS : Sur le Parménide IV, 923.34-
37 ; 924.2-38 ; 945.15-24 ; 946.20-948.36. C'est la science produite par les hommes de science.

116 Comparer : PROCLUS : Sur le Cratyle LXXI, 33.28-34.7.
117 En une simple note de vocabulaire, signalons l'usage, par deux fois, d'image ressemblante

(homoiôma) dans l'ensemble du propos sur les noms divins. Il apparaît une première
fois pour qualifier le nom de second degré qui est 'image ressemblante' du nom du premier



28 Pascal Mueller-Jourdan

de toutes les autres réalités
et en particulier des dieux eux-mêmes :

en eux,
- ce qui est sans composition elle le représente au moyen de la

composition,
- ce qui est simple, [20] par de la diversité,
- ce qui est unifié, par de la multiplicité [124.12-20].

Cette comparaison, qui a pour visée d'expliciter la production des noms de

troisième degré, porte sur deux opérations distinctes de fabrication qui
présentent toutefois de notables similitudes en ce que la seconde, prenant
pour modèle la première, l'imite. Dans le premier terme de comparaison,
l'agent est clairement identifié, dans le second, la mention de 'la science de
chez nous'118 renvoie aux hommes de science (para ton epistèmonôn) dont
Proclus vient de faire mention.

Cette comparaison ressortit à une considération générale sur l'origine
et la nature du langage qui sera aussitôt appliquée à la production des noms.
A un premier niveau, le texte donne à voir le parallélisme suivant :

- Intellect démiurgique

- faire venir à l'existence

- dans la matière

- des reflets
- des Formes toutes premières

- Science de chez nous, la science
des hommes de science)

- fabriquer par la parole
- (s.e. dans une matière sonore indé¬

terminée)
- des images ressemblantes

- de toute réalité, en particulier des
dieux

Le langage présente une similitude dans son ordre propre avec ce qu'il
exprime. Et il en ira évidemment ainsi aussi du nom du troisième degré, le seul

qui soit verbal, composé de sons articulés.

degré, il désigne alors le rapport entre la réalité en elle-même et sa première manifestation au
niveau de l'intellect. Il apparaît ici au degré inférieur, au niveau du discours, comme 'image
ressemblante' des dieux eux-mêmes. Or il est vraisemblable que cet ultime niveau logico-lin-
guistique est 'image ressemblante' des dieux par l'intermédiaire du niveau intellectif qui est
aussi 'image ressemblante', bien que sur un plan différent, du niveau divin lui-même. On
pourrait dès lors dire que le nom intérieur et proféré, celui du troisième degré, est 'image
ressemblante' de L'image ressemblante' (au deuxième degré) du nom du premier degré qui
seul est en parfaite adéquation avec le dieu.

118 L'expression Ma science de chez nous' qui provient du Parménide n'est, dans l'histoire
exégétique qui nous est parvenue, explorée que par Proclus. Sa mention ici, la seule qui ne

provient pas de son commentaire Sur le Parménide, pourrait donc avoir un sens tout
particulier. Le fait qu'il s'agisse de science atteste du fait que le domaine dans lequel nous nous
mouvons ressortit à la dialectique comme productrice d'un savoir ferme et assuré pouvant
faire l'objet d'une démonstration claire et rationnelle. Pour Proclus, ainsi que nous l'avons
vu, la plus parfaite expression de la production d'un tel savoir est, par excellence, Platon en
ce qu'il procède par la voie dialectique telle qu'elle se laisse observer dans le Parménide.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 29

Mais si l'on veut affiner la compréhension du sens de ce parallélisme
dans le contexte de cette discussion sur les noms divins, nous pouvons
proposer un deuxième niveau de lecture de la comparaison.

Le parallélisme porterait alors plus précisément sur
- le fait que l'Intellect démiurgique contient « en lui » les formes toutes
premières dont il fait venir à l'existence, dans la matière, les reflets (em-
phaseis) et
- le fait que les hommes de science, « de leurs visions119 intérieures »120,

façonnent par la parole des noms qui reçoivent à cet ultime degré un reflet
(emphasis) des êtres divins qu'ils signifient121.

Le langage en général, et plus spécifiquement ici le langage théologique,
qui relève de la science de chez nous, et qui exprime au moyen du discours
ce qui ressortit aux dieux, traduit par de la composition, de la diversité et
de la multiplicité, dans une matière sonore indéterminée ce qui a fait
antérieurement l'objet de visions intérieures (ta endon theamata) saisissant ce

qui, dans les dieux, est unifié, simple et sans composition122. Or, dans cette
interprétation de la comparaison, il faut distinguer la vision intérieure, et
donc ce qui est dit Vu' du dieu, autrement dit ce que le dieu donne à voir,

119 Les theamata, et ce qu'elles recouvrent, mériteraient une étude propre. Nous pouvons
les tenir pour assimilables à la contemplation (theôria) ou à la saisie mystique des dieux (ta
ton theôn mystica noèmata [PROCLUS : Sur la République 1.80.30-81.1]). Proclus en fait usage
précédemment dans la Théologie platonicienne. 11 mentionne alors les bienheureuses visions
dont il dit avoir été lui-même le spectateur (cf. PROCLUS : Théol. plat. Li, p 7.13-15). Quelques
pages plus bas, il prête à Parménide les visions de l'âme les plus intellectives (cf. Proclus :

Théol. plat. I.9, p 35.4-7). Il reviendra ultérieurement sur les theamata mystiques qui font
suite à la stupeur de ceux qui participent aux rites les plus sacrés de l'initiation (cf. PROCLUS :

Théol. plat. III.18, p 64.6-8) ; et plus bas encore, sur les theamata des réalités intelligibles (cf.
PROCLUS : Théol. plat. IV.26, p 77.7-8).

120 A propos de la vision intérieure que l'âme obtient en rentrant en elle-même, voir :

PROCLUS : Théol. plat. I.3, p 15.21-16.1 : « C'est pourquoi Socrate à raison de dire dans le
Premier Alcibiade que c'est en rentrant en elle-même que l'âme obtient la vision non seulement
de tout le reste mais aussi de dieu. Car en s'inclinant vers sa propre unité et vers le centre
[25] de sa vie entière, et en se débarrassant de la multiplicité et de la diversité des puissances
infiniment variées qu'elle contient, l'âme [16.1] s'élève jusqu'à cet ultime point de vue sur
tout ce qui existe ».

121 Ce qui se produit chez les hommes de science s'éclaire à la lumière de ce que Proclus
avait dit de l'activité onomastique dans ses Scolies Sur le Cratyle : « Telles sont donc les tout-
premiers noms manifestés par les dieux, [34.1] et parvenus au travers des genres intermédiaires

à notre substance rationnelle. Mais considérons les autres de deuxième et de
troisième rang, ceux que les âmes particulières ont produits, tantôt divinement inspirées au sujet

des dieux, tantôt agissant sur un mode scientifique, ou en faisant communier [5] leur
propre intellection avec la lumière divine, et étant par-là rendues parfaites, ou en ayant confié

à la puissance rationnelle la tâche de fabriquer (demiurgein) des noms », PROCLUS : Sur le

Cratyle LXXI, 33.28-34.7.
122 Sur le fait d'embrasser d'un coup par une intuition divinement inspirée le connais-

sable tout entier, puis de développer au moyen du discours ce qui était alors contracté, et
sur le fait de dérouler en une suite de mots ce qui a fait l'objet d'une intellection unique,
voir : PROCLUS : Sur le Timée III, 104.27-105.14.



30 Pascal Mueller-Jourdan

du dieu lui-même en lui-même dont la pure existence n'est pas accessible

aux opérations cognitives, discursives et intellectives de l'âme ainsi que nous
l'avons vu précédemment123. Le signifié est certes ultimement le dieu,
mais il l'est nécessairement par la médiation de ce qu'il donne à voir, et
donc à connaître de lui-même, et ce qu'il donne à voir est vu par une
opération intellective ainsi que Proclus en conviendra ci-après. Proclus
avait d'ailleurs déjà précisé, dès les premières lignes de la Théologie
platonicienne, que ce qui était donné à voir du dieu dans la philosophie de

Platon, était l'intellect caché en eux (ton en autois kekrummenon noun)124,

qu'il faut distinguer du dieu lui-même pris en lui-même. A ce niveau le
plus élevé, en effet, le dieu revêt l'incognoscibilité et l'indicibilité radicales
du premier principe. Mais l'intellect caché se révèle en éveillant la

puissance intellective de l'âme qui pouvait lui être caché avant. Dans tous
les cas, les visions intérieures sont médiatrices entre le dieu lui-même et le

nom divin de troisième degré, qu'il soit, une fois encore, considéré comme
intérieur à l'homme de science, ou extériorisé par celui-ci en étant proféré.

Les paroles sont à la fois dans un rapport de dissimilitude radicale au
regard des visions qu'elles expriment car elles sont, elles, sensibles, donc
composées, diverses et multiples, les visions, elles, ne le sont pas ; mais
elles sont aussi dans un rapport de similitude avec les visions car elles sont,
pour l'âme incorporée, l'expression, certes sensible, spatio-temporalisée mais

congruente, des réalités divines qu'ultimement elles signifient et dont elles

portent, à cet ultime niveau, le reflet.

[124.21] Puisqu'elle produit les noms de cette manière-là,
la science de chez nous les présente à cet ultime niveau comme des

images des êtres divins (ton theiôn eikonas);
en effet, elle <=la science de chez nous> produit chaque nom comme une
statue des dieux (agalma ton théôn) [124.21-23],

Le nom divin produit, fabriqué au niveau du langage sensible, par les

hommes de science qui reproduisent l'activité modélisée de l'Intellect dé-

miurgique, est donc porteur du reflet (emphasis) des êtres divins ; il en est

l'image ressemblante (homoiôma), l'image (eikôn) et en est enfin comme la

statue (agalma).
Avant de revenir sur la mention de la statue, dont la place naturelle est

le temple, mention qui assurera la transition vers la théurgie, il semble utile
de signaler que Proclus ne pouvait pas ne pas avoir à l'esprit ce qu'il avait
antérieurement développé dans le commentaire Sur le Timée125. En effet,
le Démiurge produit le monde sensible comme une statue des dieux

123 Cf. Proclus : Théol. plat. 1.3, p 15.8-21.
124 PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 5.7-9.
123 Voir, PROCLUS : Sur le Timée III, 4.8-8.11.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 31

éternels (agalma ton aidiôn theôn)U6. Mais voulant rendre l'objet (agalma)
de son émerveillement encore plus semblable à son modèle, il créa le temps
comme une image mobile de l'éternité. Mais il est un autre point encore
qui mérite un rapprochement avec le commentaire Sur le Timée. Pour
Proclus, en effet, « Platon établit le Démiurge parmi les plus haut
initiateurs (kata tous akrous ton telestôn), puisqu'il le montre fabricateur
de statues, tout comme plus haut il le montrait créateur des noms divins et
révélateur de 'caractères' divins, grâce auxquels il a confectionné l'Âme.
Car c'est cela aussi que font les vrais initiateurs qui, au moyens de
'caractères' et de noms consacrent les statues et les rendent douées de vie
et de mouvement»127. Nous sommes bien dans un contexte similaire où
démiurgie et théurgie sont étroitement interconnectées.

Il découle donc naturellement de la mention du nom comme statue une
comparaison avec la pratique de la théurgie qui crée les conditions d'apparition

et de révélation du dieu à même la matière mise-en-forme.

Comparaison de la théurgie et de la finalité de l'institution des noms divins

[124.23] et,
de même que la théurgie128,

- par certains signes symboliques,
- invoque (prokaleitai) la bonté généreuse des dieux en vue de [25]

l'illumination de statues confectionnées selon les règles de l'art (eis
tèn ton téchnètôn agalmatôn éUampsin),
de même aussi la science intellective relative aux êtres divins (hè noèra
ton theiôn epistèmè),

- par des compositions [125.1] et des divisions de sons articulés,
- révèle l'être caché des dieux129 [124.23-125.2].

126 PROCLUS : Sur le Timée III, 6.23-24.
127 PROCLUS : Sur le Timée III, 6.9-16.
128 II s'agit plus précisément de la télestique qui est une des deux branches de la théurgie.

Dans l'examen qu'elle fait de la télestique chez Proclus, Carine Van Liefferinge affirme
que : « Dans la plupart des extraits relatifs à la télestique, celle-ci se présente comme une
technique consistant à associer aux statues, de façon visible ou invisible (à savoir à l'intérieur

de la statue que l'on peut alors supposer creuse), des symboles attachés à la divinité
qu'elles représentent. Le but recherché est l'illumination de la statue par le dieu, désignée

par le terme technique d'ËAAap4>iç. La statue est alors animée par le dieu. On apprend, en
effet, par Proclus que "le téleste, en attachant certains symboles aux statues, les rend plus
aptes à la participation avec des puissances supérieures" (PROCLUS : Sur le Timée I, 51.25-27)
et que "dans les statues érigées par l'art télestique, certains caractères sont visibles, d'autres
sont cachés à l'intérieur, symboles de la présence des dieux connus des seuls initiants" (Sur
le Timée I, 273.11-14). Alors, "les vrais initiateurs [...] consacrent les statues par des symboles
et des noms qui donnent la vie et les rendent vivantes et animées" (Sur le Timée III, 6.12-
15) », Van Liefferinge, C. : La théurgie des Oracles chaldaïques à Proclus, 268-269.

129 L'auditeur de la Théologie platonicienne avait déjà entendu Proclus sur ce sujet lorsqu'il

commentait le Cratyle. Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle LI, 19.12-19 : « De même que la télés-



32 Pascal Mueller-Jourdan

Après avoir comparé l'institution des noms à la production démiurgique,
Proclus introduit une comparaison entre la théurgie, premier terme de

comparaison, et la science intellective des êtres divins. Ce faisant il réintroduit

l'atmosphère religieuse qui avait prévalu à l'ouverture de ce premier
livre de la Théologie Platonicienne.

La comparaison précédente voulait établir le cadre légitime de l'institution

du discours en général pour exprimer toutes les réalités, mais aussi
établir le cadre légitime des modalités de production du discours, à savoir
le fait de prendre pour modèle l'activité de l'Intellect démiurgique. La
présente comparaison semble plus spécifiquement pointer la finalité de l'institution

des noms divins, ici « révéler l'être caché des dieux »13°.

Cette dernière comparaison, toutefois, n'est pas parfaitement symétrique

puisque la théurgie ne fabrique pas à proprement parler des statues,
même s'il est mentionné que ces dernières sont issues d'une technè, mais
elle invoque (prokaleitai) la bonté généreuse des dieux pour les illuminer.

Dans le premier terme de comparaison, c'est la finalité même de l'invocation

qui est visée. L'illumination d'une statue manifeste aux confins de la

matière la présence du dieu. A noter qu'il ne peut s'agir que d'un dieu
particulier dont la statue est l'effigie et non du divin entendu au sens large.

Pour le deuxième terme de comparaison, en revanche, ce sont la

composition et la division artisanales de sons articulés qui sont mises en avant,
dans le but, certes, de révéler l'être caché des dieux. Notons que dans les

deux cas, il s'agit de statues. Nous avons, en effet, vu précédemment que
notre science intellective produit le nom divin comme une statue du dieu.

La comparaison semble ainsi porter une fois encore sur la finalité des

deux démarches, l'une rituelle, sans doute gestuelle mais aussi verbale en
raison de l'invocation, l'autre plus intellective et donc plus philosophique.
Nous pouvons la reconstruire comme suit :

La première, le rite théurgique, fait usage d'artefacts représentant dans
la matière une image du dieu. Elle procède à une invocation dans le but de

rendre manifeste la présence du dieu. Il est difficile d'imaginer que l'invo-

tique, au moyen de certains symboles et de signes indicibles, rend les statues de ce monde
semblables aux dieux et aptes à recevoir les illuminations divines, ainsi la nomothétique des

noms, selon la même puissance assimilatrice, fait subsister les noms comme statues des choses,
en représentant par tel ou tel son la nature des êtres, et les a transmis aux hommes pour leur

usage ».
330 II n'est sans doute pas inutile de préciser que les noms qui résultent de compositions

et de divisions de sons articulés révèlent l'être caché des dieux à qui y est initié. En effet, si

nous prenons le seul exemple d'Apollon, ce que le nom désigne de la nature du dieu suppose
d'y être introduit et initié. Faute de quoi, le non-initié, n'y voit rien d'autre qu'un nom parmi
d'autres. C'est d'ailleurs à un exercice initiatique de ce type que se livre Platon dans le

Cratyle tout autant que Proclus dans les scolies qu'il en donna. Voir : PLATON : Cratyle 404d-
406a ; PROCLUS : Sur le Cratyle CLXX1V-CLXXVI, 96.12-103.5.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 33

cation ne fasse pas usage du 'nom particulier', à savoir du 'nom propre'
(par référence au nom 'tout à fait propre')131 de la divinité.

La seconde est, semble-t-il, davantage philosophique. Elle fait usage de

noms qu'elle a elle-même fabriqués en associant et dissociant des sons
articulés. On a vu qu'elle avait procédé par imitation de l'activité de l'Intellect
démiurgique. Son but est de révéler, par des opérations intellectives et lo-
gico-linguistique, l'être caché des dieux. Le nom divin qui est ici, une fois
encore, le nom divin propre à tel ou tel dieu, du moins la proposition qui
suit semble-t-elle l'inférer132' est, à ce niveau, et ce au même titre que la statue,

un artefact sensible. Il peut sans doute, alors, avoir une fonction théur-
gique car il mobilise la présence du dieu nommément convoqué et l'appelle
ainsi à se manifester. Nous pouvons du moins l'inférer d'un propos de
Proclus dans le commentaire Sur le Timée où il traite de l'art télestique :

« les vrais initiateurs (telestai) consacrent les statues par des symboles et
des noms qui donnent la vie et les rendent vivantes et animées »133.

Il y a là la base même d'une conception du langage qui se fonde sur une
efficience intrinsèque au 'juste' nom qui n'est pourtant à ce stade ultime
que porteur d'un reflet très affaibli et même matérialisé du nom tout à fait
propre qui seul est en adéquation avec le dieu.

C'est d'ailleurs à une telle conception du nom que semble renvoyer
Jamblique, dont Proclus semble ici dépendre, lorsque dans le De Mysteriis
Aegyptorum, il aborde la question des noms divins en usage chez les
Barbares. Jamblique est opposé, on le sait, à leur traduction en langue grecque134.

Révérence religieuse du nom divin

[125.3] C'est donc à juste titre que Socrate dans le Philèbe dit qu'il va
jusqu'à éprouver pour les noms des dieux une crainte qui passe toute
limite, en raison de son respect à leur égard.
Car, il faut révérer même les échos les plus dégradés qui nous
parviennent des dieux et, par cette vénération, s'établir au niveau de leurs
modèles du tout premier degré [125.3-8].

Ce rappel du Philèbe135 ici fait écho à ce que Proclus avait énoncé dans les
Scholies sur le CratyleU6. Il disait alors que les noms divins, assimilés aux
hiéra des dieux, sans doute par référence aux Mystères, comptent parmi les

131 Lequel nom tout à fait propre est et demeure incognoscible et indicible.
132 Cf. ci-après, PROCLUS : Théol. plat. I.29, p 125.3-5.
133 PROCLUS : Sur le Timée III, 6.12-15.
134 Cf. JAMBLIQUE : Les mystères d'Egypte VII.5 (257.1-260.2), éd. É. des Places. Paris : Les

Belles Lettres 1966; on retrouve la même idée chez le Lycien. Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle
LXXI, 32.5-12; la question est discutée in : CRISCUOLO, U. : Proclus et les noms des dieux : à

propos du Commentaire au Cratyle, 65-68.
133 Cf. PLATON : Philèbe 12c.
136 Cf. PROCLUS : Sur le Cratyle XXX, 11.2-6.



34 Pascal Mueller-Jourdan

réalités éternelles en tant qu'ils expriment et les puissances, et les opérations

des dieux. C'est dire aussi leur caractère efficace et explique la raison

pour laquelle Socrate est dit éprouver à leur égard vénération et crainte
sacrée que les auditeurs de la Théologie platonicienne sont censés éprouver
eux aussi.

Le nom, quand bien même il n'aurait que le statut d'écho dégradé, nous
parvient des dieux. Il a donc ce mystérieux pouvoir, non seulement d'invoquer

et donc de convoquer le dieu, mais il offre également à qui le vénère,
et en fait usage, le pouvoir de s'établir au niveau de leurs modèles. En

d'autres termes, il offre à celui qui fait preuve de droiture et surtout de

piété à l'égard du dieu et du nom qui le représente, celui-ci en fût-il un
écho très affaibli, le pouvoir d'être divinisé. La dernière proposition
marquerait ainsi le point terminal de la théologie, honorant ainsi le propos de

Platon dans le Théétète : devenir dieu dans la mesure du possible pour
l'homme.

Finale et ouverture

[125.9] Tel est au sujet des noms divins (péri ton theiôn onomatôn),

pour le moment du moins,
ce qu'il suffira que sachent ceux qui veulent comprendre la théologie de

Platon ;

nous donnerons des précisions sur les noms en question lorsque nous
traiterons des puissances particulières (péri ton merikôn dunameôn)
[125.9-13].

Comprendre la théologie de Platon suppose donc d'avoir acquis une
connaissance suffisante des noms divins. C'est d'ailleurs dans la procédure de

nomination qu'apparait clairement à la conscience de qui y est éveillé toute
la hiérarchie des dieux.

Les puissances particulières dont Proclus fait ici mention sont étroitement

associées aux noms des dieux, car il y a une adéquation qu'il faut
décrypter entre le nom et la position hiérarchique du dieu, et même une
adéquation entre le nom et la, ou les, fonction(s) particulière(s) de tel dieu
particulier, ou de tel autre, et par extension, une adéquation entre le nom
et l'agir propre à chaque dieu.

La dernière phrase, enfin, est programmatique, car elle annonce assez

précisément ce qui va suivre dans les prochains livres, à savoir, l'explication

de la dénomination de chaque dieu pris en particulier. Il faudra donc
logiquement commencer par la cause toute première ainsi que Proclus
l'affirme dans le premier chapitre du Livre II : « Le commencement le plus
approprié dans l'étude que nous nous proposons est celui à partir duquel il
est possible de découvrir la cause toute première de tous les êtres »137. Ainsi

137 PROCLUS : Théol. plat. II.i, p 3.6-8.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 35

s'amorce le déploiement, ou déroulement, des noms divins en commençant
par celui du tout premier 'dieu', si tant est qu'il soit vraiment légitime d'en
parler en ces termes, jusqu'aux dieux de tout dernier degré.

Nous ne pouvons clore cette lecture détaillée sans brièvement aborder
la question des raisons de la nomination quelque peu paradoxale de la
cause toute première des êtres, dans la mesure où cette dernière est tenue,
de la façon la plus radicale qui soit, pour indicible. Proclus traite de façon
plus particulière de cette question dans le chapitre 6 du Livre II de la Théologie

platonicienne. Il admet à la suite de Platon que deux noms seuls
semblent convenir à la cause toute première du réel : le Bien et l'Un. Si le

premier nom est révélé dans la République138, le second l'est dans le Par-
ménideU9. Ces deux noms, sans prétendre circonscrire le premier principe,
entendent fournir une indication (endeixis) sur lui, non pour le décrire
objectivement, voire le définir, mais pour indiquer le rapport que tout ce qui
en découle entretient avec lui. Proclus souligne avec insistance le fait que
s'il est nommé l'Un, c'est parce que c'est de lui que découle toute pluralité
et toute procession140. Il est donc cause de l'existence des êtres en leur
conférant l'unité sans laquelle ils se disloqueraient et se disperseraient. S'il est
nommé Bien, c'est parce que ce qui en provient, aspirant à son propre
achèvement, est naturellement tourné vers lui et le désire141- Proclus affirmera
plus bas que c'est nous qui attribuons au tout premier principe, comme
des images consacrées, ces deux noms que nous tirons des réalités
secondes142, attestant, une fois encore, que la nomination verbale et sonore
du dieu relève pour l'essentiel de notre propre fabrication d'âme incorporée

ainsi que Proclus en convenait dans le chapitre 29 du Livre I que nous
venons de traiter. L'Un et le Bien qui nous permettent d'indiquer la source
toute première du réel sont donc des noms de troisième degré qui ne
sauraient prétendre circonscrire la cause ineffable de tout, même s'ils sont -
noms limites- les moins impropres pour parler d'elle.

Conclusion

Traiter des noms divins chez Proclus suppose donc de clairement distinguer
les notions communes concernant les dieux, attributs essentiels qui
embrassent et qualifient toutes les classes des dieux, et les dénominations
particulières qui saisissent au contraire le propre des résidents de chacune
de ces classes ou, plus simplement, le propre d'un dieu particulier chargé de

138 Cf. Platon : République 508e.
13' Cf. PLATON : Parménide 137c.
140 çf Proclus : Théol. plat. II.6, p 40.10-13. Le schéma est pythagoricien.
141 Cf. PROCLUS : Théol. plat. II.6, p 40.14-19.
142 Cf. PROCLUS : Théol. plat. II.6, p 42.20-21.



36 Pascal Mueller-Jourdan

mission et d'action dans l'appareil transcendant, hypercosmique et parfois
encosmique de l'univers proclusien.

Pour Proclus, le nom du dieu comporte une gradation selon qu'il est
considéré,

- soit au niveau de la réalité elle-même, autrement dit au niveau de sa
racine unitaire, il est alors 'nom tout à fait propre', il est dit ailleurs
indicible143, il est situé au-delà de nos puissances cognitives, intellective, rationnelle

et logico-linguistique,
- soit au niveau de l'Intellect, il est alors « image ressemblante » du nom
tout à fait propre. Il ressortit aux visions intérieures et à l'Intellect caché
dans les dieux144, Intellect qui alors se dévoile,
- soit, enfin, au niveau de l'âme, où le nom peut relever
- ou de la pensée discursive,
- ou du discours proféré,

et si le niveau supérieur relève de l'activité propre, intérieure et discursive
de l'âme, abstraction faite de son incorporation dans l'univers sensible, le

niveau inférieur en revanche prend en compte cette incorporation et
présente en 'matérialisant', par des sons articulés, dans l'univers sensible son
activité discursive intérieure.

L'expérience de la racine unitaire des choses (i) où l'âme même incorporée

'coïncide' par son centre avec le centre de toute réalité, la connaissance

intellective (ii), première formalisation de l'expérience précédente,
déclinée par Proclus en termes de 'vision intérieure', le premier discourir
silencieusement sur la vision (iii), puis la profération dans l'univers
sensible et sonore des étapes précédentes (iv), tous ces niveaux qui
reproduisent comme autant d'états de l'âme, nous semblent clairement structurer

les conditions d'avènement d'une parole qui se veut en conformité
avec ce qu'elle énonce, et ce tout particulièrement dans le cas du discourir
sur les dieux en déclinant leurs noms qui sont, dit Proclus, révélateur de

l'Intellect caché en eux. C'est là ce que doivent savoir ceux qui veulent être
introduit à la théologie de Platon, hiérophante « des apparitions intégrales
et immobiles des dieux »145.

Terminons peut-être par une dernière observation en introduisant une
idée non exploitée ici et ce en revenant aux qualificatifs communs à tous
les dieux. Ce sera une manière de conclure de façon ouverte. Les attributs
communs, qualificatifs audibles et donc sensibles de la nature des dieux,
du moins en tant qu'attributs essentiels de chacun d'eux, ont une fonction
certes pédagogique puisqu'ils sont les garants d'une orthodoxie d'une
opinion droite, ou juste opinion) qui n'impute plus au divin les pathè hu-

143 Cf. PROCLUS : Sur l'Alcibiade 150.11.
144 Cf. PROCLUS : Théol. plat. I.i, p 5.7-9.
145 Cf. PROCLUS : Théol. plat. 1.1, p 6.4-7.



Ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon 37

maines qu'on avait tendance à leur attribuer dans la mythologie avant que
Platon en particulier n'y mette un peu d'ordre. Mais ces attributs ont également

une fonction mystagogique dans la mesure où les dieux nous initient,
du moins s'il faut en croire Proclus, par la médiation de Platon, en quels
termes ils entendent être invoqués et même célébrés par des âmes qui ici-
bas sont aux prises avec la multiplicité qui résulte de leur présente condition

d'existence dans l'univers sensible. Il n'y aurait aucune difficulté à

concevoir les attributs divins recensés ici par Proclus, soit les sons vocaux
signifiants, pâles apparences des qualités divines communes, comme la
matière première d'une hymnographie qui soit définitivement digne et
respectueuse de la nature du dieu. Peut-être y aurait-il là matière à une
nouvelle recherche146.

Résumé
Peut-on 'nommer dieu' ou 'nommer les dieux'? Comment, alors, et à quelles
conditions peut-on le faire Quel statut accorder aux noms audibles et
sensibles dès lors qu'ils sont sensés désigner, aux frontières de la corporéité et
de la matière, des réalités immatérielles et incorporelles : les dieux. Ce
problème central est au cœur de la Théologie platonicienne de Proclus qui
distingue par ailleurs 'attributs communs à tous les dieux' et 'noms propres' à

chacun d'eux. Connaître les noms divins et en saisir le sens est, pour Proclus,
la condition de la compréhension de la théologie de Platon.

Abstract
Can we 'name god' or 'name gods'? How and in what manner could we do it?
What status can we attribute to audible and sensitive names supposed to
designate, at the fringes of corporeity and matter, immaterial and incorporeal

realities: the gods? It is the main question of Proclus' Platonic Theology
which distinguishes 'common attributes' and 'proper names' for each God.

Knowing the divines names and grasping their meanings are, for Proclus, the
condition of the understanding ofPlato's theology.

146 Sur l'usage d'humneô dans la Théologie platonicienne, voir : PROCLUS : Théol. plat.
I.10, p 43.24-25, p 44.4-5 ; Théol. plat. II.11, p 65.5-22 ; Théol. plat. III.7, p 29.7-9 ; 111.12, p
45.13-16.


	" Au sujet des noms divins " : ce que doivent savoir ceux qui veulent comprendre la théologie de Platon (Proclus: théologie platonicienne I.29)

