
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Ruedi Imbach

«Multiplex erit scientia».1 Bemerkungen zur Edition des

Centheologicon von Heymericus de Campo2

Zweifellos gehört der Text, auf den an dieser Stelle hingewiesen werden
soll, zu den sonderbarsten und eigentümlichsten Schriften des XV.
Jahrhunderts sowohl hinsichtlich der literarischen Gattung und des Stils als
auch bezüglich des Inhalts. In jedem Fall verdient diese Ausgabe das
bedachtsame Interesse sowohl der Theologie- wie auch der
Philosophiegeschichtsschreibung des Mittelalters. Der hier edierte Text des Heymericus
de Campo, der von 1435 bis zu seinem Tod 1460 als Professor an der
Universität Löwen tätig war, ist in der Handschrift Bruxelles, Bibliothèque
Royale 1151/75, fol. iva-74vb, überliefert. In dieser aus der prämonstratensi-
schen Parkabtei in Löwen stammenden Handschrift sind nur Schriften von
Heymericus enthalten, darunter das bereits von Z. Kaluza edierte Alphabe-
tum doctrinale3. Die vorliegende Edition, welche die orthographischen Ent-

1 Dan. 12,4. Die Rezeptionsgeschichte dieser Stelle ist aussergewöhnlich vielfältig und
lehrreich; vgl dazu Webb, J.R.: "Knowledge Will be manifold". Daniel 12,4 and the Idea of
Intellectual Progress in the Middle Ages, in: Speculum 89 (2014), 307-357. Der Autor untersucht

die Geschichte der Deutung dieses Zitats von den patristischen Anfangen bis zu Francis
Bacon und Isaac Newton.

2 HEYMERICI DE CAMPO: Centheologicon, cura et studio Giovanna Bagnasco Corpus
Christianorum Continuatio Mediaevalis 292). Turnhout: Brepols Publishers 2020, LXVIII +

336 p., ISBN 978-2-503-58464-5.
3 Ediert in: HEYMERICUS DE CAMPO: Opera selecta, hg. von R. Imbach und P. Ladner

Spicilegium Friburgense 39). Freiburg: Universitäts-Verlag 2001, 207-219. Von den in dieser
Handschrift überlieferten Schriften sind vor allem das Miltelogicon (fol. 74vb-n8vb) sowie
der Tractatus de enigmate universi beachtenswert (fol. i23r-i36r). Diese letzte Schrift ist eine
recht verschiedene Neuffassung des früheren, bedeutsamen Traktats De sigillo eternitatis
(ed. R. Imbach, P. Ladner, in: Opera selecta, 93-128). Es sei erlaubt hier den Prolog der
ausserordentlich bedeutsamen Schrift Circa speculate enigma sigillum eternitatis authenice ap-
pellatum mitzuteilen (foI.i23r): Quoniam propter ends et veri unitatem eadem sunt principia
essendi et cognoscendi et intellectus noster est in potencia ad omnia scire, ideo, ut hec po-
tencia modo sibi connaturali actuetur, subditur quoddam visibile mundi architypi tamquam
universalis omnium cause, fontis et principii exemplar, paradigma seu speculare fantasma,
ad quod idem intellectus noster, fantasie et sensui naturaliter coniunctus, se in investigacio-
ne principiorum cognoscendi proporcionabiliter reflectat, illico, que angeli vident in vero
eternitatis speculo pure intelligibiliter, modo sensibili et ymaginario cognoscat, cum dicat
Dionysius, quod impossibile est nobis aliter supersplendere thearchicum radium nisi varietete



668 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Scheidungen genau präzisiert (XLIV-XLV), wird durch zwei Quellenapparate

ergänzt, von denen der eine die sehr zahlreichen Verweise auf die
Bibel enthält (vgl. den Index locorum sacrae scripturae, p. 271-308) und der
andere die explizit zitierten und sehr zahlreichen stummen Quellen identifiziert

(zur Bedeutung dieses Apparates vgl. weiter unten). In der Einleitung
wird nach einer kurzen Erinnerung an die biographischen Daten nicht
allein Inhalt, Struktur und Absicht des Traktates, sondern vor allem das

Problem der Quellen der Schrift (XXXIV-XXXVIII) untersucht.
Wie bereits der Titel der Schrift anzeigt, werden in diesem Traktat hundert

verschiedene Theologien in einer stark synthetischen Form zusammen-
gefasst und vorgestellt. Es fehlt eine Einleitung und das Werk beginnt ge-
radeswegs mit der Erörterung der ersten Theologie. Es ist also keineswegs
leicht, das Vorhaben des Heymericus in dieser Schrift zu erfassen und richtig

zu verstehen. Ich stimme mit der Herausgeberin in ihrer Einschätzung
überein:

Seguendo l'ordine degli elementi presenti nel Centheologicon, il fine, indicato
come utile, è quello di offrire una compléta e unitaria visione teologica, che

unitaria non appare poiché distinta in diverse dottrine razionali [...]; e tale sco-

po è conseguibile in due tempi: attraverso l'esposizione complessiva delle diverse

indagini razionali su Dio e la conseguente valutazione reciproca delle mede-
sime sulla base délia verità cattolica. (XX)4

Es scheint mir richtig, wie die Herausgeberin vorschlägt, dass der Autor im
letzten Kapitel der Schrift (264-267) einige Hinweise für das Verständnis
des Vorhabens liefert (XVII). Was die Anordnung sowie den Aufbau des

Werkes betrifft, so schlägt Bagnasco vor, in der Schrift vier Teile zu
unterscheiden (XXII). So besehen werden in den 34 ersten Kapiteln die Theologien

behandelt, die von der in der Heiligen Schrift des Neuen Testamentes

mitgeteilten Erlösung durch Christus unabhängig sind. Deswegen gibt es

hier Kapitel zur pythagoreischen (c. 5; 13-15), platonischen (c. 6; 15-16), peri-
patetischen (c. 7; 16-18) und epikureischen (c. 8; 18-20) Theologie, aber man
findet ebenfalls mehrere Kapitel, die sich mit Theologien beschäftigen,
welche sich eindeutig auf ein rationales Verfahren stützen (c. 18: Theologia
philosophorum realium theorica [39-40]; c. 19: Theologia philosophorum ra-
cionalium energica [40-42]; c. 20: Theologia gencium philosophica [42-45])

huiusmodi velaminum enigmatice circumvelatum, in hoc concordans Aristoteli, qui propte-
rea dicit, quod necesse est unumquemque intelligentem fantasmata speculari unumquemque
hominem in vita mortali per speculum in enigmate, sicut dicit Apostolus, ambulantem et ita
a claro divinorum intelligibilium intuitu peregrinantem.

4 Von der Herausgeberin sind ebenfalls zu beachten: II Centheologicon di Eimerico de

Campo (1395-1460) e la teologia del XII secolo, in: Rivista di storia della filosofia 26 (2015),

509-525; Presenza efunzione della teologia naturale nel Centheologicon di Eimerico di Campo,

in: Temas Medievales 26 (2018), 19-42, sowie in dieser Zeitschrift: La recherche de la
sagesse à la frontière entre Moyen âge et modernité: Le Centheologicon d'Heymeric de Campo
(1395-1464) et le De venatione sapientiae de Nicolas de Cues (1401-1464), in: FZPhTh 67 (2020),
261-277.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 669

oder die auf die jüdische Tradition verweisen (c. 31: Theologia Hebreorum
astrologica [72-73]; c. 32: Theologia eorundem legaliter provisiva [73-75]; c.

34: Theologia eorundem sapiencialiter salvifica [75-77]; c. 34: Theologia
eorundem prophetica [77-80]). Im zweiten Teil (c. 35-56; 80-134) werden
danach die Theologien, die in den Schriften des Neuen Testamentes die
Erlösung durch Christus vermitteln, besprochen. Darin finden sich nicht
nur Kapitel zu den vier Evangelien (c. 37-41; 86-97), sondern ebenfalls zu
den paulinischen Briefen (c. 44-53; 103-126), der Apostelgeschichte (c. 42;
98-100), den Briefen von Jakobus und Johannes (c. 43) sowie der
Apokalypse (c. 54; 120-129). Von den Theologien des Alten Testamentes handelt

der dritte Teil (c. 57-83; 134-220). Im letzten Teil werden schliesslich
die Theologien der ,erfüllten' Zeit, also der Zeit nach der Inkarnation,
besprochen (c. 84-100; 22-264), wie beispielsweise der Titel des 89. Kapitels
anzeigt: Theologia mundi innovati glorifica (231). Beachtenswert ist das 97.
Kapitel, wo die „Theologie der Betrachtung der philosophierenden und
theologisierenden Christen" vorgestellt wird und wo der Autor sich
ausdrücklich auf Albertus Magnus bezieht (252).5

Diese knappe und schlichte Zusammenfassung des Inhalts erlaubt eine
interpretierende Bemerkung hinsichtlich der Absicht und der Ausrichtung
der Schrift. Der Versuch, alle möglichen - vergangenen und zukünftigen -
Theologien in einem synthetischen Werk zusammenzufassen und zu eva-
luieren, zeugt, so darf man vermuten, von einem Bedürfnis einer Synthese
aller möglichen Theologien, wobei offensichtlich Heymericus in seiner
Darstellung darum bemüht ist, sowohl geschichtliche (auf die Vergangenheit
bezogene) sowie systematische Gesichtspunkte bei dieser Darstellung zu
berücksichtigen. Das eindeutige Bedürfnis nach einer Synthese, die das Ganze

menschlich erreichbare Wissen in einer fassbaren Form darstellt,
kennzeichnet ebenfalls andere Schriften von Heymericus, wie das Werk über

5 Die Herausgeberin weist zurecht nach, dass hier Heymericus ähnlich argumentiert wie
im Tractatus de philosophica interpretatione sacrae Scripturae, lectio III, 23-26 (ed. M.C.
Rusconi, f K. Reinhardt [= CCCM 291A]. Turnhout: Brepols 2018, 35; zur Zuschreibung dieses
Werkes, das im Codex Cusanus 24 überliefert wird, vgl. die Einleitung dieser Ausgabe, p.
VII-XXXII). Ebenfalls zu beachten Reinhardt, K.: Tractatus de philosophica interpretatione
Sacrae Scripturae und sein Wissenschaftsverständnis, in: Reinhardt, K./StammköTTER, F.-B.:
Heymericus de Campo. Philosophie und Theologie im 15. Jahrhundert. Regensburg: Roderer
2009, 155-168. Der Anfang von Kapitel 97 ist besonders aufschlussreich, nicht allein wegen
der Bezugnahme auf Albert, sondern ebenfalls, weil es sich um ein typisches Beispiel für den
Sachreibstil von Heymericus handelt (252, 5-14): Narrat Albertus Magnus in suo libro De
laudibus beate Virginis, quod nostra contemplacio naturalis ascendit gradatim de sensu
secundum ymaginacionem, mediante ymaginacione secundum ymagnimacionem, ad ymagni-
cionem secundum racionem, per quam ascendit ulterius mediante racione secundum
ymaginacionem, in racionem secundum racionem et inde supra racionem non prêter racionem,
mediante qua surgit supra racionem contra racionem usque ad exthasim, gratuita autem
quadripartitur penes statum uie, preter statum uie, supra statum uie et statum patrie ascen-
dendo.



670 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

das ewige Siegel6 oder die Colliget principiorum betitelte Schrift.7 Diese
Tendenz verbindet das Bemühen des Löwener Professors mit demjenigen seines
Freundes Nikolaus von Kues und kann möglicherweise ebenfalls demjenigen

von Dionysius dem Kartäuser (1402/03-1471) angenähert werden. Dies
erklärt und rechtfertigt höchstwahrscheinlich meine eingangs behauptete
Relevanz der edierten Schrift für eine ausgewogene Interpretation der
intellectual history des XV. Jahrhunderts.

Das grosse Verdienst sowie die Bedeutung der vorliegenden Edition
besteht nicht allein in der Ausgabe des Textes, sondern ebenfalls in der
mühevollen und für die Forschung hilfreichen Identifikation der Quellen dieser

Schrift, was sowohl das Verständnis wie auch die Beurteilung der
Arbeitsweise und Methode von Heymericus erleichtert und befördert. Bereits
in früheren Arbeiten wurde darauf hingewiesen, dass mehrere Kapitel sich
direkt auf Schriften des Nikolaus von Kues beziehen8, namentlich De docta
ignorantia9, De coniecturisw und De pace fidein. Der Quellenapparat der
Ausgabe bestätigt, dass auch Kapitel 16 auf Cusanus verweist12 und dass
das der pythagoreischen Theologie gewidmete Kapitel 5 von Nikolaus
abhängt (vgl. 13-15). Die Zusammenfassung von Lulls Lehre im Kapitel 9 (20-

6 Zu dieser Schrift vgl. HAMMANN, F.: Das Siegel der Ewigkeit. Universalwissenschaft und
Konziliarismus bei Heymericus de Campo. Münster: Aschendorff 2006, sowie: Imbach, R.:

Quelques remarques sur le traité De sigillo eternitatis de Heymericus de Campo, in: Hoenen,
J.F.M./Libera, A. de (Hgg.): Albertus Magnus und der Albertismus. Deutsche philosophische
Kultur des Mittelalters. Leiden: Brill 1995, 297-302.

7 Vgl. diesbezüglich Calma, D./Imbach, R.: Heymericus de Campo. Auteur d'un traité de

métaphysique. Étude et édition partielle du Colliget principiorum, in: Archives d'histoire
doctrinale et littéraire du moyen âge 80 (2013), 277-423; A fifteenth-century metaphysical
treatise. Preliminary remarks of the Colliget principiorum of Heymeric de Campo, in: Prze-
gl^d Tomistyczny 14 (2008), 225-276.

8 Vgl. Imbach, R.: Das Centheologicon des Heymericus de Campo und die darin enthaltenen

Cusanus-Reminiszenzen. Hinweise und Materialien, in: Traditio 39 (1983), 466-477.
Vgl. ebenfalls FlAMMA, A.: Nicola Cusano ed Eimerico da Campo: gli anni coloniensi, in: Me-
dioevo 41 (2016), 217-257. Es ist faszinerend festzustellen, dass auch Nikolaus die Schriften von
Heymericus aufmerksam gelesen hat. In der Tat gibt es von ihm Randbemerkungen zu
einem der wichtigsten Traktate seines Freundes: CALMA, D./Imbach, R.: Les notes marginales de

Nicolas de Cues au traité Colliget principiorum d'Heymeric de Campo, in: REINHARDT, K./
STAMMKÖTTER, F.-B.: Heymericus de Campo. Philosophie und Theologie im 15. Jahrhundert, 15-51.

9 C. 14, Theologia cuiusdam theologi mystici ignoranter docta, 31-32. Heymericus bezieht
sich vor allem auf De docta ignorantia I.

10 C. 15, Theologia eiusdem coniecturaliter unitrina, 32-35. Wie Bagnasco richtig
bemerkt fasst Hemyericus hier die Kapitel 7-10 aus De docta ignorantia I zusammen, kennt
aber offensichtlich auch De coniecturis. Vgl. Centheologicon, c. 15, 33, 20-23: Hinc est quod
nostra de ueritate unitatis et trinitatis divine et aliorum attributorum Dei supertemporalium
theologia censetur fidelius quedam ambigua eorundem coniectura quam adequata suo
objecto scibili sciencia.

11 C. Theologia variarum sectarum consona, 42-45; vgl. dazu IMBACH, R.: Einheit des Glaubens.

Spuren des Cusanischen Dialogs De pace fidei bei Heymericus de Campo, in: FZPhTh 27
(1980), 5-23.

12 C. 16, Theologia eiusdem geometrica, 36-37.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 671

23) verdient ebenfalls Erwähnung13 ebenso wie die ausdrückliche
Bezugnahme auf Alain de Lille im 10. Kapitel (23-25). In einem gewissen Sinne
aber noch aufschlussreicher sind zwei Entdeckungen der Herausgeberin,
was die literarisch-philosophische Abhängigkeit betrifft. Sie hat entdeckt,
dass Heymerich im 22. Kapitel, das den Titel trägt Theologia Christi eccle-
siastica regulariter summata (47-52), direkt von der Ars fidei catholica des

Nikolaus von Amiens14 abhängt (vgl. die Belege, 321-323 sowie XXXIV15).
Noch bedeutsamer ist indes eine andere Aufspürung, die noch eindeutiger
das Interesse Heymerichs für das Denken des 12. Jahrhunderts belegt. In
nicht weniger als dreizehn Kapiteln finden sich eindeutige Spuren des
Liber Exceptionum des Richard von Sankt Viktor.16 Bekanntlich ist diese lange

Zeit Hugo von Sankt-Viktor zugeschriebene Schrift ein Handbuch der
Bibelauslegung, das die Bibel nach dem dreifachen Schriftsinn auslegt. Es

ist deswegen nicht überraschend, dass Heymericus es in den Kapiteln 57-
69 (134-187) dazu benützt, um die Schriften des Alten Testamentes und der
Evangelien darzustellen. Rätselhaft und bislang nicht erklärt ist allerdings,
dass die mehrfach als »mystische' Auslegung qualifizierte Exegese in
mehreren Überschriften der Kapitel Bonaventura zugeschrieben wird (beispielsweise

c. 64: Theologia eiusdem Bonaventure sermocinaliter mystica, 157).

Wahrscheinlich bedeutsamer als diese eigenartige Zuschreibung an den
Franziskaner ist wohl, wie die Editorin zu Recht hervorhebt, die Frage, was
die ersichtliche Präsenz mehrerer Autoren des 12. Jahrhunderts in dieser
Schrift bedeute. Dass zwei dieser Autoren überdies die axiomatische
Methode in der Theologie verwenden, ist keineswegs überraschend, wenn wir
bedenken, dass Heymericus in seinem Schrifttum wichtige Elemente der
axiomatischen Methode aufgreift. Zweifellos ist der Vermutung von
Bagnasco zuzustimmen, wenn sie diesen Rückgriff auf das 12. Jahrhundert
in Verbindung sieht mit dem Vorhaben «a cercare un orizzonte unitario
che oltrepassi le sottili, vivaci e battagliere dispute teologiche tra scuole»

13 Cf. Imbach, R.: Theologia Raimundi Lulli memoriter epylogata. Das Ramon Llull
gewidmete Kapitel im Centheologicon des Heymericus de Campo ("1395-1464), in: Estudios Lu-
lianos 23 (1979), 185-193, sowie COLOMER, E.: Doctrina lulianos en Emmerich van den Velde.

Una nueva aportaciôn a la historia del Lulismo, in: Estudios Lulianos 8 (1959), 117-136; Id.:
Heimeric van den Velde entre Ramon Llull y Nicolà de Cusa, in: Spanische Forschungen der
Görresgesellschaft. Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, 1. Reihe, 21 (1963),
216-232.

14 Einen ersten Überblick zu diesem Autor vermittelt D. PoiREL in: Die Philosophie des

Mittelalters, 12. Jahrhundert, hg. von L. Cesalli, R. Imbach, A. de Libera und Th. Ricklin (f).
Basel: Schwabe 2021, 400-402.

15 Die Schrift des Nikolaus ist ediert von DREYER, M.: Ars fidei catholicae. Ein Beispielwerk

axiomatischer Methode Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des

Mittelalters 37). Münster: Aschendorff 1993.
16 Eine hilfreiche Zusammenfassung dieser Schrift gibt D. Poirel in seinem Beitrag zu

Richard von Sankt-Viktor, in: Die Philosophie des Mittelalters, 333-344.



672 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

(XXXVI).17 Es ist indes richtig, wenn Bagnasco betont, dass Heymericus
nicht bloss sammelt, sondern eine ré-écriture versucht, die uns erneut zum
Vorhaben, das der Löwener Professor verfolgt, hinführt:

Infine, se si entra nel vivo délia pratica compositiva e si considéra non solo la

presenza delle fonti in quanto tali, ma loro riscrittura all'interno di un altro
testo, attraverso cioè il loro reimpegno, nel Centheologicon appare decisamente
marcata l'intenzione di Eimerico di volere usare queste 'due teologie' del XII se-
colo, l'una assiomatica e l'altra allegorica, che, affiancate a altri discorsi sul

Principio divino, possono rientrare nel progetto di un testo che si pensa corne
insieme di 'modelli di discorso teologico' e non solo come somma di prospet-
tive teologiche (XXXVII).18

Was das systematische Vorhaben des Heymericus einer Universalwissenschaft

betrifft, so lohnt es sich nach meiner Auffassung, die überaus
bedeutsame Studie, die Mario Meliadö zu Heymericus und zur peripateti-
schen Tradition vorgelegt hat,19 zu berücksichtigen und hier an einige
Aspekte dieser wichtigen Arbeit zu erinnern. Besonders aufschlussreich ist
der Versuch, die Entwicklung von Heymericus' Konzeption der Universal-
Wissenschaft nachzuweisen. Nach Meliadö sind drei Stadien dieses Vorhabens

zu unterscheiden: (a) Noch in Köln (1429-1432) entwickelt Heymericus

das axiomatisch-deduktive Modell einer Universalwissenschaft, das
namentlich in der Schrift Ars demonstrativei20 anzutreffen ist. Er ist
überzeugt, dass das Widerspruchsprinzip die Grundlage für eine umfassende

17 Hier ist auf ein Problem oder eine Frage hinzuweisen, die Bagnasco (aber auch
Meliadö, vgl. weiter unten) nicht berücksichtigt. M. Hoenen hat in einem bedeutsamen Artikel

(Eine neu entdeckte Vorlage der Docta ignorantia und ihre Bedeutung für die frühe
Philosophie des Nikolaus von Kues, in: Medioevo XXI [1995], 375-476) auf einen Text hingewiesen,

der für die Entstehung der Gedanken des Cusanus bedeutsam gewesen sein könnte
(Fundamentum naturae quod videtur physicos [philosophos] ignorasse). D. Albertson hat in
mehreren Studien diese Hypothese weiterentwickelt und vor allem zu zeigen versucht, dass
Nicolaus (ggf. durch Vermittlung dieses Textes) von Thierry von Chartres abhängt (A
Learned Thief? Nicholas of Cusa and the anonymous Fundamentum Naturae: Reassessing the
Vorlage theory, in: Recherches de théologie et philosophie médiévales 77 [2010], 351-390;
Mathematical Theologies: Nicolas of Cues and the Legacy of Thierry of Chartres. Oxford:
Oxford University Press 2014). Wenn man diese Forschungen berücksichtigt, kann man sich

fragen, ob die Prüfung möglicher Spuren des Denkens von Thierry bei Heymericus nicht
angebracht wäre. Ich verdanke diese Hinweise Peter Schulthess.

18 Es kann hier noch ergänzt wird, dass Heymericus auch Gregor dem Grossen ein
Kapitel widmet, c. 62: Theologia gregoriana ex libro Iudicum, regum et cetera mystice extra cta,
130-154 (vgl. Index fontium, 317-318); die Herausgeberin hat ebenfalls entdeckt, dass das
Kapitel 81 (Theologia Israelis ad terram sanetam viatica, 210-214) sich direkt auf den Brief 78

von Hieronymus bezieht.
19 Sapienza peripatetica. Eimerico di Campo e i percorsi del tardo Albertismo Dokimion

40). Münster: Aschendorff, 2018. Im Folgenden werden die Seitenzahlen der Hinweise auf
diese Arbeit mit M ergänzt, um Verwechslungen zu vermeiden.

20 Herausgegeben von J.-D. Cavigioli, in: Opera selecta, 138-167



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 673

Wissenschaft bildet.21 Die dem endlichen Menschen angemessene demonstratio

ad impossibile ist nach ihm ein für alle Wissensgebiete angemessenes

Vorgehen (M 209-217).22 (b) Während seines Aufenthaltes am Basler
Konzil (1432-1435) bevorzugt Heymericus die geometrisch-symbolische
Methode, die insonderheit im Traktat De sigillo eternitatis vorbildhaft entwickelt

wird (M 217-232). Das geometrische Modell eines in den Kreis
eingeschriebenen Dreiecks ist eine spiegelhafte Spur, „in quo velud in deiformi
discipline humane principio preexistit omnis sciencie humanitus investi-
gabilis racionalis origo"23. (c) In der Zeit seiner Löwener Lehrtätigkeit
schliesslich erarbeitet Heymericus schliesslich ein drittes Modell einer
allumfassenden Wissenschaft, die im Traktat Alphabetum doctrinale24
angewendet wird (M 232-244), wo anhand der Buchstaben des Alphabetes das

gesamte Wissen erfasst werden soll:

Se l'ordinamento alfabetico costituisce una traccia di somiglianza dell'arche-
tipo divino nell'attività deH'intelletto umano, tale impronta diviene, nel medio
dell'alfabeto, un elemento primario e universale immanente ad ogni scienza ra-
zionale e morale. (M 242)

Diese drei Projekte einer Univesalwissenschaft zeigen, dass Heymericus
darum bemüht war, eine angemessene Form und eine einleuchtende Darstellung

des dem Menschen möglichen Wissens zu Finden, ein Vorhaben, das
nach Meliadö eindeutig von Llull inspiriert war (M 243), vor allem aber
erleichtern diese Einsichten und Daten gewiss das Verständnis des Centheo-
logicon (M 263-284). Auch diese Schrift verfolgt das Projekt einer
Universalwissenschaft, aber vielleicht könnte man sagen, dass in diesem Falle

Heymericus die systematische Konzeption der Erkenntnis mit einer
Berücksichtigung der historischen Manifestationen der Wahrheitssuche
verbindet, wobei sie die Heilsgeschichte, wie sie in den biblischen Schriften
zum Ausdruck kommt, mit derjenigen der Erörterung des Bemühens menschlichen

Denkens verbindet. In jedem Falle, und dies scheint mir ganz
entscheidend, liegt dem Vorhaben das Bewusstsein der Endlichkeit menschlicher

Erkenntnis sowie der damit verbundenen Vielheit und Verschieden-

21 Cf. IMBACH, R.: Primum principium. Anmerkungen zum Wandel in der Auslegung der
Bedeutung und Funktion des Satzes vom zu vermeidenden Widerspruch bei Thomas von Aquin,
Nikolaus von Autrecourt, Hemyericus de Campo und Nikolaus von Kues, in: PlCKAVÉ, M. (Hg.):
Die Logik des Transzendentalen Miscellanea Mediavalia 30). Berlin: de Gruyter 2003, 600-
626; vgl. ebenfalls Meliadö: Sapienza peripatetica, 209-214.

22 Die Begründung für diesen Vorgehen ist aussergewöhnlich und faszinierend (§ 3,
Opera selecta, ed. Cavigioli, 139): Nos itaque, quoniam, sicut sumus ex nichilo conditi, ita
per umbram negacionis a pure veritatis afFirmacione naturaliter devii, idcirco non possumus
naturali ductu nostre racionis aliter ad cognicionem veritatis affirmate nisi penetrando hanc
umbram pervenire, ut, sicut voluntas non potest assequi bonum nisi declinando a malo, ad

quod habet intrinsecam vertibilitatem, ita intellectus non potest invenire verum nisi abne-
gando falsum sibi oppositum.

23 De sigillo eternitatis, § 2, ed. R. Imbach, P. Ladner, in: Opera selecta, 100
24 Dieser Traktat ist ediert von J. Korolec, in: Opera selecta, 209-219.



674 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

heit menschlicher Rede von Gott (Theologie) zu Grunde, wobei die
Einsicht der notwendigen Vielheit der endlichen Ansätze und das Bewusstsein
der Unerreichbarkeit des unendlichen göttlichen Wesens sich ergänzen.
Meliadö weist in diesem Zusammenhang auf eine Randbemerkung von
Heymericus in der Handschrift von De pace fidei hin, welche die Quintessenz

dieses Bewusstseins einleuchtend zusammenfasst (M 282): „Haec di-
versitas est connaturalis homini in orizonte eternitatis et temporis consti-
tuto". Im vierten Kapitel des Centheologicon unterscheidet Heymericus das

göttliche Selbstbewusssein und die Gotteserkenntnis der Engel von der
menschlichen Theologie, die notwendigerweise wegen der Endlichkeit des

menschlichen Intellekts vielfältig ist und er beschreibt sie wie folgender -

massen:

et quia huiusmodi cognicio Deo, id est theologia humana, est secundum uariam
hominis integri et lapsi ac a suo originali lapsu reuocati et reintergati condicio-
nem proporcionalter diuersimoda, prout innuit Daniel cum dicit: Petransibunt
plurimi, et multiplex erit sciencia, ut sie appareat pariformis prineipiorum
hominis essendi et cognoscendi, iuxta mentem Aristotelis, analogia, hinc est quod
ad perfectam tocius mundi extra mentem diuinam et angelicam pro speculo
racionis humane positi theologiam summorpere confert equiuoca theologie
humane, sicut premittitur, per uarias sciendi indagine racionaliter secte, discre-
cio, cum summaria earundem sectarum explancione et ortodoxa earundem in
statera ueritatis catholice ad se inuicem comparacione. (11-12, lin. 13-24)

Es scheint mir richtig, wenn Meliadö betont (M 282), dass es sich beim
Projekt des Centheologicon um eine Art Synkretismus handelt, der im
Bewusstsein der Endlichkeit die Verschiedenheit der theologischen Diskurse
nicht verurteilt, sondern diese Vielheit als unvermeidlichen Ausgangspunkt
und als Grundlage eines Unternehmens betrachtet, das des Weiteren
vernünftiges Denken und Offenbarung nicht als Gegensatz einschätzt. Sowohl
Bagnasco (XXXVII) als auch Meliadö (M 284) meinen dieses ,synkretisti-
sche Bemühen' könne dem italienischen Humanismus angenähert werden.25
Mir scheint die Nähe zu Cusanus, mit dem ihn die Freundschaft seit dem
Basler Konzil verbindet, allerdings plausibler. Von unbestreitbarer Bedeutung

ist indes die methodische und inhaltliche Eigentümlichkeit und
Besonderheit einer Schrift, deren Edition vermutlich Ansporn zu Forschungen

gibt, die nicht allein das Denken von Heymericus erkunden, sondern
die gleichzeitig die Betrachtung und das Verständnis der vielen Theologien

25 Vgl. Meliadö, 284: «D'altro canto, il sforzo sincretistico pare per certi versi awinci-
nabile [...] a quelle di alcuni intellettuali italiani del Quattrocento (si pensi, ad esempio, a

Giovanni Pico délia Mirandola) e getta sorprendentemente un ponte tra due mondi che, seb-
bene distanti, furono contemporanei e attraversati di communi esigenze di rinnovamento
spirituale.» Bagnasco (XXXVII): «Per il suo intento di formulare un progetto intellettuale
che rigeneri l'originaria universalité dell'umana conoscenza di Dio, Eimerico puö essere ac-
costato a quegli esponenti dell'umanesimo italiano che, come sottolineava Garin, riconosce-
vano proprio nelle teologie del XII secolo gli auetores di una 'teologia poetica' da contrap-
pore al 'riduzionismo logico-dialettico' dei secoli XII e in parte XIV.»



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 675

in der Geschichte des Christentums befruchten können.26 Ist es vermessen
zu wünschen, dass das im Titel angeführte Zitat aus Daniel auch für die
Theologie programmatisch gedeutet werden kann?27

26 Eine weitere neue Publikation, in der Heymericus keine geringe Rolle spielt, ist hier
zu erwähnen: Hamann, F.: Das Renaissanceabenteuer, Muslime zu bekehren. Ein philosophischer

Feldzug. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2021. Die Studie will zeigen,
welche Rolle der Koran und die intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Islam im
Umkreis des Basler Konzils gespielt hat. Der Autor weist nach, dass die Gruppe Intellektueller,
die er die .Generation Basel' nennt, eine Alternative zu Krieg und Kreuzzügen entwickelt
hat, nämlich die friedliche Bekehrung der Muslime. Hamann kann zeigen, dass Heymericus in
seiner in Basel entstandenen Disputatio de potestate ecclesiastica Argumente auf der Basis
des Koran benutzt. Seine Hermeneutik besteht also nach Hamman darin, „muslimische Zitate

und Überzeugungen für christliche Zwecke zu nutzen" (03). Es darf daran erinnert werden,
dass Hamann in dieser Zeitschrift seine Entdeckung erstmals vorgestellt hat: Der Koran als
ekklesiologische Autorität bei Heymericus de Campo (f 1460), in: FZPhTh 50 (2003), 113-136.

27 Ich bedanke mich bei Peter Schulthess für die lehrreichen Diskussionen zu den hier
angedeuteten Problemen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Müller, Sigrid: Theologie und Philosophie im Spätmittelalter. Die Anfänge
der via moderna und ihre Bedeutung für die Entwicklung der Moraltheologie
(1380-1450) Studien der Moraltheologie. NF 3). Münster: Aschendorff Verlag

2018, 375 pages. ISBN 978-3-402-11928-0.

Sigrid Müller est bien connue des médiévistes spécialistes de la fin du Moyen
Âge pour son livre sur la recta ratio chez Guillaume d'Ockham (Handeln in
einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der recta ratio bei Wilhelm
von Ockham. Tübingen: Francke Verlag 2000). Dans la continuité de ce
premier travail, elle revient avec un livre important et ambitieux qui poursuit
l'étude de l'éthique nominaliste tardive, en adoptant un point de vue différent,

celui des transformations de la théologie au tournant des XIVe et XVe

siècles, et l'impulsion donnée à la théologie morale à ce moment clé de l'histoire

intellectuelle du Moyen Âge. Le but de cet ouvrage est, de fait, d'étudier

les effets des controverses parisiennes entre 1380 à 1415 (de Pierre d'Ailly
à Gerson) sur la constitution des viae, antiqua et moderna, et d'en examiner
certaines conséquences sur la philosophie et la théologie viennoises de la

première moitié du XVe siècle. Faisant sienne, en quelque sorte, la remarque
de Marteen Hoenen (cité n. 7, p. 17) selon lequel la via moderna est un produit

typique du XVe siècle, différent du nominalisme du siècle précédent,
Sigrid Müller examine les transformations que subit le nominalisme pour
donner lieu à cette « voie moderne » qui par certains aspects est bien
conservatrice, dans la mesure où finalement elle met à distance la philosophie et la
raison naturelle.

Après une introduction (17-26) qui expose les enjeux poursuivis et les
méthodes adoptées, les trois premiers chapitres se concentrent sur les trois
principales figures de la théologie parisienne au tournant des XIVe et XVe

siècles : Pierre d'Ailly, Jean Capréolus et Jean Gerson. Le chapitre 2 (25-90)
consacré à Pierre d'Ailly part de la polémique contre le dominicain Jean de

Montesono pour montrer comment les débats logiques propres au nominalisme

parisien du XIVe siècle sont réinvestis, en étant mêlés à une forme d'au-
gustinisme, dans la perspective d'une approche herméneutique de la Bible
dirigée contre Thomas d'Aquin. Le lien entre augustinisme et nominalisme
est important pour comprendre la spécificité de cette théologie parisienne
tardive, et le « conservatisme » que l'on mentionnait plus haut. Le chapitre
suivant (91-179) examine l'une des réactions à cette forme de « théologie
moderne », à travers la défense de Thomas d'Aquin chez Jean de Capréolus. Ce

dernier, licencié en théologie à Paris en 1411, reprend le matériau de ses
Sentences dans le cadre de Defensiones theologiae divi Thomae Aquinatis qui fait
la part belle à la critique des moderni, de Pierre d'Auriol à Ockham, Adam de

Wodeham et Grégoire de Rimini, notamment. Le chapitre met l'accent sur la

question de la scientificité de la théologie (et sur les théories de la connais-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 677

sance qui la fondent) ainsi que sur la toute-puissance divine. La mise en
perspective de la théologie nominaliste à travers la critique de Capréolus permet
à Sigrid Müller de faire ressortir un tournant pratique de la théologie dans le
cadre de la via moderna (178-179). Ce tournant est principalement illustré,
dans le chapitre 4 (181-254), par le cas de Jean Gerson. Ce dernier, tout en
proposant une réflexion importante sur la place et le rôle de la logique en
théologie, en s'appuyant en particulier sur la notion de materia subiecta,
reprise à Buridan, comme Zénon Kaluza l'a bien montré (dans un article
séminal, dont on ne soulignera jamais assez l'importance : Les sciences et leurs
langages. Note sur le statut du 2g décembre 1340 et le prétendu statut perdu
contre Ockham, dans L. Bianchi [éd.] : Filosofia et teologia nel trecento. Studi
in ricordo di Eugenio Randi. Turnhout : Brepols, 1994, 197-258), donne
néanmoins une impulsion décisive à la théologie, dans un sens à la fois pastoral
et spirituel, qui culmine dans la théologie mystique, mais qui permet de
préserver l'importance de la tradition dont est garante l'Église. Les effets ecclé-
siologiques de cette conception de la théologie comme système de croyances
hiérarchisées sont étudiés à partir de l'activité de Gerson à Constance. L'impact

de Gerson sur la constitution de la via moderna est important dans la
mesure où, plus que nominaliste (même si l'on trouve chez lui des éléments
de volontarisme que l'on considère en général comme typique du nomina-
lisme), Gerson est davantage antiréaliste. C'est à propos de cette théologie
pratique propre à Gerson que Sigrid Müller fait l'hypothèse qu'elle façonne
largement la conception de la théologie dans la via moderna, et en particulier à

Vienne. De fait, le dernier chapitre change de perspective en examinant le
croisement de l'éthique philosophique et de la théologie morale à Vienne dans
la première moitié du XVe siècle. Le changement de lieu permet d'examiner
une forme différente des rapports entre théologie et philosophie dans le
cadre de la via moderna dans la mesure où l'une des autorités principales à

Vienne est Buridan. Le chapitre 5 (255-324) rappellent certains enjeux du
commentaire de Buridan sur l'Éthique à Nicomaque, en insistant sur le rôle
de la prudence dans le système du maître picard. Il aurait sans doute été

opportun ici de s'interroger sur la place accordée à la question de la certitude

morale (certitudo moralis) puisque c'est l'un des acquis importants de

l'éthique de Buridan, que reprend vigoureusement à son compte Jean Gerson
dans un cadre théologique (et qu'il théorise notamment dans le traité De
duplici logica, étudié aux pages 186-188 du présent livre). Il suffira de

renvoyer aux analyses récentes d'Isabel Iribarren dans sa traduction de la
Josephina de Gerson (Jean Gerson : Josephina. L'épopée de Saint-Joseph,
introduction, traduction, notes et commentaires par Isabel Iribarren. Paris : Les
belles lettres 2019). Le chapitre cinq examine ensuite la transmission de la
philosophie et de la théologie parisiennes dans le commentaire aux Sentences
de Marsile d'Inghen, avant d'esquisser les grands traits des commentaires de

l'Éthique à Vienne entre 1396 et 1470, en soulignant l'impact de Buridan. Puis,
le chapitre 6 (325-342) propose, en conclusion, une synthèse des arguments
et esquisse quelques lignes de recherches futures. Enfin, une courte postface



678 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

(343-346) pointe quelques ponts entre les démarches médiévales et les questions

contemporaines en théologie morale.
Il faut souligner l'importance du livre de Sigrid Müller dans le champ de

l'histoire de la philosophie et de la théologie médiévales. Le Moyen Âge tardif

a trop longtemps souffert d'une vision réductrice qui ne voyait dans cette
période qu'une continuelle décadence après « l'âge d'or » du XIIIe siècle. Si la

situation commence à s'améliorer lentement pour le XIVe siècle grâce aux
travaux de William Courtenay, de Chris Schabel, et de William Duba, notamment,
trop souvent les études de philosophie médiévale se contentent de la triade
« Aquinas-Scotus-Ockham ». Plus encore, en dépit des travaux pionniers de
Zénon Kaluza et Marteen Hoenen, le XVe siècle reste largement ignoré des

spécialistes de philosophie médiévale. Le livre de Sigrid Müller intervient
donc au moment opportun pour dynamiser ce champ d'études. Il intervient
en proposant une thèse forte, celle du tournant pratique, voire morale, de la

théologie dans le cadre de la via moderna. Assurément, le cadre universitaire
médiéval impose une certaine inertie aux pratiques scolaires, de sorte que le

questionnement sur la scientificité de la théologie ne s'interrompt pas au XVe

siècle. Mais il est certain que cette période est aussi celle d'une attention plus
grande aux questions d'éthiques philosophiques comme de théologie morale.
Ce tournant s'accompagne en outre d'un autre tournant, un tournant verna-
culaire, manifeste à Oxford et Paris, et qu'il faudrait chercher à identifier
dans les autres aires linguistiques. Un tel tournant est d'ailleurs évoqué, p.
245 à propos du catéchisme allemand d'Ulrich von Pottenstein. Ce double
tournant repose, enfin, comme cela a bien été montré par Daniel Hobbins
dans le cas de Gerson (HOBBINS, D. : Autorship and Publicity before Print. Jean
Gerson and the Transformation ofLate Medieval Learning. Philadelphia :

University of Pennsylvania Press 2009), par un changement de genre littéraire et
le développement de la forme du traité comme mode de diffusion diffractée
des enseignements universitaires.

Outre la place que le livre de Sigrid Müller, en raison de ses mérites
intrinsèques, est appelé à occuper dans le champ des études sur le XVe siècle, il
faut souligner la dimension prospective que lui assigne son auteur (336 et
suivantes - qu'il faut relier aussi aux remarques importantes des pages 256-
257), et qui n'est pas le moindre de ses mérites. De fait, loin de prétendre
clore une enquête, l'enjeu est bien de l'ouvrir en replaçant les deux études de
cas proposées (Paris entre 1380 et 1415, Vienne dans la première moitié du
XVe siècle) dans une perspective plus large qui supposerait une comparaison
entre les aires régionales. L'auteur indique quelques pistes de recherches :

d'abord, la situation parisienne avec Jean Versor, Martin Le Maistre, et finalement

Jean Mair. Ici, il faudrait d'ailleurs mettre à l'épreuve les travaux d'Astrik
Gabriel qui identifiait dans le départ des étudiants allemands au moment du
schisme et leur retour après la guerre civile les causes de l'éclipsé de Buridan
puis du retour du nominalisme à la fin du siècle (voir Gabriel, Astrik L. : 'Via
antiqua' and 'Via Moderna' and the Migration of Paris Students and Masters
to the German Universities in the Fifteenth Century, in: The Paris Studium.
Frankfurt a.M. : J. Knecht 1992,113-167). La situation décrite par Sigrid Müller



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 679

semble, en effet, plaider pour ce cas intéressant de translatio studiorum. De
même, il faudrait reprendre, dans la perspective des débats autour des «

nouveaux pélagiens », la question des liens (négatifs ou positifs) entre via moderna
et Réforme protestante. Peu a été fait depuis les travaux pionniers de Heiko
Oberman (et en particulier son grand livre sur Gabriel Biel: The Harvest of
Late Medieval Theology. Gabriel Biel and Late Nominalism. Cambridge, Mass. :

Harvard University Press 1963), à l'exception des études importantes de Ueli
Zahnd (par exemple, Wirksame Zeichen? Sakramentenlehre und Semiotik in
der Scholastik des ausgehenden Mittelalters. Tübingen: Mohr Siebeck 2014). II
est certain, néanmoins, et il faut le souligner, que l'étude globale de l'histoire

de la philosophie et de la théologie du XVe siècle, nécessaire pour
comprendre le passage à la Modernité, ne pourra se faire uniquement à partir
d'études individuelles (même si, comme le montre le livre de Sigrid Müller,
celles-ci sont nécessaires). Des projets collectifs (comme ceux dirigés par
Monica Brinzei sur le cas de Vienne, et d'Ota Pavliéek sur le cas de Prague)
montrent bien les gains que l'on peut retirer de telles collaborations. Depuis
la publication du livre de Sigrid Müller, la bibliographie sur les questions de

théologie morale au XVe siècle s'est déjà enrichie (signalons, par exemple, à

propos de l'influence de Buridan sur la Renaissance italienne, l'étude de Luca
Bianchi : Amare amore meliori : John Buridan's views on parental love and
their legacy, dans : GRELLARD, C. [éd.] : Miroir de l'amitié. Mélanges offerts à

Joël Biard à l'occasion de ses 65 ans. Paris : Vrin 2017, 387-401). Mais il est
évident que son livre devra figurer en bonne place de toutes les études à venir

sur ce siècle qu'il reste largement à découvrir.

Christophe Grellard

BALZAMO, Nicolas: Les êtres artificiels. Essai sur le culte des images en Occident

(XIVe-XVIIe siècle). Paris : Éditions du Cerf 2021, 228 pages. ISBN 978-2-
204-13590-0.

Il volume, curato da Nicolas Balzamo (Università di Neuchâtel) - coprendo
un vasto arco temporale che corre tra il XIV e il XVII secolo - si impernia
sulla storia del culto delle immagini in Occidente corne rivela il sottotitolo
scelto. Mentre il titolo adottato Les êtres artificiels, sebbene non diretta-
mente discusso nell'arco délia trattazione, rimanda ad una specifica catego-
ria delle immagini di culto, owero le imagines miracolose sulle quali si
concentra l'attenzione dell'autore, la cui fortuna non si eclissô né con l'avvenire
délia cosiddetta epoca dell'arte1 né con la Controriforma.

Il testo, racchiuso fra una corposa introduzione e la parte conclusiva, è

strutturato in tre capitoli, preceduti da una densa prefazione a firma di Jean-
Claude Schmitt. Quest'ultima loda quali punti di forza délia ricerca l'ampio
spettro temporale e la panoramica offerta sulle pratiche délia tradizione cri-
stiana occidentale, aprendo, nel contempo, ulteriori questioni insite nel di-

1 BELTING, Hans: Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst.
München: C.H. Beck 1990.



68o Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

battito accademico relativamente all'argomento affrontato. Taie premessa si

rende di fatto strutturale e fornisce al lettore, sin dalle prime pagine, un qua-
dro sinottico sulla notevole portata del contributo al dibattito interdiscipli-
nare sulle effigi miracolose, specie se si considéra il vuoto storiografico quasi
ventennale riscontrabile dal 1992, data di pubblicazione del trattato di riferi-
mento di Giuseppe Scavizzi.2

La tripartizione adottata da Balzamo segue una linea ben précisa nell'esa-
minare l'ontologia delle immagini, concetto centrale sul piano esegetico, che

Tautore sceglie di affrontare con un taglio prettamente storico. Il dichiarato
intento è quello di delineare, diacronicamente, un'eventuale metamorfosi nel

rapporto tra la teoria delle immagini elaborata sul versante teologico e le

pratiche cultuali adoperate nella religiosité popolare. La dicotomia, definita
dall'autore inizialmente in termini di ambiguïté e ribadita poi con enfasi in
qualité di contraddizione indissolubile, si manifesta nella discrasia tra la pra-
tica cultuale dei fedeli che accordano una preferenza devozionale aile immagini

miracolose viste come sostituti autonomi ed interattivi del "signifïcato",
e la teoria dell'immagine elaborata dalla cultura ecclesiastica, che sottolinea
un'uguaglianza tra le immagini; quest'ultime, caratterizzate corne oggetti privi
di un potere intrinseco, meramente rimandano all'archetipo celeste raffigu-
rato.

È il capitolo centrale che verte maggiormente su tali concetti. Partendo
daU'origine délia contraddizione che caratterizzô il culto in Occidente, l'atten-
zione viene spostata verso i tentativi di definire, controllare, tollerare o
interdire le immagini miracolose, culminati all'epoca délia Controriforma.
Segue poi la trattazione riservata a Wilhelm Gumppenberg, del quale Balzamo,
assieme ad altri curatori, ha dato alle stampe, nel 2015, un'edizione in tede-
sco (con traduzione in francese a fronte) dell'importante opera dedicata aile

immagini miracolose.3 Questa parte centrale del trittico si chiude con un
esame che allarga lo sguardo verso le vicende del Nuovo Mondo, con spunti
di notevole interesse in merito aile immagini mariane "indigene" in Messico.
È nelle riflessioni teologiche elaborate da parte degli autori messicani che
Balzamo individua una certa originalité rispetto a quanto parallelamente e-
spresso dai colleghi del vecchio continente: un terreno fertile questo dell'Ame-
rica centrale, entro il quale viene finalmente accordato uno status speciale alla

categoria delle miracolose immagini mariane.
Tornando a osservare la struttura del volume, il primo capitolo delinea le

caratteristiche intrinseche degli oggetti sacri al centro dell'attenzione dell'au-
tore. Egli individua un certo numéro di varianti stabili nell'unione indissolubile

tra i tre elementi che vengono segnalati corne costitutivi delle immagini
cultuali: l'oggetto-immagine, il personaggio che questo rappresenta e il luogo

2 SCAVIZZI, Giuseppe: The Controversy on Images from Calvin to Baronius. New York:
Peter Lang 1992.

3 L'Atlas Marianus de Wilhelm Gumppenberg. Edition et traduction, ed. e trad, a cura di
Nicolas Balzamo, Olivier Christin, Fabrice Fliickiger. Neuchâtel: Alphil/Presses universitaires

suisses 2015.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 681

che lo custodisce. Per converso, il capitolo di chiusura, in sintonia con l'op-
posizione dicotomica tra la cultura bassa e la cultura egemone che sembra es-
sere sottesa all'impianto generale del volume, sposta l'attenzione sulla rice-
zione da parte del popolo, vista perö ancora una volta attraverso il filtro degli
autori ecclesiastici.

L'enfasi sul modo in cui la cultura ecclesiastica post-tridentina ha concet-
tualizzato il culto delle immagini costituisce un indubbio pregio del volume
ma ne fa scorgere nel contempo i potenziali limiti. Indubbiamente colpisce
positivamente la conoscenza approfondita degli studi contestualmente al
vibrante dibattito accademico di carattere interdisciplinare sulle immagini mi-
racolose e l'ampiezza del dossier dei testi teologici sapientemente inquadrati
e citati in un preciso apparato argomentativo che viene posto a sostegno
délia teoria delle immagini proposta dall'autore. Al tempo stesso, sebbene il
corpus delle fonti primarie cui Balzamo attinge si presenti variegato - spa-
ziando dai racconti di miracoli ai trattati teologici sulle immagini e a quelli
elaborati nell'ambito délia lunga controversia che Ii accompagna - si tratta
di una tipologia di fonti prodotta dalla cultura egemone che lascia poco spa-
zio ad un'immagine non mediata delle pratiche popolari. Viene da chiedersi
se un maggiore affondo nella trattatistica sul pellegrinaggio, non quella locale

bensi quella dedicata alla rete di santuari che costellavano gli itinerari di-
retti verso le mete principali delle peregrinazioni nelle société premoderne,
non permetterebbe di dar voce diretta se non ai "laici semplici" quantomeno
ai "laici devoti" (148) in merito aile espressioni cultuali del periodo tardome-
dievale e délia prima età moderna. Inoltre, una loro lettura sistematica po-
trebbe offrire, a mio awiso, un panorama più circoscritto sul rapporto gerar-
chico tra gli oggetti di culto maggiormente venerati nell'epoca tardomedie-
vale e sul paesaggio cultuale in cui le immagini miracolose si inseriscono,
dando vita ai nuovi santuari o facendo assurgere luoghi di culto anonimi a

rango di mete di pellegrinaggio locale, o nei casi più riusciti, regionale e pan-
europeo. Mi riferisco alla rete dei santuari sulle vie romee o quelli battuti dai
pellegrini gerosolimitani, i cui diari di viaggio, sebbene menzionati e occasio-
nalmente analizzati, rimangono al margine délia trattazione.

Concludendo, si tratta di un libro dedicato ad un argomento composito
che offre alla comunità scientifïca un largo ventaglio di spunti interdiscipli-
nari che si irradiano in molteplici direzioni. Balzamo, che con il volume qui
recensito entra a pieno titolo nella trattatistica di riferimento, si conferma
esperto délia storia délia religiosité délia prima été moderna.

Vesna SCepanoviC

Moosbrugger, Mathias: Petrus Canisius. Wanderer zwischen den Welten.
Innsbruck: Tyrolia 2021, 287 Seiten. ISBN 978-3-7022-3929-9.

Nach Auskunft seines Verfassers handelt es sich beim vorliegenden Text
nicht um eine Biographie. Dem ist zuzustimmen: Hagiographie im Stil des
21. Jahrhunderts wäre treffender. Denn das Ziel ist ein ausserwissenschaftli-
ches: Einen heute wenig bekannten Heiligen populärer zu machen. In Anbe-



68a Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tracht der Tatsache, dass Petrus Canisius (1521-1597) einer der einflussreichsten

Ideengeber und Wortführer der Hexenverfolgung war und noch von
einem Papst des 20. Jahrhunderts als „Ketzer-Hammer" bezeichnet wurde, ist
das kein leichtes Unterfangen. Das merkt man schon beim Stil. Da men-
schelt es ungemein, und auch der moralische Zeigefinger der Gegenwart ist
stets präsent: Einmal wird der Protagonist in Schutz genommen - etwa wenn
es um die wüsten Beschimpfungen der Protestanten geht, die es der Gegenseite

in der Tat mit gleicher Münze heimzahlten -, ein anderes Mal, beim
Jubilieren über die rauchenden Scheiterhaufen der angeblichen Teufelsbünd-
nerinnen, getadelt. Die daraus gezogene Schlussfolgerung lautet, „dass
Heiligkeit keine Ewigkeitskategorie ist" (9), sondern sich immer konkret in
Biographien manifestiert. Ob dem im Fall Canisius' so ist, wird im letzten Satz
des Buchs mit der Formulierung „vielleicht" offengelassen.

Seiner Ausrichtung nach eher ein erbauliches Buch für ein breiteres
Publikum, ist die apologetische Biographie des einflussreichen Jesuiten aus Nim-
wegen, liest man sie gegen den Strich, zugleich eine kompakte Einführung in
das Europa des Konfessionellen Zeitalters mit seiner grenzenlosen Unduldsamkeit,

seinen Zwängen und seinen Bemühungen um religiöse Konformität
und soziale wie politische Disziplinierung. Für alle diese Bestrebungen um
religiöse und gesamtkulturelle (Deutungs-)Hoheit steht Petrus Canisius
geradezu emblematisch: durch seine weitgespannten Ordens-Aktivitäten in weiten

Teilen Europas, durch seine im kurialen Auftrag unternommenen
Versuche, der protestantischen Kirchengeschichtsschreibung der Magdeburger
Centurien mit einer katholischen Gegendarstellung den Wind aus den
Segeln zu nehmen, und vor allem durch seine Katechismen, die im Laufe der
nächsten Jahrhunderte mehr als tausend Ausgaben erleben sollten und
seinen Namen zum Sinnbild konfessioneller Rechtgläubigkeitsformel-Bücher
machen sollten. Im Gegensatz zum Dauererfolg dieser - für das Zeitalter so
bezeichnenden - Indoktrinierungstexte scheiterten Canisius' historiographi-
sche Versuche, aus Mangel an Quellenkritik, wie der Verfasser richtig erkennt,
aber auch, weil es in den 1560er und 7oer-Jahren noch keine konsensfähig
ausgearbeiteten Konzepte für eine solche Historiographie gab, die in
Übereinstimmung mit der - gleichfalls neu auszuarbeitenden - Liturgie, der Dog-
matik des Trienter Konzils und der Neuausrichtung der päpstlichen Rekatholi-
sierungspolitik stand. Damit ist ein weiteres Defizit der Studie angesprochen:
so bewandert der Verfasser in allen lebensgeschichtlichen Aspekten seines
Helden auch ist, so wenig wird dessen Wirken in einen gesamteuropäischen,
den Rahmen der katholischen Sphäre überwölbenden Rahmen eingefügt.
Lesenswert ist die vorliegende Nicht-Biographie aufgrund der transparenten
Schilderung einzelner Lebensstationen und interessanter Quellenzitate trotzdem.

Volker Reinhardt



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 683

RABBI Nachman VON Breslaw: Lobpreis und Lehrgespräche nach den Aufzeichnungen

seiner Schüler. Aus dem Hebräischen übersetzt von Jans-Jürgen Becker.
Berlin: Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag 2021, 466 Seiten. ISBN 978-3-
633-54307-6.

Rabbi Nachman wurde 1772 geboren und lebte und wirkte in einer heute zur
Ukraine gehörenden Landschaft (Podolien, dem äussersten Südosten der chas-
sidischen Welt). Er war Urenkel des Ba'al Schern Tow („Beseht" genannt).
Vom Mai 1798 bis Juli 1799 machte er eine Fahrt ins Heilige Land. 1802 liess er
sich in Breslaw (ukrainisch „Brazlaw") nieder. Es scheint, dass er für das Jahr
1806 den Beginn der messianischen Erlösung erwartete. In den letzten Jahren
(1808-1810) war er von der Tuberkulose gezeichnet und verfasste einige seiner
anspruchsvollsten Lehrgespräche. Er wirkte daneben vor allem durch mündliche

Lehre und liess sogar einige seiner Schriften verbrennen. Der Akt des

Verbrennens könnte bestätigen, dass der Rabbi nicht sein eigenes Denkmal
hinterlassen will und die mündliche über die schriftliche Wirkung stellt.

Das vorliegende Doppelwerk ist einer der Klassiker des Breslaver Schrifttums.

Mit dieser Edition, der Einleitung und den zahlreichen exakten
Quellenhinweisen und Kommentaren des Herausgebers und Übersetzers liegt es nun
endlich in deutscher Sprache vor. Aus der Feder von Schülern und Anhängern,

wird sein Leben und Wirken teils realistisch, teils legendenhaft
beschrieben. Das gilt vor allem für den Verlauf seiner Reise in das Land Israel,
das mit allen Hindernissen und Gefahren wie ein Abenteuerroman geschrieben

ist und zugleich eine Art Initialreise wird, mit der Nachman seine
Prüfung und Reifung erfährt.

Die Lehrgespräche sind Texte, die sich zu einer meditativen Lektüre
eignen, enthalten sie doch zum grossen Teil Gebetsermahnung und vor allem
Ermutigung. Das Gebet wird noch höher eingeschätzt als das Studium der Tora
und des jüdischen Schrifttums. Rabbi Nachman wird ehrfürchtig dargestellt
als Gelehrter und Gerechter, doch das Ideal der Gelehrsamkeit wird nicht
überstrapaziert und generalisiert. Es gibt lautere Menschen, die ohne Studium
beten und den Willen Gottes erfüllen.

Zu den Charakteristika der aufgezeichneten Lehrgespräche und Zitate
gehören Paradoxa und die Anerkennung von unvermeidbaren Streitereien selbst
unter den Gerechten. Ein Beispiel für ein Paradoxon ist der Widerspruch
gegen die Plattitüde, die besagt, dass früher alles besser war. Sie wird durch
eine Differenzierung (einiges war besser, anderes schlechter) korrigiert und
mit rhetorischen Fragen in ihr Gegenteil verkehrt: Gibt es denn heute keine
Hoffnung? Was nützt das ständige Lamentieren, die früheren Tage seien besser

gewesen als diese? Dabei beruft er sich auf die vielen Deutungen des
Buchstabens der Tora („die Tora hat viele Gesichter") und auf die Weisheit
Salomos und formuliert die (ironische?) Antithese: „in Wahrheit aber sehen

wir, wie alle Welt immer reicher wird und grossen Aufwand treibt mit höheren

Ausgaben als in früheren Jahren."
Mit solchen Aperçus wird das bequeme Schema von Optimismus und

Pessimismus gesprengt, wie auch mit dem Hiob-Zitat „der Mensch ist zur



684 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Mühsal geboren" und dem Midrasch-Zitat: „Der Mensch ist zur Mühsal geboren

- glücklich der, dessen Mühsal in der Tora liegt" (413).
Da die Hauptausrichtung der Lehren sich den paränetischen Durchhalteparolen

der messianischen Endzeit annähert, geht es vor allem um die
Ermahnung und Ermutigung zum „Lernen" und Beten. Beides steht in engem
Zusammenhang und unterscheidet sich vom Bild des „Philosophen" (oder
„Sophisten"). Das „Verbot der Forschung" wird von einem schlichten, aber
glühenden Fideismus flankiert. Zielscheibe der Polemik sind jene störenden
Grübeleien, die einer Läuterung nach dem Vorbild des Ba'al Schern Tov
erschweren. Philosophie und Wissenschaft werden wiederholt als Hindernisse
auf dem Weg zu Gott verworfen; Gegenbild zum „Philosophen" und Hiobs
eifrig belehrenden Freunden ist Hiob. „Glücklich der, dem es vergönnt ist, auf
dem Weg der Wahrheit ihrem Wesen gemäss zu wandeln: ,Einfaltig und
gerade, gottesfürchtig und das Böse meidend' [Hiob 1,8; 2,3; vgl. 1,1], ganz ohne
Weisheit" (222).

Man lasse sich jedoch von dieser Polemik nicht zum Klischee verführen,
chassidische Mystik und Kabbala seien Ausgeburten eines Obskurantismus
oder einer Gegenaufklärung! Wie die zahlreichen Anmerkungen des Herausgebers

belegen, sind die Texte von einer beachtlichen intertextuellen Dichte
und entfalten erzählerische Qualitäten, die Martin Buber in seiner Auswahl
und seinem Nachwort zu Die Geschichten des Rabbi Nachman. Nacherzählt
von Martin Buber bereits 1906 hervorgehoben hat und dessen recht willkürliche

Nacherzählungen von dieser philologisch zuverlässigen Edition allerdings
in den Schatten gestellt werden. Unter dem Aspekt des zähen Überlebenswillens

einer hohen Kultur, die von allen Seiten verkannt und verachtet wird,
sind die kulturellen Leistungen des Chassidismus (als Beitrag zur Bewahrung
von „Alterität" und gegen Assimilation) gar nicht zu überschätzen. Der Blick
weitet sich auf die ganze Welt: „Die ganze Welt ist voller Streitigkeiten"
(217). Jeder Mensch ist eine Nation, in der ein Bürgerkrieg toben kann. Selbst
der einsame Mann im Wald kann vom inneren Streit in den Wahnsinn
getrieben werden. Die pointierten, zuweilen satirischen Beschreibungen (z.B.
171) werden verknüpft mit Empfehlungen und Belehrungen an seine Schüler.
Man könnte auch von einer religiösen und ethischen Ratgeberliteratur auf
hohem Niveau sprechen, in der die „Freiheit für den Widerspruch" (H.-L.
Goldschmidt) und für den Disput unter den gelehrten Gerechten vorgesehen
und akzeptiert wird, bis die Welt, die im Grossen und Ganzen und leider
auch im Argen im Streit liegt, in der Endzeit ihren - nicht von Menschen
gestifteten - „ewigen" Frieden finden wird. Ansätze zum Guten („Anstand") gibt
es überall und bei jedem Individuum, auch wenn es bei einigen erst nach
langer Zeit manifest wird. Auf dem Weg der Läuterung kommt zuerst der
Schmutz hoch. Die Triebe, mehr noch andere Menschen (Feinde, Spötter)
werden zu aktiven Hinderern, die den Weg zur Erlösung blockieren. Es gibt
keine Flucht aus der Welt; selbst in der Grube wartet auf den Menschen der
„Flohbiss" und anderes Ungemach. Es gibt nur die Flucht aus der Welt in die
Tora. Sie steht für die Liebe und Zuwendung des Schöpfers zu seiner Schöpfung.

Das Studium der Tora und der Heiligen Schriften ist keine Pflicht, aber



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 685

man darf sich ihrer auch nicht entbinden. Es müsste in Kants Worten „Pflicht
aus freudigem Herzen" werden. Höher noch als die Tora, die nicht allen glei-
chermassen zugänglich ist, bleibt „die Intention des Gebets".

Zu den Gebetsermutigungen gehört das Vorbild des Rabbis, der sich nicht
selbst als perfekten Beter hinstellt, nach dem Modell des schlechten Moralisierens

(„Seid vollkommen wie ich"), sondern nach dem selbstironischen Bild
des „ewigen Schülers", der immer von neuen anfangt und sich durch nichts
entmutigen lässt, auch nicht durch Unlust am Beten. Der Gebetsmuffel im
Menschen kann durch das das Hören auf das gesprochene Wort des Gebets
und Gesang, durch Ausdauer und Regelmässigkeit und Formen der Autosuggestion

(„Bete, als würdest Du freudig beten!") überlistet werden. Der Betende

steigert sich ins „flammende Gebet" und stellt sich in die Generation der
Gerechten, die vor ihm beteten (407). „Und dies ist eine sehr grosse Regel im
Dienst Gottes, dass der Mensch sich nicht selbst aufgibt [...]. Trotz allem soll
er sich selbst stark machen, so gut es geht, und jedes Mal neu beginnen, sei es
auch viele Male" (181). Hier klingt „Self-Empowerment" an, aber auch Geist der
Gemeinschaft. Durch erlangte Gebetsfreude kann man anderen Freude machen.
Satan in allen Dingen wird ausgetrickst; Gott in allem beginnt zu wirken.

Die Lehrgespräche hinterlassen den Eindruck anschaulich vermittelter und
praktizierter Frömmigkeit und der zähen Überlebensstrategien eines von
feindlichen Mächten bedrohten jiddisch sprechenden Judentums, wahre Grösse im
Kleinen, die nur der täglich geübte und wiederholte Bezug zum Ewigen
gewährt, der seine Schöpfung erhält und regiert. Das Gebet als Übung der Hingabe

und Vorwegnahme des Lebensopfers ersetzt die vielfachen falschen
Ängste der Welt (223) durch die Furcht des Herrn. So wie die Weisheit
immer neu anfangt und selbst das Vergessen die nützliche Funktion hat, neu
und schöpferisch zu beginnen, so ist auch das Beten nicht etwa ein
Fortschreiten zu höheren Stufen, sondern ein elementarer Neuanfang. Der
einfachste Gebetseinstieg ist nicht ein Theoretisieren über Gott, sondern der
hymnische Anruf seines höchsten Ranges:

Adon olam ascher malach. (Herr der Welt, der regiert)

Jean-Claude Wolf

HELMUS, Caroline: Transhumanismus - der neue (Unter-)Gang des Menschen?
Das Menschenbild des Transhumanismus und seine Herausforderung für die
Theologische Anthropologie ratio fidei 72). Regensburg: Pustet 2020, 414
Seiten. ISBN 978-3-7971-3195-7.

Die digitale Transformation verändert sämtliche Lebensbereiche. Besonders
die rasanten Entwicklungen im Medizinalbereich und in der Informations-
technologie nötigen das gegenwärtige Bewusstsein zur anthropologischen
Selbstvergewisserung. Die Frage, „was ist der Mensch?", wird auf die Frage
zugespitzt: „was kann der Mensch sein?" Sie stellt sich heute in einem technologisch

entgrenzten Raum von Möglichkeiten, der eine interpretative und
imaginative Antwortenvielfalt zulässt. Vertreterinnen und Vertreter des
Transhumanismus verdichten diese technologischen Potentiale in ihren (teils phan-



686 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tasievollen) Visionen einer radikalen Transformation des Menschen - die unter

Umständen sogar zu dessen Ablösung durch die „nächste Stufe" der
biologisch-technologischen Evolution führen soll. Am Kern dieser Bewegung
liegt ein (Selbst-)Optimierungspathos, ein kontinuierliches „Streben nach dem
,Mehr' des bisher körperlich Möglichen" (13) und damit eine grundsätzliche
Veränderung des menschlichen Wesens bzw. der conditio humana.

Die (mitunter kritische) philosophische, wissenschaftstheoretische und
soziologische Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen Transhumanismus

ist bereits in vollem Gange. Auffällig ist hingegen ein Mangel (besonders

im deutschsprachigen Raum) an theologischer Reflexion des Transhumanismus

und der techno-kulturellen Dynamiken, die sich an ihm kristallisieren.4

Zur Schliessung dieser Lücke trägt Caroline Heimus' Transhumanismus

- der neue (Unter-)Gang des Menschen? bei. Mit der 2020 publizierten
Dissertationsschrift möchte die Verf. die „Chancen und Grenzen eines Dialogs
zwischen einer transhumanistischen und einer christlichen Selbst- und Weltdeutung"

(16) ausloten. Dabei geht es ihr darum, „Leerstellen beider Ansätze im
jeweils anderen Diskurs aufzuzeigen und kritisch zu hinterfragen" (17) und
somit dieses Gespräch als wechselseitig befruchtende Infragestellung der jeweiligen

Menschenbilder zu inszenieren.
Die Monographie ist in vier grössere Kapitel geordnet, die durch eine kurze

Einleitung und ein konzises Résumé („Rückblickender Ertrag") gerahmt sind.
Im ersten Kapitel bietet die Verf. einen Überblick über die verschiedenen
Motive, Anliegen und philosophischen Grundsatzpositionierungen, die sich
aus dem heterogenen und fragmentarischen Korpus transhumanistischer
Quellen ergibt. Gleich zu Beginn macht dabei die Verf. deutlich, was sich aus
der eingehenden Beschäftigung mit diesem Phänomen ergibt: „Den
Transhumanismus als einheitliche Strömung gibt es nicht" (38). Gleichwohl bietet
die Verf. eine hilfreiche Zusammenstellung von übergreifenden Motiven, die
sie als transhumanistische „Essentials" (vgl. 46-69, hier 46) bezeichnet. In
dieser „Ouvertüre" kristallisieren sich sowohl die transhumanistische Abwertung

von Natur im Gegensatz zur positiv konnotierten Technik als auch die
naturalistischen und funktionalistischen Grundzüge transhumanistischer
Wirklichkeitsvorstellungen heraus. Im zweiten Kapitel erfolgt eine ausführlichere
Darstellung der „Anthropologie des Transhumanismus" (vgl. 85-126, hier
85). Hier vertieft die Verf. skizzenhafte Einsichten aus dem ersten Kapitel
und analysiert mitunter kritisch die Inkonsistenzen transhumanistischer
Anliegen unter den Vorzeichen eines rein naturalistischen Menschenbildes -
das unter dem im Transhumanismus normativen Optimierungsparadigma zu
einem gleichsam übergriffigen Menschenbild mutieren kann. Im dritten Kapitel

werden von transhumanistischen Diskursen gesondert vier unterschied-

4 Eine bedeutende Ausnahme ist Hoff, Johannes: Verteidigung des Heiligen. Anthropologie
der digitalen Transformation. Freiburg i.Br.: Herder Verlag 2021; vgl. auch Herzberg,

Stephan/WATZKA, Heinrich (Hgg.): Transhumanismus. Über die Grenzen technischer
Selbstverbesserung Humanprojekt 17). Berlin: De Gruyter Verlag 2020; GÖCKE, Benedikt Paul/
Meier-Hamidi, Frank (Hgg.): Designobjekt Mensch. Die Agenda des Transhumanismus auf
dem Prüfstand. Freiburg i.Br.: Herder Verlag 2018.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 687

liehe und teilweise auch konfluierende Perspektiven der theologischen
Anthropologie (Emil Brunner, Karl Barth, Karl Rahner und Thomas Pröpper)
dargestellt, aufeinander bezogen und kritisch gewürdigt. Diese in sich
heterogene Stimmenvielfalt bringt die Verf. gekonnt auf einen „theologisch-anthropologischen

Minimalkonsens" (17). Im vierten und letzten Kapitel bringt
die Verf. diese Erträge mit dem transhumanistischen Menschenbild ins
Gespräch und diskutiert besonders die Relationalität des Personseins, die
Gebrochenheit menschlicher Existenz, das freiheitliche Moment menschlicher
Subjektivität und ganz grundsätzlich die Bedeutung des Körpers.

Grundsätzlich ist Heimus' Untersuchung vom Anliegen geleitet,
„Antwortmöglichkeiten auf die Herausforderungen der Moderne zu liefern", und zwar
verbunden mit dem Ziel „den wirklichen, den konkreten gegenwärtigen
Menschen anzusprechen" (252!). Es geht der Verf. entsprechend um eine
Rechtfertigung des Glaubens im Rahmen einer „rationalen Glaubensverantwortung",

die sich „ihrer hermeneutischen, kritischen und pastoralen Verantwortung

bewusst ist und sich gerade deswegen dem Menschen in seiner historischen

und soziokulturellen Bedingtheit zuwenden will" (253). Dabei fungiert
ein spezifisches Verständnis der Moderne als regulativer Leitstern des gesamten

Unterfangens. Zu dem Modernitätsbegriff, mit dem die Verf. hierbei
operiert, gehört erstens die radikale Freiheit des Menschen und seine Autonomie
von einem als „übergriffig" empfundenen Gott. Damit einher geht die Kampfansage

an ein Menschenbild, dass diesen final als beziehungsmässig auf Gott
hingeordnetes Wesen versteht (vgl. 253). Zweitens gehört dazu die Betonung
der Bedingtheit des Menschen und besonders seiner Erkenntnisfahigkeit,
woraus sich die Möglichkeit pluraler Selbst- und Weltdeutungen und mit ihnen
assoziierter Lebensformen ergibt. Im Blick auf diese Formen der Lebensführung

problematisiert die Verf. die „Überschätzung des eigenen Geltungsanspruchs

als ,einzig wahre' Lebensführung, die Gewissheit beansprucht und
damit ihren Konstruktionscharakter verkennt" (348). Die Moderne habe ja
gerade herausgestellt, dass sämtliche Ordnungen und Geltungsansprüche
(und also sowohl religiös-traditionelle als auch transhumanistische)
„konstruiert" und „fallibel" seien (372). Deshalb kritisiert die Verf. jegliche Form
einer „Normierung der Lebenspraxis" (sowohl auf transhumanistischer Seite
als auch auf der Seite der theologischen Anthropologie) als „Besserwisserei", die
nicht nur von einer „erheblichen Ignoranz" zeuge, sondern auch „zum frei-
heitsgefährdenden Machtinstrument verkommen" könne, „da der Mensch
hier instrumentalisiert" werde (349).

Es sollte bis hierhin deutlich geworden sein, dass eine solche Konzeption
und Wertung von „Modernität" voraussetzungsreich und nicht alternativlos
ist. Zunächst Hesse sich beispielsweise das in dem so zurechtgelegten Autonomie-

und Freiheitsverständnis präsupponierte dualistisch-antithetische bzw.
kompetitiv imaginierte Verhältnis von Gott und Welt bzw. göttlicher und
menschlicher Freiheit hinterfragen. Des Weiteren scheint es keineswegs
notwendig, aus der faktischen Pluralität von Selbst- und Weltdeutungen auch
die unhinterfragbare, gleichsam ontologische Legitimität jeder einzelnen dieser

Perspektiven abzuleiten (inwiefern würde sich dies von dem weiter oben



688 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

bereits kritisierten Geltungsanspruch unterscheiden, der jetzt schlicht aus
einer Art Metaperspektive auf das Gesamt an Deutungsperspektiven angewandt
wird?). Die (spät-)moderne Pluralität standortgebundener Perspektiven zwingt
niemanden dazu, gleichsam normativ einen Pluralismus zu postulieren.
Schliesslich zwingt die Einsicht in die sozio-kulturelle Bedingtheit bzw. „Kon-
struiertheit" und damit prinzipiell auch die „Fallibilität" menschlicher
Ordnungen und Geltungsansprüche nicht automatisch zum Schluss, dass diese

Ordnungen und Ansprüche auch falsch sind bzw. nicht Recht haben können,
und zwar zunächst einmal unabhängig davon, ob sie von transhumanistischer

oder theologischer Seite artikuliert werden. Es reicht nicht aus, diese
Ansätze als mit einem spezifischen Verständnis „der Moderne" inkompatibel
zu erweisen, um sie argumentativ zu widerlegen.

Zuweilen tendiert die Verf. in dem berechtigten Anliegen, „die Herausforderungen

der Zeit" ernst zu nehmen und entsprechend auf „die Sorgen der
Menschen in dieser Zeit" zu reagieren (379) dazu, die theologische Perspektive

darauf einzuschränken, was unter den Vorzeichen einer implizit
vorausgesetzten Moderne als „akzeptabel" gilt. Wenn sich die theologische Anthropologie

dergestalt „als gesellschaftlich relevant" (15) und „als mit der Moderne

kompatibel" (16) erweisen muss, dann kann man sich teilweise des
Gefühls nicht ganz erwehren, dass hier alte Dogmatismen nur um den Preis
eines neuen Dogmatismus überwunden sind.

Damit soll ausgedrückt sein, dass die von der Verf. an die Thematik
herangebrachte Perspektive (nicht zuletzt auf die Moderne selbst) eben auch
standortgebunden und bedingt ist - was die Verf. auch selbst betont (18). Die

Infragestellung ihrer vorausgesetzten Grundannahmen bedeutet indes nicht
unbedingt eine Kritik der Arbeit an sich. Heimus präsentiert einen unter
ihren eigenen Voraussetzungen konsequent gedachten Argumentationsgang
(eine konzise Darstellung und Bewertung transhumanistischer Diskurse und
Ideenwelten, ein in seiner Heterogenität behutsam dargestelltes
Kontrastprogramm der theologischen Anthropologie und schliesslich einen souverän
inszenierten konstruktiv-kritischen Dialog beider Seiten), die man als solche
stehen lassen kann, auch wenn man diesen Voraussetzungen vielleicht nicht
in allem zustimmt. Es ist schliesslich ein wichtiges Verdienst der Verf. den
Transhumanismus in ihrer Monographie als „praktische Metaphysik" (266)
ausgewiesen und dadurch eine Vergleichbarkeit zwischen Transhumanismus
und theologischer Anthropologie hergestellt zu haben, die einen konstruktivkritischen

Dialog überhaupt ermöglicht. In der für solch ein komplexes
Unterfangen notwendigen Zuspitzung von Positionen bemüht sich die Verf.
zumeist erfolgreich um eine differenzierte Darstellungsweise sowohl der inneren

Pluralität der theologischen Anthropologie als auch des Transhumanismus.

Zu den bleibenden Erkenntnissen dieses Unterfangens für die theologische

Anthropologie gehört die Betonung, dass der menschliche Körper bzw.
Leib im Spannungsfeld von Natur und Technik zentraler „Austragungsort
der Subjektbildung" (384) ist. Im Zeitalter des Transhumanismus muss der
Mensch diese seine Subjektivität in der Kopräsenz und konstitutiven Bezo-

genheit auf die Technik denken, deren mediale Omnipräsenz ihn für diese



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 689

ursprüngliche bzw. „transzendentale Technizität" des menschlichen Weltbezugs

sensibilisiert.5 Es muss zwar bezweifelt werden, ob eine technik- und
medienphilosophisch reflektierte Theologie wirklich die zum Teil recht kruden
Visionen des Transhumanismus braucht, um sich „die technologische
Durchdringung des Menschen und der Gesellschaft vor Augen zu führen und Technik

als integralen Bestandteil des Selbstverständnisses" (385) zu reflektieren.
Ungeachtet dessen illustriert die Verf. mit dem vorliegenden Werk, dass die
transhumanistischen Anfragen dafür guten Grund und Anlass bieten.

Oliver Dürr

Hoff, Johannes: Verteidigung des Heiligen. Anthropologie der digitalen
Transformation. Freiburg im Breisgau: Herder 2021, 606 Seiten. ISBN 978-3-451-
38966-5.

Die vorliegende umfangreiche Studie versucht den Spagat zwischen Vergangenheit

und Aktualität. Den Historikerinnen wird das zu essayistisch und
den Zeitgeistdiagnostikern zu historisch sein. Auch lässt sich das umfangreiche

Buch nicht an einem Nachmittag lesen und abschliessend würdigen,
sondern man muss sich mit dem Haupttext und den zahlreichen Fussnoten
gleichermassen geduldig, zugleich „meditativ" und „reflexiv" auseinandersetzen.

Oder man lässt es bei einer provisorischen Buchanzeige wie der hier
verfassten bewenden. Es geht dem Verfasser um nichts Geringeres als um eine

„Rettung des alten Wahren" als einer lebendigen Fortbildung der
Glaubenstradition des ersten Jahrtausends des Christentums, vor und mit der
Gabelung in die spätmittelalterlichen Differenzen von „Dominikanern" und
„Franziskanern", die in ihrer idealtypischen Polarisierung, aber auch in ihren
Nuancen dargestellt und dokumentiert werden. Das Buch bleibt nicht gebildeter

und gelehrter Selbstzweck, sondern steht unter dem praktischen Interesse

der Sorge um eine Welt, an der man sich mit anderen freuen kann.
Diesem „ethischen Marketing" kann sich niemand widersetzen, ohne sich
selbst zu desavouieren. Die Studie macht nicht so sehr für Dichotomien und
„digitale" Berechenbarkeit, sondern vielmehr für „unscharfe Zwischentöne"
sensibel und erfüllt damit die Aufgabe einer Kritik (in Kants Sinn einer
Grenzziehung) der Kompetenzen von Planung und technischer Herstellbarkeit der
Menschen. Ausgangspunkt ist eine phänomenologische Nachzeichnung
wissenschaftlicher Erneuerungen: „Echte Innovationsprozesse sind immer ein
schöpferischer Vorgang, der einen spielerischen Charakter hat [...]. Cusanus'
unermüdliche Versuche, selbst im Erkenntnisstreben der aufstrebenden
mathematischen Naturwissenschaften Spuren einer theophanischen Gnadenökonomie

aufzuspüren [...] waren auch wissenschaftstheoretisch realistischer f...]"
(50). Dieser Satz springt elegant von der historischen Erinnerung an Cusanus

zur Kritik der aktuellen Universitäts- und Forschungspolitik und ist exem-

5 Vgl. dazu HöRL, Erich: Die technologische Bedingung. Zur Einführung, in: DERS. (Hg.):
Die technologische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt. Berlin:
Suhrkamp Verlag 2011, 7-53, hier 33.



690 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

plarisch für das Vorgehen des ganzen Buches, das sogar ein Zwischen kapitel
zum „wissenden Unwissen" in der Epoche von Covid-19 bereit hält (vgl. 110-
120). Diese Verknüpfung von Erinnerung und Aktualisierung wird in extenso
variiert und plausibilisiert, sofern man den langen Atem zur Lektüre hat.
Dabei erweist sich Johannes Hoff nicht nur im Bereich der Theologie, sondern
auch in jenem ständig wachsenden Bereich der Literatur zum Transhumanismus

von stupender Belesenheit. Zur Lektüre motiviert werden vor allem
jene sein, die den „literarischen Pakt" mit dem Autor eingehen und seine guten

Absichten und Ziele a priori teilen. Was die Botschaft des Buches
allerdings für (innerkirchliche) Rivalitäten und Abgrenzungen bedeutet, vermag
der Rezensent nicht zu beurteilen. Das Buch ist folgendermassen gegliedert:
Teil 1: Transhumanismus als Symptom symbolischer Verelendung; Teil 2:
Minimale Religion: Spiritualität in einer post-konfessionellen Welt. Es gelingt
dem Autor wiederholt, durch das Dickicht der Referate aus Tradition und
Forschung Schneisen zu schlagen und sein Fazit in aphoristischer Verknappung

zu formulieren. Die Mühe ausdauernder Lektüre wird zwischendurch
mit Sonnenstrahlen belohnt. Der eklektische Leser bestraft sich selbst.

Aus einer kritischen Distanz betrachtet könnte das Projekt dieses Buches
monströs erscheinen. Nicht nur werden letztlich innerkirchliche und dogmatische

Differenzen zu einer kulturkritischen und epochalen Bedeutsamkeit
aufgeplustert, die sie wohl nur in den Augen und Ohren ihrer Vasallen
haben. Verspürt der Autor selbst niemals die Lust oder Versuchung, die
Zentnerlast der alten Lehren und Symbole loszuwerden? Sollte das erste
Jahrtausend der Kirche immer noch so etwas wie eine normative Kraft über eine
anschliessende Zeit des (voluntaristischen) „Zerfalls" haben? Auch würde man
sich wünschen, die im Untertitel angekündigte „Anthropologie der digitalen
Transformation" in entschlackter Form nachlesen zu können, ohne sie in
wochenlanger Lektüre aus einem enormen Archiv von Verweisen und
Fussnoten herausfiltern zu müssen. Wer liest dieses Buch? Wohl nur jene, die es

gar nicht nötig haben. Die anderen, die es in ihrer szientifischen und
planerischen Sturheit am nötigsten hätten, wird es in dieser Gestalt nicht erreichen.

Ist das das Trilemma einer Theologie, die nicht auf den dreifachen
Anspruch auf Aktualität, Kohärenz und tiefe Verankerung in einer langen,
lebendig gehalten Tradition verzichten mag? Werden nicht selbst „Sympathisanten"

vor der schieren Länge und Zitatendichte dieses Buches kapitulieren?

Wer das Buch nicht von Anfang bis Ende liest, bleibt zwar unfair
gegenüber dem ungeheuren Ernst und Fleiss des Autors, der es sich mit seiner
argumentativen und suggestiven Verteidigung des Heiligen nicht leicht macht.
Die Lektüre wird stockend, wenn man in den folgenden inneren Dialog
gerät: „Hat es das Heilige nötig, (von einem deutschen Ordinarius) verteidigt
oder gerettet zu werden?" - „Nein!" - „Kann es sich etwa nicht selbst verteidigen

und durchsetzen, wo sich Menschen der Erfahrung der Gnadenwirkungen
des Glaubens öffnen?" - „Hoffentlich ja." - „Braucht es diesen enormen

Aufwand als Hilfe oder Anleitung, um gegen den vorherrschenden Zeitgeist
Erfahrungen der Gnade besser zu verstehen und reflexiv einzuordnen?" -
„Vielleicht. Vielleicht aber auch nicht." Gegenüber ausufernder Systematik



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 691

sei darauf verwiesen, dass die Bibel als erste Theologie, aufgenommen mit
Reflexion und Dialog im Horizont der „Zeichen der Zeit" und für einige immer
noch flankiert von der sonntäglichen Predigt, den meisten Menschen, denen
der Zugang zu dieser Art von Literatur verwehrt bleibt, als Erinnerung,
Ermahnung und Ermutigung genügen muss. Die Werke der Wissenschaft
veralten rasch; Hiobs Gebetsruf „Ich weiss, dass mein Löser lebt" bleibt in
der grossen Ökumene der monotheistischen Religionen bestehen.

Jean-Claude Wolf


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

