Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

RUEDI IMBACH

«Multiplex erit scientia».! Bemerkungen zur Edition des
Centheologicon von Heymericus de Campo?2

Zweifellos gehort der Text, auf den an dieser Stelle hingewiesen werden
soll, zu den sonderbarsten und eigentiimlichsten Schriften des XV. Jahr-
hunderts sowohl hinsichtlich der literarischen Gattung und des Stils als
auch beziiglich des Inhalts. In jedem Fall verdient diese Ausgabe das be-
dachtsame Interesse sowohl der Theologie- wie auch der Philosophiege-
schichtsschreibung des Mittelalters. Der hier edierte Text des Heymericus
de Campo, der von 1435 bis zu seinem Tod 1460 als Professor an der Uni-
versitdit Lowen tdtig war, ist in der Handschrift Bruxelles, Bibliotheque
Royale 1151/75, fol. 1va-74vb, tiberliefert. In dieser aus der primonstratensi-
schen Parkabtei in Lowen stammenden Handschrift sind nur Schriften von
Heymericus enthalten, darunter das bereits von Z. Kaluza edierte Alphabe-
tum doctrinale3. Die vorliegende Edition, welche die orthographischen Ent-

1 Dan. 12,4. Die Rezeptionsgeschichte dieser Stelle ist aussergewdhnlich vielfiltig und
lehrreich; vgl dazu WEBB, J.R.: “Knowledge Will be manifold”. Daniel 12,4 and the Idea of
Intellectual Progress in the Middle Ages, in: Speculum 89 (2014), 307-357. Der Autor unter-
sucht die Geschichte der Deutung dieses Zitats von den patristischen Anfangen bis zu Francis
Bacon und Isaac Newton.

2 HEYMERICI DE CAMPO: Centheologicon, cura et studio Giovanna Bagnasco (= Corpus
Christianorum Continuatio Mediaevalis 292). Turnhout: Brepols Publishers 2020, LXVIII +
336 p., ISBN 978-2-503-58464-5.

3 Ediert in: HEYMERICUS DE CAMPO: Opera selecta, hg. von R. Imbach und P. Ladner (=
Spicilegium Friburgense 39). Freiburg: Universitats-Verlag 2001, 207-219. Von den in dieser
Handschrift tiberlieferten Schriften sind vor allem das Millelogicon (fol. 74vb-u8vb) sowie
der Tractatus de enigmate universi beachtenswert (fol. 123r-136r). Diese letzte Schrift ist eine
recht verschiedene Neuffassung des fritheren, bedeutsamen Traktats De sigillo eternitatis
(ed. R. Imbach, P. Ladner, in: Opera selecta, 93-128). Es sei erlaubt hier den Prolog der aus-
serordentlich bedeutsamen Schrift Circa speculare enigma sigillum eternitatis authenice ap-
pellatum mitzuteilen (fol.123r): Quoniam propter entis et veri unitatem eadem sunt principia
essendi et cognoscendi et intellectus noster est in potencia ad omnia scire, ideo, ut hec po-
tencia modo sibi connaturali actuetur, subditur quoddam visibile mundi architypi tamquam
universalis omnium cause, fontis et principii exemplar, paradigma seu speculare fantasma,
ad quod idem intellectus noster, fantasie et sensui naturaliter coniunctus, se in investigacio-
ne principiorum cognoscendi proporcionabiliter reflectat, illico, que angeli vident in vero
eternitatis speculo pure intelligibiliter, modo sensibili et ymaginario cognoscat, cum dicat
Dionysius, quod impossibile est nobis aliter supersplendere thearchicum radium nisi varietete



668 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

scheidungen genau prazisiert (XLIV-XLV), wird durch zwei Quellenappa-
rate erginzt, von denen der eine die sehr zahlreichen Verweise auf die
Bibel enthilt (vgl. den Index locorum sacrae scripturae, p. 271-308) und der
andere die explizit zitierten und sehr zahlreichen stummen Quellen identi-
fiziert (zur Bedeutung dieses Apparates vgl. weiter unten). In der Einleitung
wird nach einer kurzen Erinnerung an die biographischen Daten nicht al-
lein Inhalt, Struktur und Absicht des Traktates, sondern vor allem das
Problem der Quellen der Schrift (XXXIV-XXXVIII) untersucht.

Wie bereits der Titel der Schrift anzeigt, werden in diesem Traktat hun-
dert verschiedene Theologien in einer stark synthetischen Form zusam men-
gefasst und vorgestellt. Es fehlt eine Einleitung und das Werk beginnt ge-
radeswegs mit der Erorterung der ersten Theologie. Es ist also keineswegs
leicht, das Vorhaben des Heymericus in dieser Schrift zu erfassen und rich-
tig zu verstehen. Ich stimme mit der Herausgeberin in ihrer Einschitzung
tiberein:

Seguendo l'ordine degli elementi presenti nel Centheologicon, il fine, indicato
come utile, & quello di offrire una completa e unitaria visione teologica, che
unitaria non appare poiché distinta in diverse dottrine razionali [...]; e tale sco-
po & conseguibile in due tempi: attraverso ['esposizione complessiva delle diver-
se indagini razionali su Dio e la conseguente valutazione reciproca delle mede-
sime sulla base della verita cattolica. (XX)4

Es scheint mir richtig, wie die Herausgeberin vorschlagt, dass der Autor im
letzten Kapitel der Schrift (264-267) einige Hinweise fiir das Verstindnis
des Vorhabens liefert (XVII). Was die Anordnung sowie den Aufbau des
Werkes betrifft, so schliagt Bagnasco vor, in der Schrift vier Teile zu unter-
scheiden (XXII). So besehen werden in den 34 ersten Kapiteln die Theolo-
gien behandelt, die von der in der Heiligen Schrift des Neuen Testamentes
mitgeteilten Erlosung durch Christus unabhdngig sind. Deswegen gibt es
hier Kapitel zur pythagoreischen (c. 5; 13-15), platonischen (c. 6; 15-16), peri-
patetischen (c. 7; 16-18) und epikureischen (c. 8; 18-20) Theologie, aber man
findet ebenfalls mehrere Kapitel, die sich mit Theologien beschaftigen,
welche sich eindeutig auf ein rationales Verfahren stiitzen (c. 18: Theologia
philosophorum realium theorica [39-40]; c. 19: Theologia philosophorum ra-
cionalium energica [40-42]; c. 20: Theologia gencium philosophica [42-45])

huiusmodi velaminum enigmatice circumvelatum, in hoc concordans Aristoteli, qui propte-
rea dicit, quod necesse est unumquemque intelligentem fantasmata speculari unumquemgque
hominem in vita mortali per speculum in enigmate, sicut dicit Apostolus, ambulantem et ita
a claro divinorum intelligibilium intuitu peregrinantem.

4 Von der Herausgeberin sind ebenfalls zu beachten: Il Centheologicon di Eimerico de
Campo (1395-1460) e la teologia del XII secolo, in: Rivista di storia della filosofia 26 (2015),
509-525; Presenza e funzione della teologia naturale nel Centheologicon di Eimerico di Cam-
po, in: Temas Medievales 26 (2018), 1942, sowie in dieser Zeitschrift: La recherche de la sa-
gesse a la frontiére entre Moyen dge et modernité: Le Centheologicon d’Heymeric de Campo
(1395-1464) et le De venatione sapientiae de Nicolas de Cues (1401-1464), in: FZPhTh 67 (2020),
261-277.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 669

oder die auf die jlidische Tradition verweisen (c. 31: Theologia Hebreorum
astrologica [72-73]; c. 32: Theologia eorundem legaliter provisiva [73-75]; c.
34: Theologia eorundem sapiencialiter salvifica [75-77]; c. 34: Theologia
eorundem prophetica [77-80]). Im zweiten Teil (c. 35-56; 80-134) werden
danach die Theologien, die in den Schriften des Neuen Testamentes die
Erlosung durch Christus vermitteln, besprochen. Darin finden sich nicht
nur Kapitel zu den vier Evangelien (c. 37-41; 86-97), sondern ebenfalls zu
den paulinischen Briefen (c. 44-53; 103-126), der Apostelgeschichte (c. 42;
98-100), den Briefen von Jakobus und Johannes (c. 43) sowie der Apo-
kalypse (c. 54; 120-129). Von den Theologien des Alten Testamentes han-
delt der dritte Teil (c. 57-83; 134-220). Im letzten Teil werden schliesslich
die Theologien der ,erfiillten‘ Zeit, also der Zeit nach der Inkarnation, be-
sprochen (c. 84-100; 22-264), wie beispielsweise der Titel des 89. Kapitels
anzeigt: Theologia mundi innovati glorifica (231). Beachtenswert ist das g7.
Kapitel, wo die ,Theologie der Betrachtung der philosophierenden und
theologisierenden Christen vorgestellt wird und wo der Autor sich aus-
driicklich auf Albertus Magnus bezieht (252).5

Diese knappe und schlichte Zusammenfassung des Inhalts erlaubt eine
interpretierende Bemerkung hinsichtlich der Absicht und der Ausrichtung
der Schrift. Der Versuch, alle moglichen - vergangenen und zukiinftigen -
Theologien in einem synthetischen Werk zusammenzufassen und zu eva-
luieren, zeugt, so darf man vermuten, von einem Bediirfnis einer Synthese
aller moglichen Theologien, wobei offensichtlich Heymericus in seiner Dar-
stellung darum bemiiht ist, sowohl geschichtliche (auf die Vergangenheit
bezogene) sowie systematische Gesichtspunkte bei dieser Darstellung zu
beriicksichtigen. Das eindeutige Bediirfnis nach einer Synthese, die das Gan-
ze menschlich erreichbare Wissen in einer fassbaren Form darstellt, kenn-
zeichnet ebenfalls andere Schriften von Heymericus, wie das Werk iiber

5 Die Herausgeberin weist zurecht nach, dass hier Heymericus idhnlich argumentiert wie
im Tractatus de philosophica interpretatione sacrae Scripturae, lectio Ill, 23-26 (ed. M.C.
Rusconi, 1 K. Reinhardt [= CCCM 291A]. Turnhout: Brepols 2018, 35; zur Zuschreibung dieses
Werkes, das im Codex Cusanus 24 iiberliefert wird, vgl. die Einleitung dieser Ausgabe, p.
VII-XXXII). Ebenfalls zu beachten REINHARDT, K.: Tractatus de philosophica interpretatione
Sacrae Scripturae und sein Wissenschaftsverstdndnis, in: REINHARDT, K./STAMMKOTTER, F.-B.:
Heymericus de Campo. Philosophie und Theologie im 15. Jahrhundert. Regensburg: Roderer
2009, 155-168. Der Anfang von Kapitel g7 ist besonders aufschlussreich, nicht allein wegen
der Bezugnahme auf Albert, sondern ebenfalls, weil es sich um ein typisches Beispiel fiir den
Sachreibstil von Heymericus handelt (252, 5-14): Narrat Albertus Magnus in suo libro De
laudibus beate Virginis, quod nostra contemplacio naturalis ascendit gradatim de sensu se-
cundum ymaginacionem, mediante ymaginacione secundum ymagnimacionem, ad ymagni-
cionem secundum racionem, per quam ascendit ulterius mediante racione secundum yma-
ginacionem, in racionem secundum racionem et inde supra racionem non preter racionem,
mediante qua surgit supra racionem contra racionem usque ad exthasim, gratuita autem
quadripartitur penes statum uie, preter statum uie, supra statum uie et statum patrie ascen-
dendo.



670 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

das ewige Siegel6 oder die Colliget principiorum betitelte Schrift.” Diese Ten-
denz verbindet das Bemiihen des Lowener Professors mit demjenigen seines
Freundes Nikolaus von Kues und kann moglicherweise ebenfalls demjeni-
gen von Dionysius dem Kartduser (1402/03-1471) angendhert werden. Dies
erkldrt und rechtfertigt hochstwahrscheinlich meine eingangs behauptete
Relevanz der edierten Schrift fiir eine ausgewogene Interpretation der in-
tellectual history des XV. Jahrhunderts.

Das grosse Verdienst sowie die Bedeutung der vorliegenden Edition be-
steht nicht allein in der Ausgabe des Textes, sondern ebenfalls in der mii-
hevollen und fiir die Forschung hilfreichen Identifikation der Quellen die-
ser Schrift, was sowohl das Verstindnis wie auch die Beurteilung der Ar-
beitsweise und Methode von Heymericus erleichtert und befordert. Bereits
in fritheren Arbeiten wurde darauf hingewiesen, dass mehrere Kapitel sich
direkt auf Schriften des Nikolaus von Kues beziehen8, namentlich De docta
ignorantia®, De coniecturis'® und De pace fideill. Der Quellenapparat der
Ausgabe bestdtigt, dass auch Kapitel 16 auf Cusanus verweist!2 und dass
das der pythagoreischen Theologie gewidmete Kapitel 5 von Nikolaus ab-
hangt (vgl. 13-15). Die Zusammenfassung von Lulls Lehre im Kapitel 9 (20-

6 Zu dieser Schrift vgl. HAMMANN, F.: Das Siegel der Ewigkeit. Universalwissenschaft und
Konziliarismus bei Heymericus de Campo. Miinster: Aschendorff 2006, sowie: IMBACH, R.:
Quelques remarques sur le traité De sigillo eternitatis de Heymericus de Campo, in: HOENEN,
J.F.M./LIBERA, A. de (Hgg.): Albertus Magnus und der Albertismus. Deutsche philosophische
Kultur des Mittelalters. Leiden: Brill 1995, 297-302.

7 Vgl. diesbeziiglich CALMA, D./IMBACH, R.: Heymericus de Campo. Auteur d’un traité de
métaphysique. Etude et édition partielle du Colliget principiorum, in: Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du moyen dge 8o (2013), 277-423; A fifteenth-century metaphysical
treatise. Preliminary remarks of the Colliget principiorum of Heymeric de Campo, in: Prze-
glad Tomistyczny 14 (2008), 225-276.

8 Vgl. IMBACH, R.: Das Centheologicon des Heymericus de Campo und die darin enthal-
tenen Cusanus-Reminiszenzen. Hinweise und Materialien, in: Traditio 39 (1983), 466-477.
Vgl. ebenfalls FIAMMA, A.: Nicola Cusano ed Eimerico da Campo: gli anni coloniensi, in: Me-
dioevo 41 (2016), 217-257. Es ist faszinerend festzustellen, dass auch Nikolaus die Schriften von
Heymericus aufmerksam gelesen hat. In der Tat gibt es von ihm Randbemerkungen zu ei-
nem der wichtigsten Traktate seines Freundes: CALMA, D./IMBACH, R.: Les notes marginales de
Nicolas de Cues au traité Colliget principiorum d’Heymeric de Campo, in: REINHARDT, K./
STAMMKOTTER, F.-B.: Heymericus de Campo. Philosophie und Theologie im 15. Jahrhundert, 15-51.

9 C. 14, Theologia cuiusdam theologi mystici ignoranter docta, 31-32. Heymericus bezieht
sich vor allem auf De docta ignorantia 1.

10 C. 15, Theologia eiusdem coniecturaliter unitrina, 32-35. Wie Bagnasco richtig be-
merkt fasst Hemyericus hier die Kapitel 7-10 aus De docta ignorantia 1 zusammen, kennt
aber offensichtlich auch De coniecturis. Vgl. Centheologicon, c. 15, 33, 20-23: Hinc est quod
nostra de ueritate unitatis et trinitatis divine et aliorum attributorum Dei supertemporalium
theologia censetur fidelius quedam ambigua eorundem coniectura quam adequata suo ob-
iecto scibili sciencia.

11 C, Theologia variarum sectarum consona, 42-45; vgl. dazu IMBACH, R.: Einheit des Glau-
bens. Spuren des Cusanischen Dialogs De pace fidei bei Heymericus de Campo, in: FZPhTh 27
(1980), 5-23.

12 C, 16, Theologia eiusdem geometrica, 36-37.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 671

23) verdient ebenfalls Erwdhnung!3 ebenso wie die ausdriickliche Bezug-
nahme auf Alain de Lille im 10. Kapitel (23-25). In einem gewissen Sinne
aber noch aufschlussreicher sind zwei Entdeckungen der Herausgeberin,
was die literarisch-philosophische Abhdngigkeit betrifft. Sie hat entdeckt,
dass Heymerich im 22. Kapitel, das den Titel tragt Theologia Christi eccle-
siastica requlariter summata (47-52), direkt von der Ars fidei catholica des
Nikolaus von Amiens!4 abhdngt (vgl. die Belege, 321-323 sowie XXXIV15).
Noch bedeutsamer ist indes eine andere Aufspiirung, die noch eindeutiger
das Interesse Heymerichs fiir das Denken des 12. Jahrhunderts belegt. In
nicht weniger als dreizehn Kapiteln finden sich eindeutige Spuren des Li-
ber Exceptionum des Richard von Sankt Viktor.16 Bekanntlich ist diese lan-
ge Zeit Hugo von Sankt-Viktor zugeschriebene Schrift ein Handbuch der
Bibelauslegung, das die Bibel nach dem dreifachen Schriftsinn auslegt. Es
ist deswegen nicht tiberraschend, dass Heymericus es in den Kapiteln 57-
69 (134-187) dazu beniitzt, um die Schriften des Alten Testamentes und der
Evangelien darzustellen. Ratselhaft und bislang nicht erklart ist allerdings,
dass die mehrfach als ,mystische’ Auslegung qualifizierte Exegese in meh-
reren Uberschriften der Kapitel Bonaventura zugeschrieben wird (beispiels-
weise c¢. 64: Theologia eiusdem Bonaventure sermocinaliter mystica, 157).
Wahrscheinlich bedeutsamer als diese eigenartige Zuschreibung an den
Franziskaner ist wohl, wie die Editorin zu Recht hervorhebt, die Frage, was
die ersichtliche Priasenz mehrerer Autoren des 12. Jahrhunderts in dieser
Schrift bedeute. Dass zwei dieser Autoren iiberdies die axiomatische Me-
thode in der Theologie verwenden, ist keineswegs iiberraschend, wenn wir
bedenken, dass Heymericus in seinem Schrifttum wichtige Elemente der
axiomatischen Methode aufgreift. Zweifellos ist der Vermutung von
Bagnasco zuzustimmen, wenn sie diesen Riickgriff auf das 12. Jahrhundert
in Verbindung sieht mit dem Vorhaben «a cercare un orizzonte unitario
che oltrepassi le sottili, vivaci e battagliere dispute teologiche tra scuole»

13 Cf. IMBACH, R.: Theologia Raimundi Lulli memoriter epylogata. Das Ramon Llull ge-
widmete Kapitel im Centheologicon des Heymericus de Campo (1395-1464), in: Estudios Lu-
lianos 23 (1979), 185-193, sowie COLOMER, E.: Doctrina lulianos en Emmerich van den Velde.
Una nueva aportacién a la historia del Lulismo, in: Estudios Lulianos 8 (1959), 117-136; Id.:
Heimeric van den Velde entre Ramén Llull y Nicola de Cusa, in: Spanische Forschungen der
Gorresgesellschaft. Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens, 1. Reihe, 21 (1963),
216-232.

14 Einen ersten Uberblick zu diesem Autor vermittelt D. POIREL in: Die Philosophie des
Mittelalters, 12. Jahrhundert, hg. von L. Cesalli, R. Imbach, A. de Libera und Th. Ricklin ().
Basel: Schwabe 2021, 400-402.

15 Die Schrift des Nikolaus ist ediert von DREYER, M.: Ars fidei catholicae. Ein Beispiel-
werk axiomatischer Methode (= Beitrdge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des
Mittelalters 37). Miinster: Aschendorff 1993.

16 Eine hilfreiche Zusammenfassung dieser Schrift gibt D. Poirel in seinem Beitrag zu
Richard von Sankt-Viktor, in: Die Philosophie des Mittelalters, 333-344.



672 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

(XXXVI).17 Es ist indes richtig, wenn Bagnasco betont, dass Heymericus
nicht bloss sammelt, sondern eine ré-écriture versucht, die uns erneut zum
Vorhaben, das der Lowener Professor verfolgt, hinfiihrt:

Infine, se si entra nel vivo della pratica compositiva e si considera non solo la
presenza delle fonti in quanto tali, ma loro riscrittura all'interno di un altro
testo, attraverso cioé il loro reimpegno, nel Centheologicon appare decisamente
marcata l'intenzione di Eimerico di volere usare queste ‘due teologie’ del XII se-
colo, I'una assiomatica e l'altra allegorica, che, affiancate a altri discorsi sul
Principio divino, possono rientrare nel progetto di un testo che si pensa come
insieme di ‘modelli di discorso teologico’ e non solo come somma di prospet-
tive teologiche (XXXVII).18

Was das systematische Vorhaben des Heymericus einer Universalwissen-
schaft betrifft, so lohnt es sich nach meiner Auffassung, die tiberaus be-
deutsame Studie, die Mario Meliadd zu Heymericus und zur peripateti-
schen Tradition vorgelegt hat,1? zu beriicksichtigen und hier an einige As-
pekte dieser wichtigen Arbeit zu erinnern. Besonders aufschlussreich ist
der Versuch, die Entwicklung von Heymericus’ Konzeption der Universal-
wissenschaft nachzuweisen. Nach Meliado sind drei Stadien dieses Vorha-
bens zu unterscheiden: (a) Noch in Koln (1429-1432) entwickelt Heyme-
ricus das axiomatisch-deduktive Modell einer Universalwissenschaft, das na-
mentlich in der Schrift Ars demonstrativa20 anzutreffen ist. Er ist Giber-
zeugt, dass das Widerspruchsprinzip die Grundlage fiir eine umfassende

17 Hier ist auf ein Problem oder eine Frage hinzuweisen, die Bagnasco (aber auch
Meliado, vgl. weiter unten) nicht beriicksichtigt. M. Hoenen hat in einem bedeutsamen Arti-
kel (Eine neu entdeckte Vorlage der Docta ignorantia und ihre Bedeutung fiir die frithe Phi-
losophie des Nikolaus von Kues, in: Medioevo XXI [1995], 375-476) auf einen Text hingewie-
sen, der fiir die Entstehung der Gedanken des Cusanus bedeutsam gewesen sein kdnnte
(Fundamentum naturae quod videtur physicos [philosophos] ignorasse). D. Albertson hat in
mehreren Studien diese Hypothese weiterentwickelt und vor allem zu zeigen versucht, dass
Nicolaus (ggf. durch Vermittlung dieses Textes) von Thierry von Chartres abhingt (A
Learned Thief? Nicholas of Cusa and the anonymous Fundamentum Naturae: Reassessing the
Vorlage theory, in: Recherches de théologie et philosophie médiévales 77 [2010], 351-390;
Mathematical Theologies: Nicolas of Cues and the Legacy of Thierry of Chartres. Oxford:
Oxford University Press 2014). Wenn man diese Forschungen beriicksichtigt, kann man sich
fragen, ob die Priifung moglicher Spuren des Denkens von Thierry bei Heymericus nicht an-
gebracht ware. Ich verdanke diese Hinweise Peter Schulthess.

18 Es kann hier noch erginzt wird, dass Heymericus auch Gregor dem Grossen ein Ka-
pitel widmet, c. 62: Theologia gregoriana ex libro Iudicum, regum et cetera mystice extracta,
130-154 (vgl. Index fontium, 317-318); die Herausgeberin hat ebenfalls entdeckt, dass das Ka-
pitel 81 (Theologia Israelis ad terram sanctam viatica, 210-214) sich direkt auf den Brief 78
von Hieronymus bezieht.

19 Sapienza peripatetica. Eimerico di Campo e i percorsi del tardo Albertismo (= Dokimion
40). Miinster: Aschendorff, 2018. Im Folgenden werden die Seitenzahlen der Hinweise auf
diese Arbeit mit M ergédnzt, um Verwechslungen zu vermeiden.

20 Herausgegeben von J.-D. Cavigioli, in: Opera selecta, 138-167



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 673

Wissenschaft bildet.2! Die dem endlichen Menschen angemessene demon-
stratio ad impossibile ist nach ihm ein fiir alle Wissensgebiete angemesse-
nes Vorgehen (M 209-217).22 (b) Wahrend seines Aufenthaltes am Basler
Konzil (1432-1435) bevorzugt Heymericus die geometrisch-symbolische Me-
thode, die insonderheit im Traktat De sigillo eternitatis vorbildhaft entwi-
ckelt wird (M 217-232). Das geometrische Modell eines in den Kreis einge-
schriebenen Dreiecks ist eine spiegelhafte Spur, ,in quo velud in deiformi
discipline humane principio preexistit omnis sciencie humanitus investi-
gabilis racionalis origo“?3. (c¢) In der Zeit seiner Lowener Lehrtatigkeit
schliesslich erarbeitet Heymericus schliesslich ein drittes Modell einer all-
umfassenden Wissenschaft, die im Traktat Alphabetum doctrinale?4 ange-
wendet wird (M 232-244), wo anhand der Buchstaben des Alphabetes das
gesamte Wissen erfasst werden soll:

Se I'ordinamento alfabetico costituisce una traccia di somiglianza dell’arche-
tipo divino nell’attivita dell'intelletto umano, tale impronta diviene, nel medio
dell’alfabeto, un elemento primario e universale immanente ad ogni scienza ra-
zionale e morale. (M 242)

Diese drei Projekte einer Univesalwissenschaft zeigen, dass Heymericus da-
rum bemiiht war, eine angemessene Form und eine einleuchtende Darstel-
lung des dem Menschen méglichen Wissens zu finden, ein Vorhaben, das
nach Meliado eindeutig von Llull inspiriert war (M 243), vor allem aber er-
leichtern diese Einsichten und Daten gewiss das Verstindnis des Centheo-
logicon (M 263-284). Auch diese Schrift verfolgt das Projekt einer Univer-
salwissenschaft, aber vielleicht konnte man sagen, dass in diesem Falle
Heymericus die systematische Konzeption der Erkenntnis mit einer Be-
riicksichtigung der historischen Manifestationen der Wahrheitssuche ver-
bindet, wobei sie die Heilsgeschichte, wie sie in den biblischen Schriften
zum Ausdruck kommt, mit derjenigen der Erérterung des Bemiithens mensch-
lichen Denkens verbindet. In jedem Falle, und dies scheint mir ganz ent-
scheidend, liegt dem Vorhaben das Bewusstsein der Endlichkeit menschli-
cher Erkenntnis sowie der damit verbundenen Vielheit und Verschieden-

21 Cf. IMBACH, R.: Primum principium. Anmerkungen zum Wandel in der Auslegung der
Bedeutung und Funktion des Satzes vom zu vermeidenden Widerspruch bei Thomas von Aquin,
Nikolaus von Autrecourt, Hemyericus de Campo und Nikolaus von Kues, in: PICKAVE, M. (Hg.):
Die Logik des Transzendentalen (= Miscellanea Mediavalia 30). Berlin: de Gruyter 2003, 600~
626; vgl. ebenfalls MELIADO: Sapienza peripatetica, 209-214.

22 Die Begriindung fiir diesen Vorgehen ist aussergewthnlich und faszinierend (§ 3,
Opera selecta, ed. Cavigioli, 139): Nos itaque, quoniam, sicut sumus ex nichilo conditi, ita
per umbram negacionis a pure veritatis affirmacione naturaliter devii, idcirco non possumus
naturali ductu nostre racionis aliter ad cognicionem veritatis affirmate nisi penetrando hanc
umbram pervenire, ut, sicut voluntas non potest assequi bonum nisi declinando a malo, ad
quod habet intrinsecam vertibilitatem, ita intellectus non potest invenire verum nisi abne-
gando falsum sibi oppositum.

23 De sigillo eternitatis, § 2, ed. R. Imbach, P. Ladner, in: Opera selecta, 100

24 Dieser Traktat ist ediert von J. Korolec, in: Opera selecta, 209-219.



674 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

heit menschlicher Rede von Gott (Theologie) zu Grunde, wobei die Ein-
sicht der notwendigen Vielheit der endlichen Ansdtze und das Bewusstsein
der Unerreichbarkeit des unendlichen gottlichen Wesens sich erganzen.
Meliadd weist in diesem Zusammenhang auf eine Randbemerkung von
Heymericus in der Handschrift von De pace fidei hin, welche die Quintes-
senz dieses Bewusstseins einleuchtend zusammenfasst (M 282): ,,Haec di-
versitas est connaturalis homini in orizonte eternitatis et temporis consti-
tuto“. Im vierten Kapitel des Centheologicon unterscheidet Heymericus das
gottliche Selbstbewusssein und die Gotteserkenntnis der Engel von der
menschlichen Theologie, die notwendigerweise wegen der Endlichkeit des
menschlichen Intellekts vielfdltig ist und er beschreibt sie wie folgender-
massen:

et quia huiusmodi cognicio Deo, id est theologia humana, est secundum uariam
hominis integri et lapsi ac a suo originali lapsu reuocati et reintergati condicio-
nem proporcionalter diuersimoda, prout innuit Daniel cum dicit: Petransibunt
plurimi, et multiplex erit sciencia, ut sic appareat pariformis principiorum ho-
minis essendi et cognoscendi, iuxta mentem Aristotelis, analogia, hinc est quod
ad perfectam tocius mundi extra mentem diuinam et angelicam pro speculo
racionis humane positi theologiam summorpere confert equiuoca theologie hu-
mane, sicut premittitur, per uarias sciendi indagine racionaliter secte, discre-
cio, cum summaria earundem sectarum explancione et ortodoxa earundem in
statera ueritatis catholice ad se inuicem comparacione. (1-12, lin. 13-24)

Es scheint mir richtig, wenn Meliadd betont (M 282), dass es sich beim
Projekt des Centheologicon um eine Art Synkretismus handelt, der im Be-
wusstsein der Endlichkeit die Verschiedenheit der theologischen Diskurse
nicht verurteilt, sondern diese Vielheit als unvermeidlichen Ausgangspunkt
und als Grundlage eines Unternehmens betrachtet, das des Weiteren ver-
niinftiges Denken und Offenbarung nicht als Gegensatz einschdtzt. Sowohl
Bagnasco (XXXVII) als auch Meliadd (M 284) meinen dieses ,synkretisti-
sche Bemiihen‘ konne dem italienischen Humanismus angendhert werden.2’
Mir scheint die Nihe zu Cusanus, mit dem ihn die Freundschaft seit dem
Basler Konzil verbindet, allerdings plausibler. Von unbestreitbarer Bedeu-
tung ist indes die methodische und inhaltliche Eigentiimlichkeit und Be-
sonderheit einer Schrift, deren Edition vermutlich Ansporn zu Forschun-
gen gibt, die nicht allein das Denken von Heymericus erkunden, sondern
die gleichzeitig die Betrachtung und das Verstindnis der vielen Theologien

25 Vgl. MELIADO, 284: «D’altro canto, il sforzo sincretistico pare per certi versi avvinci-
nabile [..] a quelle di alcuni intellettuali italiani del Quattrocento (si pensi, ad esempio, a
Giovanni Pico della Mirandola) e getta sorprendentemente un ponte tra due mondi che, seb-
bene distanti, furono contemporanei e attraversati di communi esigenze di rinnovamento
spirituale.» BAGNASCO (XXXVII): «Per il suo intento di formulare un progetto intellettuale
che rigeneri l'originaria universalita dell'umana conoscenza di Dio, Eimerico puo essere ac-
costato a quegli esponenti dell'umanesimo italiano che, come sottolineava Garin, riconosce-
vano proprio nelle teologie del XII secolo gli auctores di una ‘teologia poetica’ da contrap-
pore al ‘riduzionismo logico-dialettico’ dei secoli XII e in parte XIV.»



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 675

in der Geschichte des Christentums befruchten kénnen.2¢ Ist es vermessen
zu wiinschen, dass das im Titel angefiihrte Zitat aus Daniel auch fiir die
Theologie programmatisch gedeutet werden kann?27

26 Eine weitere neue Publikation, in der Heymericus keine geringe Rolle spielt, ist hier
zu erwahnen: HAMANN, F.: Das Renaissanceabenteuer, Muslime zu bekehren. Ein philosophi-
scher Feldzug. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2021. Die Studie will zeigen,
welche Rolle der Koran und die intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Islam im Um-
kreis des Basler Konzils gespielt hat. Der Autor weist nach, dass die Gruppe Intellektueller,
die er die ,Generation Basel’ nennt, eine Alternative zu Krieg und Kreuzziigen entwickelt
hat, namlich die friedliche Bekehrung der Muslime. Hamann kann zeigen, dass Heymericus in
seiner in Basel entstandenen Disputatio de potestate ecclesiastica Argumente auf der Basis
des Koran benutzt. Seine Hermeneutik besteht also nach Hamman darin, ,muslimische Zita-
te und Uberzeugungen fiir christliche Zwecke zu nutzen“ (u13). Es darf daran erinnert werden,
dass Hamann in dieser Zeitschrift seine Entdeckung erstmals vorgestellt hat: Der Koran als
ekklesiologische Autoritdt bei Heymericus de Campo (1 1460), in: FZPhTh 50 (2003), 113-136.

27 Ich bedanke mich bei Peter Schulthess fiir die lehrreichen Diskussionen zu den hier
angedeuteten Problemen.



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

MULLER, Sigrid: Theologie und Philosophie im Spdtmittelalter. Die Anfinge
der via moderna und ihre Bedeutung fiir die Entwicklung der Moraltheologie
(1380-1450) (= Studien der Moraltheologie. NF 3). Miinster: Aschendorff Ver-
lag 2018, 375 pages. ISBN 978-3-402-11928-0.

Sigrid Miiller est bien connue des médiévistes spécialistes de la fin du Moyen
Age pour son livre sur la recta ratio chez Guillaume d’'Ockham (Handeln in
einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der recta ratio bei Wilhelm
von Ockham. Tiibingen: Francke Verlag 2000). Dans la continuité de ce pre-
mier travail, elle revient avec un livre important et ambitieux qui poursuit
I'étude de I'éthique nominaliste tardive, en adoptant un point de vue diffé-
rent, celui des transformations de la théologie au tournant des Xive et Xv¢
siécles, et 'impulsion donnée a la théologie morale a ce moment clé de I'his-
toire intellectuelle du Moyen Age. Le but de cet ouvrage est, de fait, d’étu-
dier les effets des controverses parisiennes entre 1380 a 1415 (de Pierre d’Ailly
a Gerson) sur la constitution des viae, antiqua et moderna, et d’en examiner
certaines conséquences sur la philosophie et la théologie viennoises de la
premiere moitié du Xve siecle. Faisant sienne, en quelque sorte, la remarque
de Marteen Hoenen (cité n. 7, p. 17) selon lequel la via moderna est un pro-
duit typique du Xve siecle, différent du nominalisme du siécle précédent,
Sigrid Miiller examine les transformations que subit le nominalisme pour
donner lieu a cette « voie moderne » qui par certains aspects est bien conser-
vatrice, dans la mesure ol finalement elle met a distance la philosophie et la
raison naturelle.

Aprés une introduction (17-26) qui expose les enjeux poursuivis et les
méthodes adoptées, les trois premiers chapitres se concentrent sur les trois
principales figures de la théologie parisienne au tournant des XIV® et XV®
siecles : Pierre d’Ailly, Jean Capréolus et Jean Gerson. Le chapitre 2 (25-90)
consacré a Pierre d’Ailly part de la polémique contre le dominicain Jean de
Montesono pour montrer comment les débats logiques propres au nomina-
lisme parisien du XIv® siécle sont réinvestis, en étant mélés a une forme d’au-
gustinisme, dans la perspective d’'une approche herméneutique de la Bible
dirigée contre Thomas d’Aquin. Le lien entre augustinisme et nominalisme
est important pour comprendre la spécificité de cette théologie parisienne
tardive, et le « conservatisme » que 'on mentionnait plus haut. Le chapitre
suivant (91-179) examine 'une des réactions a cette forme de « théologie mo-
derne », a travers la défense de Thomas d’Aquin chez Jean de Capréolus. Ce
dernier, licencié en théologie a Paris en 1411, reprend le matériau de ses Sen-
tences dans le cadre de Defensiones theologiae divi Thomae Aquinatis qui fait
la part belle a la critique des moderni, de Pierre d’Auriol a Ockham, Adam de
Wodeham et Grégoire de Rimini, notamment. Le chapitre met I'accent sur la
question de la scientificité de la théologie (et sur les théories de la connais-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 677

sance qui la fondent) ainsi que sur la toute-puissance divine. La mise en per-
spective de la théologie nominaliste & travers la critique de Capréolus permet
a Sigrid Miiller de faire ressortir un tournant pratique de la théologie dans le
cadre de la via moderna (178-179). Ce tournant est principalement illustré,
dans le chapitre 4 (181-254), par le cas de Jean Gerson. Ce dernier, tout en
proposant une réflexion importante sur la place et le réle de la logique en
théologie, en s’appuyant en particulier sur la notion de materia subiecta,
reprise a Buridan, comme Zénon Kaluza I'a bien montré (dans un article sé-
minal, dont on ne soulignera jamais assez I'importance : Les sciences et leurs
langages. Note sur le statut du 29 décembre 1340 et le prétendu statut perdu
contre Ockham, dans L. Bianchi [éd.] : Filosofia et teologia nel trecento. Studi
in ricordo di Eugenio Randi. Turnhout : Brepols, 1994, 197-258), donne néan-
moins une impulsion décisive a la théologie, dans un sens a la fois pastoral
et spirituel, qui culmine dans la théologie mystique, mais qui permet de pré-
server 'importance de la tradition dont est garante I'Eglise. Les effets ecclé-
siologiques de cette conception de la théologie comme systéme de croyances
hiérarchisées sont étudiés a partir de l'activité de Gerson a Constance. L'im-
pact de Gerson sur la constitution de la via moderna est important dans la
mesure ol, plus que nominaliste (méme si I'on trouve chez lui des éléments
de volontarisme que l'on considére en général comme typique du nomina-
lisme), Gerson est davantage antiréaliste. C'est & propos de cette théologie pra-
tique propre a Gerson que Sigrid Miiller fait '’hypothése qu’elle faconne lar-
gement la conception de la théologie dans la via moderna, et en particulier &
Vienne. De fait, le dernier chapitre change de perspective en examinant le
croisement de I'éthique philosophique et de la théologie morale & Vienne dans
la premiére moitié du Xxv¢ siécle. Le changement de lieu permet d’examiner
une forme différente des rapports entre théologie et philosophie dans le
cadre de la via moderna dans la mesure ol l'une des autorités principales a
Vienne est Buridan. Le chapitre 5 (255-324) rappellent certains enjeux du
commentaire de Buridan sur I’Ethique a Nicomagque, en insistant sur le réle
de la prudence dans le systéme du maitre picard. Il aurait sans doute été
opportun ici de s’interroger sur la place accordée a la question de la certi-
tude morale (certitudo moralis) puisque c’est I'un des acquis importants de
I'éthique de Buridan, que reprend vigoureusement a son compte Jean Gerson
dans un cadre théologique (et qu’il théorise notamment dans le traité De
duplici logica, étudié aux pages 186-188 du présent livre). Il suffira de ren-
voyer aux analyses récentes d’Isabel Iribarren dans sa traduction de la Jose-
phina de Gerson (JEAN GERSON : Josephina. L’épopée de Saint-Joseph, intro-
duction, traduction, notes et commentaires par Isabel Iribarren. Paris : Les
belles lettres 2019). Le chapitre cinq examine ensuite la transmission de la
philosophie et de la théologie parisiennes dans le commentaire aux Sentences
de Marsile d'Inghen, avant d’esquisser les grands traits des commentaires de
I'Ethique A Vienne entre 1396 et 1470, en soulignant I'impact de Buridan. Puis,
le chapitre 6 (325-342) propose, en conclusion, une synthése des arguments
et esquisse quelques lignes de recherches futures. Enfin, une courte postface



678 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

(343-346) pointe quelques ponts entre les démarches médiévales et les ques-
tions contemporaines en théologie morale.

Il faut souligner I'importance du livre de Sigrid Miiller dans le champ de
I'histoire de la philosophie et de la théologie médiévales. Le Moyen Age tar-
dif a trop longtemps souffert d’une vision réductrice qui ne voyait dans cette
période qu'une continuelle décadence apres « 'dge d’or » du XIIr® siécle. Si la
situation commence a s'améliorer lentement pour le XIv® siécle grace aux tra-
vaux de William Courtenay, de Chris Schabel, et de William Duba, notamment,
trop souvent les études de philosophie médiévale se contentent de la triade
« Aquinas-Scotus-Ockham ». Plus encore, en dépit des travaux pionniers de
Zénon Kaluza et Marteen Hoenen, le Xve siécle reste largement ignoré des
spécialistes de philosophie médiévale. Le livre de Sigrid Miiller intervient
donc au moment opportun pour dynamiser ce champ d’études. Il intervient
en proposant une thése forte, celle du tournant pratique, voire morale, de la
théologie dans le cadre de la via moderna. Assurément, le cadre universitaire
médiéval impose une certaine inertie aux pratiques scolaires, de sorte que le
questionnement sur la scientificité de la théologie ne s’interrompt pas au Xve
siecle. Mais il est certain que cette période est aussi celle d'une attention plus
grande aux questions d’éthiques philosophiques comme de théologie morale.
Ce tournant s’accompagne en outre d’'un autre tournant, un tournant verna-
culaire, manifeste a Oxford et Paris, et qu’il faudrait chercher a identifier
dans les autres aires linguistiques. Un tel tournant est d’ailleurs évoqué, p.
245 a propos du catéchisme allemand d’Ulrich von Pottenstein. Ce double
tournant repose, enfin, comme cela a bien été montré par Daniel Hobbins
dans le cas de Gerson (HOBBINS, D. : Autorship and Publicity before Print. Jean
Gerson and the Transformation of Late Medieval Learning. Philadelphia : Uni-
versity of Pennsylvania Press 2009), par un changement de genre littéraire et
le développement de la forme du traité comme mode de diffusion diffractée
des enseignements universitaires.

Outre la place que le livre de Sigrid Miiller, en raison de ses mérites in-
trinséques, est appelé a occuper dans le champ des études sur le xve siécle, il
faut souligner la dimension prospective que lui assigne son auteur (336 et
suivantes - qu’il faut relier aussi aux remarques importantes des pages 256-
257), et qui n'est pas le moindre de ses mérites. De fait, loin de prétendre
clore une enquéte, I'enjeu est bien de 'ouvrir en replagant les deux études de
cas proposées (Paris entre 1380 et 1415, Vienne dans la premiére moitié du
XVve siécle) dans une perspective plus large qui supposerait une comparaison
entre les aires régionales. L’'auteur indique quelques pistes de recherches :
d’abord, la situation parisienne avec Jean Versor, Martin Le Maistre, et finale-
ment Jean Mair. Ici, il faudrait d’ailleurs mettre a I'épreuve les travaux d’Astrik
Gabriel qui identifiait dans le départ des étudiants allemands au moment du
schisme et leur retour apres la guerre civile les causes de I'éclipse de Buridan
puis du retour du nominalisme a la fin du siécle (voir GABRIEL, Astrik L. : ‘Via
antiqua’ and ‘Via Moderna’ and the Migration of Paris Students and Masters
to the German Universities in the Fifteenth Century, in: The Paris Studium.
Frankfurt a.M. : J. Knecht 1992, 113-167). La situation décrite par Sigrid Miiller



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 679

semble, en effet, plaider pour ce cas intéressant de translatio studiorum. De
méme, il faudrait reprendre, dans la perspective des débats autour des « nou-
veaux pélagiens », la question des liens (négatifs ou positifs) entre via moderna
et Réforme protestante. Peu a été fait depuis les travaux pionniers de Heiko
Oberman (et en particulier son grand livre sur Gabriel Biel: The Harvest of
Late Medieval Theology. Gabriel Biel and Late Nominalism. Cambridge, Mass. :
Harvard University Press 1963), a 'exception des études importantes de Ueli
Zahnd (par exemple, Wirksame Zeichen? Sakramentenlehre und Semiotik in
der Scholastik des ausgehenden Mittelalters. Tiibingen: Mohr Siebeck 2014). Il
est certain, néanmoins, et il faut le souligner, que I'étude globale de I’his-
toire de la philosophie et de la théologie du Xv* siécle, nécessaire pour com-
prendre le passage a la Modernité, ne pourra se faire uniquement a partir
d’études individuelles (méme si, comme le montre le livre de Sigrid Miiller,
celles-ci sont nécessaires). Des projets collectifs (comme ceux dirigés par
Monica Brinzei sur le cas de Vienne, et d’Ota Pavli¢ek sur le cas de Prague)
montrent bien les gains que I'on peut retirer de telles collaborations. Depuis
la publication du livre de Sigrid Miiller, la bibliographie sur les questions de
théologie morale au Xve siecle s’est déja enrichie (signalons, par exemple, a
propos de l'influence de Buridan sur la Renaissance italienne, I'étude de Luca
Bianchi : Amare amore meliori : John Buridan’s views on parental love and
their legacy, dans : GRELLARD, C. [éd.] : Miroir de I'amitié. Mélanges offerts a
Joél Biard a l'occasion de ses 65 ans. Paris : Vrin 2017, 387-401). Mais il est
évident que son livre devra figurer en bonne place de toutes les études a ve-
nir sur ce siecle qu’il reste largement a découvrir.

CHRISTOPHE GRELLARD

BALZAMO, Nicolas: Les étres artificiels. Essai sur le culte des images en Occi-
dent (XIVe-XVIIe siécle). Paris : Editions du Cerf 2021, 228 pages. ISBN g78-2-

204-13590-0.

Il volume, curato da Nicolas Balzamo (Universita di Neuchétel) - coprendo
un vasto arco temporale che corre tra il XIV e il XVII secolo - si impernia
sulla storia del culto delle immagini in Occidente come rivela il sottotitolo
scelto. Mentre il titolo adottato Les étres artificiels, sebbene non diretta-
mente discusso nell’arco della trattazione, rimanda ad una specifica catego-
ria delle immagini di culto, ovvero le imagines miracolose sulle quali si con-
centra l'attenzione dell’autore, la cui fortuna non si eclisso né con 'avvenire
della cosiddetta epoca dell’arte! né con la Controriforma.

I1 testo, racchiuso fra una corposa introduzione e la parte conclusiva, &
strutturato in tre capitoli, preceduti da una densa prefazione a firma di Jean-
Claude Schmitt. Quest’ultima loda quali punti di forza della ricerca 'ampio
spettro temporale e la panoramica offerta sulle pratiche della tradizione cri-
stiana occidentale, aprendo, nel contempo, ulteriori questioni insite nel di-

1 BELTING, Hans: Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst.
Miinchen: C.H. Beck 1990.



680 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

battito accademico relativamente all’argomento affrontato. Tale premessa si
rende di fatto strutturale e fornisce al lettore, sin dalle prime pagine, un qua-
dro sinottico sulla notevole portata del contributo al dibattito interdiscipli-
nare sulle effigi miracolose, specie se si considera il vuoto storiografico quasi
ventennale riscontrabile dal 1992, data di pubblicazione del trattato di riferi-
mento di Giuseppe Scavizzi.2

La tripartizione adottata da Balzamo segue una linea ben precisa nell’esa-
minare 'ontologia delle immagini, concetto centrale sul piano esegetico, che
l'autore sceglie di affrontare con un taglio prettamente storico. Il dichiarato
intento & quello di delineare, diacronicamente, un’eventuale metamorfosi nel
rapporto tra la teoria delle immagini elaborata sul versante teologico e le
pratiche cultuali adoperate nella religiosita popolare. La dicotomia, definita
dall’autore inizialmente in termini di ambiguita e ribadita poi con enfasi in
qualita di contraddizione indissolubile, si manifesta nella discrasia tra la pra-
tica cultuale dei fedeli che accordano una preferenza devozionale alle imma-
gini miracolose viste come sostituti autonomi ed interattivi del “significato”,
e la teoria dell'immagine elaborata dalla cultura ecclesiastica, che sottolinea
un’uguaglianza tra le immagini; quest’ultime, caratterizzate come oggetti privi
di un potere intrinseco, meramente rimandano all’archetipo celeste raffigu-
rato.

E il capitolo centrale che verte maggiormente su tali concetti. Partendo
dall’origine della contraddizione che caratterizzo il culto in Occidente, I'atten-
zione viene spostata verso i tentativi di definire, controllare, tollerare o in-
terdire le immagini miracolose, culminati all’epoca della Controriforma. Se-
gue poi la trattazione riservata a Wilhelm Gumppenberg, del quale Balzamo,
assieme ad altri curatori, ha dato alle stampe, nel 2015, un’edizione in tede-
sco (con traduzione in francese a fronte) dell'importante opera dedicata alle
immagini miracolose.3 Questa parte centrale del trittico si chiude con un
esame che allarga lo sguardo verso le vicende del Nuovo Mondo, con spunti
di notevole interesse in merito alle immagini mariane “indigene” in Messico.
E nelle riflessioni teologiche elaborate da parte degli autori messicani che
Balzamo individua una certa originalita rispetto a quanto parallelamente e-
spresso dai colleghi del vecchio continente: un terreno fertile questo dell’Ame-
rica centrale, entro il quale viene finalmente accordato uno status speciale alla
categoria delle miracolose immagini mariane.

Tornando a osservare la struttura del volume, il primo capitolo delinea le
caratteristiche intrinseche degli oggetti sacri al centro dell’'attenzione dell’au-
tore. Egli individua un certo numero di varianti stabili nell'unione indissolu-
bile tra i tre elementi che vengono segnalati come costitutivi delle immagini
cultuali: 'oggetto-immagine, il personaggio che questo rappresenta e il luogo

2 Scavizzi, Giuseppe: The Controversy on Images from Calvin to Baronius. New York:
Peter Lang 1992.

3 L’Atlas Marianus de Wilhelm Gumppenberg. Edition et traduction, ed. e trad. a cura di
Nicolas Balzamo, Olivier Christin, Fabrice Fliickiger. Neuchatel: Alphil/Presses universi-
taires suisses 2015.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 681

che lo custodisce. Per converso, il capitolo di chiusura, in sintonia con l'op-
posizione dicotomica tra la cultura bassa e la cultura egemone che sembra es-
sere sottesa all'impianto generale del volume, sposta I'attenzione sulla rice-
zione da parte del popolo, vista perd ancora una volta attraverso il filtro degli
autori ecclesiastici.

L’enfasi sul modo in cui la cultura ecclesiastica post-tridentina ha concet-
tualizzato il culto delle immagini costituisce un indubbio pregio del volume
ma ne fa scorgere nel contempo i potenziali limiti. Indubbiamente colpisce
positivamente la conoscenza approfondita degli studi contestualmente al vi-
brante dibattito accademico di carattere interdisciplinare sulle immagini mi-
racolose e I'ampiezza del dossier dei testi teologici sapientemente inquadrati
e citati in un preciso apparato argomentativo che viene posto a sostegno
della teoria delle immagini proposta dall’autore. Al tempo stesso, sebbene il
corpus delle fonti primarie cui Balzamo attinge si presenti variegato - spa-
ziando dai racconti di miracoli ai trattati teologici sulle immagini e a quelli
elaborati nell’ambito della lunga controversia che li accompagna - si tratta
di una tipologia di fonti prodotta dalla cultura egemone che lascia poco spa-
zio ad un'immagine non mediata delle pratiche popolari. Viene da chiedersi
se un maggiore affondo nella trattatistica sul pellegrinaggio, non quella loca-
le bensi quella dedicata alla rete di santuari che costellavano gli itinerari di-
retti verso le mete principali delle peregrinazioni nelle societa premoderne,
non permetterebbe di dar voce diretta se non ai “laici semplici” quantomeno
ai “laici devoti” (148) in merito alle espressioni cultuali del periodo tardome-
dievale e della prima eta moderna. Inoltre, una loro lettura sistematica po-
trebbe offrire, a mio avviso, un panorama piu circoscritto sul rapporto gerar-
chico tra gli oggetti di culto maggiormente venerati nell’epoca tardomedie-
vale e sul paesaggio cultuale in cui le immagini miracolose si inseriscono,
dando vita ai nuovi santuari o facendo assurgere luoghi di culto anonimi a
rango di mete di pellegrinaggio locale, o nei casi pil riusciti, regionale e pan-
europeo. Mi riferisco alla rete dei santuari sulle vie romee o quelli battuti dai
pellegrini gerosolimitani, i cui diari di viaggio, sebbene menzionati e occasio-
nalmente analizzati, rimangono al margine della trattazione.

Concludendo, si tratta di un libro dedicato ad un argomento composito
che offre alla comunita scientifica un largo ventaglio di spunti interdiscipli-
nari che si irradiano in molteplici direzioni. Balzamo, che con il volume qui
recensito entra a pieno titolo nella trattatistica di riferimento, si conferma
esperto della storia della religiosita della prima eta moderna.

VESNA SCEPANOVIC

MOOSBRUGGER, Mathias: Petrus Canisius. Wanderer zwischen den Welten.
Innsbruck: Tyrolia 2021, 287 Seiten. ISBN 978-3-7022-3929-9.

Nach Auskunft seines Verfassers handelt es sich beim vorliegenden Text
nicht um eine Biographie. Dem ist zuzustimmen: Hagiographie im Stil des
21. Jahrhunderts wire treffender. Denn das Ziel ist ein ausserwissenschaftli-
ches: Einen heute wenig bekannten Heiligen populdrer zu machen. In Anbe-



682 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tracht der Tatsache, dass Petrus Canisius (1521-1597) einer der einflussreichs-
ten Ideengeber und Wortfithrer der Hexenverfolgung war und noch von
einem Papst des 20. Jahrhunderts als ,Ketzer-Hammer“ bezeichnet wurde, ist
das kein leichtes Unterfangen. Das merkt man schon beim Stil. Da men-
schelt es ungemein, und auch der moralische Zeigefinger der Gegenwart ist
stets prasent: Einmal wird der Protagonist in Schutz genommen - etwa wenn
es um die wiisten Beschimpfungen der Protestanten geht, die es der Gegen-
seite in der Tat mit gleicher Miinze heimzahlten -, ein anderes Mal, beim
Jubilieren iiber die rauchenden Scheiterhaufen der angeblichen Teufelsbiind-
nerinnen, getadelt. Die daraus gezogene Schlussfolgerung lautet, ,dass Hei-
ligkeit keine Ewigkeitskategorie ist“ (9), sondern sich immer konkret in Bio-
graphien manifestiert. Ob dem im Fall Canisius’ so ist, wird im letzten Satz
des Buchs mit der Formulierung ,vielleicht“ offengelassen.

Seiner Ausrichtung nach eher ein erbauliches Buch fiir ein breiteres Pub-
likum, ist die apologetische Biographie des einflussreichen Jesuiten aus Nim-
wegen, liest man sie gegen den Strich, zugleich eine kompakte Einfiihrung in
das Europa des Konfessionellen Zeitalters mit seiner grenzenlosen Unduld-
samkeit, seinen Zwangen und seinen Bemiihungen um religiose Konformitat
und soziale wie politische Disziplinierung. Fiir alle diese Bestrebungen um
religiose und gesamtkulturelle (Deutungs-)Hoheit steht Petrus Canisius ge-
radezu emblematisch: durch seine weitgespannten Ordens-Aktivititen in wei-
ten Teilen Europas, durch seine im kurialen Auftrag unternommenen Ver-
suche, der protestantischen Kirchengeschichtsschreibung der Magdeburger
Centurien mit einer katholischen Gegendarstellung den Wind aus den Se-
geln zu nehmen, und vor allem durch seine Katechismen, die im Laufe der
ndchsten Jahrhunderte mehr als tausend Ausgaben erleben sollten und sei-
nen Namen zum Sinnbild konfessioneller Rechtglaubigkeitsformel-Biicher
machen sollten. Im Gegensatz zum Dauererfolg dieser - fiir das Zeitalter so
bezeichnenden - Indoktrinierungstexte scheiterten Canisius’ historiographi-
sche Versuche, aus Mangel an Quellenkritik, wie der Verfasser richtig erkennt,
aber auch, weil es in den 1560er und 7oer-Jahren noch keine konsensfihig
ausgearbeiteten Konzepte fiir eine solche Historiographie gab, die in Uber-
einstimmung mit der - gleichfalls neu auszuarbeitenden - Liturgie, der Dog-
matik des Trienter Konzils und der Neuausrichtung der papstlichen Rekatholi-
sierungspolitik stand. Damit ist ein weiteres Defizit der Studie angesprochen:
so bewandert der Verfasser in allen lebensgeschichtlichen Aspekten seines
Helden auch ist, so wenig wird dessen Wirken in einen gesamteuropdischen,
den Rahmen der katholischen Sphéire iiberwélbenden Rahmen eingefiigt.
Lesenswert ist die vorliegende Nicht-Biographie aufgrund der transparenten
Schilderung einzelner Lebensstationen und interessanter Quellenzitate trotz-
dem.

VOLKER REINHARDT



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 683

RABBI NACHMAN VON BRESLAW: Lobpreis und Lehrgesprdche nach den Aufzeich-
nungen seiner Schiiler. Aus dem Hebrdischen iibersetzt von Jans-Jiirgen Becker.
Berlin: Jiidischer Verlag im Suhrkamp Verlag 2021, 466 Seiten. ISBN 978-3-

633-54307-6.

Rabbi Nachman wurde 1772 geboren und lebte und wirkte in einer heute zur
Ukraine gehérenden Landschaft (Podolien, dem dussersten Siidosten der chas-
sidischen Welt). Er war Urenkel des Ba’al Schem Tow (,Bescht“ genannt).
Vom Mai 1798 bis Juli 1799 machte er eine Fahrt ins Heilige Land. 1802 liess er
sich in Breslaw (ukrainisch ,Brazlaw“) nieder. Es scheint, dass er fiir das Jahr
1806 den Beginn der messianischen Erl6sung erwartete. In den letzten Jahren
(1808-1810) war er von der Tuberkulose gezeichnet und verfasste einige seiner
anspruchsvollsten Lehrgesprache. Er wirkte daneben vor allem durch miind-
liche Lehre und liess sogar einige seiner Schriften verbrennen. Der Akt des
Verbrennens kénnte bestdtigen, dass der Rabbi nicht sein eigenes Denkmal
hinterlassen will und die miindliche tiber die schriftliche Wirkung stellt.

Das vorliegende Doppelwerk ist einer der Klassiker des Breslaver Schrift-
tums. Mit dieser Edition, der Einleitung und den zahlreichen exakten Quellen-
hinweisen und Kommentaren des Herausgebers und Ubersetzers liegt es nun
endlich in deutscher Sprache vor. Aus der Feder von Schiilern und Anhén-
gern, wird sein Leben und Wirken teils realistisch, teils legendenhaft be-
schrieben. Das gilt vor allem fiir den Verlauf seiner Reise in das Land Israel,
das mit allen Hindernissen und Gefahren wie ein Abenteuerroman geschrie-
ben ist und zugleich eine Art Initialreise wird, mit der Nachman seine Prii-
fung und Reifung erfdhrt.

Die Lehrgesprache sind Texte, die sich zu einer meditativen Lektiire eig-
nen, enthalten sie doch zum grossen Teil Gebetsermahnung und vor allem Er-
mutigung. Das Gebet wird noch hoher eingeschatzt als das Studium der Tora
und des jiidischen Schrifttums. Rabbi Nachman wird ehrfiirchtig dargestellt
als Gelehrter und Gerechter, doch das Ideal der Gelehrsamkeit wird nicht
iberstrapaziert und generalisiert. Es gibt lautere Menschen, die ohne Studium
beten und den Willen Gottes erfiillen.

Zu den Charakteristika der aufgezeichneten Lehrgesprache und Zitate ge-
hoéren Paradoxa und die Anerkennung von unvermeidbaren Streitereien selbst
unter den Gerechten. Ein Beispiel fiir ein Paradoxon ist der Widerspruch ge-
gen die Plattitiide, die besagt, dass friither alles besser war. Sie wird durch
eine Differenzierung (einiges war besser, anderes schlechter) korrigiert und
mit rhetorischen Fragen in ihr Gegenteil verkehrt: Gibt es denn heute keine
Hoffnung? Was niitzt das stindige Lamentieren, die fritheren Tage seien bes-
ser gewesen als diese? Dabei beruft er sich auf die vielen Deutungen des Buch-
stabens der Tora (,die Tora hat viele Gesichter) und auf die Weisheit
Salomos und formuliert die (ironische?) Antithese: ,in Wahrheit aber sehen
wir, wie alle Welt immer reicher wird und grossen Aufwand treibt mit héhe-
ren Ausgaben als in fritheren Jahren.”

Mit solchen Apercus wird das bequeme Schema von Optimismus und
Pessimismus gesprengt, wie auch mit dem Hiob-Zitat ,der Mensch ist zur



684 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Mihsal geboren“ und dem Midrasch-Zitat: ,Der Mensch ist zur Miihsal gebo-
ren - gliicklich der, dessen Miihsal in der Tora liegt“ (413).

Da die Hauptausrichtung der Lehren sich den pardanetischen Durchhalte-
parolen der messianischen Endzeit anndhert, geht es vor allem um die Er-
mahnung und Ermutigung zum ,Lernen“ und Beten. Beides steht in engem
Zusammenhang und unterscheidet sich vom Bild des ,Philosophen“ (oder
,Sophisten“). Das ,Verbot der Forschung® wird von einem schlichten, aber
glithenden Fideismus flankiert. Zielscheibe der Polemik sind jene stérenden
Griibeleien, die einer Liauterung nach dem Vorbild des Ba'al Schem Tov er-
schweren. Philosophie und Wissenschaft werden wiederholt als Hindernisse
auf dem Weg zu Gott verworfen; Gegenbild zum ,Philosophen® und Hiobs
eifrig belehrenden Freunden ist Hiob. ,Gliicklich der, dem es vergonnt ist, auf
dem Weg der Wahrheit ihrem Wesen gemdss zu wandeln: ,Einféltig und ge-
rade, gottesfiirchtig und das Bose meidend‘ [Hiob 1,8; 2,3; vgl. 1,1], ganz ohne
Weisheit” (222).

Man lasse sich jedoch von dieser Polemik nicht zum Klischee verfiihren,
chassidische Mystik und Kabbala seien Ausgeburten eines Obskurantismus
oder einer Gegenaufklarung! Wie die zahlreichen Anmerkungen des Heraus-
gebers belegen, sind die Texte von einer beachtlichen intertextuellen Dichte
und entfalten erzdhlerische Qualititen, die Martin Buber in seiner Auswahl
und seinem Nachwort zu Die Geschichten des Rabbi Nachman. Nacherzdhlt
von Martin Buber bereits 1906 hervorgehoben hat und dessen recht willkiirli-
che Nacherzdhlungen von dieser philologisch zuverldssigen Edition allerdings
in den Schatten gestellt werden. Unter dem Aspekt des zihen Uberlebens-
willens einer hohen Kultur, die von allen Seiten verkannt und verachtet wird,
sind die kulturellen Leistungen des Chassidismus (als Beitrag zur Bewahrung
von ,Alteritdt” und gegen Assimilation) gar nicht zu iiberschatzen. Der Blick
weitet sich auf die ganze Welt: ,Die ganze Welt ist voller Streitigkeiten®
(217). Jeder Mensch ist eine Nation, in der ein Biirgerkrieg toben kann. Selbst
der einsame Mann im Wald kann vom inneren Streit in den Wahnsinn ge-
trieben werden. Die pointierten, zuweilen satirischen Beschreibungen (z.B.
171) werden verkniipft mit Empfehlungen und Belehrungen an seine Schiiler.
Man konnte auch von einer religiésen und ethischen Ratgeberliteratur auf
hohem Niveau sprechen, in der die ,Freiheit fiir den Widerspruch“ (H.-L.
Goldschmidt) und fiir den Disput unter den gelehrten Gerechten vorgesehen
und akzeptiert wird, bis die Welt, die im Grossen und Ganzen und leider
auch im Argen im Streit liegt, in der Endzeit ihren - nicht von Menschen ge-
stifteten — ,ewigen“ Frieden finden wird. Ansdtze zum Guten (,Anstand“) gibt
es tiberall und bei jedem Individuum, auch wenn es bei einigen erst nach
langer Zeit manifest wird. Auf dem Weg der Liuterung kommt zuerst der
Schmutz hoch. Die Triebe, mehr noch andere Menschen (Feinde, Spotter)
werden zu aktiven Hinderern, die den Weg zur Erlésung blockieren. Es gibt
keine Flucht aus der Welt; selbst in der Grube wartet auf den Menschen der
,Flohbiss“ und anderes Ungemach. Es gibt nur die Flucht aus der Welt in die
Tora. Sie steht fiir die Liebe und Zuwendung des Schopfers zu seiner Schép-
fung. Das Studium der Tora und der Heiligen Schriften ist keine Pflicht, aber



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 685

man darf sich ihrer auch nicht entbinden. Es miisste in Kants Worten ,Pflicht
aus freudigem Herzen“ werden. Hoher noch als die Tora, die nicht allen glei-
chermassen zugdnglich ist, bleibt ,die Intention des Gebets“.

Zu den Gebetsermutigungen gehort das Vorbild des Rabbis, der sich nicht
selbst als perfekten Beter hinstellt, nach dem Modell des schlechten Morali-
sierens (,Seid vollkommen wie ich“), sondern nach dem selbstironischen Bild
des ,ewigen Schiilers“, der immer von neuen anfiangt und sich durch nichts
entmutigen ldsst, auch nicht durch Unlust am Beten. Der Gebetsmuffel im
Menschen kann durch das das Hoéren auf das gesprochene Wort des Gebets
und Gesang, durch Ausdauer und Regelmassigkeit und Formen der Autosug-
gestion (,Bete, als wiirdest Du freudig beten!”) iiberlistet werden. Der Beten-
de steigert sich ins ,flammende Gebet“ und stellt sich in die Generation der
Gerechten, die vor ihm beteten (407). ,Und dies ist eine sehr grosse Regel im
Dienst Gottes, dass der Mensch sich nicht selbst aufgibt [...]. Trotz allem soll
er sich selbst stark machen, so gut es geht, und jedes Mal neu beginnen, sei es
auch viele Male“ (181). Hier klingt ,Self-Empowerment”“ an, aber auch Geist der
Gemeinschaft. Durch erlangte Gebetsfreude kann man anderen Freude machen.
Satan in allen Dingen wird ausgetrickst; Gott in allem beginnt zu wirken.

Die Lehrgesprédche hinterlassen den Eindruck anschaulich vermittelter und
praktizierter Fréommigkeit und der zihen Uberlebensstrategien eines von feind-
lichen Machten bedrohten jiddisch sprechenden Judentums, wahre Grosse im
Kleinen, die nur der tdglich geiibte und wiederholte Bezug zum EWIGEN ge-
wihrt, der seine Schépfung erhilt und regiert. Das Gebet als Ubung der Hin-
gabe und Vorwegnahme des Lebensopfers ersetzt die vielfachen falschen
Angste der Welt (223) durch die Furcht des Herrn. So wie die Weisheit im-
mer neu anfingt und selbst das Vergessen die niitzliche Funktion hat, neu
und schoépferisch zu beginnen, so ist auch das Beten nicht etwa ein Fort-
schreiten zu hoheren Stufen, sondern ein elementarer Neuanfang. Der ein-
fachste Gebetseinstieg ist nicht ein Theoretisieren iiber Gott, sondern der
hymnische Anruf seines hochsten Ranges:

Adon olam ascher malach. (Herr der Welt, der regiert)

JEAN-CLAUDE WOLF

HELMUS, Caroline: Transhumanismus - der neue (Unter-)Gang des Menschen?
Das Menschenbild des Transhumanismus und seine Herausforderung fiir die
Theologische Anthropologie (= ratio fidei 72). Regensburg: Pustet 2020, 414
Seiten. ISBN 978-3-7971-3195-7.

Die digitale Transformation verdndert saimtliche Lebensbereiche. Besonders
die rasanten Entwicklungen im Medizinalbereich und in der Informations-
technologie notigen das gegenwartige Bewusstsein zur anthropologischen
Selbstvergewisserung. Die Frage, ,was ist der Mensch?“, wird auf die Frage zu-
gespitzt: ,was kann der Mensch sein?“ Sie stellt sich heute in einem techno-
logisch entgrenzten Raum von Mdéglichkeiten, der eine interpretative und ima-
ginative Antwortenvielfalt zuldsst. Vertreterinnen und Vertreter des Transhu-
manismus verdichten diese technologischen Potentiale in ihren (teils phan-



686 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tasievollen) Visionen einer radikalen Transformation des Menschen - die un-
ter Umstdanden sogar zu dessen Ablésung durch die ,nédchste Stufe“ der bio-
logisch-technologischen Evolution fithren soll. Am Kern dieser Bewegung
liegt ein (Selbst-)Optimierungspathos, ein kontinuierliches ,Streben nach dem
,Mehr' des bisher korperlich Méglichen (13) und damit eine grundsatzliche
Verdanderung des menschlichen Wesens bzw. der conditio humana.

Die (mitunter kritische) philosophische, wissenschaftstheoretische und so-
ziologische Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen Transhumanis-
mus ist bereits in vollem Gange. Auffillig ist hingegen ein Mangel (beson-
ders im deutschsprachigen Raum) an theologischer Reflexion des Transhuma-
nismus und der techno-kulturellen Dynamiken, die sich an ihm kristallisie-
ren.* Zur Schliessung dieser Liicke tragt Caroline Helmus' Transhumanismus
~ der neue (Unter-)Gang des Menschen? bei. Mit der 2020 publizierten Disser-
tationsschrift mochte die Verf. die ,Chancen und Grenzen eines Dialogs zwi-
schen einer transhumanistischen und einer christlichen Selbst- und Weltdeu-
tung” (16) ausloten. Dabei geht es ihr darum, ,Leerstellen beider Ansdtze im
jeweils anderen Diskurs aufzuzeigen und kritisch zu hinterfragen® (17) und so-
mit dieses Gesprach als wechselseitig befruchtende Infragestellung der jeweili-
gen Menschenbilder zu inszenieren.

Die Monographie ist in vier grossere Kapitel geordnet, die durch eine kurze
Einleitung und ein konzises Resumé (,Riickblickender Ertrag“) gerahmt sind.
Im ersten Kapitel bietet die Verf. einen Uberblick iiber die verschiedenen
Motive, Anliegen und philosophischen Grundsatzpositionierungen, die sich
aus dem heterogenen und fragmentarischen Korpus transhumanistischer
Quellen ergibt. Gleich zu Beginn macht dabei die Verf. deutlich, was sich aus
der eingehenden Beschiftigung mit diesem Phianomen ergibt: ,Den Transhu-
manismus als einheitliche Strémung gibt es nicht“ (38). Gleichwohl bietet
die Verf. eine hilfreiche Zusammenstellung von iibergreifenden Motiven, die
sie als transhumanistische ,Essentials“ (vgl. 46-69, hier 46) bezeichnet. In
dieser ,Ouvertiire“ kristallisieren sich sowohl die transhumanistische Abwer-
tung von Natur im Gegensatz zur positiv konnotierten Technik als auch die
naturalistischen und funktionalistischen Grundziige transhumanistischer Wirk-
lichkeitsvorstellungen heraus. Im zweiten Kapitel erfolgt eine ausfiihrlichere
Darstellung der ,Anthropologie des Transhumanismus® (vgl. 85-126, hier
85). Hier vertieft die Verf. skizzenhafte Einsichten aus dem ersten Kapitel
und analysiert mitunter kritisch die Inkonsistenzen transhumanistischer An-
liegen unter den Vorzeichen eines rein naturalistischen Menschenbildes -
das unter dem im Transhumanismus normativen Optimierungsparadigma zu
einem gleichsam iibergriffigen Menschenbild mutieren kann. Im dritten Kapi-
tel werden von transhumanistischen Diskursen gesondert vier unterschied-

4 Eine bedeutende Ausnahme ist HOFF, Johannes: Verteidigung des Heiligen. Anthropolo-
gie der digitalen Transformation. Freiburg i.Br.: Herder Verlag 2021; vgl. auch HERZBERG,
Stephan/WATZKA, Heinrich (Hgg.): Transhumanismus. Uber die Grenzen technischer Selbst-
verbesserung (= Humanprojekt 17). Berlin: De Gruyter Verlag 2020; GOCKE, Benedikt Paul/
MEIER-HAMIDI, Frank (Hgg.): Designobjekt Mensch. Die Agenda des Transhumanismus auf
dem Priifstand. Freiburg i.Br.: Herder Verlag 2018.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 687

liche und teilweise auch konfligierende Perspektiven der theologischen An-
thropologie (Emil Brunner, Karl Barth, Karl Rahner und Thomas Prépper)
dargestellt, aufeinander bezogen und kritisch gewiirdigt. Diese in sich hete-
rogene Stimmenvielfalt bringt die Verf. gekonnt auf einen ,theologisch-an-
thropologischen Minimalkonsens“ (17). Im vierten und letzten Kapitel bringt
die Verf. diese Ertrige mit dem transhumanistischen Menschenbild ins Ge-
sprach und diskutiert besonders die Relationalitit des Personseins, die Ge-
brochenheit menschlicher Existenz, das freiheitliche Moment menschlicher
Subjektivitit und ganz grundsatzlich die Bedeutung des Kérpers.

Grundsitzlich ist Helmus' Untersuchung vom Anliegen geleitet, ,Antwort-
moglichkeiten auf die Herausforderungen der Moderne zu liefern“, und zwar
verbunden mit dem Ziel ,den wirklichen, den konkreten gegenwartigen Men-
schen anzusprechen“ (252f). Es geht der Verf. entsprechend um eine Recht-
fertigung des Glaubens im Rahmen einer ,rationalen Glaubensverantwor-
tung“, die sich ,ihrer hermeneutischen, kritischen und pastoralen Verantwor-
tung bewusst ist und sich gerade deswegen dem Menschen in seiner histori-
schen und soziokulturellen Bedingtheit zuwenden will“ (253). Dabei fungiert
ein spezifisches Verstindnis der Moderne als regulativer Leitstern des gesam-
ten Unterfangens. Zu dem Modernitatsbegriff, mit dem die Verf. hierbei ope-
riert, gehort erstens die radikale Freiheit des Menschen und seine Autonomie
von einem als ,iibergriffig“ empfundenen Gott. Damit einher geht die Kampf-
ansage an ein Menschenbild, dass diesen final als beziehungsmassig auf Gott
hingeordnetes Wesen versteht (vgl. 253). Zweitens gehort dazu die Betonung
der Bedingtheit des Menschen und besonders seiner Erkenntnisfahigkeit, wo-
raus sich die Moéglichkeit pluraler Selbst- und Weltdeutungen und mit ihnen
assoziierter Lebensformen ergibt. Im Blick auf diese Formen der Lebensfiih-
rung problematisiert die Verf. die ,Uberschitzung des eigenen Geltungsan-
spruchs als ,einzig wahre' Lebensfithrung, die Gewissheit beansprucht und
damit ihren Konstruktionscharakter verkennt“ (348). Die Moderne habe ja
gerade herausgestellt, dass sdmtliche Ordnungen und Geltungsanspriiche
(und also sowohl religios-traditionelle als auch transhumanistische) ,kon-
struiert und ,fallibel“ seien (372). Deshalb kritisiert die Verf. jegliche Form
einer ,Normierung der Lebenspraxis“ (sowohl auf transhumanistischer Seite
als auch auf der Seite der theologischen Anthropologie) als , Besserwisserei”, die
nicht nur von einer ,erheblichen Ignoranz“ zeuge, sondern auch ,zum frei-
heitsgefihrdenden Machtinstrument verkommen“ kénne, ,da der Mensch
hier instrumentalisiert” werde (349).

Es sollte bis hierhin deutlich geworden sein, dass eine solche Konzeption
und Wertung von ,Modernitdt“ voraussetzungsreich und nicht alternativlos
ist. Zundchst liesse sich beispielsweise das in dem so zurechtgelegten Autono-
mie- und Freiheitsverstandnis prasupponierte dualistisch-antithetische bzw.
kompetitiv imaginierte Verhdltnis von Gott und Welt bzw. géttlicher und
menschlicher Freiheit hinterfragen. Des Weiteren scheint es keineswegs not-
wendig, aus der faktischen Pluralitdt von Selbst- und Weltdeutungen auch
die unhinterfragbare, gleichsam ontologische Legitimitdt jeder einzelnen die-
ser Perspektiven abzuleiten (inwiefern wiirde sich dies von dem weiter oben



688 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

bereits kritisierten Geltungsanspruch unterscheiden, der jetzt schlicht aus ei-
ner Art Metaperspektive auf das Gesamt an Deutungsperspektiven angewandt
wird?). Die (spit-)moderne Pluralitit standortgebundener Perspektiven zwingt
niemanden dazu, gleichsam normativ einen Pluralismus zu postulieren.
Schliesslich zwingt die Einsicht in die sozio-kulturelle Bedingtheit bzw. , Kon-
struiertheit und damit prinzipiell auch die ,Fallibilitdt® menschlicher Ord-
nungen und Geltungsanspriiche nicht automatisch zum Schluss, dass diese
Ordnungen und Anspriiche auch falsch sind bzw. nicht Recht haben kénnen,
und zwar zundchst einmal unabhdngig davon, ob sie von transhumanisti-
scher oder theologischer Seite artikuliert werden. Es reicht nicht aus, diese
Ansitze als mit einem spezifischen Verstindnis ,der Moderne® inkompatibel
zu erweisen, um sie argumentativ zu widerlegen.

Zuweilen tendiert die Verf. in dem berechtigten Anliegen, ,die Herausfor-
derungen der Zeit“ ernst zu nehmen und entsprechend auf ,die Sorgen der
Menschen in dieser Zeit“ zu reagieren (379) dazu, die theologische Perspek-
tive darauf einzuschrianken, was unter den Vorzeichen einer implizit voraus-
gesetzten Moderne als ,akzeptabel® gilt. Wenn sich die theologische Anthro-
pologie dergestalt ,als gesellschaftlich relevant® (15) und ,als mit der Moder-
ne kompatibel“ (16) erweisen muss, dann kann man sich teilweise des Ge-
fithls nicht ganz erwehren, dass hier alte Dogmatismen nur um den Preis ei-
nes neuen Dogmatismus iiberwunden sind.

Damit soll ausgedriickt sein, dass die von der Verf. an die Thematik her-
angebrachte Perspektive (nicht zuletzt auf die Moderne selbst) eben auch
standortgebunden und bedingt ist - was die Verf. auch selbst betont (18). Die
Infragestellung ihrer vorausgesetzten Grundannahmen bedeutet indes nicht
unbedingt eine Kritik der Arbeit an sich. Helmus présentiert einen unter ih-
ren eigenen Voraussetzungen konsequent gedachten Argumentationsgang
(eine konzise Darstellung und Bewertung transhumanistischer Diskurse und
Ideenwelten, ein in seiner Heterogenitdt behutsam dargestelltes Kontrast-
programm der theologischen Anthropologie und schliesslich einen souverdn
inszenierten konstruktiv-kritischen Dialog beider Seiten), die man als solche
stehen lassen kann, auch wenn man diesen Voraussetzungen vielleicht nicht
in allem zustimmt. Es ist schliesslich ein wichtiges Verdienst der Verf. den
Transhumanismus in ihrer Monographie als ,praktische Metaphysik* (266)
ausgewiesen und dadurch eine Vergleichbarkeit zwischen Transhumanismus
und theologischer Anthropologie hergestellt zu haben, die einen konstruktiv-
kritischen Dialog iiberhaupt ermdglicht. In der fiir solch ein komplexes Un-
terfangen notwendigen Zuspitzung von Positionen bemiiht sich die Verf. zu-
meist erfolgreich um eine differenzierte Darstellungsweise sowohl der inne-
ren Pluralitdt der theologischen Anthropologie als auch des Transhumanis-
mus. Zu den bleibenden Erkenntnissen dieses Unterfangens fiir die theolo-
gische Anthropologie gehort die Betonung, dass der menschliche Kérper bzw.
Leib im Spannungsfeld von Natur und Technik zentraler ,Austragungsort
der Subjektbildung” (384) ist. Im Zeitalter des Transhumanismus muss der
Mensch diese seine Subjektivitiat in der Kopriasenz und konstitutiven Bezo-
genheit auf die Technik denken, deren mediale Omnipréasenz ihn fiir diese



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 689

urspriingliche bzw. ,transzendentale Technizitit“ des menschlichen Weltbe-
zugs sensibilisiert.5 Es muss zwar bezweifelt werden, ob eine technik- und me-
dienphilosophisch reflektierte Theologie wirklich die zum Teil recht kruden
Visionen des Transhumanismus braucht, um sich ,die technologische Durch-
dringung des Menschen und der Gesellschaft vor Augen zu fiihren und Tech-
nik als integralen Bestandteil des Selbstverstindnisses” (385) zu reflektieren.
Ungeachtet dessen illustriert die Verf. mit dem vorliegenden Werk, dass die
transhumanistischen Anfragen dafiir guten Grund und Anlass bieten.

OLIVER DURR

HOFF, Johannes: Verteidigung des Heiligen. Anthropologie der digitalen Trans-
formation. Freiburg im Breisgau: Herder 2021, 606 Seiten. ISBN 978-3-451-
38966-5.

Die vorliegende umfangreiche Studie versucht den Spagat zwischen Vergan-
genheit und Aktualitit. Den Historiker*innen wird das zu essayistisch und
den Zeitgeistdiagnostikern zu historisch sein. Auch ldsst sich das umfang-
reiche Buch nicht an einem Nachmittag lesen und abschliessend wiirdigen,
sondern man muss sich mit dem Haupttext und den zahlreichen Fussnoten
gleichermassen geduldig, zugleich ,meditativ und ,reflexiv auseinanderset-
zen. Oder man ldsst es bei einer provisorischen Buchanzeige wie der hier
verfassten bewenden. Es geht dem Verfasser um nichts Geringeres als um ei-
ne ,Rettung des alten Wahren“ als einer lebendigen Fortbildung der Glau-
benstradition des ersten Jahrtausends des Christentums, vor und mit der Ga-
belung in die spatmittelalterlichen Differenzen von ,Dominikanern“ und
»Franziskanern®, die in ihrer idealtypischen Polarisierung, aber auch in ihren
Nuancen dargestellt und dokumentiert werden. Das Buch bleibt nicht gebil-
deter und gelehrter Selbstzweck, sondern steht unter dem praktischen Inte-
resse der Sorge um eine Welt, an der man sich mit anderen freuen kann.
Diesem ,ethischen Marketing“ kann sich niemand widersetzen, ohne sich
selbst zu desavouieren. Die Studie macht nicht so sehr fiir Dichotomien und
,digitale“ Berechenbarkeit, sondern vielmehr fiir ,unscharfe Zwischenténe*
sensibel und erfiillt damit die Aufgabe einer Kritik (in Kants Sinn einer Grenz-
ziehung) der Kompetenzen von Planung und technischer Herstellbarkeit der
Menschen. Ausgangspunkt ist eine phanomenologische Nachzeichnung wis-
senschaftlicher Erneuerungen: ,Echte Innovationsprozesse sind immer ein
schopferischer Vorgang, der einen spielerischen Charakter hat [...]. Cusanus’ un-
ermiidliche Versuche, selbst im Erkenntnisstreben der aufstrebenden mathe-
matischen Naturwissenschaften Spuren einer theophanischen Gnadendkono-
mie aufzuspiiren [...] waren auch wissenschaftstheoretisch realistischer [...]“
(50). Dieser Satz springt elegant von der historischen Erinnerung an Cusanus
zur Kritik der aktuellen Universitdts- und Forschungspolitik und ist exem-

5 Vgl. dazu HORL, Erich: Die technologische Bedingung. Zur Einfiihrung, in: DERS. (Hg.):
Die technologische Bedingung. Beitrdge zur Beschreibung der technischen Welt. Berlin:
Suhrkamp Verlag 20m, 7-53, hier 33.



690 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

plarisch fiir das Vorgehen des ganzen Buches, das sogar ein Zwischenkapitel
zum ,wissenden Unwissen“ in der Epoche von Covid-19 bereit hilt (vgl. no-
120). Diese Verkniipfung von Erinnerung und Aktualisierung wird in extenso
variiert und plausibilisiert, sofern man den langen Atem zur Lektiire hat.
Dabei erweist sich Johannes Hoff nicht nur im Bereich der Theologie, sondern
auch in jenem stdndig wachsenden Bereich der Literatur zum Transhuma-
nismus von stupender Belesenheit. Zur Lektiire motiviert werden vor allem
jene sein, die den ,literarischen Pakt“ mit dem Autor eingehen und seine gu-
ten Absichten und Ziele a priori teilen. Was die Botschaft des Buches aller-
dings fiir (innerkirchliche) Rivalititen und Abgrenzungen bedeutet, vermag
der Rezensent nicht zu beurteilen. Das Buch ist folgendermassen gegliedert:
Teil 1: Transhumanismus als Symptom symbolischer Verelendung; Teil 2: Mi-
nimale Religion: Spiritualitdt in einer post-konfessionellen Welt. Es gelingt
dem Autor wiederholt, durch das Dickicht der Referate aus Tradition und
Forschung Schneisen zu schlagen und sein Fazit in aphoristischer Verknap-
pung zu formulieren. Die Miithe ausdauernder Lektiire wird zwischendurch
mit Sonnenstrahlen belohnt. Der eklektische Leser bestraft sich selbst.

Aus einer kritischen Distanz betrachtet konnte das Projekt dieses Buches
monstros erscheinen. Nicht nur werden letztlich innerkirchliche und dogma-
tische Differenzen zu einer kulturkritischen und epochalen Bedeutsamkeit
aufgeplustert, die sie wohl nur in den Augen und Ohren ihrer Vasallen ha-
ben. Verspiirt der Autor selbst niemals die Lust oder Versuchung, die Zent-
nerlast der alten Lehren und Symbole loszuwerden? Sollte das erste Jahr-
tausend der Kirche immer noch so etwas wie eine normative Kraft iiber eine
anschliessende Zeit des (voluntaristischen) ,Zerfalls“ haben? Auch wiirde man
sich wiinschen, die im Untertitel angekiindigte ,Anthropologie der digitalen
Transformation“ in entschlackter Form nachlesen zu koénnen, ohne sie in
wochenlanger Lektiire aus einem enormen Archiv von Verweisen und Fuss-
noten herausfiltern zu miissen. Wer liest dieses Buch? Wohl nur jene, die es
gar nicht notig haben. Die anderen, die es in ihrer szientifischen und plane-
rischen Sturheit am nétigsten hatten, wird es in dieser Gestalt nicht errei-
chen. Ist das das Trilemma einer Theologie, die nicht auf den dreifachen An-
spruch auf Aktualitit, Kohdrenz und tiefe Verankerung in einer langen, le-
bendig gehalten Tradition verzichten mag? Werden nicht selbst ,Sympathi-
santen“ vor der schieren Linge und Zitatendichte dieses Buches kapitulie-
ren? Wer das Buch nicht von Anfang bis Ende liest, bleibt zwar unfair ge-
geniiber dem ungeheuren Ernst und Fleiss des Autors, der es sich mit seiner
argumentativen und suggestiven Verteidigung des Heiligen nicht leicht macht.
Die Lektiire wird stockend, wenn man in den folgenden inneren Dialog ge-
rat: ,Hat es das Heilige nétig, (von einem deutschen Ordinarius) verteidigt

oder gerettet zu werden?“ - ,Nein!“ - ,Kann es sich etwa nicht selbst vertei-
digen und durchsetzen, wo sich Menschen der Erfahrung der Gnadenwirkun-
gen des Glaubens 6ffnen?” - ,Hoffentlich ja.“ - ,Braucht es diesen enormen

Aufwand als Hilfe oder Anleitung, um gegen den vorherrschenden Zeitgeist
Erfahrungen der Gnade besser zu verstehen und reflexiv einzuordnen?“ -
»Vielleicht. Vielleicht aber auch nicht.“ Gegeniiber ausufernder Systematik



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 691

sei darauf verwiesen, dass die Bibel als erste Theologie, aufgenommen mit Re-
flexion und Dialog im Horizont der ,Zeichen der Zeit“ und fiir einige immer
noch flankiert von der sonntédglichen Predigt, den meisten Menschen, denen
der Zugang zu dieser Art von Literatur verwehrt bleibt, als Erinnerung,
Ermahnung und Ermutigung geniigen muss. Die Werke der Wissenschaft
veralten rasch; Hiobs Gebetsruf ,Ich weiss, dass mein Loser lebt“ bleibt in
der grossen Okumene der monotheistischen Religionen bestehen.

JEAN-CLAUDE WOLF



	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

