Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Begehren, Cogito und Phantasma : zur Bestimmung analytisch-
philosophischer Ethik nach Jacques Lacan

Autor: Kihn, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF KUHN

Begehren, Cogito und Phantasma
Zur Bestimmung analytisch-philosophischer Ethik nach
Jacques Lacan

Mit Spinoza kann Jacques Lacan sowohl philosophisch wie psychoanaly-
tisch anerkennen, dass die cupiditas das Wesen des Menschen ist, wobei er
mit désir den deutschen Begriff Begehren oder Lust tibersetzt, in dem das
Paradox der gesamten ethischen Frage fiir den Menschen beschlossen sei,
insofern dieses Begehren zugleich die Mitte unserer Subjektivitat ausmache
und in seiner unaufhebbaren Widerstandigkeit wie eine ,Urverdrangung®
auftrete.! In diesem Paradox des Begehrens werde die Problematik des
»Spiegelstadiums“ wiederholt, welches als epistemologisches Grundaxiom
Lacans den Menschen wdhrend seines ganzen Lebens in seinen Identifika-
tionen begleite, insofern dieser allein zum Sein kommt, indem er sich
darin verliert, da er sein eigenes Sein nur als ,Fehlen-zu-sein“ (manque
d’étre) verstehen kann und dieser Mangel sich eben stets mit dem Begeh-
ren des Anderen (A) im radikalen Sinne vermische.2 Fiir Lacan ist das Be-
gehren also keineswegs mit einem einfachen vitalen Elan wie etwa bei
Schopenhauer oder Bergson zu verwechseln, sondern es befindet sich jen-
seits dieses Gefiihls eines natiirlichen oder dunklen Dranges als ,Trieb,
das heifdt innerhalb einer singuldren Zeitfolge, welche prinzipiell als Kette
der Signifikanten (Symbolik) zu verstehen bleibt. Das Begehren ist streng
betrachtet daher auch nicht diese Folge von Bedeutungen selbst, sondern
eher die Verortung des Subjekts in Bezug auf diese Folge mit deren Effek-
ten, worin es sich in der Dimension des Begehrens nach dem Anderen (A)
widerspiegelt.

1) ,LUSTPRINZIP“ UND ,DING“ (LA CHOSE) SCHLECHTHIN - ODER DESCARTES,
KANT UND SADE

Mithin gibt es fiir Lacan in seinen spateren Analysen nach der anfinglichen
Untersuchung zum Spiegelstadium? auch kein anderes Zeichen fiir die Ge-

1 Zum Vergleich mit Spinoza siehe RICARD, Hubert: De Spinoza @ Lacan. Autre Chose et
la mystique. Paris: EME-L’'Harmattan 2015.

2 Vgl. LACAN, Jacques: Le Séminaire VI: Le désir et son interprétation. Paris: Editions de la
Martiniére, 18-25; dazu auch ROGOZINSKI, Jacob: Le moi et la chair. Introduction d l'ego-
analyse. Paris: Cerf 2006, 66-79.

3 Vgl. LACAN, Jacques: Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je telle qu’elle
nous est révélée dans l'expérience psychanalytique, in: Ecrits. Paris: Seuil 1966, 93-100 (dt.
Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: Schriften I. Olten: Walther 1973, 61-70).



Begehren, Cogito und Phantasma 643

gebenheit des Subjekts als die Aufhebung oder aphanisis bzw. den ,Tod*
desselben. Die ,Geburt des Subjekts® ist ganz offensichtlich identisch mit
seinem Verschwinden hinter einem Signifikanten, der zugleich als Verlust
im Sinne einer nie wieder geschlossenen ,Wunde“ empfunden werde.4
Denn die Einschreibung in die Andersheit im absoluten Sinne von ,Grof3
A“ ist zweifach unstabil, da es einerseits keinen Signifikanten fiir das An-
dere des Anderen gibt und dadurch wiederum auch keine Garantie fiir die
Wahrheit der Folge der Signifikanten selbst besteht - es sei denn nur, um
an den ,guten Willen“ des Anderen zu glauben. In der mithin nicht meta-
physisch zu verdoppelnden Andersheit des Anderen (A) erblickt Lacan da-
her gleichzeitig das grofle Geheimnis wie den Wert der Psychoanalyse,
ndmlich als jene Problematik des Begehrens, welche die Philosophie auf
fast neurotische Weise stets umgangen habe. Anstatt das philosophische
Subjekt mit dem Selbstbewusstsein als ,Ich denke® zusammenfallen zu las-
sen, unterwerfe die Psychoanalyse seit Freud die scheinbar unmittelbar
durch Reduktion aufgefundene Evidenz des Selbst einem zusatzlichen Zwei-
fel, indem es keineswegs so sicher sei, dass ,ich bin®, sofern ,ich denke®, da
Denken stets das Existieren im ,Schnitt“ der Bedeutungskette beinhalte.$
Das traditionelle Subjekt der Philosophie wiirde in der Tat nicht nur in ei-
ner solchen Bedeutungskette seine eigene — unmogliche - Subjektivierung
vollziehen, sondern es ware in seinem ,Ich bin“ auch zur unendlichen Wie-
derholung des Denkens gezwungen, um im Denken seiner selbst ein sum
bleiben zu konnen.

Hierbei fithrt Lacan eine sprachanalytisch-strukturalistische Unterschei-
dung zwischen dem Subjekt der Aussage und dem Subjekt des Ausgesag-
ten (énonciation/énoncé) ein, wodurch sich das Subjekt stets als Anfrage

4 Fiir den spiteren Lacan nimmt die Bedeutung des sinthomes als lalangue fiir die an-
fangliche Subjektbestimmung als Kind zu und bleibt grundlegend fiir den Zusammenhang
von Symptom/Realem; vgl. GODEBSKI, Jean: Le tout dernier enseignement de Lacan. Un renou-
vellement de la clinique? Paris: L'Harmattan 2015.

5 Zwar iibernimmt Lacan hierbei den Differenzgedanken von Ferdinand de Saussure als
interne Unterscheidung im Sprachsystem, ohne aber die Referenz auf die Realitdt in den
Bedeutungen zu beriicksichtigen, weshalb er auch nicht an letzten fixen Elementen wie etwa
den Lauten festhdlt. Da das Unbewusste sich jeder wissenschaftlichen (auch strukturalisti-
schen) Zugdnglichkeit entziehe, muss das Unbewusste gerade ein ,Anderswo des Sprechens”
im Sinne eines standigen, nicht in irgendwelchen Elementen abschliefibaren Sprachbezugs
zwischen Selbst und Anderem beibehalten, wodurch Objekt und Sein in jedem Diskurs fiir
immer voneinander geschieden bleiben - wofiir nach Freud gerade das Symptom einstehe.
Vgl. MULLER, Hadwig: Die Lehre vom Unbewussten und der Glaube an Gott. Ein Gesprdch
zwischen Psychoanalyse und Glauben - Jacques Lacan und Simone Weil. Diisseldorf: Patmos
1983, 51-66, zur weiteren Darstellung dieser Implikationen von Sprache/Unbewusstem. Eben-
falls zur sprachlichen Inkongruenz von cogito/sum, FIERENS, Christian: Lecture d’'un discours
qui ne serait pas du semblant. Le séminaire XVIII de Lacan. Bruxelles: E.M.E. & Inter Commu-
nication 2012, 10-22. - Fiir eine andere mogliche Lektiire des cogito als videre videor bei
Descartes vgl. HENRY, Michel: Affekt und Subjektivitit. Lebensphdnomenologische Beitrdge
zur Psychologie und zum Wesen des Menschen. Freiburg: Alber 20035, 33-50: ,Die Kritik des
Subjekts“; ROUSTANG, Frangois: Lacan de I'Equivoque a I'lmpasse. Paris: Payot 2009.



644 Rolf Kiihn

artikuliere: ,Ist es - dieses Subjekt?* Das heifdt, bin ich der, als der ich
mich denke? Dass diese Frage im Anderen (A) schlechthin keine Antwort
zu finden vermag, entspricht nicht nur der schon erwdhnten Unmog-
lichkeit, die Andersheit des Anderen in einer weiteren Vorstellung oder
Bedeutung zu verdoppeln, sondern besagt zugleich in der Aufdeckung ei-
ner illusiondren Selbsttransparenz des Cogito den analytisch-therapeuti-
schen Hinweis auf die eigentlichere ,Wahrheit“ des Subjekts als eines ,Es*
oder ,Unbewussten®. Dies bedeutet aber fiir Lacan keine neue Metaphysik
einer tieferen Einheit oder Urspriinglichkeit des Subjekts, sondern jene
Opazitat des Signifikanten, die fir immer das Sagen (dire) vom Gesagten
(dit) trennt und daher die Kur zu einem theoretisch oder wissentlich un-
einholbaren Sprechen zwischen Patient und Analytiker mache. Mithin auch
ohne auf ein bestimmtes ,Etwas“ im Sinne einer ,Storung” letztlich abzu-
heben, die iliber die Deutung benennbar ware.¢ Oder wie Lacan gleichfalls
sagt, fiihrt das Gleiten des Bewusstseins zwischen dem Ich und seinem
angeblich transparenten Selbst zur Verdeckung der Verwechslung gerade
dieses Selbst als solchem, was schon Hegel in seiner Phidnomenologie des
Geistes so deutlich als Irrtum aufgewiesen habe.”

In diesem Mangel, der mit der irrtiimlichen, weil imagindren Selbstbe-
zeichnung des Subjekts entsteht und durch die Anfrage (demande) an den
Anderen ausgeglichen werden soll, lasst das Subjekt etwas aufkommen,
was Lacan das ,Objekt a“ nennt (objet a). Es ist das Objekt des Phantas-
mas8 als Trager des Begehrens und damit auch des Subjekts, insofern letz-
teres durch den fehlenden Signifikanten durchgestrichen ist, was Lacan
ebenfalls als ,fading in der Trennung der Anfrage“ bezeichnet. Das Objekt
des Begehrens ereignet sich mithin in der Ek-sistenz, um diese zu stiitzen,
aber das Subjekt ist mit diesem Objekt insofern als einem Versagen oder
Mangel konfrontiert, als es keineswegs das Begehren des Begehrens als sol-
chem ist. Denn das Begehren hat kein anderes Objekt als das Aufrechter-
halten einer Dimension jenseits aller Dinge, was genau das ,Objekt a“ als
Phantasma ausmacht. Dabei wird ,a“ als ein reales Element des Subjekts

6 Zur Situation der Psychoanalyse Freuds in den verschiedenen Stellungnahmen Lacans
zu dieser Frage vgl. schon PALMIER, Jean-Marc: Lacan. Le Symbolique et l'imaginaire. Paris:
Delarge 1972, 67-73 u. 103-110, sowie in Bezug auf die neu gegriindete ,Ecole francaise de
psychanalyse” durch Lacan: LippPI, Sylvie: Transgressions. Bataille, Lacan. Paris: Erés 2008,
225-231: « Transgresions a I'“Eglise” » u. 232-238: « Contre une psychanalyse “incestueuse” »;
Riss. Zeitschrift fiir Psychoanalyse Freud - Lacan 85 (2017): Unterscheiden: Lacan / Freud:
THIBERGE, Marc: Essai sur la psychanalyse et la postmodernité. Paris: L'Harmattan 2018, 411-452.

7 Vgl. Ecrits, 8o9f.

8 Es findet sich im Franzésischen sowohl die Schreibweise phantasme wie fantasme, wo-
bei erstere eher die verdriangten unbewussten imagindren Produktionen bezeichnet, die
zweite vorbewusste Produktionen wie Wunsch und Traum, wie etwa auch bei Melanie Klein;
vgl. PALMIER: Lacan, 32 Anm. 29; LAPLANCHE, Jean/PONTALIS, Jean-Bertrand: Fantasme origi-
naire fantasmes des origines origines du fantasme. Paris: Hachette 1961 (dt. Urphantasie
Phantansmen liber den Ursprung Urspriinge der Phantasie. Frankfurt/M.: Fischer 1992).



Begehren, Cogito und Phantasma 645

betrachtet, da es ausreiche, jene jenseitige Dimension in jeder Erfahrung
beizubehalten, durch welche das Sein stets von dem verschieden ist, was
sich als Objekt der Befriedigung einstelle. Als ,Rest” ldsst folglich das ,,Ob-
jekt a“ das Sein als verlorenes Sein iibrig, so dass sich das Subjekt in das
absolut Andere (A) mittels der Anfrage als Rede einschreibt, um angesichts
der Furcht vor dem moglichen Verlust seines Begehrens ein Supplement
des fehlenden Signifikanten in sich durch den Anderen zu finden. Das
,Objekt a“ ist mit anderen Worten ein Bild, insofern die Widerspiegelung
im Anderen das Subjekt selbst als sprechendes Subjekt ist. Auf der imagi-
ndren Ebene gewinnt also etwas als Bild des Subjekts eine Geltung, indem
dieses Etwas als Objekt des Begehrens durch einen besonderen Signifi-
kannten gekennzeichnet ist, welcher zugleich das Verbot (interdit) dar-
stellt.?

Fiir Lacan ist hingegen das Wirkliche als das ,Reale“ (le réel) seiner
grundsatzlichen Bestimmung nach ohne Mangel, also Fiille, aber in der sym-
bolischen Ordnung der Lebenswelt mangelt es dem Subjekt gerade an dem
Objekt schlechthin, was als Objekt des Begehrens niemals irgendein Ge-
niefden (jouissance) kennt. Da dieses Objekt ohne moglichen Erfiillungs-
gehalt als solches das Verbotene ist, tragt das Subjekt in die Fiille des Rea-
len die reine Handlung des Signifikanten als Trdager der Rede hinein, das
heifdt eine ,Nichtung” als Bild des abwesenden Phallus im Sinne eines letzt-
umfassenden Gesetzes, was Lacan auch mit dem Zeichen minus-phi (- ¢)
versieht. Damit wird das Verhaltnis des Verhdltnisses zum ,Logos” gekenn-
zeichnet, mit anderen Worten die schon zuvor angedeutete Kastration, die
hier auf der Ebene des Imagindren effektiv vollzogen wird, denn der tiefste
Sinn dieser Kastration besteht darin, dass etwas Reales durch den imagi-
niren Bezug die blofle Funktion des Signifikanten erhalt. Das Objekt der
Kastration ist folglich der Phallus, wahrend das ,Objekt a“ als Wirkung
dieser Kastration verbleibt, ndmlich als Vermittlung zum Realen, welches
der Anfrage widersteht und immer wieder als das ,Unerbittliche“ densel-
ben Platz einnimmt. Und dies in jener Spalte oder Trennung, worin sich
die Rede als das ,wesenhafte Skandieren“ errichtet.10 Auf der imagindren
Stufe nimmt das , Objekt a“ die Funktion ein, den Punkt des genannten
Bezuges des Subjekts zu seinem reinen Sein als Subjekt zu bezeichnen, um

9 Vgl. LipPI: Trangressions, 182-194.

10 Da jede Rede als Satz, Abschnitt, Text etc. ,punktiert* oder ,skandiert* auftritt, leitet
sich aus dieser linguistischen Notwendigkeit auch die Praxis Lacanscher Therapiesettings ab,
Sitzungen auf dem Hohepunkt eines analytischen Moments abrupt abbrechen zu konnen,
damit die Eigenarbeit des Patienten von diesem selber bis zum darauf folgenden Gespriach
fortgesetzt werde; vgl. FINK, Bruce: Grundlagen der psychoanalytischen Technik. Eine Laca-
nianische Anndherung fiir Klinische Berufe. Wien: Turia + Kant 2013, 79-87; KUHN, Rolf: Der
therapeutische Akt. Seine Singularitdt in Bezug auf Wissen und Wahrheit in lebensphdnome-
nologischer und Lacan’scher Perspektive. Freiburg: Alber 2018, 11-33: ,Die besondere Zeit der
Therapie®.



646 Rolf Kiihn

in diesem Verhaltnis der Trennung die Synkope des Signifikanten aufzu-
halten. Denn der Signifikant vertritt das Subjekt in seinem Verhdltnis zur
Kastration, mithin zu dem, was es nicht ist, das heifdt kein Phallus, da des-
sen symbolische Kastration denselben als negatives Objekt auszeichnet.
Was Lacan das ,Fehlen-zu-sein“ als Mangel des Phallus fiir das Subjekt
nennt, kann analytisch-therapeutisch auch die ,psychische Spannung” des
Subjekts genannt werden - ndmlich die ,Vorstellungsreprasentanz“ der
,Triebregung” im Sinne Freuds. Das ,Objekt a“ als symbolische Privation
des Phallus erhalt dadurch seinen Platz als ,Andersheit, Bild und Pathos,
insofern sich das Subjekt in einer imagindren Andersheit erlebt, mit ande-
ren Worten vor einem Element, welches die Andersheit auf der imaginaren
Ebene ist. Zum anschaulichen Verstiandnis hierzu ein Schema von Lacan
selber:

je ne pense pas ¢- ou (a)

(résistance) .. .
‘ (———— Ahenatmn————7’
i ~

no

‘l’/ ;:.

e¥ g'_l

\\ 1
X i v +
% 1CS

J€ ne suis pas

Wenn das ,,Objekt klein a“ als Phantasma auftritt, verschwindet das Sub-
jekt dort, wo ,es spricht” und sich als ,Ich® artikulieren méchte, von seiner
Stellung als Subjekt, insofern es sich als Begehren in diesem Trager des
Phantasmas verwirklicht. Diese aphanisis in der Struktur des Phantasmas
bedeutet folglich sowohl das durchgestrichene Subjekt (das Symbolische)
wie die Spaltung (das Reale) vom Anderen (das Imagindre). Eine solche To-
pologie oder Struktur von Symbolischem, Imagindrem und Realem (RIS),
was letztlich fiir Lacan identisch ist, impliziert mit anderen Worten die
Verdunkelung des Subjekts genau an dem Punkt, wo a das Maximum sei-
ner Geltung erreicht, was einschlief3t, dass das Phantasma dem Subjekt
opak bleibt, und zwar wegen der Opazitit des Signifikanten. Denn das
»,Objekt a“ tritt auf als das Anzeichen des Begehrens, anders gesagt als sub-
limierende Funktion einer Abwesenheit, deren ,Ist es?“ nichts anderes aus-
driickt, als dass dort im Sein ,es spricht“. Das Ichideal als Schleier, von
dessen interner Problematik wir als philosophischem Cogito eingangs spra-
chen, findet sich mithin in seiner Funktion beziiglich der Ausrichtung auf
das ,Objekt a“ wieder, welches die Dimension des Jenseitigen des Begeh-
rens beizubehalten erlaubt. Das Subjekt sucht darin ,den Schatten des an-



Begehren, Cogito und Phantasma 647

fanglich verlorenen Lebens®, welcher der ,Schatten des Nichts“ (rien) ist,
insoweit sich der Begriff des Subjekts als sein Wesen/Sein (étre) auf ein
Nichts (rien) zuriickfiihrt, welches das metonymische Objekt herbeiruft.11

Wir sehen hieran, wie die Dialektik von Anwesenheit/Abwesenheit als
postmodern apriorisches postmodernes Differenzdenken!2 sowohl die
Struktur der Sprache wie des Subjekts durchwalten soll, um sie letztlich als
das Selbe zu verstehen, denn der Signifkant hat fiir das Subjekt keine an-
dere Rolle, als das Subjekt fiir einen anderen Signifikanten darzustellen.
Alle anderen Signifikanten reprdsentieren daher fiir einen bestimmten Sig-
nifikanten das mogliche Subjekt, was aber nichts anderes bedeutet als: das
Subjekt wird durch einen Signifikanten als Nichts (rien) re-prasentiert.
Diese reine Metonymie eines sprachlich-alterologischen Verhiltnisses des
,Einen fir das Andere“ wird vom Phantasma in seiner Rolle als ,,Schirm*
(écran) undurchsichtig gemacht, da das ,Objekt a“ jenen imagindren Ort
ausmache, wo das Subjekt eine maximale Dichte zu besitzen scheint, wel-
che aber nichts anderes als die Opazitit des Signifikanten in Bezug auf das
Sein des Subjekts ist. Dieses Objekt a ist wie der Stoff jenes ,Ich®, welches
anfianglich verdrangt wurde, das heifst in der Aussage des ,Ich bin“ ver-
schwindet, um immer wieder neu reflexiv-bildhaft vergewissert zu werden.
Demzufolge ist die psychoanalytische Liste dieses Objekts a unendlich und
tritt etwa als Brustwarze, Phallus oder Harnfluss auf, aber auch als Blick
oder Stimme nach Lacan.!3 Denn in ihrer ,Vorstellungsreprasentanz® ist
ihnen gemeinsam, dass sie als Trager einer imagindren Symbolisierung die
Struktur der Trennung offenbaren, insofern das Subjekt sich mit dieser
Trennung tiber die Wahl von Partialobjekten identifiziert.

Partialobjekt besagt hier nicht wie bei Freud, dass es sich um Teile ei-
nes Ganzen handelt, sondern um etwas Unbenennbares, welches nur im
Unbewussten artikuliert zu werden vermag, namlich als Diskurs des abso-
lut Anderen (A), welcher das Nichtwissen des Subjekts hinsichtlich seines
Begehrens bleibt. Das Ritsel des durchgestrichenen Anderen als die stdn-
dige Dialektik von Anwesenheit/Abwesenheit besagt daher in subjektiver
Hinsicht, dass das Subjekt als die Andersheit - als seine je eigene imagi-
nidre Andersheit - danach begehrt, seine Signifikanten als die Fiille seines
Seins zu erfahren, aber dabei nur auf die Trennung der Opazitdt sich selbst

11 Ecrits, 682; zur genannten Topologie von Symbolik, Realem und Imagindrem vgl. auch
MULLER: Die Lehre vom Unbewussten, 116-127, sowie mit spiterem Einbezug der ,Borromadi-
schen Knoten“, LACAN, Jacques: Le Séminaire XXIII: Le sinthome. Paris: Seuil 2005, 20-32;
WORLER, Ferdinand: Das Symbolische, das Imagindre und das Reale. Lacans drei Ordnungen
als erkenntnistheoretisches Modell. Bielefeld: Transcript 2015.

12 Vgl. KUHN, Rolf: Postmoderne und Lebensphinomenologie. Zum Verhdltnis von Diffe-
renz und Immanenz des Erscheinens. Freiburg: Alber 2019.

13 Vgl. dazu TILL, Stefan: Die Stimme zwischen Immanenz und Transzendenz. Zu einer
Denkfigur bei Emmanuel Levinas, Jacques Lacan, Jacques Derrida und Gilles Deleuze. Biele-
feld: Transcript 2013.



648 Rolf Kithn

gegeniiber stoRt - auf seine Abwesenheit in einer imagindren Anwesenheit.
Wie in der Sprache sich die Bedeutungen nur durch ihre jeweilige Diffe-
renz seit Mauss, Saussure und Lévi-Strauss voneinander abheben, um ,et-
was“ zu bedeuten, !4 so ist auch das Objekt a wie eine Spalte oder ein Skan-
dieren im Phantasma, so dass Teile des eigenen Korpers als Begehren des-
sen aufgefasst werden, was sich dem Begehren im Anderen darbietet.!5
Aber da das Subjekt in seinem Selbstbewusstsein seinerseits nur ein solches
Partialobjekt darstellt, durch welches das Subjekt zu sich gelangen will, ist
dadurch letztlich nur die hervorbringende Funktion des Unbewussten
ausgedriickt, was eine wirkliche Begegnung mit dem Anderen (l’autre) -
etwa in der Erotik - schwierig macht.16 Das Objekt a hebt mithin keines-
wegs die Unkenntnis hinsichtlich dieses Unbewussten auf, denn was im
»Es spricht“ begehrt, um vom schlechthin Anderen (A) als Begehren aner-
kannt zu werden, ist am Ende der ,tote Vater“ als ,Name-des-Vaters“, des-
sen Autoritdt als Gesetz im Erkennenwollen dessen, ob ich will, was be-
gehrt wird, die Grundfrage meines Lebens als wanted oder unwanted in
Bezug auf meine Geburt im Leben wiederholt.!7 Das Begehren aber nicht
zu wollen, errichtet den Phallus als Signifikanten, um diese an das Gesetz
zu binden. In diesem Bereich der Illusion hat das Subjekt den Preis fiir sein
Begehren zu zahlen, weshalb nach Lacan die Psychoanalyse eine Revision
der Ethik fordern muss, sofern letztere sei der Antike als die Suche des
Menschen nach dem Gliick angesehen wird, aber wie Freud bereits auf-
zeigte, gewinnt die Wahrheit dieses Gesetzes ihre Berechtigung nur durch
das Verbot.18

,Das Ding“ (la Chose) nimmt daher die Mitte der menschlichen Erfah-
rung und Aktivitdt ein.1® Als ein stets Anderes scheint der Mensch dieses
»,Ding“ mit seinem unsichtbaren Gesetz iiberall wieder zu finden, und zwar
meist mit Bedauern, so dass dieselbe schon genannte Dialektik von Anwe-
senheit/Abwesenheit sich erneut auftut, namlich hier als Verlust/Wieder-
finden des ,Dings”“ als Objekt. Das , Lustprinzip“ aus Freuds20 Triebtheorie

14 Vgl. THIBERGE: Essai sur la psychanalyse et la postmodernité, 259-334.

15 vgl. Ecrits, 814-822; WIDMER, Peter: Die traumatische Verfassung des Subjekts, Band I:
Das Kérperbild und seine Stérungen; Band 1I: Unfassbare Zeitlichkeit. Wien: Turia + Kant 2016.

16 vgl. GONDEK, Hans-Dieter/TENGELY], L4z16: Neue Phdnomenologie in Frankreich. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2011, 304-317, hier bes. 307f.; BADIOU, Alain/CASSIN, Barbara: Es gibt kei-
nen Geschlechtsverkehr. Zwei Lacanlektiiren. Ziirich: Diaphanes 2012.

17 Vgl. MALEVAL, Jean-Claude: La forclusion du Nom-du-Pére. Le concept et sa clinique.
Paris: Seuil 2000, vor allem fiir den Fall der Psychose als ,Verwerfung“ des ,Namen des
Vaters®.

18 Vgl. LACAN, Jacques: Le Séminaire VII: L'éthique de la psychanalyse 1959-1960. Paris:
Seuil 1986 (dt. Das Seminar. Buch 7: Die Ethik der Psychoanalyse. Berlin: Quadriga 1995).

19 Vgl. dazu etwa BAAS, Bertrand: De la chose a l'objet. Jacques Lacan et la traversée de la
phénoménologie. Leuven: Peeters-Vrin 1998.

20 vgl. Das Ich und das Es. Metapsychologische Schriften. Frankfurt/M.: Fischer 2014,
191-250: Jenseits des Lustprinzips.



Begehren, Cogito und Phantasma 649

ist nicht so sehr, was sich diesem Ding entgegensetzt, sondern vielmehr ver-
hindert, es zu erreichen, weil es dieses Ding in einer gewissen Entfernung
halt, die zugleich Ndhe ist, so wie Freud diesbeziiglich ebenfalls vom pro-
blematischen Verhaltnis zum ,Nachsten“ als blofem ,Nebenmenschen®
schreibt. Dass der Andere als Nachster (autrui) zugleich der mir am meis-
ten Fremde zu sein vermag, weil er uns entgeht, {ibersetzt die Lacansche
Bedeutung von la Chose. Denn da sie sich als ausgeschlossenes ,Ding“ in
einer innersten Auflenheit befindet, impliziert letztere als verlorenes Ob-
jekt durch die Bindung an das scheinbare ,Befriedigungserlebnis“ die In-
tervention des ,Nebenmenschen®. Dieser entspricht genau der ersten frii-
hen, leiblich-affektiven Wirklichkeitsauffassung bei der Mutter, da sie im
,Neben“ die Trennung wie die Identitit oder Ahnlichkeit zugleich anzeigt.
Als anderes Subjekt ist allerdings der Nachste/Andere als ,Nebenmensch®
imagindr, da alle Attributionsurteile von subjektiven Eigenschaften in das
subjektive Feld der Vorstellungen eintreten, welche die Assoziation gemaf3
dem , Lustprinzip“ in Gang setzen.

In solchem Zusammenhang muss ,das Ding“ weniger als das ,Neben*
letztlich gesehen werden (auch wenn es sich iiber den ,Nebenmenschen*
ankiindigt), denn als das ,Fremde®, weil es als isoliertes Element am An-
fang keine Intuition davon seitens des Subjekts zuldsst. Daher kann Lacan
sagen, ,das Ding“ als das Fremde driicke die ,urspriingliche Teilung der
Wirklichkeitserfahrung“ aus, was insofern wiederum der Erfahrung des Ne-
benmenschen entspricht, als dieser im Sinne des imagindr Anderen (A) des
»Befriedigungserlebnisses“ spricht, das heifst gerade nicht als eine Identitat
mit mir vereinbar ist. Die Macht des Anderen als Sprechender kennzeich-
net das Subjekt als das absolut Andere des Subjekts, so dass das Subjekt
wieder zu finden bleibe, aber gerade dies erlaubt das ,Befriedigungserleb-
nis“ nicht, da ,das Ding“, welches gesucht wird, von Anfang an in ein ers-
tes Auflen verlegt wurde. Mit anderen Worten ist ,das Ding“ aus dem Ver-
héltnis von Subjekt/Signifikant ausgeschlossen, wodurch der Einfluss des
Signifikanten auf das psychisch Reale in Frage steht, denn das Subjekt ver-
sucht durch den immer wieder verschwindenden Signifikanten zu verste-
hen, wer es ist — genauer gesagt, was es fiir den Anderen (gewesen) ist.
Aufgrund solch struktureller oder sich immer neu wiederholender Abwe-
senheit ist ,das Ding“ aulerhalb des Bezeichneten (hors-signifié), und in
seinem pathischen Bezug zu sich selbst bewahrt das Subjekt die dadurch
gegebene Distanz zu sich selbst, ndmlich in einem primadren Affekt, wel-
cher jeder Verdinglichung voraus liegt, da es sich um ein Nicht-Wissen
handelt.21

21 Vgl. L’éthique de la psychanalyse, 64f., 68, 142 u. 161, sowie SCHINDLER, Regula: Das
Fenster zum Hof: Sinn, Unsinn, Ab-Sinn. Streiflichter auf die terndre Verkniipfungslogik
Lacans in ihrer Verbindung zur Deutung, in: Riss. Zeitschrift fiir Psychoanalyse Freud-Lacan

85 (2017), 9-21.



650 Rolf Kiihn

Am Ende jeder ,spezifischen Handlung“ als ,Mittel zur Reproduktion
der Lust” findet sich daher ,das Ding“ als X der Bedeutung des Begehrens
des Anderen (A), welches das Subjekt wieder findet, und zwar anstelle der
Befriedigung ist es die Wiederkehr eines Zeichens durch die Rede des An-
deren, die das gesamte symbolische System impliziert und dem wieder ge-
fundenen Objekt entspricht. Daraus folgert Lacan, dass das ,Lustprinzip“
nichts anderes aufsuchen liefle als die Herrschaft des Signifikanten,22 wel-
cher der Sinn selbst des Gliicks sei, sofern der traditionelle Sinn des Gliicks
die Begegnung bezeichnet. Die ,spezifische Handlung der Lustbefriedi-
gung” enthdlt daher nicht nur den Sachverhalt, dass ihr immer etwas fehle,
sondern die aufgesuchte Lust prinzipiell die Wiederholung beinhaltet, wo-
durch stets eine Differenz innerhalb des gesuchten/gefundenen Objekts ge-
geben bleibe. Und wenn jedes Sagen als reine Handlung des Signifikanten
auftritt, da kein Signifkant jemals als Gesagtes erfiillt, was es verspricht,
dann enthdlt jeder Diskurs als Sagen (dire) auch das Verbieten (inter-dire).
In diesem Inter als ,Intervall“ oder ,Schnitt“ ruht das Objekt des Mangels,
des Begehrens als ,das Ding” einer Lust, welche nie gesagt, sondern unter-
sagt, verboten werden kann. Die Lust als unmogliches Geniefien (jouis-
sance) spricht daher zwischen den Zeilen des Gesetzes, wie das Inzestver-
bot zeigt, da die Mutter als verbotenes Objekt den Platz ,des Dings“ be-
setzt hidlt und so als Grundlegung des Gesetzes verstanden werden kann.
Wenn Freud als Korrelation des Triebs das inzestudse Begehren freigelegt
hat, dann hat er damit nach Lacan das grundlegendste Gesetz vom Begeh-
ren iiberhaupt aufgezeigt.23

Das Gesetz als Ver-bot (inter-diction) versagt daher dem Subjekt die Lust
nicht als solche, sondern macht aus einer fast natiirlichen Schranke ein
durchgestrichenes Subjekt, insofern das Vergniigen (plaisir) der Lust
Grenzen setzt. Als verbotene Lust nennt sich das Begehren ,unbefriedigt*
bzw. Begehren von etwas Anderem, das in der Struktur des , Lustprinzips®
und dessen Signifikantenabhdngigkeit als solcher gegeben ist. So vermag
das Verlangen nach der Mutter nicht befriedigt zu werden, weil es als Be-
gehren die tiefste unbewusste Struktur des Menschen selbst ist, naimlich
als immer wieder zu suchendes und nicht zu erreichendes Ziel, was eben
allgemein als das Gesetz des Verbots des Inzestes bezeichnet werden kann.
Dieses unbewusste Verhdltnis mit ,dem Ding“ sagt daher aus, dass das Be-
gehren kein anderes Verhdltnis mit diesem hat als dieses verbotene Ver-
hédltnis, denn dadurch wird die Bestindigkeit des Subjekts als Trager des
Wortes oder der Rede garantiert. ,Das Ding“ im Herzen der subjektiven
Aktivitat stellt damit jene ,verborgene Einheit“ da, um die herum sich die

22 ygl. KUHN, Rolf: Diskurs und Religion. Der psychoanalytische Wahrheitszugang nach
Jacques Lacan als religionsphilosophische Problematik. Dresden: Text & Dialog 2016, 32-88,
zu den vier Diskurstypen bei Lacan: Herrschaftsdiskurs, universitarer, hysterischer und psy-
choanalytischer Diskurs.

23 ygl. L’éthique de la psychanalyse, 82.



Begehren, Cogito und Phantasma 651

ganze Bewegung der Vorstellung organisiert und moduliert, welche als
,Vorstellungsreprasentanz“ die ersten Biindelungen der psychischen Orga-
nisation vornimmt, das heif3t als das grundlegende Funktionieren der Sig-
nifikantenkette. Lacan unterschied dabei diese ,psychische Materie“ von
der Affektivitdt, da es nicht die Affekte waren, welche jenes 6konomische
oder dynamische Wesen benennen, das an der Grenze des analytischen Ho-
rizontes gesucht wird.24

Die Affekte sind fiir Lacan also eher als blof3es ,Signal“ einzuordnen,
wdhrend das energetisch dunkle Feld ,des Dings“ nicht nur das Subjekt
innerhalb der intersubjektiven Vermittlung des Signifikanten bezeichnet,
sondern jenes Feld des Lustprinzips, welches jenseits des Lustprinzips ist,
das heifdt den Trieb als Todestrieb. Obwohl ,das Ding“ mithin nicht das
Gute ist, kann es in Verbindung mit der Vorstellungsreprasentanz das Wohl
im Kantischen Sinne herbeifiihren. ,Das Ding“ als Quelle allen ,,Wohls“ auf
der Ebene des Lustprinzips ist in sich keinerlei Gutes, da es sich im Be-
reich der unbewussten Erfahrung auch bereits als das gibt, was das bdse
Objekt ist, namlich als Gesetz launenhafter Willkiir von Zeichen, wo das
Subjekt durch keinerlei ,Sicherung“ garantiert ist, um noch einen weiteren
Kantischen Ausdruck bei Lacan zu gebrauchen. Als ,Hochstes Gut® tritt
,das Ding“ am Horizont transzendenter ,Giiter als Trugbild wie eine Fata
Morgana auf, worauf sich das Begehren seinem strukturellen Wesen nach
bezieht. Aber das ,Hochste Gut“ im Sinne Freuds bleibt die Mutter als In-
zestobjekt, das heifdt etwas Verbotenes, welches eben die Grundlage des
moralischen Gebotes iiberhaupt abgibt. Die Moral bezieht sich folglich auf
ein verlorenes Gut, welches ein solches bleibt, denn das Bose als sein Ge-
genteil bezieht sich nach Lacan ebenfalls auf nichts anderes, mit anderen
Worten auf ,das Ding", welches als verbotenes das Bose ist. Das Gesetz hat
daher kein anderes Gut zum Gegenstand als das, was nicht das Gute ist,
denn dieses stellt sich - iiber das Wohl als Lustprinzip hinaus - gegen je-
des Objekt. An dieser Stelle trifft sich Lacan zutiefst mit Kant, der das mo-
ralische Urteil von jedem Objekt befreit hat, indem er es von jedem Gefiihl
oder Interesse fiir die Erfiillung des Gebotes befreite, um ein ethisches Feld
als solches zur Geltung zu bringen. Das heifdt, dass das moralische Gesetz
durch die symbolische Struktur das Reale zum eigentlichen Gewicht macht,
»sich vergegenwartigt“ - und sich so gegen das Vergniigen wendet, wodurch
das Reale zur Garantie fiir ,das Ding“ zu werden vermag.25

24 Vgl. ebd., 65, 72 u. 77; fiir eine programmatische Hinleitung zum Zusammenhang von
Affekt, Leiblichkeit und Unbewusstem KUHN, Rolf: Die Frage nach der therapeutischen Grund-
erfahrung. Ein lebensphdnomenologischer Dialog mit Freud und Lacan, in: Jahrbuch der Psy-
choanalyse 75 (2017), 13-46; ebenfalls PROENGA, Nuno Miguel: Inconscient et refoulement se-
lon la phénoménologie de la vie, in: Revue Internationale Michel Henry 7 (2016), 35-51.

25 Vgl. L’éthique de la psychanalyse, 363f., auRerdem 28, 8sf. u. 92, sowie GONDEK, Hans-
Dieter/ WIDMER, Peter (Hgg.): Ethik und Psychoanalyse. Vom kategorischen Imperativ zum
Gesetz des Begehrens. Kant und Lacan. Frankfurt/M.: Fischer 1994.



652 Rolf Kiihn

Was Kant26 als ,pathologisches“ Interesse im Zusammenhang mit dem
moralischen Gesetz bezeichnet hat, ist dementsprechend all das, was das
Subjekt fiir ein Objekt erleiden kann. Dieses ,pathologische Objekt“ ver-
bindet sich in der Sichtweise Lacans mit dem Begriff des ,imagindren Ich,
weshalb die Artikulierung eines moralischen Gesetzes im Sinne einer Be-
freiung nichts mit der traditionellen Moral zu tun haben kann, da diese
auf der Voraussetzung des Moglichen eines entsprechenden Handelns be-
ruht, das zu tun sei. Letztlich entwickelt sich die traditionelle Moral in
diesem Maoglichen als einem Verhdltnis zum Unmaoglichen, ndmlich als ein
,Du sollst!“, welches im Prinzip durch nichts bedingt ist - es sei denn eben
durch jenes Objekt als ,das Ding“, welches das Unmogliche selbst ist. Was
sich mithin diesem ,Ding“ schliefllich substituiert (und zwar als sein Ge-
genteil wie sein Identisches), ist die Wirklichkeit als Befehl und Ordnung.
Mit Kant gesprochen wire ,das Ding“ infolgedessen das reine Gewebe des
Signifikanten als die reine Maxime, welche all ihrer Beziige zum Indivi-
duum beraubt ist. Dass sie mit dem ,Guten” als Regel dann tbereinfillt,
heifdt eine Distanz beibehalten, da das moralische Gesetz von allem zu be-
freien ist, was nicht ,un-bedingt” ware.2?

Diese Anerkennung Kants hinsichtlich des reinen oder kategorischen Im-
perativs ist aber zugleich auch die Grenze Kants, um ihn auf eine Stufe mit
Sade stellen zu kénnen, denn wenn Sade epochal den einleitenden Schritt
betreffs radikaler Subversion in der Moral vornimmt, so ist Kant bereits
jener Punkt, um den herum sie kreist. Kant hat in der Tat die Funktion
»des Dings“ als jenes Feld gesehen, in dem sich das Gesetz errichtet, ohne
diese Sichtweise jedoch zu Ende zu fiihren, weil die Definition Kants jene
wichtige Stelle leer ldsst, wo die Existenz ,des Dings“ im Schof des Realen
auszumachen ware - namlich am Ort des Begehrens. Deshalb substituiert
sich dem ,Du sollst!“ im Sinne des Kantischen Imperativs nur allzu leicht
das Phantasma der ,Lust” bei Sade als Imperativ, auch wenn dieses Phan-
tasma als solches fast illusorisch ist. Aber nichtsdestoweniger kann es wie
ein universales Gesetz auftreten, insofern seine Maxime lautet: ,Ich habe
das Recht, deinen Korper lustvoll zu genieflen, und dieses Recht werde ich
ohne irgendeine Grenze ausiiben, ohne in der Laune meiner Leidenschaft
innezuhalten. War es bei Kant eine innere Stimme, die das Gesetz erlasst,
so ist es bei Sade die Aussage eines Anderen; aber diese Zweipoligkeit zwi-
schen dem Machtausiibenden und dem Opfer ist in den Augen Lacans
nichts anderes wiederum als die Spalte des Subjekts im Sinne der Trennung
zwischen Aussage und Ausgesagtem auf der Sprach- und Bedeutungsebe-
ne. Hierin ist Sades Maxime - strukturell gesehen - sogar ehrlicher als der
Anruf einer Stimme aus dem Inneren heraus, denn als Maxime aus dem

26 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft (= Kants Werke Akademie Textausgabe V). Berlin:
De Gruyter 1968, 71-75 (Teil I,1.3).
27 Vgl. L’éthique de la psychanalyse, 68.



Begehren, Cogito und Phantasma 653

Mund des Anderen ldsst sie diese Trennung im Subjekt klar erblicken.
Diese Wahrheit ist in Kants Kritik der praktischen Vernunft verschleiert,
aber wenn wirklich jedes ,pathologische Gefiihl“ aus dem moralischen Ge-
setz verbannt ist, dann wird schliefflich eine sadistische Welt verstehbar,
auch wenn es sich um die Karikatur einer radikalen Ethik handelt.28

2) SUBLIMIERUNG UND TOD DES SUBJEKTS ALS CREATIO EX NIHILO

Es bleibt mithin fiir diese Kritik des Cogito weiter zu verfolgen, woran im
Verhiltnis zum ,Ding“ die traditionelle Ethik scheitert, auch gerade als
Ethik des Triebes, der Lust und des Erotischen. Aus dem zuvor Gesagten
geht hervor, dass ohne Ver-bot (inter-dit) des Gesetzes das Subjekt betreffs
seines Begehrens nicht weif3, dass es immer auch ,das Ding“ seines Nachs-
ten begehrt. Somit ist das begehrte ,Ding“, welches in sich indifferent ist,
durch die Rede in einem verbotenen Verhaltnis begriindet — nicht in einer
,Intimitit“, sondern in einer ,Extimitdt“, wie Lacan schreibt. Da ,Ding“
und Gesetz korrelativ sind, befindet sich das Begehren mit dem Gesetz,
anders gesagt, in einem dialektischen Verhaltnis, wodurch zugleich das Be-
gehren wiederum zu einem , Todesbegehren® wird.2? Wie der Apostel Paulus
schon in seinem RoOmerbrief 7,7-13 festgehalten hat, nimmt die Siinde
(welche Mangel und nicht Teilhabe am ,Ding“ nach Lacan bedeutet) iiber-
hand, und dieses Paradox kennzeichnet den Misserfolg der Ethik, welche
»das Ding“ unter ein Ver-bot stellt. Die Menschheit hat daher dieses Gesetz
ibertreten und eine Erotik fiir das Verhaltnis von Begehren und Trans-
gression eingefiihrt, welche dem zuvor erwdhnten ,Objekt a“ entspricht.
Kant hat dies signalisiert, weshalb er gezwungen war, auf das ,Ding an
sich“ (la Chose-en-soi) zu verweisen, welches aus der Unverfiigbarkeit her-
austretend - wie bei Sade - zu einem Dasein wird, das uns hin und her wirft,
martert: ,Leihen Sie mir einen Teil Ihres Korpers, der mich einen Augen-
blick befriedigen kann, und genief3en Sie, wenn es denn gefallt, einen Teil
des meinigen, der lhnen angenehm sein kann.“ Diese Weise des Auftretens
des Objekts gilt als Perversion, da das Subjekt sich selbst zum Mittel der
Lust des Anderen macht, indem es ihm das ,Objekt a“ seines Phantasmas
substituiert und so seinen Korper ,zerstiickelt®, wie es dem Zustand vor
dem ,Spiegelstadium“ entsprach, aus dem heraus sich die imagindre Ich-
und Objektstruktur entwickelt.

Vergleicht man diesbeziiglich die zwei moglichen Formen der Trans-
gression, das heifdt Sublimierung und Perversion, dann handelt es sich bei-
des Mal um eine Art Koéder, indem das ,Objekt a¢“ als imaginares Element
des Phantasmas als das angesehen wird, was ,das Ding” ware, welches aber

28 vgl. Ecrits, 768-789: Kant avec Sade von 1963.
29 vgl. L’éthique de la psychanalyse, 100f.



654 Rolf Kithn

unzugdngliche Lust, unmogliches Begehren bleibt.30 Dieser Sachverhalt ent-
spricht der Leere als Ort des ,Dings“ innerhalb des Realen, denn in der
Vorstellung ist diese Leere in der Tat nichts (nihil). Deshalb wurde von uns
schon festgehalten, dass die Vorstellung stets in einem Zusammenhang ei-
nes unbewussten Systems von ,Vorstellungsreprisentanzen“ gefangen ist,
welche den Zugang zur Lust als Geniefden (jouissance) durchstreichen, in-
sofern sie an das Lustprinzip gebunden bleiben. Das ,Realitatsprinzip“ nach
Freud bildet dazu die ,dialektische Korrelation“ wiederum, insoweit wir
»Wirkliches mit Vergniigen (plaisir) erstellen“. Lacan kritisiert hier nicht die
hedonistische Tradition als solche, weil sie die positiven Wirkungen des
Vergniigens unterstrichen habe, sondern weil sie nicht sagt, worin das Gu-
te eigentlich bestehe - und uns so von unserer Lust/Freude im Sinne der
jouissance fernhalte. Denn das Lustprinzip bildet begrifflich ein ,Jenseiti-
ges“, um uns unterhalb desselben zu halten, wihrend genau dieses ge-
nannte Jenseitige nichts anderes als das Feld ,des Dings” ist, welches sich
allerdings mit dem Todestrieb vermischt, wie wir bereits anfiihrten.3!

Aber warum ziehen wir nach Lacan in unserem Dasein den Tod vor?
Der ,Todestrieb“ erscheint destruktiv, aber er ist in den Augen Lacans nur
wie ein Vorspiel zu einem ,kreativen“ Tun, ndmlich als eigener creatio ex
nihilo. Alles, was existiert, wird vom Todes- als Destruktionstrieb in Frage
gestellt, was fiir das System des Signifikanten heif3t, dass von dessen Funk-
tion her alles in Frage gestellt werden kann. Da der Signifikant nur in Ge-
stalt des Schnitts oder der Trennung, mithin der Distanz oder Differenz
existiert, aber nicht an sich, wie mit Verweis auf das strukturalistische
Sprachverstidndnis zu betonen bleibt, beriihrt das Subjekt in Bezug auf die-
se Signifikantenkette die Grundwahrheit, dass es darin als solches nicht
vorkommt. Deshalb ergibt sich der Todestrieb aus diesem Verhiltnis zwi-
schen Subjekt und Signifikant, insofern das Subjekt im Signifikanten die
Bedeutung seiner selbst als Fehlen, Destruktion oder Tod beriihrt, wo-
durch jeder ,Partialtrieb“ im Sinne Freuds virtuell einen ,Todestrieb“ dar-
stellt.32 Anders gesagt ,totet der Buchstabe®“, wie es bereits in der Bibel
heifdt, aber wir lernen diese Wahrheit nur vom Buchstaben (lettre) selber,
dass es sich mit jedem Trieb tatsachlich so verhdlt. Hervorbringung ex nihilo
ist daraufhin jede Tatigkeit als Todestrieb in dem Mafle, wie stets ,etwas
Anderes“ begehrt wird und deshalb das Begehren immer wieder neu an-
steht, weshalb in solchem Tun Zerstorung und Schépfung zusammenfal-
len, ndmlich als Nichts (rien) des Subjekts, dessen Sein oder Wesen nie fiir
sich in einem urspriinglichen oder substantiellen Sinne existiert, sondern

30 vgl. LippI: Transgressions, 95-99. U. 239-247

31vgl. L’éthique de la psychanalyse, 119, 124, 146 u. 218.

32 vgl. ausfiihrlicher KUHN, Rolf: Der ,aufgeschobene Tod“ im Begehren nach Jacques
Lacan. Lebensphdnomenologische Riickfragen an ein sprachlich-unbewusstes Therapiekonzept
der Psychoanalyse, in: Psychodynamische Psychotherapie. Forum der tiefenpsychologisch fun-
dierten Psychotherapien 2 (2016), 95-113.



Begehren, Cogito und Phantasma 655

immer nur im Begehren des Anderen (A). Das heifdt als ,Zwischen“ der Be-
gegnung und der Rede, die sich beide nie zu einer endgiiltigen Identitdt
schlieRen konnen, weshalb sich in Bezug auf Lacans psychoanalytische
Theorie und Praxis der Kur und Therapie auch von einer ,Erfahrung des
Realen als Erfahrung des Unbewussten im Zerfall der verfehlten Begegnung*
sprechen lasst - verfehlt in dem Sinne, dass sie eben nie zustande kommt.33
Lacan nennt nun diesen Zusammenhang von Hervorbringung/Todes-
trieb auch eine ,kreationistische Sublimierung®, weil dadurch ein Objekt
zur Wiirde ,des Dings“ erhoben werden kann. Indem in der Tat jedes Ding
in seiner Leere ergriffen zu werden vermag, das heifft ohne irgendeine
wirkliche Substanz, ist es moglich, es vollstindig zu depersonalisieren, um
ihm den Sinn eines reinen Signifikanten zu geben, was fiir Lacans Wirk-
lichkeitsverstandnis impliziert, dass es Realitdt nicht vor der Sprache gibt,
sondern von dieser nur als Wirkliches bezeichnet wird, etwa als wahr und
falsch, um dadurch erfahrbar zu werden.34 In diesem Sinne tritt die Subli-
mierung als der Symbolisierungsvorgang eines Objekts selbst auf, aus dem
ein Signifikant wird, aber wir sehen jetzt noch deutlicher, dass sich dieser
Vorgang als creatio ex nihilo von einem ,Loch® aus vollzieht, namlich vom
,Ding“ als leerem Bild aus, wobei dann das ,Objekt a“ als ,Reprasentant
der Vorstellung“ fungiert. ,Das Ding“ bleibt daher unbewusst, so dass alle
vom Menschen geschaffenen Formen der libidinésen Ordnung der Subli-
mierung angehdren, um auf eine bestimmte Weise die nicht verstehbare
Leere ,des Dings“ durch die ,Objekte a“ zu reprasentieren. Wir entdecken
hier das von Hegel entlehnte Schema der Dialektik von Gegenwartigung/
Verschwinden in der Bewusstseinserfahrung wieder,35 wobei jedoch im psy-
choanalytischen Kontext Lacans die Sublimierung im ausgefiihrten Sinne
nicht nur der imagindren Funktion des Phantasmas zugeordnet wird, son-
dern in ihrer aktiven Bewegung nunmehr auch den Trieben im Plural.3¢
Wenn Lacan , Trieb“ auch mit dérive (Abtrift) in Anlehnung an den eng-
lischen Begriff drive iibersetzen mochte,37 dann ist damit sowohl der Trieb

33 MULLER: Die Lehre vom Unbewussten, 125-131, sowie MAZET, Sylvie: Une lecture de
L’Avare. Simone Weil et Jacques Lacan, in: Cahiers Simone Weil 42 (2019) 4, 351-360; LACAN:
L’éthique de la psychanalyse, 251f.; FINKELDE, Dominik: Exzessive Subjektivitdt. Eine Theorie
tathafter Neubegriindung des Ethischen nach Kant, Hegel und Lacan. Freiburg: Alber 2015,
186-193; ROUZEL, Jean: La lettre de l'inconscient. Freud, Lacan et quelques autres au pied de la
lettre. Paris: L’Harmattan 2016.

34 vgl. MULLER: Die Lehre vom Unbewussten, 132-139.

35 Bei Freud entspricht dies dem Spiel des Kindes mit einem Gegenstand anstelle der
Prasenz der Mutter, wobei es ,Fort/Da“ ausruft; vgl. zu dieser Grundsituation SCHINDLER,
Regula: fort-da. Psychoanalyse intensiv / extensiv. Baden (CH): Vissivo Verlag 2017.

36 Vgl. L’éthique de la psychanalyse, 87, 133, 157 u. 169; zu Hegel/Lacan in Abhingigkeit
von Kojeéves Hegelinterpretation SAUVERZAC, Jean-Francois de: Le désir sans foi ni loi. Lecture
de Lacan. Paris: Aubier 2000, 91-104.

37 Vgl. RATH, Claus-Dieter: Einige Beziehungen zwischen Lacanscher jouissance und Freud-
scher Lust, in: Riss. Zeitschrift fiir Psychoanalyse Freud-Lacan 85 (2017), 22-39.



656 Rolf Kiihn

in seiner Tatsache als ,Schatz der Signifikanten“ bezeichnet wie auch als
das Verschwinden des Subjekts, wenn Anfrage und Signifikant zusammen-
treffen. Da der Trieb in dieser Bedeutung nicht weit vom Feld ,des Dings“
entfernt ist, versteht Lacan ihn auch als urspriinglich von jedem Ziel abge-
wandt. Was sich vom , Ding“ offenbart, ist mit anderen Worten der Ort der
Triebe, wodurch zugleich deutlich gemacht wird, dass bei der Befriedigung
der Triebe Verdraingung/Wiederkehr des Verdrangten als Wiederholung
immer zusammenspielen, und zwar als reines Spiel des Signifikanten im
Sinne sich substituierender Bedeutungen fiir die gewohnliche Befriedigung.
Hingegen befriedigt die Sublimierung auf andere direkte Weise, ohne Riick-
kehr des Verdriangten und der Verdringung, da letztere mit der Wieder-
kehr des Verdringten identisch ist.38 Denn der Begriff der Sublimierung
enthdlt die Idee einer Verdanderung, welche allerdings nicht im Ziel be-
steht, wie man nach Freuds Hinweisen glauben méchte, sondern im Ob-
jekt, das heifdt als Befriedigung der Tendenz in der Verinderung ihres Ob-
jekts. Es handelt sich in dieser Verdnderung ohne Verdringung nicht um
ein neues Objekt, sondern um die Verdnderung des Objekts in diesem
selbst. Dieses Objekt ist der Trieb oder die Libido, welche im Spiel des Sig-
nifikanten als grundsatzlich entfremdet von Lacan verstanden werden. Es
ist ebenfalls das Begehren als Metonymie, sofern darin ein Ausschluss und
ein unaufhorliches Gleiten innerhalb der Signifikantenkette stattfinden;
gleichzeitig ist es das Objekt des Phantasmas, welches sich abtrennt und
fallen gelassen wird. Die Verdnderung des Objekts innerhalb der Sublimie-
rung ohne Entfremdung (aliénation) durch die Verdrangung des vom Signi-
fikantenspiel geprigten Triebes ist mithin ein impliziter oder expliziter
Ubergang vom Nicht-Wissen zum Wissen, anders gesagt die Anerkennung,
dass das Begehren nichts anderes ist als die Metonymie des Diskurses der
Anfrage an die jeweilige Andersheit. Das ,,Objekt a“ enthdlt diese Anerken-
nung insofern, als das Ausgesagte des Begehrens den metonymischen Be-
zug eines Signifikanten zum anderen beinhaltet, woraus fiir die analytisch-
therapeutische Praxis eine gewisse ,Aszese" des ,in Zucht genommenen Ver-
gniigens“ erwdchst, um daraus eine ,gelebte Substanz fiir das Subjekt” her-
vorbrechen zu lassen, und zwar als reiner Schnitt des Signifikanten, als To-
destrieb, Sein oder Begehren ex nihilo.3°

Wenn es fiir Lacan iiber die Sublimierung eine gewisse Moglichkeit des
Gliicks gibt, unser Streben als Tendenz des Begehrens zu erfiillen, dann
nur als jener einzige Augenblick, wo sich die Phantasmen hervorbringen.
Das einzelne Phantasma selbst gibt uns keinen Zugang zur Lust als wirk-
licher jouissance, das heifdt zum ,Ding“ als solchem, wie wir sahen, weil

38 Vgl. dazu ausfiihrlicher KUHN, Rolf: Begehren und Sinn. Grundlagen fiir eine phdnome-
nologisch-tiefenpsychologisch fundierte Psychotherapie und Supervision - zugleich ein Beitrag
zu Jacques Lacan. Freiburg: Alber 2015, 187-197.

39 vgl. L’éthique de la psychanalyse, 399f. u. 181; LANGLITZ, Nicolas: Die Zeit der Psycho-
analyse. Lacan und das Problem der Sitzungsdauer. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 207-218.



Begehren, Cogito und Phantasma 657

die Schranke hierzu das Phantasma selbst als Prinzip des Vergniigens ist.
Das Gute hdlt uns in seiner gewohnlichen Funktion von der Lust fern, da
es uns das Trugbild eines Jenseitigen vorspiegelt, wohinein Lust wie Ge-
niefen projiziert werden. Nur durch das Andere (A) zugdnglich, haben wir
weder durch irgendeine innere affektive Bewegung noch durch einen in-
tuitiven Weg nach Lacan die geringste Idee vom Guten, wahrend das Scho-
ne hingegen uns nicht tauscht. Denn beim Schénen wohnen wir der Auf-
hebung des Horizontes des Begehrens bei, und zwar als Zerstérung eines
jeglichen Objekts, was an Kants ,interessenloses Interesse” aus der Kritik
der Urteilskraft (1790) erinnert. Das Wahre als ,das Ding”“ wird so vom Scho-
nen angezeigt, obwohl es ,das Ding“ verbirgt. Mit bekannten biblischen
und antiken Metaphern, die sowohl an die Unsichtbarkeit Jahwes im Alten
Testament wie an die Ideen bei Platon erinnern, ware das Wahre des Gu-
ten nur in seiner blendenden Schonheit zu sehen, welche aber das Sehen
selbst gerade verhindert, weil ,das Ding“ als das Wahre immer nur verbor-
gen gegeben ist. Das Schone gewinnt damit die Rolle einer duflersten
Schranke, um den Zugang zu einem grundsatzlichen Furchterregenden zu
verbergen, was nichts anderes besagt, als dem Subjekt vor dem unbenenn-
baren Feld des radikalen Begehrens Einhalt zu gebieten. Dieses Feld ist die
»absolute Zerstérung®, die ,Zerstorung tiber die Verwesung hinaus®, so dass
das Schone diesbeziiglich das Begehren einschiichtert, es verbietet,40 wie
Lacan dies an der emblematischen Figur der Antigone in der griechischen
Tragodie verdeutlicht. Diese lasst jenseits des Imagindren ein anderes Ima-
gindres ex nihilo erscheinen, um so durch die kathartische Wirkung des
Theaters von jeglicher imagindren (Seins-)Ordnung sowie den Leidenschaf-
ten gereinigt zu werden - insbesondere von Mitleid und Furcht.#!

Unter Verwendung von Aristoteles’ Begriff der Katharsis versteht Lacan
allerdings ein solch reinigendes Vermogen des Bildes als ,zwischen-zwei-
Toden®, weil sich der Glanz der Schonheit dieses Bildes wiederum aus der
Aufhebung aller Objekte ergibt. Wird in der Tat dieses Bild als Trennung
oder Schnitt betrachtet, als fehlendes Sein des Subjekts, als Todestrieb ex
nihilo, dann wird verstandlich, dass es sich bei diesem Bild um das reine
Begehren handelt, das heif3t um das Begehren nach dem Tod als solchem.
Dieser ist nicht zundchst der biologische Tod, sondern der nunmehr schon
ofters unterstrichene Platz des Begehrens als Verhiltnis des Subjekts zu
seinem ,Fehlen-zu-sein®, was damit auch zu einem Verhiltnis des Subjekts
zu seinem ,zweiten Tod“ wird - zu jener Schranke, an der alle ontologi-
sche oder substantielle Vergewisserung als ,Seinswissen® vergessen wird.

40 vgl. L’éthique de la psychanalyse, 256 u. 280; Ecrits, 776; TURNHEIM, Martin: Trieb und
Werk, in: Mitteilungen des Instituts fiir Wissenschaft und Kunst 51 (1996) 1: Psychoanalyse
und Philosophie, 35-40, iiber die Sublimierung.

41 Vgl. GUYOMARD, Pierre: La jouissance du tragique. Antigone, Lacan et le désir de I’ana-
lyste. Paris: Champ-Flammarion 1992; VION-DURY, Jacqueline (Hg.): Entre-deux-morts. Li-
moges: Pulim 2000.



658 Rolf Kithn

In der Libido (sofern sie ein Trugbild der Befriedigung ist, ein Bild der Ab-
wesenheit jenseits des Feldes des ,Dings“ als Andersheit) kénnen wir in
fliichtigen Augenblicken diese Konfrontation mit dem Jenseitigen der Ab-
wesenheit vergessen, woran der ,zweite Tod“ erinnert. Dies hei3t erneut
nichts anderes, als dass alles Existierende geboren oder entstanden ist und
dadurch nur im Mangel an Sein gegeben wird, weshalb der ,zweite Tod"
noch {iber den natiirlich eingetretenen Tod hinaus gedacht werden kann.
Dieser physische Tod vermag ndmlich auf sich warten zu lassen, er kann
sogar herbeigesehnt werden, was aber dabei verlangt wird, ist eigentlich
der ,zweite Tod“. Dieser Wunsch ergibt sich ebenfalls bei der Lust als Trans-
gression des Begehrens, da sich eine solche Verwirklichung in ihrem Ziel-
verlangen als Grenze setzt, wo der ,zweite Tod“ als der letztmogliche auf-
tritt, wie es der mit dem Schonen verbundene Schmerz besonders zeige.
Denn das Schone hat hier nichts mit einem Ideal zu tun, welches mit dem
Ideal-Ich verbunden werden kann, sondern mit einer , Grimasse“, um vom
Mitleid und der Furcht wie in der antiken Theaterkatharsis zu heilen. 42

Die Furcht ist ndmlich letztlich jenes Gefiihl, nicht mehr begehren zu
kénnen, mithin die aphanisis als mogliches Verschwinden des Begehrens,
so dass der Schmerz in existentieller Hinsicht jenes Feld fiir uns darstellt,
wo sich genau die Moglichkeit abzeichnet, sich als subjektives Sein nicht
mehr bewegen zu koénnen. Der ,versteinerte Schmerz“ sei daher der
Schmerz zu existieren schlechthin, wobei Subjekt und Begehren weiterhin
identisch gedacht werden, ndamlich als reines Begehren im Sinne des rei-
nen Seins als unzerstorbares Verhdltnis. Mit anderen Worten ist der
Schmerz eine stasis, welche das Existierende, das Subjekt, als das bestimmt,
was nicht in das Nichts (néant) zuriickkehren kann, woraus es hervortrat.
Mithin handelt es sich wiederum um eine Schranke, wie sie Sade in seinem
Phantasma als ewigen Schmerz auffasste. Der Schmerz ist daher der Signi-
fikant jener Grenze, ,wo das Subjekt in seinem Schmerz besteht®, folglich
die Grenze des ,zweiten Todes“, denn was an dieser Grenze angezeigt
wird, ist die Unmoglichkeit fiir das Sein des Subjekts, sich weiter zu bewe-
gen. Deshalb hat Kant unter den sonst als ,pathologisch” verstandenen Ge-
fihlen hinsichtlich einer reinen Ethik den Schmerz davon ausgenommen,
da er eine gefiihlsmdflige Korrelation zur Moral in ihrer Reinheit abgebe.
Sade sah Ahnliches im Prinzip, wenn er zur Erreichung ,des Dings* alle
Schleusen des Begehrens 6ffnen wollte, um am Horizont derselben den
Schmerz auftreten zu lassen - den des Anderen oder des Subjekts selber.
Der Zugang zum ,Ding“ kann aber auch durch die zuduflerst angestrebte
Lust nicht erzwungen werden, da ,das Ding“ unerreichbar fiir die Lust
bleibt. Ebenso wie die Verbindung von Schoénheit und Schmerz im imagi-
naren Feld des Phantasmas verbleibt, weil das radikale oder unnennbare

42 vgl. L'éthique de la psychanalyse, 341 u. 345; Ecrits, 776, sowie ZIZEK, Slavoj: Grimassen
des Realen. Lacan oder die Monstrositit des Aktes. Koln: Kiepenheuer & Witsch 1993.



Begehren, Cogito und Phantasma 659

Begehren absolute Zerstorung ist: die Leere, das Fehlen, der zweite Tod
des Subjekts.43

Wenn die Lust nun ihrerseits ein Boses ist, dann deshalb, weil sie in
sich das ,Bose des Anderen® beinhaltet. Lacan stellt hierbei eine Verbin-
dung mit Gott als dem Anderen dar, der nach Nietzsche tot ist, was im
strukturalistischen Kontext Lacans heif3t, dass er der durchgestrichene An-
dere ist - der Abwesende.44 Diese Abwesenheit, und nicht sein Tod, sei fir
den Eintritt des Bosen in die Welt verantwortlich, denn sie bezeichnet die
Abwesenheit seines Signifikanten als letzte Antwort hinsichtlich der Ga-
rantie, welche vom absolut Anderen (A) im Sinne jenes Gesetzes ausge-
driickt ist, das im Tiefsten des Unbewussten ruht und mit dem Sinn des
Todes identisch ist. Wenn mithin die Problematik des Bosen gegenwartig
neu von der Frage der Abwesenheit Gottes her zu stellen ist,45 welche
letztlich das Durchstreichen der Anerkennung durch das radikal Andere
(A) bedeutet, dann impliziert dies die Notwendigkeit, dass sich das Sub-
jekt in seinem Bezug zu solcher Andersheit selbst als durchgestrichen wie-
der erkennt. Dadurch setzt sich das Subjekt zugleich in seinem Verhaltnis
zum Signifikanten dergestalt, dass das Subjekt nicht wusste, das heifdt tot
war - ndmlich das Subjekt als der schlechthin Andere als Subjekt der Aus-
sage. Dieses unerkennbare oder verborgene Subjekt ist von dem des Ausge-
sagten verschieden, weil das sich im Sprechen mit sich selbst identifizie-
rende Ich als Cogito nicht das Selbst ist, was wir eingangs als theoretische
Grundvoraussetzung bei Lacan seit seiner Konzeptualisierung des ,Spie-
gelstadiums” erwdhnten.

Das Bose wird mithin aktiv, weil das Subjekt in seinem Verhaltnis zum
Signifikanten es nicht wusste, und dieses sein Nicht-Wissen bedingt die
[llusion eines Jenseitigen der Funktion des Guten in Bezug auf das Begeh-
ren. Das Durchbrechen dieser Illusion stellt sich daher als ,,eine Frage des
Wissens“ (science) - ,eines Wissens des Guten und Bosen“. Indem wir nam-
lich vom Verbot ausgehen, gelangen wir zunachst zur Erkenntnis des Gu-
ten, aber von da aus gelangen wir nur zur Erkenntnis des Bosen in Wirk-
lichkeit, welches nicht die Erkenntnis des ,Hochsten Gutes“ ist, sondern
des verbotenen Guten. Anders gesagt, erreichen wir eher tiber das Bose als
tiber das Gute die Lust, aber eben nicht als das ,Hochste Gut“, sondern als
das verbotene Gute. Lacan stellt folglich seine Frage nach Gut/Bose nicht
in Abhdngigkeit vom Wert, von dem her die Dinge gewdhnlich axiologisch

43 Vgl. L’éthique de la psychanalyse, 304 u. 97; zur weiteren Diskussion auch KUHN, Rolf
(Hg.): Pathos und Schmerz. Beitrdge zur phdnomenologisch-therapeutischen Relevanz imma-
nenter Lebensaffektion. Freiburg: Alber 2017, hier bes. 193-198.

44 Vgl. LACAN, Jacques: Le Séminaire XX: Encore. Paris: Seuil 1975 (dt. Das Seminar XX:
Encore. Berlin: Quadriga 1986), hier bes. Kap. XIII iiber den ,Tod Gottes*.

45 Vgl. KUHN: Diskurs und Religion, 224-232.



660 Rolf Kiihn

oder psychologisch aufgeteilt werden,4¢ sondern mittels des Zugangs hin-
sichtlich ,des Dings“, was besagt: hinsichtlich des Wissens der Lust oder
des Geniefens als ,dem Ding“. Deshalb ist uns die Lust nicht wegen des
Bosen verboten, sondern letztere bleiben uns vielmehr unter-sagt, bevor
wir wussten, dass Gott tot war.47

Um noch besser zu verstehen, was das Wissen vom Bésen und vom to-
ten Gott als seine Abwesenheit im Signifikanten darstellt, gehen wir ab-
schlieffend von der Bosheit unseres Nachsten aus, welche auch jene Bos-
heit ist, vor sich selber zuriickzuweichen, und die ebenfalls in mir ist.
Lacan setzt, dass mir nichts ndher sei als das eigene Herz meiner Lust,
dem ich mich dennoch kaum zu ndahern wage. Denn sobald ich mich mei-
nem Herzen ndhere, breche jene unergriindliche Aggressivitdt in mir auf,
welche ich dann gegen mich selbst wende, und anstelle des verschwun-
denen Gesetzes sich dessen Gewicht auf jene Grenze lege, die es mir ver-
hindere, den Abstand zum ,Ding“ zu iiberschreiten. Wenn Lacan hierzu
das Gebot aus dem Neuen Testament aufgreift, ,meinen Nachsten zu lie-
ben wie mich selbst“, dann wiirde ich deshalb davor zuriickweichen, es zu
tun, weil sich am Horizont solcher Liebe etwas zeige, was an einer uner-
traglichen Grausamkeit teilhabe, insofern die Nachstenliebe in ihrer eige-
nen Richtung der grausamste Weg sein kann. Das ,Selbe“ in mir, um den
Nachsten zu bezeichnen, ist fiir ihn zugleich ,das Ding“ - jenes Innere als
Leere, von denen wir nicht wiissten, ob sie mir oder niemandem zugehor-
ten. Es gibt hier folglich eine gewisse Grenze zu iiberschreiten, und wenn
dabei die Leere das Bild der zu entdeckenden ,Leere Gottes“ bildet, dann
besteht die Macht Gottes gerade darin, ,in dieser Leere selbst voranzu-
schreiten“. Auf diese Weise offenbart sich die Richtung auf den Anderen
hin als Anerkennung des Nachsten in der ,Dimension des Abenteuers”.
Sade sprach schon von der Gestalt Gottes als dem ,Hochsten Wesen an
Bosheit“, und fiir Lacan gilt in diesem Kontext, dass sich auf einen solchen
Gott der Bosheit das ausgesprochene Gesetz als Verbot beziehe. Geschicht-
lich sei die Frage der Nachstenliebe mit dem Tod Gottes identisch, denn
ohne dieses Gebot zu zerstéren (durch die Aufbewahrung seiner Zersto-
rung selbst befinde es sich vielmehr auf einer veranderten Ebene), lautet
das einzige Gebot in Zukunft: ,Du wirst deinen Nichsten lieben wie dich
selbst!“. Wenn fiir das Empfinden der Neuzeit auf ideologisch unertragli-
che Weise der Gipfel des ethischen Gebots mit diesem Gebot der Nachsten-
liebe zusammenfalle, dann deshalb, damit sich das menschliche Subjekt in
Bezug auf das Begehren selber zu seinem eigenen Nachsten mache.48

46 Innerhalb der psychotherapeutischen Richtungen vgl. besonders FRANKL, Viktor: Der
leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der Psychotherapie. Bern: Huber 1984, 177-
189, iiber den Zusammenhang von Sinn/Wert.

47 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 217 u. 277.

48 Vgl. ebd., 231f. u. 92, sowie Le désir et son interprétation, 484-491.



Begehren, Cogito und Phantasma 661

Dennoch fiihrt diese Anerkennung des Gebots der Ndchstenliebe als
Selbstanerkennung des eigenen Begehrens zur ,Zerstlickelung des Kor-
pers“ des Niachsten. Eine gewisse Grenze wird in der Nachstenliebe tiber-
schritten, nimlich jene mit dem Feld des Imagindren identische Grenze.
Einerseits werde ich in der Tat durch dieses Gebot in Bezug auf den An-
deren zu einem ihm Gleichen und andererseits wiirde ich dadurch aufhé-
ren, bei der Begegnung mit ihm gewisse Etiketten zu verwenden. Die Liebe
zum Ndchsten ist daher etwas anderes als jene narzisstische Liebe, die
leicht mit dem Altruismus verwechselt wird, so wie auch unser Mitleid nur
durch das Bild des Anderen vermittelt ist, welches schnell in Aggressivitadt
umschldgt, wenn ich mich im Feld meines Nichsten befinde - ndmlich im
Feld meiner Lust und meines Vergniigens. Die Identifikation mit dem An-
deren als dem ,Selben“ ist also nicht frei von Grausamkeit, denn ich habe
mir ein Bild von mir wie von ihm gebildet, woran ich nur zu gern eben
meine Etiketten festhefte. Jenseits von diesem Bild ist demzufolge eine
Leere aufzusuchen, welche im Bild des Anderen selbst nicht gesehen wird,
da sie tiber das lustvolle Vergniigen meinerseits hinausliegt. Wie aber ist
dieses Jenseitige der Ndchstenliebe zu erreichen, welche zugleich das Ge-
setz des Verhdltnisses des menschlichen Subjekts zu sich selbst darstellt,
das heifdt zu seinem eigenen Begehren als seinem ,Nachsten“? Was hierzu
bendtigt wird, ist ein ,Verbrechen®, um es mit Sade zu sagen, wo wir den
zuvor erwdhnten Gott als das ,Hochste Wesen an Bosheit“ handeln sehen.
Diese Bosheit versteht sich nicht unbedingt im Sinne der Aggressivitat, die
damit nichts zu tun hat, weil es sich um eine Ubertretung (transgression)
handle, welche sich gegen die Gesetze der natiirlichen Ordnung zu wen-
den scheint, wie es nochmals Sade sich vorstellte. Lacan nennt dies das ,ge-
ringfiigige Phantasma“, da es aus dem ex nihilo erfolge.*’

Mit anderen Worten ist die Triebfeder dieser Bosheit der , Todestrieb®
als das schon zuvor mit Freud erwdhnte ,Jenseitige des Lustprinzips®, da es
sich als Zerstorung um eine Schopfung vom Nichts (rien) aus handelt, um
jenseits des Imagindren das ,Objekt a“ des Phantasmas als eines anderen
Imagindren einzufiihren. Wenn Sade illustrieren kann, dass die Lust als
Transgression des Begehrens eine Zerstiickelung des Korpers des Nachsten
zur Folge hitte, so ist dahinter noch ein weiteres Phantasma gegeben, nam-
lich der ,unzerstérbare Charakter des Anderen®. Dieses andere Phantasma
steigt aus der Gestalt des Opfers empor, und das Subjekt 16st dessen ewi-
ges Leiden von ihm ab, um das Opfer eine ,ewige Pein“ ertragen zu lassen,
von der es als Subjekt im Sinne eines unzerstorbaren Tragers durchgestri-
chen ist - als ,der Schmerz zu existieren®. Sades testamentarisch letzter
Wunsch, dass von ihm selber und seinem Grab fiir die Menschen nichts
iibrig bleibe, kann daher fiir Lacan nur heiflen, dass dieser unsinnige
Wunsch einer ,ewigen Pein“ ausschlieflich den Ausdruck des ,reinen Be-

49 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 238.



662 Rolf Kithn

gehrens“ zu bedeuten vermag: ,das Begehren des Todes als solchem®. Das
Verbrechen, welches die abstoffende Routine der Natur fiir Sade durch-
brechen sollte, impliziert daraufhin eine duflerste Konsequenz, wonach sich
die Auflosung des Subjekts noch verdoppelt, um die zerfallenen Glieder
unseres Korpers ihrerseits ganzlich zerstort sein zu lassen, damit sie sich
nicht wieder erneut als ,Sein“ vereinen kénnen.5°

Wiederum handelt es sich hier um die These vom ,zweiten Tod“ bei
Lacan, was zum einen besagt, dass das Subjekt in seinem Verhdltnis zum
Signifikanten nicht wusste, dass es tot war, und dass die Symbolisierung
seines Begehrens im Grunde etwas Unbenennbares darstellt. In dieser Psy-
choanalyse eines sprachlich-symbolisch strukturierten Unbewussten steht
somit der Tod am Anfang, indem er die Existenz des Menschen als eine
Signifikantenkette tragt, weshalb die Subjekte in ihrer Entfremdung eine
fundamentale ,Hilflosigkeit“ nach einem Ausdruck Freuds an den Tag le-
gen. Nie sind die Menschen als Subjekte wirklich ge-wesen, und ihre Ge-
wesenheit als Vergangenheit ist im Grunde eine unvollendete Zukunft, von
der sie nicht wissen, was sie dann sein werden, denn stets impliziert die
einzelne wie letzte Erfahrung des Menschen, dass sein Selbstverhaltnis der
Tod fiir ihn aufgrund der fiir das Subjekt an keiner Stelle zu schliefenden
Rede an Andere (A) ist, ,von denen keinerlei Hilfe zu erwarten ist“. Der
,zweite Tod“ kann angesichts dieser Lage, welche die Verzweiflung ndhrt,
nur die Einschreibung des ausgeschlossenen und unbenennbaren Begeh-
rens in den Ort des Symbolischen bedeuten, aber hier am Ende unserer
Analyse zu Ethik und Tod als Verneinung im Sinne der Zerstorung des Sig-
nifikanten. Die Psychoanalyse als Ethik, von der wir im zweiten Teil dieses
Beitrags sprachen, ist folglich die Verwirklichung eines Begehrens im Sin-
ne eines ,Jiingsten Gerichtes“: ,Habt ihr gemdf? dem Begehren in euch ge-
handelt?“ Nicht unserem Begehren nachzugeben, ohne darauf zu verzich-
ten, weil es in uns wohnt, heifdt seine Inanspruchnahme der Dinge als Gii-
ter zu durchschauen, welche als Metonymie stets das ,etwas Anderes Wol-
len“ einschlieffen - und damit das Jenseitige einer Illusion, wovon nur ein
Tun befreien kann, fiir welches der Tod des Odipus als Paradigma er-
scheint.5!

Das letzte Wort des Odipus enthilt in der Tat einen letzten Wunsch:
»Besser nicht sein!“ Der Akzent ist hier nach Lacan auf das Nicht (ne pas)
zu legen, denn diese Negation entspricht der notwendigen ,Spaltung zwi-
schen Aussage und Ausgesagtem®, welche das Hervorbrechen des Subjekts
auf der Grundlage des Signifikanten, mithin auf dem Boden eines unbe-
kannten Seins als Wirklichkeit begriindet. Soll jedoch die menschliche Exis-

50 vgl. Ecrits, 776.

51 vgl. L'éthique de la psychanalyse, 351 u. 362, sowie auch die spitere Weiterfithrung
solcher analytisch-therapeutischer Ethik durch LACAN, Jacques: Le Séminaire XVII: L’envers
de la psychanalyse. Paris: Seuil 1991; Le Séminaire XVIII: D’un discours qui ne serait pas du
semblant. Paris: Seuil 2007: THIBERGE: Essai sur la psychanalyse et la postmodernité, 421-429.



Begehren, Cogito und Phantasma 663

tenz gemifl dem vollendeten Tod des Odipus ihr Ende finden, dann des-
halb, weil es kein zufdlliger Tod ist, sondern der wirkliche Tod, indem
Odipus selber sein Wesen und Sein (étre) streicht. Dieser privilegierte Tod
ist daher der ,Triumph des Seins-zum-Tode“, aber er bedeutet nicht wie
bei Heidegger die letzte irrelative Daseinsmoglichkeit als unsere eigentli-
che Moglichkeit schlechthin, sondern ein tragisch-komisches Schicksal,
welches sich als ,Entfremdung“ wie als ,Entfliehen“ bereits am genannten
Anfang befindet, der eben kein fester oder ewiger Ursprung sein kann.
Vom Anfang unserer Existenz an herrscht ein unaufhérliches Gleiten unter
das Ephemere der Signifikanten, wie wir sahen, da wir uns nach Lacan nie
am Ort eines moglichen Rendezvous mit uns selbst einfinden. Eine Zu-
stimmung in dieses Gleiten als Gesetz der Signifikanten ohne Halt im
,Garn“ derselben ist daher nur moglich als der nicht benennbare Tod. Des-
halb tritt das Begehren als tragisch auf; es ist Begehren des ,zweiten To-
des®, insofern sich das Begehren selbst der Ordnung der Welt entzieht und
sich als ,Sein des Nicht-Seienden“ bejaht. Denn das Subjekt vermag nie-
mals ein festzuhaltendes oder definiertes Seiendes zu werden, wenn es
durch das Gleiten der Signifikanten als solches bestimmt ist. Daher gibt es
auch kein anderes Objekt fiir das Begehren als jenes, welches man fiir die
Befriedigung des Begehrens zahlt: ,ein Pfund Fleisch® unseres Leibes. Dies
ist es, was jeweils den Rang eines bestimmten Signifikanten erhdlt, um das
verschwindende Subjekt, sein fading, am Ort der Symbolisierung zu be-
zeichnen.52

Was die Postmoderne zumeist philosophisch als dezentriertes Subjekt
thematisiert, findet mithin als urspriingliches sum moribundus, um es mit
Heideggers? zu sagen, ein offensichtliches Echo aus analytisch-therapeuti-
scher Sicht bei Lacan, der damit auf seine Weise zur Neubewertung eines
origindren Cogito einlddt, bei dem Philosophie und Psychoanalyse gleich-
wertige Gesprachspartner sein konnen.54 Dass dabei eine andere Descartes-
lektiire moglich ist, die ebenfalls das rein phanomenologische Leben als
passio oder Intensitit des Cogito an den Anfang stellt, liegt auf der Hand.
Aber es bleibt Lacans Verdienst, durch seine Freilegung eines verworfenen
Phantasmas auf die subtile Gefahr eines Ursprungsdenkens hinzuweisen,
das einen solchen Anfang erneut in eine ,Metaphysik der Vorstellung” ver-

52vgl, L’éthique de la psychanalyse, 361f. u. 353.

53 Vgl. Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1967, § 46-53: ,Das mogliche Ganzsein des
Daseins und das Sein zum Tode“; Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (= GA 20).
Frankfurt/M.: Klostermann 1979, 437-444, zum cogito sum als sum moribundus als ,Ich bin
mein Sterben®“.

54 vgl. auch in Erginzung zu unserer Anm. 5 schon HENRY, Michel: Généalogie de la psy-
chanalyse. Le commencement perdu. Paris: PUF 1985, mit den entsprechenden Kapiteln zu
Descartes und Freud. Zum Verhdltnis von Phinomenologie und Psychoanalyse in Frankreich
seit Minkowski und Sartre bis heute allgemein vgl. GONDEK/TENGELYI: Neue Phdnomenologie
in Frankreich, 260-282.



664 Rolf Kiithn

legen wiirde, anstatt hier das reine Begehren am Werk zu sehen, welches
letztlich keiner begrifflichen Sprache zuginglich ist, um als solches erprobt
werden zu miissen. Die Postmoderne hat bisher die individuellen wie kul-
turellen Konsequenzen eines alteriologisch orientierten Differenz- und Plu-
ralititsdenkens vorgezogen. Was als Aufgabe bestehen bleibt, 55 ist bei aller
Berechtigung desselben auf der gesellschaftlichen Ebene gegenseitiger sin-
guldrer Anerkennung nicht eine immemoriale Einheit transzendentaler Ver-
lebendigung zu verkennen, die auch eine erneuerte gemeinschaftliche Zu-
kunft diesseits von ausschlief}licher Metonymie und Metaphorik als Aner-
kennungssymbolik eroffnen konnte.

Zusammenfassung

Als Psychoanalytiker unterscheidet Jacques Lacan in seiner Spdtzeit ab 1960
zwischen der Unméglichkeit, dass die symbolische Reprdsentanz das Reale
(le réel) abdeckt, und dem Geniefsen (jouissance), welches sich nur teilweise
solchen Signifikanten unterwirft und daher einen realen Rest - das ,Objekt
a“ - hinterldsst. Dieses vom imagindren Objekt unterschiedene "Objekt a"
stellt einen nicht assimilierbaren Uberschuss dar, der einerseits als Ursache
des Begehrens (désir) auftritt und andererseits auf die an sich verhiillte Ge-
genwart des ,Objekts a“ als Ursprung der Angst zuriickverweist. Das Begeh-
ren erscheint auf diese Weise rdtselhaft und verfestigt sich im Phantasma
zum ,Partialobjekt” (Freud), welches das Subjekt fiir den ,,Anderen” (A) zu
sein glaubt. Die Kur besteht im Durchqueren dieses Phantasmas, um die
urspriingliche Identifizierung aufzugeben; das heifst, die Spannung zwischen
dem Begehren nach Anerkennung und dem Anspruch im Bediirfen (besoin)
zu sehen und dadurch aufzulosen. Das Freudsche Unbewusste ist in seinem
Wirken fiir Lacan damit eine gleichzeitige Offnung und Schlieffung, deren
Pulsieren Tiefe und Innerlichkeit ausschliefSt. Insofern das Subjekt zwischen
singuldrer Wahrheit des Begehrens (Sade) und einem allgemeinen Wissen
dartiber gespalten ist (Kant), gelangt diese Wahrheit erst zu ihrem eigentli-
chen Sprechen, wenn eingesehen wird, ,dass keine Sprache je das Wahre
liber das Wahre sagen kann“ (Ecrits, 246).

55 Vgl. im Einzelnen auch KUHN, Rolf: Psychoanalyse, Philosophie und Religion - wer
leitet die Kultur? Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 20:2o0.



Begehren, Cogito und Phantasma 665

Abstract

As a psychoanalyst, Jacques Lacan, in his late period (starting from 1960),
distinguished between the impossibility of symbolic representation covering
the real (le réel) and enjoyment (jouissance), which only partially subject
itself to such signifiers and therefore leaves a real residue—the “object a”.
This “object a”, which is different from the imaginary object, represents a
non-assimilable excess that occurs on the one hand as the cause of desire
(désir) and on the other hand refers back to the intrinsically concealed pre-
sence of “object a” as the origin of fear. In this way, desire appears puzzling
and solidifies in the phantasm into the “partial object” (Freud), which the
person believes to be the “other” (A). The cure consists in traversing this
phantasm in order to abandon the original identification; that is, to see the
tension between the desire for recognition and the demand in need (besoin)
and thereby to dissolve it. For Lacan, the Freudian unconscious is thus a
simultaneous opening and closing, the pulsation of which excludes depth
and inwardness. Insofar as the subject is split between the singular truth of
desire (Sade) and a general knowledge about it (Kant), this truth only really
comes to speak when it is seen that “no language can ever tell the truth
about the truth” (Ecrits, 246).






	Begehren, Cogito und Phantasma : zur Bestimmung analytisch-philosophischer Ethik nach Jacques Lacan

