
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Begehren, Cogito und Phantasma : zur Bestimmung analytisch-
philosophischer Ethik nach Jacques Lacan

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Begehren, Cogito und Phantasma
Zur Bestimmung analytisch-philosophischer Ethik nach

Jacques Lacan

Mit Spinoza kann Jacques Lacan sowohl philosophisch wie psychoanalytisch

anerkennen, dass die cupiditas das Wesen des Menschen ist, wobei er
mit désir den deutschen Begriff Begehren oder Lust übersetzt, in dem das

Paradox der gesamten ethischen Frage für den Menschen beschlossen sei,
insofern dieses Begehren zugleich die Mitte unserer Subjektivität ausmache
und in seiner unaufhebbaren Widerständigkeit wie eine „Urverdrängung"
auftrete.1 In diesem Paradox des Begehrens werde die Problematik des

„Spiegelstadiums" wiederholt, welches als epistemologisches Grundaxiom
Lacans den Menschen während seines ganzen Lebens in seinen Identifikationen

begleite, insofern dieser allein zum Sein kommt, indem er sich
darin verliert, da er sein eigenes Sein nur als „Fehlen-zu-sein" (manque
d'être) verstehen kann und dieser Mangel sich eben stets mit dem Begehren

des Anderen (A) im radikalen Sinne vermische.2 Für Lacan ist das

Begehren also keineswegs mit einem einfachen vitalen Elan wie etwa bei
Schopenhauer oder Bergson zu verwechseln, sondern es befindet sich
jenseits dieses Gefühls eines natürlichen oder dunklen Dranges als „Trieb",
das heißt innerhalb einer singulären Zeitfolge, welche prinzipiell als Kette
der Signifikanten (Symbolik) zu verstehen bleibt. Das Begehren ist streng
betrachtet daher auch nicht diese Folge von Bedeutungen selbst, sondern
eher die Verortung des Subjekts in Bezug auf diese Folge mit deren Effekten,

worin es sich in der Dimension des Begehrens nach dem Anderen (A)
widerspiegelt.

1) „Lustprinzip" und „Ding" (la chose) schlechthin - oder Descartes,
Kant und Sade

Mithin gibt es für Lacan in seinen späteren Analysen nach der anfänglichen
Untersuchung zum Spiegelstadium3 auch kein anderes Zeichen für die Ge-

1 Zum Vergleich mit Spinoza siehe RICARD, Hubert: De Spinoza à Lacan. Autre Chose et
la mystique. Paris: EME-L'Harmattan 2015.

2 Vgl. Lacan, Jacques: Le Séminaire VI: Le désir et son interprétation. Paris: Éditions de la
Martinière, 18-25; dazu auch Rogozinski, Jacob: Le moi et la chair. Introduction à l'ego-
analyse. Paris: Cerf 2006, 66-79.

3 Vgl. LACAN, Jacques: Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je telle qu'elle
nous est révélée dans l'expérience psychanalytique, in: Écrits. Paris: Seuil 1966, 93-100 (dt.
Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: Schriften I. Ölten: Walther 1973, 61-70).



Begehren, Cogito und Phantasma 643

gebenheit des Subjekts als die Aufhebung oder aphanisis bzw. den „Tod"
desselben. Die „Geburt des Subjekts" ist ganz offensichtlich identisch mit
seinem Verschwinden hinter einem Signifikanten, der zugleich als Verlust
im Sinne einer nie wieder geschlossenen „Wunde" empfunden werde.4
Denn die Einschreibung in die Andersheit im absoluten Sinne von „Groß
A" ist zweifach unstabil, da es einerseits keinen Signifikanten für das
Andere des Anderen gibt und dadurch wiederum auch keine Garantie für die
Wahrheit der Folge der Signifikanten selbst besteht - es sei denn nur, um
an den „guten Willen" des Anderen zu glauben. In der mithin nicht
metaphysisch zu verdoppelnden Andersheit des Anderen (A) erblickt Lacan daher

gleichzeitig das große Geheimnis wie den Wert der Psychoanalyse,
nämlich als jene Problematik des Begehrens, welche die Philosophie auf
fast neurotische Weise stets umgangen habe. Anstatt das philosophische
Subjekt mit dem Selbstbewusstsein als „Ich denke" zusammenfallen zu
lassen, unterwerfe die Psychoanalyse seit Freud die scheinbar unmittelbar
durch Reduktion aufgefundene Evidenz des Selbst einem zusätzlichen Zweifel,

indem es keineswegs so sicher sei, dass „ich bin", sofern „ich denke", da
Denken stets das Existieren im „Schnitt" der Bedeutungskette beinhalte.5
Das traditionelle Subjekt der Philosophie würde in der Tat nicht nur in
einer solchen Bedeutungskette seine eigene - unmögliche - Subjektivierung
vollziehen, sondern es wäre in seinem „Ich bin" auch zur unendlichen
Wiederholung des Denkens gezwungen, um im Denken seiner selbst ein sum
bleiben zu können.

Hierbei führt Lacan eine sprachanalytisch-strukturalistische Unterscheidung

zwischen dem Subjekt der Aussage und dem Subjekt des Ausgesagten

(énonciation/énoncé) ein, wodurch sich das Subjekt stets als Anfrage

4 Für den späteren Lacan nimmt die Bedeutung des sinthomes als lalangue für die
anfängliche Subjektbestimmung als Kind zu und bleibt grundlegend für den Zusammenhang
von Symptom/Realem; vgl. GODEBSKI, Jean: Le tout dernier enseignement de Lacan. Un
renouvellement de la clinique? Paris: L'Harmattan 2015.

5 Zwar übernimmt Lacan hierbei den Differenzgedanken von Ferdinand de Saussure als
interne Unterscheidung im Sprachsystem, ohne aber die Referenz auf die Realität in den
Bedeutungen zu berücksichtigen, weshalb er auch nicht an letzten fixen Elementen wie etwa
den Lauten festhält. Da das Unbewusste sich jeder wissenschaftlichen (auch strukturalisti-
schen) Zugänglichkeit entziehe, muss das Unbewusste gerade ein „Anderswo des Sprechens"
im Sinne eines ständigen, nicht in irgendwelchen Elementen abschließbaren Sprachbezugs
zwischen Selbst und Anderem beibehalten, wodurch Objekt und Sein in jedem Diskurs für
immer voneinander geschieden bleiben - wofür nach Freud gerade das Symptom einstehe.
Vgl. MÜLLER, Hadwig: Die Lehre vom Unbewussten und der Glaube an Gott. Ein Gespräch
zwischen Psychoanalyse und Glauben - jacques Lacan und Simone Weil. Düsseldorf: Patmos
1983, 51-66, zur weiteren Darstellung dieser Implikationen von Sprache/Unbewusstem. Ebenfalls

zur sprachlichen Inkongruenz von cogito/sum, Fierens, Christian: Lecture d'un discours
qui ne serait pas du semblant. Le séminaire XVIII de Lacan. Bruxelles: E.M.E. & Inter Communication

2012, 10-22. - Für eine andere mögliche Lektüre des cogito als videre videor bei
Descartes vgl. HENRY, Michel: Affekt und Subjektivität. Lebensphänomenologische Beiträge
zur Psychologie und zum Wesen des Menschen. Freiburg: Alber 2005, 33-50: „Die Kritik des

Subjekts"; ROUSTANG, François: Lacan de l'Equivoque à l'Impasse. Paris: Payot 2009.



644 Rolf Kühn

artikuliere: „Ist es - dieses Subjekt?" Das heißt, bin ich der, als der ich
mich denke? Dass diese Frage im Anderen (A) schlechthin keine Antwort
zu finden vermag, entspricht nicht nur der schon erwähnten Unmöglichkeit,

die Andersheit des Anderen in einer weiteren Vorstellung oder

Bedeutung zu verdoppeln, sondern besagt zugleich in der Aufdeckung
einer illusionären Selbsttransparenz des Cogito den analytisch-therapeutischen

Hinweis auf die eigentlichere „Wahrheit" des Subjekts als eines „Es"
oder „Unbewussten". Dies bedeutet aber für Lacan keine neue Metaphysik
einer tieferen Einheit oder Ursprünglichkeit des Subjekts, sondern jene
Opazität des Signifikanten, die für immer das Sagen (dire) vom Gesagten
(dit) trennt und daher die Kur zu einem theoretisch oder wissentlich un-
einholbaren Sprechen zwischen Patient und Analytiker mache. Mithin auch
ohne auf ein bestimmtes „Etwas" im Sinne einer „Störung" letztlich
abzuheben, die über die Deutung benennbar wäre.6 Oder wie Lacan gleichfalls
sagt, führt das Gleiten des Bewusstseins zwischen dem Ich und seinem
angeblich transparenten Selbst zur Verdeckung der Verwechslung gerade
dieses Selbst als solchem, was schon Hegel in seiner Phänomenologie des

Geistes so deutlich als Irrtum aufgewiesen habe.7
In diesem Mangel, der mit der irrtümlichen, weil imaginären

Selbstbezeichnung des Subjekts entsteht und durch die Anfrage (demande) an den
Anderen ausgeglichen werden soll, lässt das Subjekt etwas aufkommen,
was Lacan das „Objekt a" nennt (objet a). Es ist das Objekt des Phantasmas8

als Träger des Begehrens und damit auch des Subjekts, insofern
letzteres durch den fehlenden Signifikanten durchgestrichen ist, was Lacan
ebenfalls als „fading in der Trennung der Anfrage" bezeichnet. Das Objekt
des Begehrens ereignet sich mithin in der Ek-sistenz, um diese zu stützen,
aber das Subjekt ist mit diesem Objekt insofern als einem Versagen oder
Mangel konfrontiert, als es keineswegs das Begehren des Begehrens als
solchem ist. Denn das Begehren hat kein anderes Objekt als das Aufrechterhalten

einer Dimension jenseits aller Dinge, was genau das „Objekt a" als
Phantasma ausmacht. Dabei wird „a" als ein reales Element des Subjekts

6 Zur Situation der Psychoanalyse Freuds in den verschiedenen Stellungnahmen Lacans

zu dieser Frage vgl. schon PALMIER, Jean-Marc: Lacan. Le Symbolique et l'imaginaire. Paris:

Delarge 1972, 67-73 u- 103-110, sowie in Bezug auf die neu gegründete „École française de

psychanalyse" durch Lacan: Lippi, Sylvie: Transgressions. Bataille, Lacan. Paris: Erès 2008,

225-231: « Transgresions à l'"Église" » u. 232-238: « Contre une psychanalyse "incestueuse" »;
Riss. Zeitschrift fur Psychoanalyse Freud - Lacan 85 (2017): Unterscheiden: Lacan / Freud:

Thiberge, Marc: Essai sur la psychanalyse et la postmodernité. Paris: L'Harmattan 2018, 411-452.
7 Vgl. Écrits, 8ogf.
8 Es findet sich im Französischen sowohl die Schreibweise phantasme wie fantasme, wobei

erstere eher die verdrängten unbewussten imaginären Produktionen bezeichnet, die
zweite vorbewusste Produktionen wie Wunsch und Traum, wie etwa auch bei Melanie Klein;
vgl. PALMIER: Lacan, 32 Anm. 29; Laplanche, Jean/PONTALIS, Jean-Bertrand: Fantasme originaire

fantasmes des origines origines du fantasme. Paris: Hachette 1961 (dt. Urphantasie
Phantansmen über den Ursprung Ursprünge der Phantasie. Frankfurt/M.: Fischer 1992).



Begehren, Cogito und Phantasma 645

betrachtet, da es ausreiche, jene jenseitige Dimension in jeder Erfahrung
beizubehalten, durch welche das Sein stets von dem verschieden ist, was
sich als Objekt der Befriedigung einstelle. Als „Rest" lässt folglich das „Objekt

a" das Sein als verlorenes Sein übrig, so dass sich das Subjekt in das
absolut Andere (A) mittels der Anfrage als Rede einschreibt, um angesichts
der Furcht vor dem möglichen Verlust seines Begehrens ein Supplement
des fehlenden Signifikanten in sich durch den Anderen zu finden. Das

„Objekt a" ist mit anderen Worten ein Bild, insofern die Widerspiegelung
im Anderen das Subjekt selbst als sprechendes Subjekt ist. Auf der imaginären

Ebene gewinnt also etwas als Bild des Subjekts eine Geltung, indem
dieses Etwas als Objekt des Begehrens durch einen besonderen Signifi-
kannten gekennzeichnet ist, welcher zugleich das Verbot (interdit)
darstellt.9

Für Lacan ist hingegen das Wirkliche als das „Reale" (le réel) seiner
grundsätzlichen Bestimmung nach ohne Mangel, also Fülle, aber in der
symbolischen Ordnung der Lebenswelt mangelt es dem Subjekt gerade an dem
Objekt schlechthin, was als Objekt des Begehrens niemals irgendein
Genießen (jouissance) kennt. Da dieses Objekt ohne möglichen Erfüllungs-
gehalt als solches das Verbotene ist, trägt das Subjekt in die Fülle des Realen

die reine Handlung des Signifikanten als Träger der Rede hinein, das
heißt eine „Nichtung" als Bild des abwesenden Phallus im Sinne eines
letztumfassenden Gesetzes, was Lacan auch mit dem Zeichen minus-phi (- <f>)

versieht. Damit wird das Verhältnis des Verhältnisses zum „Logos"
gekennzeichnet, mit anderen Worten die schon zuvor angedeutete Kastration, die
hier auf der Ebene des Imaginären effektiv vollzogen wird, denn der tiefste
Sinn dieser Kastration besteht darin, dass etwas Reales durch den imaginären

Bezug die bloße Funktion des Signifikanten erhält. Das Objekt der
Kastration ist folglich der Phallus, während das „Objekt a" als Wirkung
dieser Kastration verbleibt, nämlich als Vermittlung zum Realen, welches
der Anfrage widersteht und immer wieder als das „Unerbittliche" denselben

Platz einnimmt. Und dies in jener Spalte oder Trennung, worin sich
die Rede als das „wesenhafte Skandieren" errichtet.10 Auf der imaginären
Stufe nimmt das „Objekt a" die Funktion ein, den Punkt des genannten
Bezuges des Subjekts zu seinem reinen Sein als Subjekt zu bezeichnen, um

9 Vgl. LlPPI: Trangressions, 182-194.
10 Da jede Rede als Satz, Abschnitt, Text etc. „punktiert" oder „skandiert" auftritt, leitet

sich aus dieser linguistischen Notwendigkeit auch die Praxis Lacanscher Therapies ettings ab,
Sitzungen auf dem Höhepunkt eines analytischen Moments abrupt abbrechen zu können,
damit die Eigenarbeit des Patienten von diesem selber bis zum darauf folgenden Gespräch
fortgesetzt werde; vgl. Fink, Bruce: Grundlagen der psychoanalytischen Technik. Eine Laca-
nianische Annäherung für Klinische Berufe. Wien: Turia + Kant 2013, 79-87; KÜHN, Rolf: Der
therapeutische Akt. Seine Singularität in Bezug auf Wissen und Wahrheit in lebensphänome-
nologischer und Lacan'scher Perspektive. Freiburg: Alber 2018, 11-33: „Die besondere Zeit der
Therapie".



646 Rolf Kühn

in diesem Verhältnis der Trennung die Synkope des Signifikanten
aufzuhalten. Denn der Signifikant vertritt das Subjekt in seinem Verhältnis zur
Kastration, mithin zu dem, was es nicht ist, das heißt kein Phallus, da dessen

symbolische Kastration denselben als negatives Objekt auszeichnet.
Was Lacan das „Fehlen-zu-sein" als Mangel des Phallus für das Subjekt
nennt, kann analytisch-therapeutisch auch die „psychische Spannung" des

Subjekts genannt werden - nämlich die „Vorstellungsrepräsentanz" der

„Triebregung" im Sinne Freuds. Das „Objekt a" als symbolische Privation
des Phallus erhält dadurch seinen Platz als „Andersheit, Bild und Pathos",
insofern sich das Subjekt in einer imaginären Andersheit erlebt, mit anderen

Worten vor einem Element, welches die Andersheit auf der imaginären
Ebene ist. Zum anschaulichen Verständnis hierzu ein Schema von Lacan
selber:

Wenn das „Objekt klein a" als Phantasma auftritt, verschwindet das Subjekt

dort, wo „es spricht" und sich als „Ich" artikulieren möchte, von seiner
Stellung als Subjekt, insofern es sich als Begehren in diesem Träger des

Phantasmas verwirklicht. Diese aphanisis in der Struktur des Phantasmas
bedeutet folglich sowohl das durchgestrichene Subjekt (das Symbolische)
wie die Spaltung (das Reale) vom Anderen (das Imaginäre). Eine solche To-
pologie oder Struktur von Symbolischem, Imaginärem und Realem (R/S),
was letztlich für Lacan identisch ist, impliziert mit anderen Worten die
Verdunkelung des Subjekts genau an dem Punkt, wo a das Maximum seiner

Geltung erreicht, was einschließt, dass das Phantasma dem Subjekt
opak bleibt, und zwar wegen der Opazität des Signifikanten. Denn das

„Objekt a" tritt auf als das Anzeichen des Begehrens, anders gesagt als sub-
limierende Funktion einer Abwesenheit, deren „Ist es?" nichts anderes
ausdrückt, als dass dort im Sein „es spricht". Das Ichideal als Schleier, von
dessen interner Problematik wir als philosophischem Cogito eingangs
sprachen, findet sich mithin in seiner Funktion bezüglich der Ausrichtung auf
das „Objekt a" wieder, welches die Dimension des Jenseitigen des Begehrens

beizubehalten erlaubt. Das Subjekt sucht darin „den Schatten des an-

je ne pense pas 4
(résistance) A Aliénation



Begehren, Cogito und Phantasma 647

fanglich verlorenen Lebens", welcher der „Schatten des Nichts" (rien) ist,
insoweit sich der Begriff des Subjekts als sein Wesen/Sein (être) auf ein
Nichts (rien) zurückführt, welches das metonymische Objekt herbeiruft.11

Wir sehen hieran, wie die Dialektik von Anwesenheit/Abwesenheit als

postmodern apriorisches postmodernes Differenzdenken12 sowohl die
Struktur der Sprache wie des Subjekts durchwalten soll, um sie letztlich als
das Selbe zu verstehen, denn der Signifkant hat für das Subjekt keine
andere Rolle, als das Subjekt für einen anderen Signifikanten darzustellen.
Alle anderen Signifikanten repräsentieren daher für einen bestimmten
Signifikanten das mögliche Subjekt, was aber nichts anderes bedeutet als: das

Subjekt wird durch einen Signifikanten als Nichts (rien) re-präsentiert.
Diese reine Metonymie eines sprachlich-alterologischen Verhältnisses des

„Einen für das Andere" wird vom Phantasma in seiner Rolle als „Schirm"
(écran) undurchsichtig gemacht, da das „Objekt a" jenen imaginären Ort
ausmache, wo das Subjekt eine maximale Dichte zu besitzen scheint, welche

aber nichts anderes als die Opazität des Signifikanten in Bezug auf das

Sein des Subjekts ist. Dieses Objekt a ist wie der Stoff jenes „Ich", welches
anfänglich verdrängt wurde, das heißt in der Aussage des „Ich bin"
verschwindet, um immer wieder neu reflexiv-bildhaft vergewissert zu werden.
Demzufolge ist die psychoanalytische Liste dieses Objekts a unendlich und
tritt etwa als Brustwarze, Phallus oder Harnfluss auf, aber auch als Blick
oder Stimme nach Lacan.13 Denn in ihrer „Vorstellungsrepräsentanz" ist
ihnen gemeinsam, dass sie als Träger einer imaginären Symbolisierung die
Struktur der Trennung offenbaren, insofern das Subjekt sich mit dieser
Trennung über die Wahl von Partialobjekten identifiziert.

Partialobjekt besagt hier nicht wie bei Freud, dass es sich um Teile
eines Ganzen handelt, sondern um etwas Unbenennbares, welches nur im
Unbewussten artikuliert zu werden vermag, nämlich als Diskurs des absolut

Anderen (A), welcher das Nichtwissen des Subjekts hinsichtlich seines

Begehrens bleibt. Das Rätsel des durchgestrichenen Anderen als die ständige

Dialektik von Anwesenheit/Abwesenheit besagt daher in subjektiver
Hinsicht, dass das Subjekt als die Andersheit - als seine je eigene imaginäre

Andersheit - danach begehrt, seine Signifikanten als die Fülle seines
Seins zu erfahren, aber dabei nur auf die Trennung der Opazität sich selbst

11 Écrits, 682; zur genannten Topologie von Symbolik, Realem und Imaginärem vgl. auch
Müller: Die Lehre vom Unbewussten, 116-127, sowie mit späterem Einbezug der „Borromäi-
schen Knoten", Lacan, Jacques: Le Séminaire XXIII: Le sinthome. Paris: Seuil 2005, 20-32;
WÖRLER, Ferdinand: Das Symbolische, das Imaginäre und das Reale. Lacans drei Ordnungen
als erkenntnistheoretisches Modell. Bielefeld: Transcript 2015.

12 Vgl. KÜHN, Rolf: Postmoderne und Lebensphänomenologie. Zum Verhältnis von Differenz

und Immanenz des Erscheinens. Freiburg: Alber 2019.
13 Vgl. dazu Till, Stefan: Die Stimme zwischen Immanenz und Transzendenz. Zu einer

Denkfigur bei Emmanuel Levinas, Jacques Lacan, Jacques Derrida und Gilles Deleuze. Bielefeld:

Transcript 2013.



648 Rolf Kühn

gegenüber stößt - auf seine Abwesenheit in einer imaginären Anwesenheit.
Wie in der Sprache sich die Bedeutungen nur durch ihre jeweilige Differenz

seit Mauss, Saussure und Lévi-Strauss voneinander abheben, um
„etwas" zu bedeuten,14 so ist auch das Objekt a wie eine Spalte oder ein
Skandieren im Phantasma, so dass Teile des eigenen Körpers als Begehren dessen

aufgefasst werden, was sich dem Begehren im Anderen darbietet.15
Aber da das Subjekt in seinem Selbstbewusstsein seinerseits nur ein solches
Partialobjekt darstellt, durch welches das Subjekt zu sich gelangen will, ist
dadurch letztlich nur die hervorbringende Funktion des Unbewussten
ausgedrückt, was eine wirkliche Begegnung mit dem Anderen (lautre) -
etwa in der Erotik - schwierig macht.16 Das Objekt a hebt mithin keineswegs

die Unkenntnis hinsichtlich dieses Unbewussten auf, denn was im
„Es spricht" begehrt, um vom schlechthin Anderen (A) als Begehren
anerkannt zu werden, ist am Ende der „tote Vater" als „Name-des-Vaters", dessen

Autorität als Gesetz im Erkennenwollen dessen, ob ich will, was
begehrt wird, die Grundfrage meines Lebens als wanted oder unwanted in
Bezug auf meine Geburt im Leben wiederholt.17 Das Begehren aber nicht
zu wollen, errichtet den Phallus als Signifikanten, um diese an das Gesetz
zu binden. In diesem Bereich der Illusion hat das Subjekt den Preis für sein
Begehren zu zahlen, weshalb nach Lacan die Psychoanalyse eine Revision
der Ethik fordern muss, sofern letztere sei der Antike als die Suche des
Menschen nach dem Glück angesehen wird, aber wie Freud bereits
aufzeigte, gewinnt die Wahrheit dieses Gesetzes ihre Berechtigung nur durch
das Verbot.1S

„Das Ding" (la Chose) nimmt daher die Mitte der menschlichen Erfahrung

und Aktivität ein.19 Als ein stets Anderes scheint der Mensch dieses

„Ding" mit seinem unsichtbaren Gesetz überall wieder zu finden, und zwar
meist mit Bedauern, so dass dieselbe schon genannte Dialektik von
Anwesenheit/Abwesenheit sich erneut auftut, nämlich hier als Verlust/Wiederfinden

des „Dings" als Objekt. Das „Lustprinzip" aus Freuds20 Triebtheorie

14 Vgl. Thiberge: Essai sur la psychanalyse et la postmodernité, 259-334.
15 Vgl. Écrits, 814-822; Widmer, Peter: Die traumatische Verfassung des Subjekts, Band I:

Das Körperbild und seine Störungen; Band II: Unfassbare Zeitlichkeit. Wien: Turia + Kant 2016.
16 Vgl. Gondek, Hans-Dieter/TENGELYI, Lazio: Neue Phänomenologie in Frankreich.

Frankfurt/M.: Suhrkamp 2011, 304-317, hier bes. 3oyf.; Badiou, Alain/CASSIN, Barbara: Es gibt keinen

Geschlechtsverkehr. Zwei Lacanlektüren. Zürich: Diaphanes 2012.
17 Vgl. Maleval, Jean-Claude: La forclusion du Nom-du-Père. Le concept et sa clinique.

Paris: Seuil 2000, vor allem für den Fall der Psychose als „Verwerfung" des „Namen des
Vaters".

18 Vgl. Lacan, Jacques: Le Séminaire VII: L'éthique de la psychanalyse 1959-1960. Paris:
Seuil 1986 (dt. Das Seminar. Buch 7: Die Ethik der Psychoanalyse. Berlin: Quadriga 1995).

19 Vgl. dazu etwa Baas, Bertrand: De ta chose à l'objet. Jacques Lacan et la traversée de la

phénoménologie. Leuven: Peeters-Vrin 1998.
20 Vgl. Das Ich und das Es. Metapsychologische Schriften. Frankfurt/M.: Fischer 2014,

191-250: Jenseits des Lustprinzips.



Begehren, Cogito und Phantasma 649

ist nicht so sehr, was sich diesem Ding entgegensetzt, sondern vielmehr
verhindert, es zu erreichen, weil es dieses Ding in einer gewissen Entfernung
hält, die zugleich Nähe ist, so wie Freud diesbezüglich ebenfalls vom
problematischen Verhältnis zum „Nächsten" als bloßem „Nebenmenschen"
schreibt. Dass der Andere als Nächster (autrui) zugleich der mir am meisten

Fremde zu sein vermag, weil er uns entgeht, übersetzt die Lacansche
Bedeutung von la Chose. Denn da sie sich als ausgeschlossenes „Ding" in
einer innersten Außenheit befindet, impliziert letztere als verlorenes Objekt

durch die Bindung an das scheinbare „Befriedigungserlebnis" die
Intervention des „Nebenmenschen". Dieser entspricht genau der ersten
frühen, leiblich-affektiven Wirklichkeitsauffassung bei der Mutter, da sie im
„Neben" die Trennung wie die Identität oder Ähnlichkeit zugleich anzeigt.
Als anderes Subjekt ist allerdings der Nächste/Andere als „Nebenmensch"
imaginär, da alle Attributionsurteile von subjektiven Eigenschaften in das

subjektive Feld der Vorstellungen eintreten, welche die Assoziation gemäß
dem „Lustprinzip" in Gang setzen.

In solchem Zusammenhang muss „das Ding" weniger als das „Neben"
letztlich gesehen werden (auch wenn es sich über den „Nebenmenschen"
ankündigt), denn als das „Fremde", weil es als isoliertes Element am
Anfang keine Intuition davon seitens des Subjekts zulässt. Daher kann Lacan

sagen, „das Ding" als das Fremde drücke die „ursprüngliche Teilung der
Wirklichkeitserfahrung" aus, was insofern wiederum der Erfahrung des
Nebenmenschen entspricht, als dieser im Sinne des imaginär Anderen (A) des

„Befriedigungserlebnisses" spricht, das heißt gerade nicht als eine Identität
mit mir vereinbar ist. Die Macht des Anderen als Sprechender kennzeichnet

das Subjekt als das absolut Andere des Subjekts, so dass das Subjekt
wieder zu finden bleibe, aber gerade dies erlaubt das „Befriedigungserlebnis"

nicht, da „das Ding", welches gesucht wird, von Anfang an in ein erstes

Außen verlegt wurde. Mit anderen Worten ist „das Ding" aus dem
Verhältnis von Subjekt/Signifikant ausgeschlossen, wodurch der Einfluss des

Signifikanten auf das psychisch Reale in Frage steht, denn das Subjekt
versucht durch den immer wieder verschwindenden Signifikanten zu verstehen,

wer es ist - genauer gesagt, was es für den Anderen (gewesen) ist.
Aufgrund solch struktureller oder sich immer neu wiederholender
Abwesenheit ist „das Ding" außerhalb des Bezeichneten (hors-signifié), und in
seinem pathischen Bezug zu sich selbst bewahrt das Subjekt die dadurch
gegebene Distanz zu sich selbst, nämlich in einem primären Affekt, welcher

jeder Verdinglichung voraus liegt, da es sich um ein Nicht-Wissen
handelt.21

21 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 64L, 68, 142 u. 161, sowie Schindler, Regula: Das
Fenster zum Hof: Sinn, Unsinn, Ab-Sinn. Streiflichter auf die ternäre Verknüpfungslogik
Lacans in ihrer Verbindung zur Deutung, in: Riss. Zeitschrift für Psychoanalyse Freud-Lacan
85 (2017), 9-21.



650 Rolf Kühn

Am Ende jeder „spezifischen Handlung" als „Mittel zur Reproduktion
der Lust" findet sich daher „das Ding" als X der Bedeutung des Begehrens
des Anderen (A), welches das Subjekt wieder findet, und zwar anstelle der
Befriedigung ist es die Wiederkehr eines Zeichens durch die Rede des

Anderen, die das gesamte symbolische System impliziert und dem wieder
gefundenen Objekt entspricht. Daraus folgert Lacan, dass das „Lustprinzip"
nichts anderes aufsuchen ließe als die Herrschaft des Signifikanten,22 welcher

der Sinn selbst des Glücks sei, sofern der traditionelle Sinn des Glücks
die Begegnung bezeichnet. Die „spezifische Handlung der Lustbefriedigung"

enthält daher nicht nur den Sachverhalt, dass ihr immer etwas fehle,
sondern die aufgesuchte Lust prinzipiell die Wiederholung beinhaltet,
wodurch stets eine Differenz innerhalb des gesuchten/gefundenen Objekts
gegeben bleibe. Und wenn jedes Sagen als reine Handlung des Signifikanten
auftritt, da kein Signifkant jemals als Gesagtes erfüllt, was es verspricht,
dann enthält jeder Diskurs als Sagen (dire) auch das Verbieten (inter-dire).
In diesem Inter als „Intervall" oder „Schnitt" ruht das Objekt des Mangels,
des Begehrens als „das Ding" einer Lust, welche nie gesagt, sondern untersagt,

verboten werden kann. Die Lust als unmögliches Genießen (jouissance)

spricht daher zwischen den Zeilen des Gesetzes, wie das Inzestverbot

zeigt, da die Mutter als verbotenes Objekt den Platz „des Dings"
besetzt hält und so als Grundlegung des Gesetzes verstanden werden kann.
Wenn Freud als Korrelation des Triebs das inzestuöse Begehren freigelegt
hat, dann hat er damit nach Lacan das grundlegendste Gesetz vom Begehren

überhaupt aufgezeigt.23
Das Gesetz als Ver-bot (inter-diction) versagt daher dem Subjekt die Lust

nicht als solche, sondern macht aus einer fast natürlichen Schranke ein
durchgestrichenes Subjekt, insofern das Vergnügen (plaisir) der Lust
Grenzen setzt. Als verbotene Lust nennt sich das Begehren „unbefriedigt"
bzw. Begehren von etwas Anderem, das in der Struktur des „Lustprinzips"
und dessen Signifikantenabhängigkeit als solcher gegeben ist. So vermag
das Verlangen nach der Mutter nicht befriedigt zu werden, weil es als

Begehren die tiefste unbewusste Struktur des Menschen selbst ist, nämlich
als immer wieder zu suchendes und nicht zu erreichendes Ziel, was eben
allgemein als das Gesetz des Verbots des Inzestes bezeichnet werden kann.
Dieses unbewusste Verhältnis mit „dem Ding" sagt daher aus, dass das

Begehren kein anderes Verhältnis mit diesem hat als dieses verbotene
Verhältnis, denn dadurch wird die Beständigkeit des Subjekts als Träger des
Wortes oder der Rede garantiert. „Das Ding" im Herzen der subjektiven
Aktivität stellt damit jene „verborgene Einheit" da, um die herum sich die

22 Vgl. KÜHN, Rolf: Diskurs und Religion. Der psychoanalytische Wahrheitszugang nach
Jacques Lacan als religionsphilosophische Problematik. Dresden: Text & Dialog 2016, 32-88,
zu den vier Diskurstypen bei Lacan: Herrschaftsdiskurs, universitärer, hysterischer und
psychoanalytischer Diskurs.

23 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 82.



Begehren, Cogito und Phantasma 651

ganze Bewegung der Vorstellung organisiert und moduliert, welche als

„Vorstellungsrepräsentanz" die ersten Bündelungen der psychischen
Organisation vornimmt, das heißt als das grundlegende Funktionieren der
Signifikantenkette. Lacan unterschied dabei diese „psychische Materie" von
der Affektivität, da es nicht die Affekte wären, welche jenes ökonomische
oder dynamische Wesen benennen, das an der Grenze des analytischen
Horizontes gesucht wird.24

Die Affekte sind für Lacan also eher als bloßes „Signal" einzuordnen,
während das energetisch dunkle Feld „des Dings" nicht nur das Subjekt
innerhalb der intersubjektiven Vermittlung des Signifikanten bezeichnet,
sondern jenes Feld des Lustprinzips, welches jenseits des Lustprinzips ist,
das heißt den Trieb als Todestrieb. Obwohl „das Ding" mithin nicht das

Gute ist, kann es in Verbindung mit der Vorstellungsrepräsentanz das Wohl
im Kantischen Sinne herbeiführen. „Das Ding" als Quelle allen „Wohls" auf
der Ebene des Lustprinzips ist in sich keinerlei Gutes, da es sich im
Bereich der unbewussten Erfahrung auch bereits als das gibt, was das böse

Objekt ist, nämlich als Gesetz launenhafter Willkür von Zeichen, wo das

Subjekt durch keinerlei „Sicherung" garantiert ist, um noch einen weiteren
Kantischen Ausdruck bei Lacan zu gebrauchen. Als „Höchstes Gut" tritt
„das Ding" am Horizont transzendenter „Güter" als Trugbild wie eine Fata

Morgana auf, worauf sich das Begehren seinem strukturellen Wesen nach
bezieht. Aber das „Höchste Gut" im Sinne Freuds bleibt die Mutter als
Inzestobjekt, das heißt etwas Verbotenes, welches eben die Grundlage des

moralischen Gebotes überhaupt abgibt. Die Moral bezieht sich folglich auf
ein verlorenes Gut, welches ein solches bleibt, denn das Böse als sein
Gegenteil bezieht sich nach Lacan ebenfalls auf nichts anderes, mit anderen
Worten auf „das Ding", welches als verbotenes das Böse ist. Das Gesetz hat
daher kein anderes Gut zum Gegenstand als das, was nicht das Gute ist,
denn dieses stellt sich - über das Wohl als Lustprinzip hinaus - gegen
jedes Objekt. An dieser Stelle trifft sich Lacan zutiefst mit Kant, der das mo -

raiische Urteil von jedem Objekt befreit hat, indem er es von jedem Gefühl
oder Interesse für die Erfüllung des Gebotes befreite, um ein ethisches Feld
als solches zur Geltung zu bringen. Das heißt, dass das moralische Gesetz
durch die symbolische Struktur das Reale zum eigentlichen Gewicht macht,
„sich vergegenwärtigt" - und sich so gegen das Vergnügen wendet, wodurch
das Reale zur Garantie für „das Ding" zu werden vermag.25

24 Vgl. ebd., 65, 72 u. 77; für eine programmatische Hinleitung zum Zusammenhang von
Affekt, Leiblichkeit und Unbewusstem KÜHN, Rolf: Die Frage nach der therapeutischen
Grunderfahrung. Ein lebensphänomenologischer Dialog mit Freud und Lacan, in: Jahrbuch der
Psychoanalyse 75 (2017), 13-46; ebenfalls Proença, Nuno Miguel: Inconscient et refoulement
sehn la phénoménologie de la vie, in: Revue Internationale Michel Henry 7 (2016), 35-51.

25 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 363t., außerdem 28, 85t. u. 92, sowie Gondek, Hans-
Dieter/WlDMER, Peter (Hgg.): Ethik und Psychoanalyse. Vom kategorischen Imperativ zum
Gesetz des Begehrens. Kant und Lacan. Frankfurt/M.: Fischer 1994.



652 Rolf Kühn

Was Kant26 als „pathologisches" Interesse im Zusammenhang mit dem
moralischen Gesetz bezeichnet hat, ist dementsprechend all das, was das

Subjekt für ein Objekt erleiden kann. Dieses „pathologische Objekt"
verbindet sich in der Sichtweise Lacans mit dem Begriff des „imaginären Ich",
weshalb die Artikulierung eines moralischen Gesetzes im Sinne einer
Befreiung nichts mit der traditionellen Moral zu tun haben kann, da diese
auf der Voraussetzung des Möglichen eines entsprechenden Handelns
beruht, das zu tun sei. Letztlich entwickelt sich die traditionelle Moral in
diesem Möglichen als einem Verhältnis zum Unmöglichen, nämlich als ein
„Du sollst!", welches im Prinzip durch nichts bedingt ist - es sei denn eben
durch jenes Objekt als „das Ding", welches das Unmögliche selbst ist. Was
sich mithin diesem „Ding" schließlich substituiert (und zwar als sein
Gegenteil wie sein Identisches), ist die Wirklichkeit als Befehl und Ordnung.
Mit Kant gesprochen wäre „das Ding" infolgedessen das reine Gewebe des

Signifikanten als die reine Maxime, welche all ihrer Bezüge zum Individuum

beraubt ist. Dass sie mit dem „Guten" als Regel dann übereinfallt,
heißt eine Distanz beibehalten, da das moralische Gesetz von allem zu
befreien ist, was nicht „un-bedingt" wäre.27

Diese Anerkennung Kants hinsichtlich des reinen oder kategorischen
Imperativs ist aber zugleich auch die Grenze Kants, um ihn auf eine Stufe mit
Sade stellen zu können, denn wenn Sade epochal den einleitenden Schritt
betreffs radikaler Subversion in der Moral vornimmt, so ist Kant bereits
jener Punkt, um den herum sie kreist. Kant hat in der Tat die Funktion
„des Dings" als jenes Feld gesehen, in dem sich das Gesetz errichtet, ohne
diese Sichtweise jedoch zu Ende zu führen, weil die Definition Kants jene
wichtige Stelle leer lässt, wo die Existenz „des Dings" im Schoß des Realen
auszumachen wäre - nämlich am Ort des Begehrens. Deshalb substituiert
sich dem „Du sollst!" im Sinne des Kantischen Imperativs nur allzu leicht
das Phantasma der „Lust" bei Sade als Imperativ, auch wenn dieses
Phantasma als solches fast illusorisch ist. Aber nichtsdestoweniger kann es wie
ein universales Gesetz auftreten, insofern seine Maxime lautet: „Ich habe
das Recht, deinen Körper lustvoll zu genießen, und dieses Recht werde ich
ohne irgendeine Grenze ausüben, ohne in der Laune meiner Leidenschaft
innezuhalten." War es bei Kant eine innere Stimme, die das Gesetz erlässt,
so ist es bei Sade die Aussage eines Anderen; aber diese Zweipoligkeit
zwischen dem Machtausübenden und dem Opfer ist in den Augen Lacans
nichts anderes wiederum als die Spalte des Subjekts im Sinne der Trennung
zwischen Aussage und Ausgesagtem auf der Sprach- und Bedeutungsebene.

Hierin ist Sades Maxime - strukturell gesehen - sogar ehrlicher als der
Anruf einer Stimme aus dem Inneren heraus, denn als Maxime aus dem

26 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft Kants Werke Akademie Textausgabe V). Berlin:
De Gruyter 1968, 71-75 (Teil 1,1.3).

27 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 68.



Begehren, Cogito und Phantasma 653

Mund des Anderen lässt sie diese Trennung im Subjekt klar erblicken.
Diese Wahrheit ist in Kants Kritik der praktischen Vernunft verschleiert,
aber wenn wirklich jedes „pathologische Gefühl" aus dem moralischen
Gesetz verbannt ist, dann wird schließlich eine sadistische Welt verstehbar,
auch wenn es sich um die Karikatur einer radikalen Ethik handelt.28

2) SUBLIMIERUNG UND TOD DES SUBJEKTS ALS CREATIO EX NIHILO

Es bleibt mithin für diese Kritik des Cogito weiter zu verfolgen, woran im
Verhältnis zum „Ding" die traditionelle Ethik scheitert, auch gerade als
Ethik des Triebes, der Lust und des Erotischen. Aus dem zuvor Gesagten
geht hervor, dass ohne Ver-bot (inter-dit) des Gesetzes das Subjekt betreffs
seines Begehrens nicht weiß, dass es immer auch „das Ding" seines Nächsten

begehrt. Somit ist das begehrte „Ding", welches in sich indifferent ist,
durch die Rede in einem verbotenen Verhältnis begründet - nicht in einer
„Intimität", sondern in einer „Extimität", wie Lacan schreibt. Da „Ding"
und Gesetz korrelativ sind, befindet sich das Begehren mit dem Gesetz,
anders gesagt, in einem dialektischen Verhältnis, wodurch zugleich das

Begehren wiederum zu einem „Todesbegehren" wird.29 Wie der Apostel Paulus
schon in seinem Römerbrief 7,7-13 festgehalten hat, nimmt die Sünde
(welche Mangel und nicht Teilhabe am „Ding" nach Lacan bedeutet)
überhand, und dieses Paradox kennzeichnet den Misserfolg der Ethik, welche
„das Ding" unter ein Ver-bot stellt. Die Menschheit hat daher dieses Gesetz
übertreten und eine Erotik für das Verhältnis von Begehren und
Transgression eingeführt, welche dem zuvor erwähnten „Objekt a" entspricht.
Kant hat dies signalisiert, weshalb er gezwungen war, auf das „Ding an
sich" (la Chose-en-soi) zu verweisen, welches aus der Unverfügbarkeit
heraustretend - wie bei Sade - zu einem Dasein wird, das uns hin und her wirft,
martert: „Leihen Sie mir einen Teil Ihres Körpers, der mich einen Augenblick

befriedigen kann, und genießen Sie, wenn es denn gefallt, einen Teil
des meinigen, der Ihnen angenehm sein kann." Diese Weise des Auftretens
des Objekts gilt als Perversion, da das Subjekt sich selbst zum Mittel der
Lust des Anderen macht, indem es ihm das „Objekt a" seines Phantasmas
substituiert und so seinen Körper „zerstückelt", wie es dem Zustand vor
dem „Spiegelstadium" entsprach, aus dem heraus sich die imaginäre Ich-
und Objektstruktur entwickelt.

Vergleicht man diesbezüglich die zwei möglichen Formen der
Transgression, das heißt Sublimierung und Perversion, dann handelt es sich beides

Mal um eine Art Köder, indem das „Objekt a" als imaginäres Element
des Phantasmas als das angesehen wird, was „das Ding" wäre, welches aber

28 Vgl. Écrits, 768-789: Kant avec Sade von 1963.
29 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, îoof.



654 Rolf Kühn

unzugängliche Lust, unmögliches Begehren bleibt.30 Dieser Sachverhalt
entspricht der Leere als Ort des „Dings" innerhalb des Realen, denn in der

Vorstellung ist diese Leere in der Tat nichts (nihil). Deshalb wurde von uns
schon festgehalten, dass die Vorstellung stets in einem Zusammenhang
eines unbewussten Systems von „Vorstellungsrepräsentanzen" gefangen ist,
welche den Zugang zur Lust als Genießen (jouissance) durchstreichen,
insofern sie an das Lustprinzip gebunden bleiben. Das „Realitätsprinzip" nach
Freud bildet dazu die „dialektische Korrelation" wiederum, insoweit wir
„Wirkliches mit Vergnügen (plaisir) erstellen". Lacan kritisiert hier nicht die
hedonistische Tradition als solche, weil sie die positiven Wirkungen des

Vergnügens unterstrichen habe, sondern weil sie nicht sagt, worin das Gute

eigentlich bestehe - und uns so von unserer Lust/Freude im Sinne der
jouissance fernhalte. Denn das Lustprinzip bildet begrifflich ein „Jenseitiges",

um uns unterhalb desselben zu halten, während genau dieses
genannte Jenseitige nichts anderes als das Feld „des Dings" ist, welches sich
allerdings mit dem Todestrieb vermischt, wie wir bereits anführten.31

Aber warum ziehen wir nach Lacan in unserem Dasein den Tod vor?
Der „Todestrieb" erscheint destruktiv, aber er ist in den Augen Lacans nur
wie ein Vorspiel zu einem „kreativen" Tun, nämlich als eigener creatio ex
nihilo. Alles, was existiert, wird vom Todes- als Destruktionstrieb in Frage
gestellt, was für das System des Signifikanten heißt, dass von dessen Funktion

her alles in Frage gestellt werden kann. Da der Signifikant nur in
Gestalt des Schnitts oder der Trennung, mithin der Distanz oder Differenz
existiert, aber nicht an sich, wie mit Verweis auf das strukturalistische
Sprachverständnis zu betonen bleibt, berührt das Subjekt in Bezug auf diese

Signifikantenkette die Grundwahrheit, dass es darin als solches nicht
vorkommt. Deshalb ergibt sich der Todestrieb aus diesem Verhältnis
zwischen Subjekt und Signifikant, insofern das Subjekt im Signifikanten die
Bedeutung seiner selbst als Fehlen, Destruktion oder Tod berührt,
wodurch jeder „Partialtrieb" im Sinne Freuds virtuell einen „Todestrieb"
darstellt.32 Anders gesagt „tötet der Buchstabe", wie es bereits in der Bibel
heißt, aber wir lernen diese Wahrheit nur vom Buchstaben (lettre) selber,
dass es sich mit jedem Trieb tatsächlich so verhält. Hervorbringung ex nihilo
ist daraufhin jede Tätigkeit als Todestrieb in dem Maße, wie stets „etwas
Anderes" begehrt wird und deshalb das Begehren immer wieder neu
ansteht, weshalb in solchem Tun Zerstörung und Schöpfung zusammenfallen,

nämlich als Nichts (rien) des Subjekts, dessen Sein oder Wesen nie für
sich in einem ursprünglichen oder substantiellen Sinne existiert, sondern

30 Vgl. Lippi: Transgressions, 95-99. u. 239-247
31 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 119,124,146 u. 218.
32 Vgl. ausführlicher KÜHN, Rolf: Der „aufgeschobene Tod" im Begehren nach Jacques

Lacan. Lebensphänomenologische Rückfragen an ein sprachlich-unbewusstes Therapiekonzept
der Psychoanalyse, in: Psychodynamische Psychotherapie. Forum der tiefenpsychologisch
fundierten Psychotherapien 2 (2016), 95-113.



Begehren, Cogito und Phantasma 655

immer nur im Begehren des Anderen (A). Das heißt als „Zwischen" der
Begegnung und der Rede, die sich beide nie zu einer endgültigen Identität
schließen können, weshalb sich in Bezug auf Lacans psychoanalytische
Theorie und Praxis der Kur und Therapie auch von einer „Erfahrung des
Realen als Erfahrung des Unbewussten im Zerfall der verfehlten Begegnung"
sprechen lässt - verfehlt in dem Sinne, dass sie eben nie zustande kommt.33

Lacan nennt nun diesen Zusammenhang von Hervorbringung/Todestrieb
auch eine „kreationistische Sublimierung", weil dadurch ein Objekt

zur Würde „des Dings" erhoben werden kann. Indem in der Tat jedes Ding
in seiner Leere ergriffen zu werden vermag, das heißt ohne irgendeine
wirkliche Substanz, ist es möglich, es vollständig zu depersonalisieren, um
ihm den Sinn eines reinen Signifikanten zu geben, was für Lacans
Wirklichkeitsverständnis impliziert, dass es Realität nicht vor der Sprache gibt,
sondern von dieser nur als Wirkliches bezeichnet wird, etwa als wahr und
falsch, um dadurch erfahrbar zu werden.34 In diesem Sinne tritt die
Sublimierung als der Symbolisierungsvorgang eines Objekts selbst auf, aus dem
ein Signifikant wird, aber wir sehen jetzt noch deutlicher, dass sich dieser
Vorgang als creatio ex nihilo von einem „Loch" aus vollzieht, nämlich vom
„Ding" als leerem Bild aus, wobei dann das „Objekt a" als „Repräsentant
der Vorstellung" fungiert. „Das Ding" bleibt daher unbewusst, so dass alle
vom Menschen geschaffenen Formen der libidinösen Ordnung der
Sublimierung angehören, um auf eine bestimmte Weise die nicht verstehbare
Leere „des Dings" durch die „Objekte a" zu repräsentieren. Wir entdecken
hier das von Hegel entlehnte Schema der Dialektik von Gegenwärtigung/
Verschwinden in der Bewusstseinserfahrung wieder,35 wobei jedoch im
psychoanalytischen Kontext Lacans die Sublimierung im ausgeführten Sinne
nicht nur der imaginären Funktion des Phantasmas zugeordnet wird,
sondern in ihrer aktiven Bewegung nunmehr auch den Trieben im Plural.36

Wenn Lacan „Trieb" auch mit dérive (Abtrift) in Anlehnung an den
englischen Begriff drive übersetzen möchte,37 dann ist damit sowohl der Trieb

33 Möller: Die Lehre vom Unbewussten, 125-131, sowie Mazet, Sylvie: Une lecture de
L'Avare. Simone Weil et Jacques Lacan, in: Cahiers Simone Weil 42 (2019) 4, 351-360; Lacan:
L'éthique de la psychanalyse, 251t.; Finkelde, Dominik: Exzessive Subjektivität. Eine Theorie
tathafter Neubegründung des Ethischen nach Kant, Hegel und Lacan. Freiburg: Alber 2015,
186-193; ROUZEL, Jean: La lettre de l'inconscient. Freud, Lacan et quelques autres au pied de la
lettre. Paris: LHarmattan 2016.

34 Vgl. MÜLLER: Die Lehre vom Unbewussten, 132-139.
35 Bei Freud entspricht dies dem Spiel des Kindes mit einem Gegenstand anstelle der

Präsenz der Mutter, wobei es „Fort/Da" ausruft; vgl. zu dieser Grundsituation SCHINDLER,

Regula: fort-da. Psychoanalyse intensiv / extensiv. Baden (CH): Vissivo Verlag 2017.
36 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 87, 133, 157 u. 169; zu Hegel/Lacan in Abhängigkeit

von Kojèves Hegelinterpretation Sauverzac, Jean-François de: Le désir sans foi ni loi. Lecture
de Lacan. Paris: Aubier 2000, 91-104.

37 Vgl. Rath, Claus-Dieter: Einige Beziehungen zwischen Lacanscher jouissance und Freudscher

Lust, in: Riss. Zeitschrift für Psychoanalyse Freud-Lacan 85 (2017), 22-39.



656 Rolf Kühn

in seiner Tatsache als „Schatz der Signifikanten" bezeichnet wie auch als

das Verschwinden des Subjekts, wenn Anfrage und Signifikant zusammentreffen.

Da der Trieb in dieser Bedeutung nicht weit vom Feld „des Dings"
entfernt ist, versteht Lacan ihn auch als ursprünglich von jedem Ziel
abgewandt. Was sich vom „Ding" offenbart, ist mit anderen Worten der Ort der
Triebe, wodurch zugleich deutlich gemacht wird, dass bei der Befriedigung
der Triebe Verdrängung/Wiederkehr des Verdrängten als Wiederholung
immer zusammenspielen, und zwar als reines Spiel des Signifikanten im
Sinne sich substituierender Bedeutungen für die gewöhnliche Befriedigung.
Hingegen befriedigt die Sublimierung auf andere direkte Weise, ohne Rückkehr

des Verdrängten und der Verdrängung, da letztere mit der Wiederkehr

des Verdrängten identisch ist.38 Denn der Begriff der Sublimierung
enthält die Idee einer Veränderung, welche allerdings nicht im Ziel
besteht, wie man nach Freuds Hinweisen glauben möchte, sondern im
Objekt, das heißt als Befriedigung der Tendenz in der Veränderung ihres
Objekts. Es handelt sich in dieser Veränderung ohne Verdrängung nicht um
ein neues Objekt, sondern um die Veränderung des Objekts in diesem
selbst. Dieses Objekt ist der Trieb oder die Libido, welche im Spiel des
Signifikanten als grundsätzlich entfremdet von Lacan verstanden werden. Es

ist ebenfalls das Begehren als Metonymie, sofern darin ein Ausschluss und
ein unaufhörliches Gleiten innerhalb der Signifikantenkette stattfinden;
gleichzeitig ist es das Objekt des Phantasmas, welches sich abtrennt und
fallen gelassen wird. Die Veränderung des Objekts innerhalb der Sublimierung

ohne Entfremdung (aliénation) durch die Verdrängung des vom
Signifikantenspiel geprägten Triebes ist mithin ein impliziter oder expliziter
Übergang vom Nicht-Wissen zum Wissen, anders gesagt die Anerkennung,
dass das Begehren nichts anderes ist als die Metonymie des Diskurses der
Anfrage an die jeweilige Andersheit. Das „Objekt a" enthält diese Anerkennung

insofern, als das Ausgesagte des Begehrens den metonymischen
Bezug eines Signifikanten zum anderen beinhaltet, woraus für die analytisch-
therapeutische Praxis eine gewisse „Aszese" des „in Zucht genommenen
Vergnügens" erwächst, um daraus eine „gelebte Substanz für das Subjekt"
hervorbrechen zu lassen, und zwar als reiner Schnitt des Signifikanten, als
Todestrieb, Sein oder Begehren ex nihilo.39

Wenn es für Lacan über die Sublimierung eine gewisse Möglichkeit des
Glücks gibt, unser Streben als Tendenz des Begehrens zu erfüllen, dann
nur als jener einzige Augenblick, wo sich die Phantasmen hervorbringen.
Das einzelne Phantasma selbst gibt uns keinen Zugang zur Lust als
wirklicher jouissance, das heißt zum „Ding" als solchem, wie wir sahen, weil

38 Vgl. dazu ausführlicher KÜHN, Rolf: Begehren und Sinn. Grundlagen für eine phänome-
nologisch-tiefenpsychologisch fundierte Psychotherapie und Supervision - zugleich ein Beitrag
zu Jacques Lacan. Freiburg: Alber 2015,187-197.

39 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 399h u. 181; Langlitz, Nicolas: Die Zeit der
Psychoanalyse. Lacan und das Problem der Sitzungsdauer. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 207-218.



Begehren, Cogito und Phantasma 657

die Schranke hierzu das Phantasma selbst als Prinzip des Vergnügens ist.
Das Gute hält uns in seiner gewöhnlichen Funktion von der Lust fern, da

es uns das Trugbild eines Jenseitigen vorspiegelt, wohinein Lust wie
Genießen projiziert werden. Nur durch das Andere (A) zugänglich, haben wir
weder durch irgendeine innere affektive Bewegung noch durch einen
intuitiven Weg nach Lacan die geringste Idee vom Guten, während das Schöne

hingegen uns nicht täuscht. Denn beim Schönen wohnen wir der
Aufhebung des Horizontes des Begehrens bei, und zwar als Zerstörung eines

jeglichen Objekts, was an Kants „interessenloses Interesse" aus der Kritik
der Urteilskraft (1790) erinnert. Das Wahre als „das Ding" wird so vom Schönen

angezeigt, obwohl es „das Ding" verbirgt. Mit bekannten biblischen
und antiken Metaphern, die sowohl an die Unsichtbarkeit Jahwes im Alten
Testament wie an die Ideen bei Piaton erinnern, wäre das Wahre des Guten

nur in seiner blendenden Schönheit zu sehen, welche aber das Sehen
selbst gerade verhindert, weil „das Ding" als das Wahre immer nur verborgen

gegeben ist. Das Schöne gewinnt damit die Rolle einer äußersten
Schranke, um den Zugang zu einem grundsätzlichen Furchterregenden zu
verbergen, was nichts anderes besagt, als dem Subjekt vor dem unbenenn-
baren Feld des radikalen Begehrens Einhalt zu gebieten. Dieses Feld ist die
„absolute Zerstörung", die „Zerstörung über die Verwesung hinaus", so dass
das Schöne diesbezüglich das Begehren einschüchtert, es verbietet,40 wie
Lacan dies an der emblematischen Figur der Antigone in der griechischen
Tragödie verdeutlicht. Diese lässt jenseits des Imaginären ein anderes
Imaginäres ex nihilo erscheinen, um so durch die kathartische Wirkung des
Theaters von jeglicher imaginären (Seins-)Ordnung sowie den Leidenschaften

gereinigt zu werden - insbesondere von Mitleid und Furcht.41
Unter Verwendung von Aristoteles' Begriff der Katharsis versteht Lacan

allerdings ein solch reinigendes Vermögen des Bildes als „zwischen-zwei-
Toden", weil sich der Glanz der Schönheit dieses Bildes wiederum aus der
Aufhebung aller Objekte ergibt. Wird in der Tat dieses Bild als Trennung
oder Schnitt betrachtet, als fehlendes Sein des Subjekts, als Todestrieb ex
nihilo, dann wird verständlich, dass es sich bei diesem Bild um das reine
Begehren handelt, das heißt um das Begehren nach dem Tod als solchem.
Dieser ist nicht zunächst der biologische Tod, sondern der nunmehr schon
öfters unterstrichene Platz des Begehrens als Verhältnis des Subjekts zu
seinem „Fehlen-zu-sein", was damit auch zu einem Verhältnis des Subjekts
zu seinem „zweiten Tod" wird - zu jener Schranke, an der alle ontologi-
sche oder substantielle Vergewisserung als „Seinswissen" vergessen wird.

40 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 256 u. 280; Écrits, 776; Turnheim, Martin: Trieb und
Werk, in: Mitteilungen des Instituts für Wissenschaft und Kunst 51 (1996) 1: Psychoanalyse
und Philosophie, 35-40, über die Sublimierung.

41 Vgl. Guyomard, Pierre: La jouissance du tragique. Antigone, Lacan et le désir de l'analyste.

Paris: Champ-Flammarion 1992; VlON-DURY, Jacqueline (Hg.): Entre-deux-morts.
Limoges: Pulim 2000.



658 Rolf Kühn

In der Libido (sofern sie ein Trugbild der Befriedigung ist, ein Bild der
Abwesenheit jenseits des Feldes des „Dings" als Andersheit) können wir in
flüchtigen Augenblicken diese Konfrontation mit dem Jenseitigen der Ab -
Wesenheit vergessen, woran der „zweite Tod" erinnert. Dies heißt erneut
nichts anderes, als dass alles Existierende geboren oder entstanden ist und
dadurch nur im Mangel an Sein gegeben wird, weshalb der „zweite Tod"
noch über den natürlich eingetretenen Tod hinaus gedacht werden kann.
Dieser physische Tod vermag nämlich auf sich warten zu lassen, er kann

sogar herbeigesehnt werden, was aber dabei verlangt wird, ist eigentlich
der „zweite Tod". Dieser Wunsch ergibt sich ebenfalls bei der Lust als
Transgression des Begehrens, da sich eine solche Verwirklichung in ihrem Ziel-
verlangen als Grenze setzt, wo der „zweite Tod" als der letztmögliche
auftritt, wie es der mit dem Schönen verbundene Schmerz besonders zeige.
Denn das Schöne hat hier nichts mit einem Ideal zu tun, welches mit dem
Ideal-Ich verbunden werden kann, sondern mit einer „Grimasse", um vom
Mitleid und der Furcht wie in der antiken Theaterkatharsis zu heilen.42

Die Furcht ist nämlich letztlich jenes Gefühl, nicht mehr begehren zu
können, mithin die aphanisis als mögliches Verschwinden des Begehrens,
so dass der Schmerz in existentieller Hinsicht jenes Feld für uns darstellt,
wo sich genau die Möglichkeit abzeichnet, sich als subjektives Sein nicht
mehr bewegen zu können. Der „versteinerte Schmerz" sei daher der
Schmerz zu existieren schlechthin, wobei Subjekt und Begehren weiterhin
identisch gedacht werden, nämlich als reines Begehren im Sinne des
reinen Seins als unzerstörbares Verhältnis. Mit anderen Worten ist der
Schmerz eine stasis, welche das Existierende, das Subjekt, als das bestimmt,
was nicht in das Nichts (néant) zurückkehren kann, woraus es hervortrat.
Mithin handelt es sich wiederum um eine Schranke, wie sie Sade in seinem
Phantasma als ewigen Schmerz auffasste. Der Schmerz ist daher der
Signifikant jener Grenze, „wo das Subjekt in seinem Schmerz besteht", folglich
die Grenze des „zweiten Todes", denn was an dieser Grenze angezeigt
wird, ist die Unmöglichkeit für das Sein des Subjekts, sich weiter zu bewegen.

Deshalb hat Kant unter den sonst als „pathologisch" verstandenen
Gefühlen hinsichtlich einer reinen Ethik den Schmerz davon ausgenommen,
da er eine gefühlsmäßige Korrelation zur Moral in ihrer Reinheit abgebe.
Sade sah Ähnliches im Prinzip, wenn er zur Erreichung „des Dings" alle
Schleusen des Begehrens öffnen wollte, um am Horizont derselben den
Schmerz auftreten zu lassen - den des Anderen oder des Subjekts selber.
Der Zugang zum „Ding" kann aber auch durch die zuäußerst angestrebte
Lust nicht erzwungen werden, da „das Ding" unerreichbar für die Lust
bleibt. Ebenso wie die Verbindung von Schönheit und Schmerz im imaginären

Feld des Phantasmas verbleibt, weil das radikale oder unnennbare

42 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 341 u. 345; Écrits, 776, sowie ZlZEK, Slavoj: Grimassen
des Realen. Lacan oder die Monstrosität des Aktes. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1993.



Begehren, Cogito und Phantasma 659

Begehren absolute Zerstörung ist: die Leere, das Fehlen, der zweite Tod
des Subjekts.43

Wenn die Lust nun ihrerseits ein Böses ist, dann deshalb, weil sie in
sich das „Böse des Anderen" beinhaltet. Lacan stellt hierbei eine Verbindung

mit Gott als dem Anderen dar, der nach Nietzsche tot ist, was im
strukturalistischen Kontext Lacans heißt, dass er der durchgestrichene
Andere ist - der Abwesende.44 Diese Abwesenheit, und nicht sein Tod, sei für
den Eintritt des Bösen in die Welt verantwortlich, denn sie bezeichnet die
Abwesenheit seines Signifikanten als letzte Antwort hinsichtlich der
Garantie, welche vom absolut Anderen (A) im Sinne jenes Gesetzes ausgedrückt

ist, das im Tiefsten des Unbewussten ruht und mit dem Sinn des
Todes identisch ist. Wenn mithin die Problematik des Bösen gegenwärtig
neu von der Frage der Abwesenheit Gottes her zu stellen ist,45 welche
letztlich das Durchstreichen der Anerkennung durch das radikal Andere
(A) bedeutet, dann impliziert dies die Notwendigkeit, dass sich das Subjekt

in seinem Bezug zu solcher Andersheit selbst als durchgestrichen wieder

erkennt. Dadurch setzt sich das Subjekt zugleich in seinem Verhältnis
zum Signifikanten dergestalt, dass das Subjekt nicht wusste, das heißt tot
war - nämlich das Subjekt als der schlechthin Andere als Subjekt der Aussage.

Dieses unerkennbare oder verborgene Subjekt ist von dem des Ausgesagten

verschieden, weil das sich im Sprechen mit sich selbst identifizierende

Ich als Cogito nicht das Selbst ist, was wir eingangs als theoretische
Grundvoraussetzung bei Lacan seit seiner Konzeptualisierung des „Spie-
gelstadiums" erwähnten.

Das Böse wird mithin aktiv, weil das Subjekt in seinem Verhältnis zum
Signifikanten es nicht wusste, und dieses sein Nicht-Wissen bedingt die
Illusion eines Jenseitigen der Funktion des Guten in Bezug auf das Begehren.

Das Durchbrechen dieser Illusion stellt sich daher als „eine Frage des
Wissens" (science) - „eines Wissens des Guten und Bösen". Indem wir nämlich

vom Verbot ausgehen, gelangen wir zunächst zur Erkenntnis des Guten,

aber von da aus gelangen wir nur zur Erkenntnis des Bösen in
Wirklichkeit, welches nicht die Erkenntnis des „Höchsten Gutes" ist, sondern
des verbotenen Guten. Anders gesagt, erreichen wir eher über das Böse als
über das Gute die Lust, aber eben nicht als das „Höchste Gut", sondern als
das verbotene Gute. Lacan stellt folglich seine Frage nach Gut/Böse nicht
in Abhängigkeit vom Wert, von dem her die Dinge gewöhnlich axiologisch

43 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 304 u. 97; zur weiteren Diskussion auch KÜHN, Rolf
(Hg.): Pathos und Schmerz. Beiträge zur phänomenologisch-therapeutischen Relevanz
immanenter Lebensaffektion. Freiburg: Alber 2017, hier bes. 193-198.

44 Vgl. Lacan, Jacques: Le Séminaire XX: Encore. Paris: Seuil 1975 (dt. Das Seminar XX:
Encore. Berlin: Quadriga 1986), hier bes. Kap. XIII über den „Tod Gottes".

45 Vgl. Kühn: Diskurs und Religion, 224-232.



66o Rolf Kühn

oder psychologisch aufgeteilt werden,46 sondern mittels des Zugangs
hinsichtlich „des Dings", was besagt: hinsichtlich des Wissens der Lust oder
des Genießens als „dem Ding". Deshalb ist uns die Lust nicht wegen des
Bösen verboten, sondern letztere bleiben uns vielmehr unter-sagt, bevor
wir wussten, dass Gott tot war.47

Um noch besser zu verstehen, was das Wissen vom Bösen und vom
toten Gott als seine Abwesenheit im Signifikanten darstellt, gehen wir
abschließend von der Bosheit unseres Nächsten aus, welche auch jene Bosheit

ist, vor sich selber zurückzuweichen, und die ebenfalls in mir ist.
Lacan setzt, dass mir nichts näher sei als das eigene Herz meiner Lust,
dem ich mich dennoch kaum zu nähern wage. Denn sobald ich mich meinem

Herzen nähere, breche jene unergründliche Aggressivität in mir auf,
welche ich dann gegen mich selbst wende, und anstelle des verschwundenen

Gesetzes sich dessen Gewicht auf jene Grenze lege, die es mir
verhindere, den Abstand zum „Ding" zu überschreiten. Wenn Lacan hierzu
das Gebot aus dem Neuen Testament aufgreift, „meinen Nächsten zu
lieben wie mich selbst", dann würde ich deshalb davor zurückweichen, es zu
tun, weil sich am Horizont solcher Liebe etwas zeige, was an einer
unerträglichen Grausamkeit teilhabe, insofern die Nächstenliebe in ihrer eigenen

Richtung der grausamste Weg sein kann. Das „Selbe" in mir, um den
Nächsten zu bezeichnen, ist für ihn zugleich „das Ding" - jenes Innere als

Leere, von denen wir nicht wüssten, ob sie mir oder niemandem zugehörten.

Es gibt hier folglich eine gewisse Grenze zu überschreiten, und wenn
dabei die Leere das Bild der zu entdeckenden „Leere Gottes" bildet, dann
besteht die Macht Gottes gerade darin, „in dieser Leere selbst
voranzuschreiten". Auf diese Weise offenbart sich die Richtung auf den Anderen
hin als Anerkennung des Nächsten in der „Dimension des Abenteuers".
Sade sprach schon von der Gestalt Gottes als dem „Höchsten Wesen an
Bosheit", und für Lacan gilt in diesem Kontext, dass sich auf einen solchen
Gott der Bosheit das ausgesprochene Gesetz als Verbot beziehe. Geschichtlich

sei die Frage der Nächstenliebe mit dem Tod Gottes identisch, denn
ohne dieses Gebot zu zerstören (durch die Aufbewahrung seiner Zerstörung

selbst befinde es sich vielmehr auf einer veränderten Ebene), lautet
das einzige Gebot in Zukunft: „Du wirst deinen Nächsten lieben wie dich
selbst!". Wenn für das Empfinden der Neuzeit auf ideologisch unerträgliche

Weise der Gipfel des ethischen Gebots mit diesem Gebot der Nächstenliebe

zusammenfalle, dann deshalb, damit sich das menschliche Subjekt in
Bezug auf das Begehren selber zu seinem eigenen Nächsten mache.48

46 Innerhalb der psychotherapeutischen Richtungen vgl. besonders FRANKL, Viktor: Der
leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der Psychotherapie. Bern: Huber 1984, 177-
189, über den Zusammenhang von Sinn/Wert.

47 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 217 u. 277.
48 Vgl. ebd., 231h u. 92, sowie Le désir et son interprétation, 484-491.



Begehren, Cogito und Phantasma 661

Dennoch führt diese Anerkennung des Gebots der Nächstenliebe als

Selbstanerkennung des eigenen Begehrens zur „Zerstückelung des
Körpers" des Nächsten. Eine gewisse Grenze wird in der Nächstenliebe
überschritten, nämlich jene mit dem Feld des Imaginären identische Grenze.
Einerseits werde ich in der Tat durch dieses Gebot in Bezug auf den
Anderen zu einem ihm Gleichen und andererseits würde ich dadurch aufhören,

bei der Begegnung mit ihm gewisse Etiketten zu verwenden. Die Liebe

zum Nächsten ist daher etwas anderes als jene narzisstische Liebe, die
leicht mit dem Altruismus verwechselt wird, so wie auch unser Mitleid nur
durch das Bild des Anderen vermittelt ist, welches schnell in Aggressivität
umschlägt, wenn ich mich im Feld meines Nächsten befinde - nämlich im
Feld meiner Lust und meines Vergnügens. Die Identifikation mit dem
Anderen als dem „Selben" ist also nicht frei von Grausamkeit, denn ich habe
mir ein Bild von mir wie von ihm gebildet, woran ich nur zu gern eben
meine Etiketten festhefte. Jenseits von diesem Bild ist demzufolge eine
Leere aufzusuchen, welche im Bild des Anderen selbst nicht gesehen wird,
da sie über das lustvolle Vergnügen meinerseits hinausliegt. Wie aber ist
dieses Jenseitige der Nächstenliebe zu erreichen, welche zugleich das
Gesetz des Verhältnisses des menschlichen Subjekts zu sich selbst darstellt,
das heißt zu seinem eigenen Begehren als seinem „Nächsten"? Was hierzu
benötigt wird, ist ein „Verbrechen", um es mit Sade zu sagen, wo wir den
zuvor erwähnten Gott als das „Höchste Wesen an Bosheit" handeln sehen.
Diese Bosheit versteht sich nicht unbedingt im Sinne der Aggressivität, die
damit nichts zu tun hat, weil es sich um eine Übertretung transgression)
handle, welche sich gegen die Gesetze der natürlichen Ordnung zu wenden

scheint, wie es nochmals Sade sich vorstellte. Lacan nennt dies das

„geringfügige Phantasma", da es aus dem ex nihilo erfolge.49
Mit anderen Worten ist die Triebfeder dieser Bosheit der „Todestrieb"

als das schon zuvor mit Freud erwähnte „Jenseitige des Lustprinzips", da es
sich als Zerstörung um eine Schöpfung vom Nichts (rien) aus handelt, um
jenseits des Imaginären das „Objekt a" des Phantasmas als eines anderen
Imaginären einzuführen. Wenn Sade illustrieren kann, dass die Lust als

Transgression des Begehrens eine Zerstückelung des Körpers des Nächsten
zur Folge hätte, so ist dahinter noch ein weiteres Phantasma gegeben, nämlich

der „unzerstörbare Charakter des Anderen". Dieses andere Phantasma
steigt aus der Gestalt des Opfers empor, und das Subjekt löst dessen ewiges

Leiden von ihm ab, um das Opfer eine „ewige Pein" ertragen zu lassen,

von der es als Subjekt im Sinne eines unzerstörbaren Trägers durchgestrichen

ist - als „der Schmerz zu existieren". Sades testamentarisch letzter
Wunsch, dass von ihm selber und seinem Grab für die Menschen nichts
übrig bleibe, kann daher für Lacan nur heißen, dass dieser unsinnige
Wunsch einer „ewigen Pein" ausschließlich den Ausdruck des „reinen Be-

49 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 238.



662 Rolf Kühn

gehrens" zu bedeuten vermag: „das Begehren des Todes als solchem". Das

Verbrechen, welches die abstoßende Routine der Natur für Sade
durchbrechen sollte, impliziert daraufhin eine äußerste Konsequenz, wonach sich
die Auflösung des Subjekts noch verdoppelt, um die zerfallenen Glieder
unseres Körpers ihrerseits gänzlich zerstört sein zu lassen, damit sie sich
nicht wieder erneut als „Sein" vereinen können.50

Wiederum handelt es sich hier um die These vom „zweiten Tod" bei
Lacan, was zum einen besagt, dass das Subjekt in seinem Verhältnis zum
Signifikanten nicht wusste, dass es tot war, und dass die Symbolisierung
seines Begehrens im Grunde etwas Unbenennbares darstellt. In dieser
Psychoanalyse eines sprachlich-symbolisch strukturierten Unbewussten steht
somit der Tod am Anfang, indem er die Existenz des Menschen als eine
Signifikantenkette trägt, weshalb die Subjekte in ihrer Entfremdung eine
fundamentale „Hilflosigkeit" nach einem Ausdruck Freuds an den Tag
legen. Nie sind die Menschen als Subjekte wirklich ge-wesen, und ihre Ge-
wesenheit als Vergangenheit ist im Grunde eine unvollendete Zukunft, von
der sie nicht wissen, was sie dann sein werden, denn stets impliziert die
einzelne wie letzte Erfahrung des Menschen, dass sein Selbstverhältnis der
Tod für ihn aufgrund der für das Subjekt an keiner Stelle zu schließenden
Rede an Andere (A) ist, „von denen keinerlei Hilfe zu erwarten ist". Der
„zweite Tod" kann angesichts dieser Lage, welche die Verzweiflung nährt,
nur die Einschreibung des ausgeschlossenen und unbenennbaren Begehrens

in den Ort des Symbolischen bedeuten, aber hier am Ende unserer
Analyse zu Ethik und Tod als Verneinung im Sinne der Zerstörung des
Signifikanten. Die Psychoanalyse als Ethik, von der wir im zweiten Teil dieses

Beitrags sprachen, ist folglich die Verwirklichung eines Begehrens im Sinne

eines „Jüngsten Gerichtes": „Habt ihr gemäß dem Begehren in euch
gehandelt?" Nicht unserem Begehren nachzugeben, ohne darauf zu verzichten,

weil es in uns wohnt, heißt seine Inanspruchnahme der Dinge als Güter

zu durchschauen, welche als Metonymie stets das „etwas Anderes Wollen"

einschließen - und damit das Jenseitige einer Illusion, wovon nur ein
Tun befreien kann, für welches der Tod des Ödipus als Paradigma
erscheint.51

Das letzte Wort des Ödipus enthält in der Tat einen letzten Wunsch:
„Besser nicht sein!" Der Akzent ist hier nach Lacan auf das Nicht (ne pas)
zu legen, denn diese Negation entspricht der notwendigen „Spaltung
zwischen Aussage und Ausgesagtem", welche das Hervorbrechen des Subjekts
auf der Grundlage des Signifikanten, mithin auf dem Boden eines
unbekannten Seins als Wirklichkeit begründet. Soll jedoch die menschliche Exis-

50 Vgl. Écrits, 776.
51 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 351 u. 362, sowie auch die spätere Weiterfuhrung

solcher analytisch-therapeutischer Ethik durch LACAN, Jacques: Le Séminaire XVII: L'envers
de la psychanalyse. Paris: Seuil 1991; Le Séminaire XVIII: D'un discours qui ne serait pas du
semblant. Paris: Seuil 2007: Thiberge: Essai sur la psychanalyse et la postmodernité, 421-429.



Begehren, Cogito und Phantasma 663

tenz gemäß dem vollendeten Tod des Ödipus ihr Ende finden, dann
deshalb, weil es kein zufalliger Tod ist, sondern der wirkliche Tod, indem
Ödipus selber sein Wesen und Sein (être) streicht. Dieser privilegierte Tod
ist daher der „Triumph des Seins-zum-Tode", aber er bedeutet nicht wie
bei Heidegger die letzte irrelative Daseinsmöglichkeit als unsere eigentliche

Möglichkeit schlechthin, sondern ein tragisch-komisches Schicksal,
welches sich als „Entfremdung" wie als „Entfliehen" bereits am genannten
Anfang befindet, der eben kein fester oder ewiger Ursprung sein kann.
Vom Anfang unserer Existenz an herrscht ein unaufhörliches Gleiten unter
das Ephemere der Signifikanten, wie wir sahen, da wir uns nach Lacan nie
am Ort eines möglichen Rendezvous mit uns selbst einfinden. Eine
Zustimmung in dieses Gleiten als Gesetz der Signifikanten ohne Halt im
„Garn" derselben ist daher nur möglich als der nicht benennbare Tod. Deshalb

tritt das Begehren als tragisch auf; es ist Begehren des „zweiten
Todes", insofern sich das Begehren selbst der Ordnung der Welt entzieht und
sich als „Sein des Nicht-Seienden" bejaht. Denn das Subjekt vermag
niemals ein festzuhaltendes oder definiertes Seiendes zu werden, wenn es

durch das Gleiten der Signifikanten als solches bestimmt ist. Daher gibt es
auch kein anderes Objekt für das Begehren als jenes, welches man für die
Befriedigung des Begehrens zahlt: „ein Pfund Fleisch" unseres Leibes. Dies
ist es, was jeweils den Rang eines bestimmten Signifikanten erhält, um das
verschwindende Subjekt, sein fading, am Ort der Symbolisierung zu
bezeichnen.52

Was die Postmoderne zumeist philosophisch als dezentriertes Subjekt
thematisiert, findet mithin als ursprüngliches sum moribundus, um es mit
Heidegger53 zu sagen, ein offensichtliches Echo aus analytisch-therapeutischer

Sicht bei Lacan, der damit auf seine Weise zur Neubewertung eines
originären Cogito einlädt, bei dem Philosophie und Psychoanalyse
gleichwertige Gesprächspartner sein können.54 Dass dabei eine andere Descartes-
lektüre möglich ist, die ebenfalls das rein phänomenologische Leben als

passio oder Intensität des Cogito an den Anfang stellt, liegt auf der Hand.
Aber es bleibt Lacans Verdienst, durch seine Freilegung eines verworfenen
Phantasmas auf die subtile Gefahr eines Ursprungsdenkens hinzuweisen,
das einen solchen Anfang erneut in eine „Metaphysik der Vorstellung" ver-

52 Vgl. L'éthique de la psychanalyse, 361h u. 353.
53 Vgl. Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer "1967, § 46-53: „Das mögliche Ganzsein des

Daseins und das Sein zum Tode"; Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs GA 20).
Frankfurt/M.: Klostermann 1979, 437-444, zum cogito sum als sum moribundus als „Ich bin
mein Sterben".

54 Vgl. auch in Ergänzung zu unserer Anm. 5 schon HENRY, Michel: Généalogie de la
psychanalyse. Le commencement perdu. Paris: PUF 1985, mit den entsprechenden Kapiteln zu
Descartes und Freud. Zum Verhältnis von Phänomenologie und Psychoanalyse in Frankreich
seit Minkowski und Sartre bis heute allgemein vgl. Gondek/Tengelyi: Neue Phänomenologie
in Frankreich, 260-282.



664 Rolf Kühn

legen würde, anstatt hier das reine Begehren am Werk zu sehen, welches
letztlich keiner begrifflichen Sprache zugänglich ist, um als solches erprobt
werden zu müssen. Die Postmoderne hat bisher die individuellen wie
kulturellen Konsequenzen eines alteriologisch orientierten Differenz- und Plu-
ralitätsdenkens vorgezogen. Was als Aufgabe bestehen bleibt,55 ist bei aller
Berechtigung desselben auf der gesellschaftlichen Ebene gegenseitiger sin-
gulärer Anerkennung nicht eine immémoriale Einheit transzendentaler
Verlebendigung zu verkennen, die auch eine erneuerte gemeinschaftliche
Zukunft diesseits von ausschließlicher Metonymie und Metaphorik als

Anerkennungssymbolik eröffnen könnte.

Zusammenfassung
Als Psychoanalytiker unterscheidet Jacques Lacan in seiner Spätzeit ab ig6o
zwischen der Unmöglichkeit, dass die symbolische Repräsentanz das Reale
(le réel) abdeckt, und dem Genießen (jouissance), welches sich nur teilweise
solchen Signifikanten unterwirft und daher einen realen Rest - das „Objekt
a" - hinterlässt. Dieses vom imaginären Objekt unterschiedene "Objekt a"
stellt einen nicht assimilierbaren Überschuss dar, der einerseits als Ursache
des Begehrens (désir) auftritt und andererseits auf die an sich verhüllte
Gegenwart des „Objekts a" als Ursprung der Angst zurückverweist. Das Begehren

erscheint auf diese Weise rätselhaft und verfestigt sich im Phantasma
zum „Partialobjekt" (Freud), welches das Subjekt für den ,Anderen" (A) zu
sein glaubt. Die Kur besteht im Durchqueren dieses Phantasmas, um die

ursprüngliche Identifizierung aufzugeben; das heißt, die Spannung zwischen
dem Begehren nach Anerkennung und dem Anspruch im Bedürfen (besoin)
zu sehen und dadurch aufzulösen. Das Freudsche Unbewusste ist in seinem
Wirken für Lacan damit eine gleichzeitige Öffnung und Schließung, deren
Pulsieren Tiefe und Innerlichkeit ausschließt. Insofern das Subjekt zwischen
singulärer Wahrheit des Begehrens (Sade) und einem allgemeinen Wissen
darüber gespalten ist (Kant), gelangt diese Wahrheit erst zu ihrem eigentlichen

Sprechen, wenn eingesehen wird, „dass keine Sprache je das Wahre
über das Wahre sagen kann" (Ecrits, 246).

55 Vgl. im Einzelnen auch KÜHN, Rolf: Psychoanalyse, Philosophie und Religion - wer
leitet die Kultur? Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2020.



Begehren, Cogito und Phantasma 665

Abstract
As a psychoanalyst, Jacques Lacan, in his late period (starting from i960),
distinguished between the impossibility of symbolic representation covering
the real (le réel) and enjoyment (jouissance), which only partially subject
itself to such signifiers and therefore leaves a real residue—the "object a".
This "object a", which is different from the imaginary object, represents a

non-assimilable excess that occurs on the one hand as the cause of desire

(désir) and on the other hand refers back to the intrinsically concealed
presence of "object a" as the origin offear. In this way, desire appears puzzling
and solidifies in the phantasm into the "partial object" (Freud), which the

person believes to be the "other" (A). The cure consists in traversing this
phantasm in order to abandon the original identification; that is, to see the
tension between the desire for recognition and the demand in need (besoin)
and thereby to dissolve it. For Lacan, the Freudian unconscious is thus a

simultaneous opening and closing, the pulsation of which excludes depth
and inwardness. Insofar as the subject is split between the singular truth of
desire (Sade) and a general knowledge about it (Kant), this truth only really
comes to speak when it is seen that "no language can ever tell the truth
about the truth" (Ecrits, 246).




	Begehren, Cogito und Phantasma : zur Bestimmung analytisch-philosophischer Ethik nach Jacques Lacan

