
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Transzendenz und Metaphysik : Heidegger, Jaspers und Levinas

Autor: Pasqualin, Chiara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chiara Pasqualin

Transzendenz und Metaphysik
Heidegger, Jaspers und Levinas

Der Begriff von Transzendenz hat eine lange Geschichte, welche nicht nur
die antike, mittelalterliche und moderne Philosophie betrifft,1 sondern sich
auch in der gegenwärtigen Philosophie fortsetzt. Insbesondere tauchen in
der gegenwärtigen Philosophie zwei Hauptmodelle des Verständnisses dieses

Begriffes auf: ein erkenntnistheoretisches Modell, das auf exemplarische

Weise in der Philosophie Husserls zu finden ist, und ein anthropologisches

Modell, das vor allem in der Existenzphilosophie bei Jaspers und
Heidegger, aber auch in Levinas' Philosophie der Alterität Gestalt
annimmt.2 In der erkenntnistheoretischen Perspektive wird der genannte
Begriff verwendet, um die Dynamik des erkennenden Subjekts bzw. des in-
tentionalen Bewusstseins zu deuten: Transzendent ist einerseits der inten-
tionale Gegenstand und andererseits das konstituierende Bewusstsein.3 Im
anthropologischen Modell dient dagegen der Transzendenz-Begriff zur
Erhellung der Wesensstruktur und zugleich des vielfältigen existentiellen Vollzugs

des Menschen als einer komplexen Realität, die sich nicht auf die
Dimension des Bewusstseins und der Reflexivität reduzieren lässt. Heidegger,
Jaspers und Levinas sind also repräsentativ für eine Interpretation der
Transzendenz, welche zum Grundbegriff einer eigenartigen „Anthropologie"

gemacht wird, die das Proprium des Menschen in seiner prä-reflexiven
Verfassung sieht - eine Anthropologie, deren Sinn im Folgenden weiter
beleuchtet wird.

Die Transzendenz ist bei den drei genannten Philosophen nicht in
einem statisch-substantialistischen Sinne als Eigenschaft desjenigen höchsten

Seienden zu verstehen, welches über das Sinnliche hinausgeht,
sondern in einem verbal-dynamischen Sinne als die ständige Bewegung, in der

1 Zu dieser Geschichte vgl. vor allem: ENDERS, Markus: Transzendenz, in: Ritter, Joachim/
GRÜNDER, Karlfried (Hgg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 10. Basel: Schwabe
1998, 1442-1455.

2 Eine andere, jedoch nicht wesensverschiedene, typologische Klassifizierung wird von
Enders vorgeschlagen: Enders, Markus: Transzendenz und Welt. Das daseinshermeneutische
Transzendenz- und Welt-Verständnis Martin Heideggers auf dem Hintergrund der neuzeitlichen

Geschichte des Transzendenz-Begriffs. Frankfurt a.M.: Lang 1999, 53-58.
3 Vgl. insb.: HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, hrsg.

von Stephan Strasser, 2. Auflage Husserliana I). Den Haag: Martinus Nijhoff 1973, 64-65;
HUSSERL, Edmund: Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen, hrsg. von Walter Biemel

Husserliana II). Den Haag: Martinus Nijhoff 1950, 32-39. Vgl. dazu: INGARDEN, Roman
Witold: Die vier Begriffe der Transzendenz und das Problem des Idealismus in Husserl, in:
Analecta Husserliana 1 (1971), 36-74.



6oo Chiara Pasqualin

sich das menschliche Leben wesentlich entfaltet. „Transzendenz" bezeichnet

hier primär das Transzendieren als Tendenz und Bewegung des

Überschreitens, das zunächst in seinem formalen Charakter analysiert werden
kann. Abgesehen von den jeweils besonderen Inhaltsbestimmungen, welche

die drei Autoren diesem Überschreiten verleihen, behält die Transzendenz

die Bedeutung eines fundamentalen „metaphysischen" Dranges,
welcher die menschliche Subjektivität von Grund auf durchdringt. Die
Transzendenz als eine solche metaphysische Tendenz und Bewegung ist das, was
die Subjektivität in ihrer Verfassung und konkreten Wirklichkeit wesentlich

definiert. Subjekt-sein bedeutet also grundsätzlich für diese Autoren
Transzendierend-sein.

Nun soll einleitend verdeutlicht werden, inwieweit die Rede von einer
metaphysischen Bewegung zum Zweck der Deutung des Transzendenz-Verständnisses

der drei Autoren nützlich und legitim ist. Die Wahl des

Ausdrucks „metaphysisch" scheint uns deswegen berechtigt, weil sowohl das

„Wie" als auch das „Woraufhin" des Transzendierens sich als „metaphysisch"

bezeichnen lassen.
Was das „Wie" des Transzendierens, d.h. dessen Entfaltungsweise,

betrifft, geht es bei diesen Autoren um ein Überschreiten - wobei das Präfix
„über" dem griechischen meta entspricht -, welches zugleich das Übersteigen

einer Dimension und den Zugang zu einer anderen bedeutet. Unter
diesem Gesichtspunkt heißt „transzendieren", mit einer „anderen" Dimension

in Beziehung zu treten.4 Und dennoch ist das Transzendieren keine
Bewegung auf ein vermeintliches Jenseits hin, weil diese „andere" Dimension,

auf die man transzendiert, nicht irgendwo jenseits der Welt schwebt.
Denn nach der Deutung der drei genannten Autoren eröffnet sich diese

überschüssige Dimension nur einem Subjekt, das in einer Welt lebt und
das Innerweltliche genießt und gebraucht. Zum Transzendieren gehört
deshalb keine akosmistische Abstrahierung, sondern vielmehr die Fähigkeit,
die Welt gewissermaßen in einem neuen Licht zu sehen.5 Transzendieren
bedeutet nicht, in eine Überwelt hinüberzugehen (im Sinne des Lateinischen

trans-ire), sondern vielmehr durch die Welt gleichsam durchblicken
zu können (im Sinne des Lateinischen trans-picere), um ein Anderes zu
erfahren. Das meta in der Bezeichnung „meta-physisch" drückt also ein trans-

4 Die behauptete Andersartigkeit dieser Dimension ist entweder relativ - wie bei Heidegger
und Jaspers, welche beide die Andersartigkeit des Seins anhand der ontologischen Differenz

interpretieren - oder absolut - wie bei Levinas, welcher eine radikale Inkommensurabilität
des Anderen gegenüber dem Subjekt postuliert.

5 Bei Heidegger und Jaspers ist diese Fähigkeit zugleich aktiv und passiv, indem dieses
Anders-Sehen-Können sowohl die Erfahrung einer ursprünglichen Gegebenheit/Situiertheit,
die zunächst nur erlitten wird, als auch die Freiheit verlangt. Bei Levinas bedeutet hingegen
die Fähigkeit zum Transzendieren eigentlich nur das passive Exponiert-Sein des Subjekts an
den anderen Menschen - eine Lage, welche nicht übergangen werden kann. Daraufkommen
wir in den Schlussfolgerungen zurück.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 601

aus, welches „durch" und nicht „jenseits" bedeutet. Das trans-scendere ist
eine gewisse Umkehrung des Blickes, welcher durch die Welt in eine
verborgene Tiefe dringt. Da das Subjekt durch eine so verstandene transzen-
dierende Tendenz in Bewegung ist, ist es selbst „transzendent". Das Wort
„transzendent" lässt sich somit bei diesen Autoren in einem ersten Sinne
auf den Menschen beziehen.

Die Bezeichnung „metaphysisch" erweist sich darüber hinaus auch als
besonders angebracht, wenn man das „Woraufhin" des Transzendierens
näher betrachtet. Das, worauf sich das Transzendieren richtet, ist, wie wir
sehen werden, ein eigenartiges Phänomen - bei Levinas handelt es sich sogar
um ein „Nicht-Phänomen". Diese Eigenartigkeit soll nun anhand deren
metaphysischen Charakters expliziert werden. Um einem eventuellen Missverständnis

vorzubeugen, soll daraufhingewiesen werden, dass die Unterscheidung

zwischen der Dimension, welche überstiegen wird, und derjenigen,
auf die man transzendiert, dem Unterschied zwischen dem Sinnlichen und
dem Übersinnlichen nicht gleichkommt. Das, womit das Subjekt beim
Transzendieren in Beziehung tritt, ist kein dem Sinnlichen dualistisch
entgegengesetztes Übersinnliches.

Die Unterscheidung zwischen den zwei Dimensionen - jener überstie-
genen und jener, zu der man Zugang hat - spiegelt bei Heidegger die onto-
logische Differenz wider, gestaltet sich bei Jaspers in Termini eines
Unterschieds zwischen Gegenständlichem und Ungegenständlichem und bei
Levinas als Unterscheidung zwischen Phänomen und „Antlitz". Das

heideggersche Sein, das ungegenständliche Sein bei Jaspers und das

Antlitz bei Levinas - d.h. die Dimensionen, auf die man transzendiert -
sind laut der Deutung der Autoren keine übersinnlichen Realitäten, weil
sie losgelöst von einer sinnlichen Erfahrung für uns nie zugänglich wären.6
Denn wir könnten weder mit dem Sein - von dem Heidegger und Jaspers
sprechen - noch mit dem Antlitz - das Levinas pointiert - in Beziehung
treten, wenn wir durch das sinnliche und weltlich begegnende Seiende
nicht affiziert und berührt würden. Und dennoch - und das ist der
entscheidende Punkt - ist das „Woraufhin" des Transzendierens nicht auf
diese ontische und sinnliche Realität reduzierbar und gerade in diesem
Sinne „metaphysisch". Beim Transzendieren wird erst dem Subjekt eine
Dimension (und ein Sinn) offenbart, welche(r) keinem rein ontischen,
sinnlichen oder empirischen Sehen bzw. Wahrnehmen zugänglich ist.
Unter diesem Gesichtspunkt lässt sich auch das „Woraufhin" des
Transzendierens als „transzendent" bezeichnen. Bei diesen Autoren kommt
also das Wort „transzendent" auch in einem zweiten und weiteren Sinne
vor.

6 Es gilt natürlich im Folgenden mit Bezug auf jede der drei Perspektiven zu erklären,
was unter „sinnlicher" Erfahrung jeweils zu verstehen ist.



6o2 Chiara Pasqualin

Indem im philosophischen Denken diese konstitutive metaphysische
Tendenz des Subjekts in Betracht gezogen werden soll - so die Intention
der genannten Autoren -, erhält dieses Denken eine metaphysische Konnotation.

Diese Behauptung ist hier nicht nur als Schlussfolgerung von der
einfachen Feststellung ableitbar, dass eine Philosophie, die eine metaphysische

Dimension (und zwar: einerseits der Mensch als solcher, andererseits

das Sein und die menschliche Alterität) zum Gegenstand hat, selbst
metaphysisch sein muss. Vielmehr zeigt die Philosophie insofern einen
metaphysischen Bezug, weil sie einen ausdrücklichen Vollzug jenes nicht
immer bewussten, metaphysischen Transzendierens des Menschen
ausmacht. Denn das Philosophieren ist einerseits im metaphysischen Drang
verwurzelt, andererseits wagt es den Versuch, einen begrifflichen Zugang
zu der transzendenten Dimension (in der eben gedeuteten Doppelbedeutung

von „transzendent") zu gewinnen. Dass die Philosophie ein wahres
Transzendieren ins Werk setzt, lässt sich auch im Hinblick auf ihre Methode

begründen. Das philosophische Denken muss, indem es sich auf das

Verhältnis des Menschen zum Transzendenten fokussiert, über die Beschreibung

und Bestimmung des Sinnlichen, des Ontischen und des Gegenständlichen

hinaus gehen und neue Deutungswege und begriffliche Mittel erproben,

um das Transzendente zu nennen. Alle diese Gedanken sind auf eine
mehr oder weniger explizite Weise in den Überlegungen der drei Autoren
enthalten und werden im Folgenden spezifisch belegt.

Das Verständnis des philosophischen Denkens als eines Aktes des

Transzendierens hängt mit einer bestimmten vorausgeschickten Auffassung der

Philosophie und deren Aufgabe zusammen, welche den drei Autoren
gemeinsam ist. Die Philosophie ist - so die Überzeugung dieser Denker -
vom Leben der Menschen nie entfernt, sondern richtet sich gerade auf dessen

Konkretheit. Die Philosophie scheint hier eine Antwort auf das Bedürfnis

zu sein, sich als Mensch zu verstehen und zu positionieren. Damit
antwortet die Philosophie vor allem auf das menschliche Bedürfnis nach Sinn

- ein Bedürfnis, das die wissenschaftliche Erklärung nicht befriedigen kann.
Dieses ursprüngliche Bedürfnis nach Sinn nimmt bei den drei Autoren
verschiedene Gestalten an. Während es bei Heidegger als Bedürfnis nach dem
Seinsverständnis auftaucht, lässt es sich bei Jaspers an der Idee erkennen,
dass die Existenz ohne Bezug auf die göttliche Transzendenz nie zu sich
selbst kommen könnte7 und also dieses Bezugs letztlich bedarf. Bei Levinas
kehrt es schließlich in der Form des sogenannten „verschwenderischen
Bedürfnisses" wieder, d.h. des Bedürfnisses jedes Einzelnen, aus der geschlossenen

Sphäre des Ichs herauszutreten und sich dem anderen Menschen zu

7 Vgl. u.a. Jaspers, Karl: Von der Wahrheit. Philosophische Logik, 1. Band. München: Piper
1947, 79-



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 603

öffnen.8 Wenn man diesbezüglich die allgemeine Frage stellen will, ob ein
so verstandenes metaphysisch konnotiertes Philosophieren berechtigt ist,
kann man die geforderte Berechtigung anstatt in abstrakten Argumentationen

in den konkreten hilfreichen Mitteln finden, welche die Philosophie
dafür bereitstellen kann, jenes existentiell gespürte Bedürfnis nach Sinn ins
Bewusstsein zu bringen und dessen mögliche Befriedigungsstrategien zu
entdecken.

Die hauptsächliche Intention des vorliegenden Beitrags besteht darin,
zu zeigen, wie in den Überlegungen der drei Autoren Anspielungen auf die
Idee einer Philosophie zu finden sind, welche sich als Metaphysik - in
einem besonderen, nicht klassischen Sinne - beschreiben lässt. Es ist zwar
unbestreitbar, dass einerseits Heidegger und Levinas das Paradigma der
Onto-theo-logie, welche eine bestimmte Metaphysik des Übersinnlichen
hervorgebracht hat, bekämpfen9 und dass Jaspers andererseits die klassische

Ontologie und dessen objektivierenden Diskurs über das transzendente

Sein zurückweist10. In der Distanzierung von einer bestimmten
metaphysischen Tradition scheinen jedoch die drei Autoren auf die Metaphysik

in toto nicht verzichten zu wollen. Diese Autoren verwenden nämlich
den Terminus „Metaphysik" auch in einem positiven Sinn, welcher mit
ihrer besonderen Deutung des Transzendenz-Begriffes eng zusammenhängt.
Um dies punktuell zu beweisen, werden im Folgenden die Perspektiven der
drei Philosophen getrennt betrachtet. Zum Schluss wird aber in einem
Vergleich eine Gemeinsamkeit aufgezeigt, nämlich die Übereinstimmung der
drei Autoren in dem nachweisbaren philosophischen Projekt einer Metaphysik

des Menschen in seinem transzendierenden Wesen.

Heidegger

Wenn es auch unbestritten ist, dass bei Heidegger eine negative Bedeutung
des Wortes „Metaphysik" überwiegt (d.h. „Metaphysik" im Sinne einer
seinsvergessenden Tradition11), gibt es dennoch Passagen, in denen sich ein
differenzierter Gebrauch des Terminus und ein positives Verständnis des
Begriffes zeigen. In der 1929 gehaltenen Antrittsrede erklärt Heidegger nicht
nur, dass die Metaphysik keine Schuldisziplin der Philosophie unter ande-

8 Die verschiedenen Deutungen dieser fundamentalen Bedürftigkeit des Menschen werden

mit Bezug auf jeden Autor im Folgenden näher untersucht.
9 Vgl. Heidegger, Martin: Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik, in: Identität

und Differenz Gesamtausgabe Bd. 11). Frankfurt a.M.: Klostermann 2006, 51-79; LEVINAS,
Emmanuel: Gott, der Tod und die Zeit, übers, von Astrid Nettling, Ulrike Wasel, hrsg. von
Peter Engelmann, 2. Auflage. Wien: Passagen 2014,133-236.

10 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, insb. 158-161.
11 Vgl. u.a. HEIDEGGER, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) Gesamtausgabe

Bd. 65). Frankfurt a.M.: Klostermann *1994,170.



6o4 Chiara Pasqualin

ren ist,12 sondern auch, dass sie „das Grundgeschehen im Dasein"13
ausmacht. Dieses Grundgeschehen, wie man dem Kontext entnimmt, ist nichts
anderes als das Transzendieren, verstanden als „Hinausgehen über das
Seiende".14 Metaphysisch ist daher die Verfassung des Daseins als transzen-
dierendes Seiendes.

Dies ist nur die Bestätigung der Gedanken, die Heidegger bis dahin -
vor allem in den Vorlesungen aus dem Sommersemester 1928 und dem
Wintersemester 1928/29 und im Kant-Buch - entwickelt hatte. Es würde
den Rahmen dieses Beitrags sprengen, der Entwicklung von Heideggers
Reflexion über das Thema „Transzendenz" in Sein und Zeit und in den gleich
darauffolgenden Jahren nachzugehen.15 Nur einige Aspekte seien hier
hervorgehoben. Zentral für unsere Diskussion ist zunächst die in der Vorlesung

von 1928 geäußerte Behauptung, dass die Transzendenz „die
metaphysische Grundverfassung des Daseins"16 sei. Die Bezeichnung „metaphysisch"

hat ihren Grund darin, dass das Transzendieren als ein „Überschreiten"

definiert wird17 und insbesondere als jenes Überschreiten, welches in
einem dem Dasein eigenen Verständnis vom Sein besteht.18 In dem
Moment, in dem der Mensch das Sein versteht, überschreitet er gewissermaßen

das Seiende,19 weil er nicht primär auf das konkrete Seiende gerichtet
ist, sondern apriorisch auf die Struktur seiner Bezüge (d.h. auf die Welt)
und auf das Fundament seines Erscheinen-Könnens (d.h. auf das Sein).20

Und dennoch ist die metaphysische bzw. transzendente Verfassung des

Menschen nicht lediglich der Ausdruck der schöpferisch-entwerfenden
Macht des Menschen bzw. dessen verstehender Bildungskraft. Vor allem in

12 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Was ist Metaphysik?, in: Wegmarken Gesamtausgabe Bd.

9). Frankfurt a.M.: Klostermann 1976,103-122, hier 121-122.
13 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, 122. Die Deutung der Metaphysik als „das Grundgeschehen"

im Dasein wird auch im Kant-Buch formuliert (vgl. HEIDEGGER, Martin: Kant und
das Problem der Metaphysik [= Gesamtausgabe Bd. 3]. Frankfurt a.M.: Klostermann 1991, 242).

14 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, 121.

15 Vgl. dazu insb.: GÖRLAND, Ingtraud: Transzendenz und Selbst. Eine Phase in Heideggers
Denken. Frankfurt a.M.: Klostermann 1981; ENDERS: Transzendenz und Weif, Moran, Der-
mot: What Does Heidegger Mean by the Transcendence of Dasein?, in: International Journal
of Philosophical Studies 22, Nr. 4 (2014), 491-514; Pasqualin, Chiara: Heideggers Philosophie
der Transzendenz in der Vorlesung von 1928/29, in: Heidegger Studies 35 (2019), 89-120.

16 HEIDEGGER, Martin: Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz
Gesamtausgabe Bd. 26). Frankfurt a.M.: Klostermann 1978, 214.

17 Vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 204.
18 Vgl. Heidegger: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 20 und 280: „Seinsverständnis
ist Transzendenz". Vgl. auch HEIDEGGER, Martin: Einleitung in die Philosophie, Gesamtausgabe

Bd. 27). Frankfurt a.M.: Klostermann 1996, 213: „Das Verstehen von Sein [...]
geschieht im Transzendieren".

19 Vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 212.
20 Sowohl das Weltverstehen als auch das Verstehen des Seins des Seienden sind laut

Heidegger für die Transzendenz-Bewegung konstitutiv (vgl. u.a. HEIDEGGER: Metaphysische
Anfangsgründe der Logik, 170 und 212).



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 605

der Vorlesung von 1928/29, aber auch in der schon erwähnten Antrittsrede21

betont Heidegger, dass das Transzendieren mit der Endlichkeit des

Daseins eng verbunden sei.22 Wir könnten die Transzendenz mit Heideggers

Worten als „das Endlichste im Endlichen"23 definieren. Warum wird in
diesen Jahren die Transzendenz des Daseins zum Synonym für dessen
Endlichkeit? Dies hat vor allem zwei Gründe: Einerseits, weil Heidegger zugesteht,

dass zur Transzendenz auch das Moment der Geworfenheit (und
nicht nur das des Entwurfs) wesentlich gehört;24 andererseits, weil sich im
Transzendieren eine fundamentale Bedürftigkeit des Daseins offenbart -
eine Bedürftigkeit, die nicht nur transzendental, sondern auch faktisch ist.
Diese beiden Gründe sollen kurz verdeutlicht werden.

Was bedeutet für Heidegger, dass die Geworfenheit ein „Grundcharakter
der Transzendenz"25 ist? Diese Behauptung wird in der Vorlesung von

1928/29 direkt durch die Erklärung begründet, dass der Überstieg über das

Seiende, d.h. das Seinsverständnis, kein neutraler und harmloser Prozess
ist,26 weil es in einem Dasein geschieht, welches in seiner Sinnlichkeit und
Affektivität der Macht und Wirkung des Seienden ausgesetzt ist.27 Der
unumgängliche Zustand, dass sich das Dasein immer inmitten des Seienden
befindet und daher dem Seienden ausgesetzt ist (d.h. der Zustand der von
Heidegger genannten „Preisgegebenheit"28), impliziert, dass das Transzendieren

eine Bewegung ist, welche von der Körperlichkeit und der
Befindlichkeit des Daseins, d.h. vom sinnlichen und stimmungsmäßigen Berührtwerden

durch das Seiende, nie getrennt verläuft.29 Daraus entnimmt man
also, dass nicht nur das Transzendieren von der sinnlichen Sphäre30 nie

21 Vgl. HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, 118: „So endlich sind wir, dass wir gerade nicht
durch eigenen Beschluss und Willen uns ursprünglich vor das Nichts zu bringen vermögen
[d.h. zu transzendieren vermögen]".

22 In der Vorlesung von 1928-29 interpretiert Heidegger die Endlichkeit im Sinne der
„Nichtigkeit" des Daseins (vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 331-338) und definiert

diese als „das Positivste [...] was zur Transzendenz des Daseins gehören kann" (vgl.
HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 332).

23 HEIDEGGER: Kant und das Problem der Metaphysik, 229.
24 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 329: „Zur Transzendenz, dem In-der-

Welt-sein, gehört die Geworfenheit".
25 HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 329.
26 Vgl. Heidegger: Einleitung in die Philosophie, 323.
27 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 328: „Das Dasein [...] befindet [es] sich

inmitten des Seienden. [...] das .inmitten' besagt: Das Dasein ist vom Seienden, dem es
preisgeben ist, durchwaltet. Das Dasein ist Körper und Leib [...]. Je in der Weise eines Gestimmtseins

befindet sich das Dasein inmitten des es durchwaltenden Seienden".
28 HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 328.
29 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 329: „Grundsätzlich gesprochen: Der

Überstieg über das Seiende geschieht in und aus einem Sichbefinden inmitten des Seienden.
Zur Transzendenz, dem ln-der-Welt-sein, gehört Geworfenheit".

30 Wenngleich die Dimension der Sinnlichkeit nicht im Zentrum von Heideggers Interesse

steht, wird es von ihm nie negiert, dass das Dasein ein sinnliches bzw. leibliches In-



6o6 Chiara Pasqualin

wegzudenken ist, sondern auch, dass die sinnliche Wirkung und das
Gestimmtwerden durch das umgebende Seiende jeweils bestimmen, wie wir
das Sein verstehen.

Dies ist aber nicht der einzige Aspekt, der aufweist, dass die Transzendenz

des Daseins durch das Moment der Geworfenheit gekennzeichnet ist.
Das Transzendierend-sein des Daseins bedeutet für Heidegger nicht nur
sein Verstehend-sein, welches, wie eben gezeigt, durch das ontische und
körperliche Situiert-sein immer geprägt ist. Transzendierend-sein bedeutet
auch mit Bezug auf das Dasein Geworfen-sein. Vor allem anhand der Texte
aus den Jahren 1928-29 kann man diesbezüglich feststellen, dass Transzen-
dieren für das einzelne Dasein besagt, auf das Nichts zurückgeführt zu
werden, mit dem Nichts konfrontiert zu werden. Dieses Nichts ist sowohl
die Nichtigkeit unserer ontologischen Verfassung31 als auch das Nichts,
welches ein anderer Name für das Sein ist.32 Daraus resultiert, dass das

Transzendieren ein Geworfen-sein in das Nichts einschließt und zwar: ein
Versenkt-sein und Hineingehalten-sein in das Nichts unserer Nichtigkeit
(von der die Sterblichkeit bzw. das Nicht-mehr-sein-können nur ein
Moment ist)33 und zugleich in das Nichts des nichtenden Seins.34 Das Transzendieren

erweist sich unter diesem Gesichtspunkt als eine Abwärtsbewegung
in den Abgrund unseres eigenen Seins und des Seins als Ereignis.

Es wurde gesagt, dass bei Heidegger die Transzendenz ein Synonym für
die Endlichkeit ist, auch weil das Transzendieren im Grunde ein fundamentales

Bedürfnis des Daseins verrät - ein Bedürfnis,35 das sowohl transzendental

als auch faktisch ist. Transzendental ist dieses Bedürfnis, weil der
Mensch, wie Heidegger schreibt, „in der Transzendenz [...] sich selbst als
des Seinsverständnisses bedürftig [bekundet]".36 Indem das Dasein des

der-Welt-sein ist. Er besteht nur darauf, dass die Art und Weise unserer sinnlichen Erfahrung

immer durch das vorgängige Verstehen und Auslegen des umgebenden Seienden
bestimmt und bedingt ist. Dies wird wie Folgendes ausgedrückt: „Wenn der Leib als Leib je
mein Leib ist, dann ist diese Seinsweise die meinige, so ist das Leiben mitbestimmt durch
mein Menschsein im Sinne des ekstatischen Aufenthaltes inmitten des gelichteten Seienden"
(Heidegger, Martin: Zollikorter Seminare. Protokolle - Gespräche - Briefe, hrsg. von Medard
Boss. Frankfurt a.M.: Klostermann 1987,113).

31 Die Nichtigkeit des Daseins und deren unterschiedliche Aspekte werden in HEIDEGGER:

Einleitung in die Philosophie, 331-336 untersucht. Allgemein deutet die Nichtigkeit auf
diejenigen Bedingungen unserer Existenz hin, welche wir nicht entschlossen haben und welchen
wir uns ausgeliefert fühlen.

32 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Nachwort zu ,Was ist Metaphysik?', in: Wegmarken, 303-312,
hier 305-306.

33 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 331.
34 Vgl. HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, 115: „Da-sein heißt: Hineingehaltenheit in das

Nichts. Sich hineinhaltend in das Nichts ist das Dasein je schon über das Seiende im Ganzen
hinaus. Dieses Hinaussein über das Seiende nennen wir die Transzendenz".

35 Dasjenige, dessen die menschliche Existenz bedarf, ist etwas, das diese nicht entbehren

kann, um sich selbst zu sein.
36 HEIDEGGER: Kant und das Problem der Metaphysik, 236.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 607

„transzendentalen" Seinsverständnisses37 bzw. des Überstiegs über das
Seiende bedarf, entspricht das Transzendieren einem transzendentalen Bedürfnis.38

Andererseits ist das Transzendieren auch ein faktisches Bedürfnis.
Dies wird in der Vorlesung von 1928/29 deutlich, in der Heidegger zeigt,
dass das Transzendieren zugleich eine faktische Bewegung ist, d.h. diejenige

Bewegung, in der das Dasein mit seiner Nichtigkeit konfrontiert wird
und auf diese reagiert. Zum Transzendieren gehört - so Heidegger - nicht
nur das Hineingeworfensein in die eigene Nichtigkeit, sondern auch die
Reaktionsbewegung der Suche und der Gewinnung eines Haltes bzw. eines
Punktes, welcher das Dasein in seiner an sich fragilen und haltlosen Seinsweise

stützen kann.39 Heidegger geht in der genannten Vorlesung zwei
möglichen Weisen dieser Halt-Suche und -Gewinnung nach: Einerseits der
uneigentlichen Weise, in welcher der Halt außerhalb von uns, im Onti sehen,
gesucht wird, und andererseits der eigentlichen Weise, in der das Dasein
nur auf sich selbst und den eigenen Kräften fußt.40 Ohne jetzt ins Detail zu
gehen, ist es dabei wichtig, zu beachten, dass sich das Transzendieren in der
Vorlesung von 1928/29 auch als konkrete Antwort auf ein faktisches
Bedürfnis des Daseins interpretieren lässt, und zwar: auf das Bedürfnis nach
Halt.

Zusammenfassend gibt es also im Dasein ein Bedürfnis nach Transzendenz:

Das Existieren verlangt nicht nur, dass das Dasein das Seiende im
transzendentalen Seinsverständnis überschreitet, sondern auch, dass der
Einzelne seine eigene haltlose Nichtigkeit in der Gewinnung eines Halts
faktisch transzendiert. Da das „Wonach" dieses zweifachen Bedürfnisses
das Transzendieren ist, welches oben als eine metaphysische Bewegung
charakterisiert wurde, kann man konsequent von einem metaphysischen
Bedürfnis sprechen.

Diese komplexe Analyse der Transzendenz, welche vor allem in den Jahren

1928-1929 ausgeführt wird, gehört zum thematischen Feld der von

37 Alles Verstehen von Sein ist für Heidegger „transzendental" (vgl. Heidegger:
Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 280) und dies in dem Sinne, dass es die Bedingung der
Möglichkeit für das ontische Sich-verhalten zum Seienden ist (vgl. u.a. HEIDEGGER: Metaphysische

Anfangsgründe der Logik, 211).
38 Heidegger spricht von einer „transzendentalen Bedürftigkeit" (vgl. HEIDEGGER: Kant

und das Problem der Metaphysik, 236).
39 Vgl. Heidegger: Einleitung in die Philosophie, 337: „Diese [die Nichtigkeit] enthält in

sich die Anweisung auf Halt [...] das Existieren des Daseins muss sich Halt beschaffen". Vgl.
auch Heidegger: Einleitung in die Philosophie, 342: „es liegt in der Transzendenz eine
Angewiesenheit auf Halt".

40 Diese zwei Weisen des Haltnehmens sind die „Bergung" (als Suche eines Schutzes
beim Seienden) und die „Haltung" (wo der Halt die Haltung desjenigen entschlossenen
Daseins ist, das seine Existenz im Griff hat). Vgl. dazu Heidegger: Einleitung in die Philosophie,
357-376.



6o8 Chiara Pasqualin

Heidegger derzeit genannten „Metaphysik des Daseins".41 Dieser Ausdruck
bezeichnet Heideggers philosophisches Projekt um diese Jahre - ein
Projekt, das sich zwischen zwei Polen erstreckt, und zwar einerseits dem Pol
der Fundamentalontologie und andererseits dem Pol der „Metaphysik der
Existenz".42 Die Metaphysik des Daseins ist also das Projekt eines
philosophischen Verständnisses des Menschen, welches sich zwischen einer Ontologie

des Seins und einer Ontologie des Menschen ausdehnt. Man könnte
sie auch als eine ontologische Anthropologie bezeichnen.43 Von Bedeutung
ist hier, dass ein solches Projekt von Heidegger ausdrücklich als metaphysisch

charakterisiert wird. Die Bezeichnung „Metaphysik" scheint uns vor
allem aus zwei Gründen angebracht zu sein. Einerseits, weil sie anstrebt,

41 Von einer „Metaphysik des Daseins" spricht Heidegger bereits in der Vorlesung von
1928 (vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 239-240). Ausdrücklich wird
dieses Projekt in Kant und die Metaphysik entfaltet (vgl. HEIDEGGER: Kant und das Problem
der Metaphysik, 231-246). Zu Heideggers positivem Verhältnis zur Metaphysik am Ende der

Zwanziger Jahre vgl. JARAN, François: La métaphysique du Dasein. Heidegger et la possibilité
de la métaphysique (1927-1930). Bucarest: Zeta Books 2010; TENGELYI, Lâszlô: Die Metaphysik
des Daseins und das Grundgeschehen der Weltbildung bei Heidegger, in: HONNEFELDER,

Ludger (Hg.): Kants „Streit der Fakultäten" oder der Ort der Bildung zwischen Lebenswelt und

Wissenschaften. Berlin: Velbrück 2012,167-185.
42 Die „Metaphysik der Existenz" ist schlicht nicht mit der Metaphysik des Daseins zu

identifizieren: Die erste ist vielmehr diejenige metaphysische Ontik bzw. Metontologie, welche

sich auf die Region des menschlichen Seienden konzentriert, und eine Erweiterung der

fundamentalontologischen Daseinsanalytik darbietet. Das Projekt einer Metaphysik des
Daseins enthält zwar die Fundamentalontologie und deren grundlegenden Aufgabe, aber hat
ihre Vervollständigung in der Metaphysik der Existenz. Diesbezüglich schreibt Heidegger
nicht nur, dass die Fundamentalontologie „nur die erste Stufe der Metaphysik des Daseins"
ist (HEIDEGGER: Kant und das Problem der Metaphysik, 232), sondern auch, dass „Fundamentalontologie

und Metontologie in ihrer Einheit den Begriff der Metaphysik [bilden]"
(HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 202).

43 Diese Metaphysik des Daseins ist einerseits keine bloße Ontologie, weil Heidegger in
1928 auf die Notwendigkeit eines „Umschlags" der Ontologie in die sogenannte „Ontik"
besteht (vgl. Heidegger: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 196-202) und daher eine
Erweiterung des Themenfeldes seiner Philosophie, welche nun auch das Faktische neben dem
Ontologischen berücksichtigen soll, vorhat. Andererseits ist sie keine vollständige Anthropologie,

weil Heidegger davon nur „einige, wenngleich nicht unwesentliche .Stücke'"
(HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit [= Gesamtausgabe Bd. 2]. Frankfurt a.M.: Klostermann
1977, 23) dargeboten hat. Dabei bleibt jedoch unbestritten, dass Heidegger sich in der Tat
bemühte, seinen eigenen Ansatz von dem der bisherigen philosophischen Anthropologie zu
differenzieren, welche für ihn auf keiner „philosophisch zureichenden Basis" stand
(HEIDEGGER: Sein und Zeit, 23). Diese Ansicht bestätigt auch der Text eines 1929 gehaltenen
Vortrags, in dem Heidegger seine Metaphysik des Daseins, in der die Erörterung der Frage nach
dem Wesen des Menschen am Phänomen des Seinsverständnisses orientiert bleibt, von der
Anthropologie Schelers unterscheidet (vgl. HEIDEGGER, Martin: Philosophische Anthropologie
und Metaphysik des Daseins, in: Vorträge. Teil 1: 1915 bis 1932 [= Gesamtausgabe Bd. 80.1].
Frankfurt a.M.: Klostermann 2016, 213-251). Zu dieser Problematik vgl. HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm von: Fundamentalontologie - Metontologie und die existenziale Anthropologie, in:
ESTERBAUER, Reinhold/Ross, Martin (Hgg.): Den Menschen im Blick. Phänomenologische
Zugänge. Festschrift für Günther Pöltner zum 70. Geburtstag. Würzburg: Könighausen und
Neumann 2012, 41-60.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 609

die transzendente Verfassung des Daseins zu enthüllen.44 Andererseits, weil
sie sich als ein „ausdrückliches Transzendieren" versteht,45 welches das

implizite und vorontologische Seinsverständnis hinterfragt, um den Sinn vom
Sein begrifflich zu erfassen.46 Insbesondere erweist sich die Metaphysik
des Daseins als ein ausdrückliches Transzendieren nicht nur, weil sie eine
begrifflich artikulierte bzw. explizite Form von Seinsverständnis ist,
sondern auch, weil sie eine mögliche Antwort auf das Bedürfnis nach Halt ist.
Dies, weil die Philosophie uns auch dazu anspornt, eine Selbstbesinnung
auf das eigene In-der-Welt-sein anzustellen und die Frage nach einer
möglichen eigentlichen Haltung unseres Lebens aufzuwerfen.47

Jaspers

Die Idee eines wesentlichen Transzendierens der Existenz kehrt immer wieder

in Jaspers' Philosophie seit der Psychologie der Weltanschauungen48 bis
zum späten Werk Von der Wahrheit, in dem er die weitgehendste Überlegung

über die Transzendenz ausgeführt hat.49 Auch Jaspers behauptet, dass

Existenz zu sein, Transzendieren bedeutet.50
In einem formalen Sinne ist das Transzendieren für Jaspers, wie bereits

für Heidegger, ein Überschreiten. Dies ist die Bewegung, in der der Mensch

44 Vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 214: „Wenn aber die
Transzendenz im Sinne des ln-der-Welt-seins die metaphysische Grundverfassung des Daseins ist,
dann muss eine Metaphysik des Daseins, und gar in fundamentalontologischer Abzweckung,
von vornherein auf diese Grundverfassung hinweisen".

45 Vgl. Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik, 242: „In ihr [in der Metaphysik
des Daseins] bekundet sich der Wille zur Erweckung der Einsicht, dass das Philosophieren
als ausdrückliche Transzendenz des Daseins geschieht".

46 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 214-217.
47 Vgl. Heidegger: Einleitung in die Philosophie, 401: die Philosophie „als ausdrückliches

Transzendieren - Grundhaltung - gibt die ursprüngliche Möglichkeit der Veranlassung, das

je eigene In-der-Welt-sein nach seinem Halt und seiner Haltung zu befragen".
48 Obwohl das Wort „Transzendieren" als solches in der Psychologie nicht vorkommt, ist

hier der Typus des „lebendigen Menschen" geschildert, und zwar desjenigen, der sein Leben
in einer ständigen Bewegung hält - eine Bewegung, in der er das „Begrenzte" immer wieder
überschreitet. Vgl. insb. Jaspers, Karl: Psychologie der Weltanschauungen, 3. Auflage. Berlin:
Springer 1919, 327-345.

49 Zu Jaspers' Transzendenz-Begriff vgl. insb.: WAHL, Jean: Le problème du choix, l'existence

et la transcendance dans la philosophie de Jaspers, in: Revue de Métaphysique et de
Morale 41 (1934), 405-444; OLSON, Alan M.: Transcendence and Hermeneutics. An Interpretation

of the Philosophy of Karl Jaspers. Den Haag: Martinus Nijhoff 1979; ENDERS, Markus:
Zum Ort der Einheits-Metaphysik im Denken von Karl Jaspers, in: Narbonne, Jean-Marc/
RECKERMANN, Alfons (Hgg.): Pensées de l'«Un» dans l'histoire de la philosophie. Études en
hommage au Professeur Werner Beierwaltes. Paris: Vrin 2004, 522-549; MESSINESE, Leonardo:
Un passo oltre la scienza: filosofîa e trascendenza in Karl Jaspers. Roma: Città Nuova 2002.

50 Dabei soll beachtet werden, dass der Mensch nicht von Natur aus „Existenz" im
eigentlichen Sinne ist, sondern nur dann zur Existenz wird, wenn er das Transzendieren in
Vollzug bringt (vgl. insb. JASPERS: Von der Wahrheit, 78-79).



6io Chiara Pasqualin

dank seiner Vernunft über das Gegenständliche, d.h. die empirische
Dimension, welche ihm aufgrund seines Verstandes offenbar wird, hinausgeht.

Das, worauf der Mensch transzendiert, ist die vielfältige51 Dimension
des Seins, des „Ungegenständlichen"52, und zwar dessen, was Jaspers
„Umgreifendes"53 nennt.54 Das Sein als das, was nie als Gegenstand gegeben
ist,55 ist also das, was Jaspers in einem allgemeinen Sinn mit dem Substantiv

„Transzendenz" bezeichnet.56 Obwohl das Transzendieren bei Jaspers -
ähnlich wie bei Heidegger - ein Überschreiten der nächsten Phänomene in
Richtung auf das transzendente Sein ausmacht, ist diese Bewegung keine
existenzial-ontologische Konstante, kein vom Menschen ständig vollzogener

Akt, wie bei Heidegger.
Jaspers erkennt zwar an, dass in jedem Menschen ein Drang zum

Transzendieren zu spüren ist, bestreitet aber, dass das Folgen dieses Impulses
eine Konstante ist. Vielmehr hängt die Vollziehung des Transzendierens von
unserem Willen und der individuellen Sensibilität ab. Die Vernunft zu
gebrauchen, um diese transzendierende Bewegung auszulösen, ist für Jaspers
eine freie Entscheidung,57 welche demjenigen tiefen „Ungenügen"
entspringt, das der Mensch empfindet, wenn er sich auf das Begrenzte bzw.
Gegenständliche versteift und dieses verabsolutiert.58 Das „Ungenügen",

51 Bekannterweise gibt es für Jaspers viele Weisen des Seins bzw. des Umgreifenden.
Dieses gliedert sich in das Sein, das wir als Menschen sind, und in das Sein, das nicht wir sind:
Zu den ersteren Weisen des Seins sind Dasein, Bewusstsein überhaupt, Geist und Existenz
zu zählen, wobei Welt und „Transzendenz" (im engeren Sinne) den zweitbenannten Bereich
des Seins ausmachen. Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 47-122.

52 JASPERS: Von der Wahrheit, 21-22.
53 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 38: „Dieses Sein, das weder (immer verengender) Gegenstand

noch ein in einem (immer beschränkenden) Horizont gestaltetes Ganzes ist, nennen
wir das Umgreifende".

54 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 109: „Wir transzendieren zu jedem Umgreifenden,
d.h. wir überschreiten die bestimmte Gegenständlichkeit zum Innewerden des sie Umgreifenden".

Vgl. auch dazu JASPERS, Karl: Philosophie, 3 Bde. Bd. I: Philosophische Weltorientierung,

4. Auflage. Berlin: Springer 1973, 38: „Eigentliches Transzendieren heißt [...]: Hinausgehen

über das Gegenständliche ins Ungegenständliche".
55 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 37.
56 Vgl. Jaspers: Von der Wahrheit, 109. Auch die Existenz ist für Jaspers eine Weise des

Seins und kann daher in einem breiten Sinne als Transzendenz bezeichnet werden. Von
einer Transzendenz im eigentlichen Sinne lässt sich aber bei Jaspers nur mit Bezug auf die Gottheit

sprechen. Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 109: „Wir nennen Transzendenz im eigentlichen
Sinne jedoch nur das Umgreifende schlechthin, das Umgreifende alles Umgreifenden" (und
dieses Umgreifende schlechthin ist gerade das, was Jaspers auch Gottheit nennt; vgl. dazu
JASPERS: Von der Wahrheit, 111 und 702).

57 Vgl. JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 38: „Transzendieren ist
kein Tatbestand, der mit dem Dasein gegeben wäre, sondern eine Möglichkeit der Freiheit in
ihm. Der Mensch [...] kann transzendieren, und er kann es unterlassen".

58 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 116: „Vernunft ist die zusammengreifende, erinnernde
und vorantreibende Macht, deren Grenze jeweils das ist, woraus ihr Gehalt kommt, und die
jede dieser Grenzen überschreiten lehrt, weil sie ein ständiges Ungenügen ausdrückt,
angezogen von dem Einen, das sie sucht". Vgl. auch dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 108: „Aber



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 611

von dem Jaspers spricht, zeigt also, dass es in uns einen echten Drang zum
Transzendieren gibt. Da Jaspers selbst von einem „existentiellen Antrieb"59
zum Transzendieren spricht, ist hier die Erwähnung eines existentiellen
Drangs nicht willkürlich. Dafür spricht auch die Tatsache, dass Jaspers das
Phänomen des Dranges als Ausdruck eines Ungenügens bezeichnet.60

Nun warnt uns Jaspers vor einem möglichen Missverständnis des Trans-
zendierens. Es gebe ein „falsches Transzendieren", welches in einem
vermeintlichen Erreichen und Besitz eines jenseitigen Gegenstands bestehe.61

Das Transzendieren käme hier einer Bewegung gleich, in der der Mensch
die empirische und weltliche Sphäre hinter sich lasse, um sich einer davon

getrennten und unabhängigen Sphäre zuzuwenden. Das wahre Transzendieren

ist dagegen für Jaspers eine Bewegung, welche zugleich ein „In-der-
Welt-sein" und ein „Außer-der-Welt-sein" in Richtung auf die Seinsdimension

ist.62 Jaspers spricht von einem „einzigartigen Schweben",63 von einem
Schweben also zwischen einem Innen-sein in der Welt und einem Drau-
ßen-sein beim transzendenten Sein. Das Weltliche wird somit von Jaspers
in Hinblick auf das Risiko des Akosmismus und eines leeren Mystizismus
äußerst aufgewertet.64 Transzendieren bedeutet nach Jaspers also, auf das
Sein gerichtet zu sein, aber mit beiden Füßen auf der Welt. Das heißt: Das
Präfix trans- im Wort „Transzendieren" deutet auf keine Überwelt bzw.
kein „Jenseits" hin, sondern drückt die ständige Schwingungsbewegung
des Übergangs zwischen einer empirischen Dimension und einer ontologi-
schen Dimension aus - eine Hin- und Her-Bewegung, die im Grunde den
endlichen Raum des „Zwischen" nie verlässt.

ständig geschieht unsere Fesselung an das Gegenständliche, so dass wir es verwechseln mit
dem Sein selbst. Wir sind unselig in dieser Lösung vom Umgreifenden, in diesem Versinken
in den Vordergründen des Seins. Wir kommen zu uns selbst durch Teilnahme am Umgreifenden,

d.h. durch Leben aus dem Ursprung. Daher ist in uns der unstillbare Drang zum
Sein". In Philosophie spricht Jaspers in einem ähnlichen Sinn von der „Unbefriedigung", welche

den Menschen befällt, wenn er das Gegenständliche bzw. die erkennbare empirische
Realität für die einzige Wirklichkeit nimmt (vgl. dazu JASPERS, Karl: Philosophie, 3 Bde. Bd.
II: Existenzerhellung, 4. Auflage. Berlin: Springer 1973, 4-8).

59 JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 52.
60 Dies wird am Phänomen der Liebe ersichtlich, welche ihrerseits von Jaspers als die

„Seele" der Vernunft beschrieben wird (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 992). Vgl. dazu JASPERS:

Von der Wahrheit, 1007: „Die Liebe wurde [...] charakterisiert als ein Suchen aus einem Un-
genügen heraus zur Erfüllung und Ruhe. [...] Das Suchen äußert sich als Drang".

61 Vgl. JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 41.
62 Vgl. JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 43.
63 JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 43.
64 In der akosmistischen Auffassung habe das Verhältnis zum transzendenten Sein die

Verneinung des Weltlichen zur Folge (vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 86 und 165). Ähnlich

wird von Jaspers die Mystik als ein „Weg zum Sein" beschrieben, in dem ein „Verzicht
auf Welt" stattfindet (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 881 und 136-137). „Das Entscheidende
ist," so Jaspers, „ob die mystische Erfahrung und das Weltleben unverbunden bleiben [was
den Fall eines leeren Mystizismus gestaltet], oder ob beide aufeinander Bezug gewinnen"
(Jaspers: Von der Wahrheit, 696).



6l2 Chiara Pasqualin

Dass das Transzendieren ein Schweben zwischen Innen und Außen ist,
lässt sich gut durch die von Jaspers genannte „metaphysische Erfahrung"65
veranschaulichen. Diese ist eine Situation, in der ein wahres Transzendieren

vollzogen wird. Das, was genau der Mensch in einer solchen Situation
erfahrt, ist etwas Weltliches im weiten Sinne, und zwar: entweder etwas,
das sinnlich ist, wie z.B. eine Landschaft, ein Kunstwerk usw., oder aber
etwas, das durch den Verstand gebildet ist, d.h. ein Gedachtes. Das so
verstandene Weltliche bezeichnet also etwas Begrenztes entweder in einem
sinnlichen oder aber in einem idealen Sinne.66 Wenn es wahr ist, dass in
der metaphysischen Erfahrung zwar ein Weltliches erlebt wird, lässt dieses
aber plötzlich durch sich ein anderes Licht durchscheinen. Denn das

Begrenzte wird in der metaphysischen Erfahrung zum Widerschein einer
unendlichen Wirklichkeit. Das, was auf eine solche Weise erfahren wird, nennt
Jaspers den „metaphysischen Gegenstand".67 Dieser ist kein pures
Gegenständliches, d.h. kein bloßes Korrelat unseres wahrnehmenden und
intellektuellen Vermögens. Wenngleich der metaphysische Gegenstand kein
jenseitiges Objekt ist, weil er in der Welt erscheint, ist er dennoch nicht auf
das reduzierbar, was uns durch die Sinnlichkeit und den Verstand offenbar
wird.

Man könnte eine derartige metaphysische Gegenständlichkeit als „quere
Phänomenalität" bezeichnen. Jaspers selbst beschreibt den metaphysischen

Gegenstand als etwas, das „gleichsam quer zur Wirklichkeit in einer
Tiefendimension [steht]".68 „Quer", weil die weltliche Realität plötzlich
durchsichtig wird und durch sich „ein ganz anderes"69 durchblicken lässt.
Es ist, als ob die Oberfläche der Realität zerreißen und eine andere Dimension

enthüllen würde - eine Dimension aber, die nicht hinter dem Realen
steht, sondern eine im Realen versteckte Tiefe ausmacht (hier gemeint: die
Tiefe des Seins). Diese metaphysische Tiefendimension des Realen ist, so

Jaspers, für das rein sinnliche oder intellektuelle Schauen nicht zugänglich,
sondern nur für die Wesensschau der Vernunft70 und der Phantasie.71 Die

65 Vgl. JASPERS, Karl: Philosophie, 3 Bde. Bd. III: Metaphysik, 4. Auflage. Berlin: Springer
1973,130.

66 Was wir hier als das Weltliche bezeichnen, ist das, was Jaspers „Erkenntnisgegenstand"

nennt, welcher entweder die Form des realen oder aber des idealen Gegenstandes
annehmen kann. Vgl. dazu: JASPERS: Von der Wahrheit, 255-256.

67 Vgl. Jaspers: Von der Wahrheit, 256-257. Vgl. auch JASPERS: Philosophie. Metaphysik,
14-17. Der metaphysische Gegendstand ist das, was Jaspers auch „Chiffer" nennt (zu diesem
Begriff vgl. insb. JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 128-236 und Jaspers: Von der Wahrheit,
1022-1054). Wichtig ist hier zu erwähnen, dass für Jaspers „alles Gegegenständliche Chiffer
sein [kann]" (JASPERS: Von der Wahrheit, 1043).

68 JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 146 (Hervorh. C.P.).
69 JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 50.
70 Es ist in der endlosen Bewegung der Vernunft, dass das Gegenständliche sich in die

metaphysische Gegenständlichkeit umwandelt (vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 962). In



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 613

eben erwähnte metaphysische Erfahrung ist paradigmatisch, um die
eigentümliche Dynamik des Transzendierens bei Jaspers genau zu verstehen.
Am Beispiel dieser Erfahrung kann man nachvollziehen, dass das Trans-
zendieren kein Hinausgehen jenseits der Welt, kein transire ist, sondern
ein Durchblicken (transpicere) durch das Weltliche, eine Verwandlung
unseres Blickes auf die Welt, d.h. eine Verwandlung unseres Bewusstseins.

Nun ist die Philosophie, welche das Menschsein als transzendierendes
Wesen zum Thema hat, für Jaspers immer zugleich Existenzerhellung und
Metaphysik - diese sind gerade die Titel des zweiten und dritten Bandes

von Jaspers' erstem Hauptwerk Philosophie. Die Metaphysik ist nichts
anderes als der Versuch, die Existenz in ihrem Drang nach Transzendenz zu
erhellen. Dabei verfolgt sie zunächst die sogenannten unterschiedlichen
„Wege" des Transzendierens, und zwar die vielen existentiellen Weisen, in
denen sich der Mensch des Seins konkret vergewissert.72 Da dazu auch
derjenige unmittelbare und spontane Vollzug zählt, der sich in der
metaphysischen Erfahrung abspielt,73 setzt sich Jaspers' Metaphysik unter
anderem zum Ziel, das Statut und die existentielle Relevanz des metaphysischen

Gegenstandes herauszuarbeiten.
Übereinstimmend mit der Untersuchung des Transzendierens in

seinem existentiellen Vollzugscharakter wird der Metaphysik auch die
Aufgabe zugewiesen, die Sphäre des Seins als das Woraufhin der transzendie-
renden Bewegung anzunähern. In Jaspers' metaphysischem Projekt sind
also, wie bereits bei Heidegger, Anthropologie und Ontologie vereint: Die
Frage, was der Mensch in seinem innersten Drang ist, führt notwendigerweise

zur Frage nach dem Sinn von Sein.74 Um ein vollständiges Menschenbild

zu gewinnen, muss eine richtig verstandene, existenziale Anthropologie75

das transzendente Sein mitberücksichtigen, dessen sich der Mensch
bewusst werden muss, um sich selbst zu werden. Das Seinsbewusstsein ist

der metaphysischen Gegenständlichkeit findet, so wird es von Jaspers anders formuliert, die
unendliche Bewegung der Vernunft einen Halt (vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 1022).

71 Zur Phantasie vgl. JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 152-155.
72 Vgl. JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 34-35. Vgl. dazu auch JASPERS: Von der Wahrheit,

111-112,135-137, 152 und 363.
73 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 131-132.
74 Jaspers' „Periechontologie" (d.h. philosophisches Wissen um das Sein), welche in

seinem zweiten Hauptwerk Von der Wahrheit auf die ausführlichste Weise ausgeführt wird,
versteht sich als prima philosophia (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 185-187), welche sich aber
von einer bestimmten Auffassung der Ontologie und der Metaphysik (als Wissen, welches
das Sein zum erkennbaren Gegenstand macht und sich anmaßt, es zu besitzen) unterscheiden

will. Vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 158-161 und 1042-1043.
75 Hier ist die Anthropologie nicht im Sinne einer Wissenschaft zu verstehen (welche für

Jaspers den Menschen immer nur partiell untersuchen kann; vgl. JASPERS: Von der Wahrheit,
154-156), sondern des Befragens nach dem, was der Mensch wesentlich ist und sein kann. Es

ist hier bemerkenswert, dass Heidegger Jaspers' Philosophie als einen wichtigen Schritt in
die Richtung des Aufbaus einer solchen Anthropologie interpretiert hat (vgl. HEIDEGGER:

Sein und Zeit, 301-302, Fußnote 1).



6i4 Chiara Pasqualin

bei Jaspers letztlich ein Grundbedürfnis des Menschen, der seine Vernunft
und Menschlichkeit in der Welt verwirklichen will. Und gerade das
„Innewerden des Seins", und nicht so sehr der Besitz abstrakter Kenntnisse, ist
das Ziel des philosophischen Erhellens.76

Eine so verstandene Philosophie benötigt für die Ausführung ihrer
Aufgabe eine immanente Wandlung: Das „gegenständliche" Denken, d.h. das

Verstandesdenken, das mit festen Kategorien operiert und mit diesen die
Phänomene einseitig definiert bzw. objektiviert,77 muss sich in ein
metaphysisches Denken verwandeln, in ein Denken (d.h. das Denken der
Vernunft), das im Grunde eine spekulative Vollzugsweise des Aktes des Trans-
zendierens ist.78 Transzendierend ist ein solches metaphysisches Denken,
weil es an den erworbenen Bestimmungen nie starr festhält, sondern deren
Enge und Begrenztheit durchbricht79 und sie in immer neuen Formulierungen

gestaltet - nicht zuletzt in widersprüchlichen Formulierungen, die das

Prinzip der coincidentia oppositorum anwenden.80 Diese methodologische
Option liegt in Jaspers' Überzeugung begründet, dass das Sein sich durch
eine einzige Kategorie nie endgültig und angemessen begreifen lässt: Dessen

unendliche Weite benötigt vielmehr immer neue Nennungsversuche,
um zur Sprache gebracht zu werden.81

Levinas

Vor der Darlegung der Perspektive Levinas' soll die Gleichstellung dieses
Autors mit Heidegger und Jaspers kurz begründet werden. Die Parallele mag
auf den ersten Blick forciert wirken. Denn bekanntermaßen ist bei
Heidegger und Jaspers die Seinsfrage zentral, während der Versuch Levinas',
jenseits des Seins zu denken, diese Zentralität infrage stellt. Und dennoch
ist bezüglich der hier behandelten Thematik eine Vorbemerkung nötig. In
einer Passage aus Totalität und Unendlichkeit, in der Levinas den Begriff
von Transzendenz einführt, zitiert der Autor den 1937 als Vortrag gehaltenen

Text von Jean Wahl Sur l'idée de transcendance und allgemeiner das
Werk desselben Autors Existence humaine et transcendance,82 in dem der
Vortragstext enthalten ist, und gesteht, dass „die in dieser Studie behan-

76 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 185.
77 Vgl. Jaspers: Von der Wahrheit, 120: „Verstand heißt das gegenständliche Verstehen

durch isolierendes Begreifen."
78 Vgl. dazu Jaspers: Von der Wahrheit, 28 und 248-251.
79 Vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 116-118.
80 Vgl. dazu JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 40-41. Vgl. dazu auch JASPERS: Von der

Wahrheit, 301.
81 Vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 37-39,110 und 229.
82 Vgl. WAHL, Jean: Existence humaine et transcendance. Neuchatel: La Baconnière 1944.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 615

delten Themen [...] einen großen Einfluss auf uns gehabt [haben]".83 Wenn
man das zitierte Werk von Jean Wahl analysiert, wird ersichtlich, wie sehr
die Überlegungen dieses Autors durch die Transzendenz-Auffassungen von
Heidegger und Jaspers beeinflusst sind.84 Übrigens muss man sich
vergegenwärtigen, dass Levinas Heideggers Freiburger Vorlesung von 1928/29
besucht hatte - eine Vorlesung, in welcher die von Heidegger breiteste
und konkreteste je verfasste Erarbeitung des Transzendenz-Begriffes zu
finden ist. In Anbetracht dieser Umstände scheint uns auch aus einer
philosophiehistorischen Perspektive ein Vergleich zwischen den drei Positionen
keineswegs willkürlich zu sein.

Levinas sieht ebenfalls, wie bereits Heidegger und Jaspers, die transzen-
dierende Bewegung als dem Menschen wesenseigen an: Diese macht für
ihn sogar die tiefste Dimension der Subjektivität aus, d.h. diejenige, welche

die Voraussetzung für die konstituierende Tätigkeit des intentional-
vorstellenden Bewusstseins ist. Die „Bewegung der Transzendenz"85 bzw.
des Transzendierens interpretiert Levinas, ähnlich wie Heidegger und
Jaspers, als ein Überschreiten.86 Es geht aber bei Levinas um das Hinausgehen
über die Grenzen der Subjektivität, d.h. über deren vorstellende Intentio-
nalität und egoistische Struktur. Wie Totalität und Unendlichkeit deutlich
macht, ist diese Transzendenz-Dynamik im sogenannten „metaphysischen
Begehren"87 verwurzelt und vollzieht sich als Verhältnis des Selben zum
absolut Anderen. Das metaphysische Begehren ist seinerseits von Levinas
als ein „verschwenderisches Bedürfnis"88 gedeutet, d.h. als ein Bedürfnis,
das sich spüren lässt, auch wenn - oder besser, gerade wenn - alle Bedürfnisse

im engen Sinne befriedigt sind. Denn das Subjekt, das seine Bedürfnisse

durch die Assimilation und Aneignung der weltlichen Dinge befriedigt

hat, bleibt dennoch auf einer tieferen Ebene unbefriedigt. Dieses
Gefühl von Unersättlichkeit ist die Kehrseite des „Dranges"89 danach, aus sich

83 Levinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, übers,
von Wolfgang Nikolaus Krewani, 2. Auflage. Freiburg/München: Alber 1993, 39, Fußnote 2.

84 Die Erbschaft von Heidegger und Jaspers ist im genannten Werk Wahls besonders
lebendig. Dies bezeugen u.a.: Wahls Verkoppelung der Frage nach der Transzendenz an die
nach der Subjektivität, sein Hinweis auf die wesentliche Spannung zwischen der Transzendenz

als Bewegung und der Transzendenz als dem Woraufhin der Bewegung und, nicht
zuletzt, Wahls Behauptung, dass die Transzendenz nie Gegenstand des Denkens und des
Bewusstseins sein kann.

85 LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 47.
86 Die Facetten des Transzendenz-Begriffes bei Levinas untersucht insb. Esterbauer,

Reinhold: Transzendenz-„Relation". Zum Transzendenzbezug in der Philosophie Emmanuel
Levinas'. Wien: Passagen 1992, 87-121.

87 Vgl. dazu Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 35-38.
88 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 82.
89 Vom Begehren im Sinne des Dranges (propulsion) spricht Levinas in: Die Philosophie

und die Idee des Unendlichen, in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie
und Sozialphilosophie, übers, und hrsg. von Wolfgang Nikolaus Krewani, 7. Auflage. Freiburg/
München: Alber 2017,185-208, hier 201.



6i6 Chiara Pasqualin

selbst herauszutreten, um in Beziehung zu einer Realität zu kommen, welche

unsere Erwartungen und Erkenntniskräfte übertrifft.
Bei Levinas ist das Woraufhin des metaphysischen Begehrens bzw. der

„unauslöschlichen"90 Tendenz des Subjekts, aus der Einsamkeit seines
egoistischen Lebens herauszutreten, der Andere. Das metaphysische Begehren
ist das, was die Beziehung zum Anderen beseelt - eine Beziehung, welche
Levinas nicht nur als eine metaphysische Beziehung,91 sondern sogar als

die Metaphysik selbst bezeichnet.92 Levinas schreibt also, wie bereits
Heidegger und Jaspers, dem Menschen einen metaphysischen Drang zu: Dieser

ist aber nicht auf das Sein, sondern auf die jede Ontologie sprengende
Alterität des anderen Menschen gerichtet. Nicht das Sein, sondern die Al-
terität ist das Woraufhin des Transzendierens und wird von Levinas als

Transzendenz bzw. „transzendent" bezeichnet. Die formale Struktur dieser
Transzendenz entspricht jedoch der des jaspersschen Seins in dem Sinne,
dass das, was hier begehrt wird, nie eigentlich Gegenstand des Denkens
ist. Das Begehren bei Levinas, ähnlich wie das Transzendieren bei Jaspers,
ist als ein Denken beschrieben, das mehr denkt, als es denken kann.93

Wie bei Heidegger und Jaspers macht auch bei Levinas das Transzendieren

kein Jenseits-der-Welt-Gehen aus. Das Transzendieren ist keine
abstrakte bzw. rein geistige Bewegung, weil es der Begegnung mit der „lebendigen

Gegenwart",94 mit der konkreten „Präsentation"95 des Anderen, d.h.
mit dem sogenannten „Antlitz", gleichkommt. Das Antlitz kommt uns
zwar in der Welt entgegen, ist aber auf die Logik der Welt nicht reduzibel.
Es tritt in die Welt ein, ist aber zugleich in dieser Welt nicht anwesend.96
Kennzeichnend für die Welt ist die Strukturierung in Bedeutungen, welche
einen Verweis- und Zeichencharakter haben: Jedes weltliche Ding, d.h.
jedes „Phänomen" im engen Sinne, verweist sowohl auf einen allgemeineren
Kontext als auch auf ein Subjekt, das dieses Weltliche konsumiert und
genießt. Gerade in diesem Verweis auf etwas anderes liegt die Bedeutung ei-

90 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 216.
91 Vgl. Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 43.
92 Vgl. Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 435. Bevor die „Metaphysik" als Bezeichnung

für das philosophische Denken gilt, wird sie von Levinas, wie bereits bei Heidegger,
existentiell als das Geschehen des Transzendierens im Menschen interpretiert. Vgl. dazu
LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 39. Levinas selbst spricht von dem ,,metaphysische[n]
Geschehen (événement métaphysique) der Transzendenz" (LEVINAS: Totalität und
Unendlichkeit, 370) und schreibt, dass die Metaphysik im Transzendieren besteht (consiste à

transcender) (Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 382).
93 Vgl. Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 59-66 und JASPERS: Von der Wahrheit, 159:

„Immer taucht im denkenden Menschen wieder auf, was all sein Gedachtwerden übergreift":
d.h. das Sein.

94 LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 87.
95 LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 429.
96 Vgl. Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 102. Das Antlitz ist „nicht von der Welt"

(Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 284).



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 617

nes Phänomens.97 Wenn aber das Antlitz in die Welt eintritt, unterbricht
es die Logik der Verweise. Weder erscheint es innerhalb eines Kontexts -
das Antlitz ist „Bedeutung ohne Kontext"98 -, noch lässt es sich als Objekt
von Erkenntnis und Genuss vom Subjekt assimilieren: In diesem Sinne
wird es von Levinas als ein „Nicht-Phänomen"99 beschrieben. Auch auf
Grund dessen, dass das Antlitz auf das Welt-System von Verweisen und
Zeichen nicht reduzierbar ist, wird es von Levinas als „Transzendenz"
charakterisiert.100

So wenig, wie eine so verstandene Transzendenz überweltlich ist, so

wenig ist sie übersinnlich. Das Antlitz, die Anwesenheit des Anderen, ist
eine „sinnliche Erscheinung";101 es „drückt sich im Sinnlichen aus".102 Es

ist sinnlich, weil es von einem „inkarnierten Subjekt"103 erfahren ist, dem
der Leib nie dualistisch entgegensteht. Bekanntlich entwirft Levinas eine
eigene Konzeption von Sinnlichkeit, die er von der sinnlichen Anschauung,

welche für ihn immer konstituierend bzw. kognitiv ist, unterscheidet.104

Levinas beabsichtigt dabei, die sinnliche Erfahrung von ihrer
erkenntnismäßigen Überladung zu lösen. Daher deutet er die Sinnlichkeit in
einem ersten Schritt als das unmittelbare Genießen, welches im Umgang
mit den weltlichen Dingen implizit ist. Die Sinnlichkeit enthält aber
zugleich ein zweites Moment, d.h. das der Enttäuschung des unmittelbaren
Genusses - eine Enttäuschung, die gerade aus dem Kontakt mit dem Antlitz

entsteht.105 Zur Sinnlichkeit gehört sowohl das Moment, in dem das

Brot gekostet wird, als auch dasjenige, in dem das Brot aus dem Mund
gerissen wird, um es dem Anderen zu geben.106 Die Begegnung mit dem Antlitz

ist insofern sinnlich, als sie gerade inmitten eines sinnlichen Genießens

der Dinge stattfindet und dieses gleichzeitig unterbricht: Der sinnliche

Charakter der Begegnung mit dem Anderen deutet also auf das Leiden

97 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Gespräche mit Philippe Nemo, übers,
von Dorothea Schmidt, hrsg. von Peter Engelmann, 4. Auflage. Wien: Passagen 2008, 64.

98 Levinas: Ethik und Unendliches, 64.
99 Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, übers, von Thomas

Wiemer, 2. Auflage. Freiburg/München: Alber 1998, 199.
100 Vgl. LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 102.
101 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 283.
102 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 284. Aber zugleich „zerreißt" das Antlitz das

Sinnliche (LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 284).
103 LEVINAS: Jenseits des Seins, 242-243.
104 Vgl. dazu LEVINAS: Jenseits des Seins, 142-149.
105 Zu den beiden Momenten der Sinnlichkeit bzw. der Sensibilität, d.h. dem Genuss

und dem Leiden, vgl. insb. Levinas: Jenseits des Seins, 164-182.
106 Vgl. LEVINAS: Jenseits des Seins, 168-169: „Die Unmittelbarkeit des Sinnlichen ist die

Unmittelbarkeit des Genießens und seiner Enttäuschung - wobei die schmerzlich abgerungene

Gabe, indem sie abgerungen wird, auf eine unmittelbare Weise ebendieses Genießen
.verdirbt'; nicht als Gabe des Herzens, sondern des Brotes, in das ich gerade beißen will, des

eigenen Bissens Brot".



6i8 Chiara Pasqualin

und die Verletzung hin, welche das von Levinas neu konzipierte
verantwortliche Subjekt kennzeichnen.

Wenngleich die Transzendenz des Anderen bei Levinas nie übersinnlich

ist, kommt ihr jedoch eine gewisse Unsichtbarkeit zu.107 Dieser letztere

Charakter hängt zunächst mit der Idee Levinas' zusammen, dass das

Antlitz nie auf das Korrelat bzw. den Inhalt des sinnlichen Wahrnehmens
reduzibel ist und daher „weder gesehen noch berührt" in einer „visuellen
oder taktilen Empfindung" ist.108 Überdies weist die Un-sicht-barkeit
darauf hin, dass das Antlitz der assimilierenden Sicht des erkennenden Be-

greifens entgeht. Nicht zuletzt spielt die Unsichtbarkeit auf den Charakter
von „Spur" des Antlitzes an, welches in seiner sinnlichen Anwesenheit den
an sich immer unsichtbaren und abwesenden Gott spüren lässt.109 Nur in
Anbetracht dieser doppelten Charakterisierung des Antlitzes - als etwas
Sinnliches und zugleich Unsichtbares - kann man abschließend sagen,
dass das Antlitz meta-physisch ist. Hier wird das metaphysische Antlitz zur
sinnlichen Spur der Transzendenz Gottes, welche aber an sich nie zugänglich

ist.110 Nicht einmal verlässt das transzendierende Subjekt den sinnlichen

Raum, in dem der abwesende Gott seine Spur hinterlassen kann.
Aus dem Gesagten resultiert, dass bei Levinas sich als transzendent und

daher metaphysisch nicht nur das Subjekt in seinem Begehren, sondern
auch die Anwesenheit des Anderen in seiner Nicht-Phänomenalität erweisen.

Indem die Philosophie von Levinas dieses zweifache Metaphysische,
das in die irdischen zwischenmenschlichen Beziehungen eingeflochten ist,
interpretiert, gestaltet sie sich als eine Metaphysik,1" welche jedoch die
anthropologische und soziale Sphäre nie verlässt.112 Dieser Philosophie liegt

107 Vgl. u.a. LEVINAS: Jenseits des Seins, 201 und 344.
108 Vgl. dazu: LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 277.
109 Vgl. Levinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen, in: Die Spur des Anderen, 209-235,

hier 226-230.
HO Vgl. dazu: Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 106-108.
111 Vgl. dazu LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 439-440: „Im vorliegenden Werk hat

die Metaphysik einen ganz anderen Sinn. [...] Das vorliegende Werk hat die metaphysische
Exteriorität zu beschreiben gesucht". Vgl. dazu auch LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit,
50. Die Metaphysik Levinas' ist dadurch gekennzeichnet, dass sie nicht von einer Differenz
im Sein (zwischen dem zeitlichen und dem ewigen Sein), sondern von einer Trennung
zwischen dem Sein und dem Anders-als-Sein ausgeht. Vgl. dazu FISCHER, Norbert/HATTRUP,
Dieter: Metaphysik aus dem Anspruch des Anderen: Kant und Levinas. Paderborn: Schöning
1999, insb. 275-282.

112 Vgl. LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 105-109. Dass die Philosophie Levinas' eine
originelle Anthropologie (im Sinne einer Lehre vom Menschen in seiner Konkretheit) in sich
enthält, darauf wurde in der Sekundärliteratur hingewiesen. Vgl. dazu: Strasser, Stephan:
Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einführung in Emmanuel Levinas' Philosophie. Den Haag:
Martinus Nijhoff 1978, insb. 67-101. Im Mittelpunkt dieser Anthropologie stehen aber nicht
der Tier-Mensch-Vergleich und das Verhältnis des Menschen als individuelles Subjekt zu
sich selbst (wie in der klassischen Anthropologie), sondern die ursprüngliche Sozialität des
Menschen und die Neubestimmung von dessen subjektiven Status. Vgl. dazu Bernhardt,



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 619

ein metaphysisches Projekt113 zugrunde, nicht nur, weil deren primärer
Fokus auf die Transzendenz gelegt wird - wobei laut Levinas die abendländische

Philosophie immer wieder die Wirklichkeit der Transzendenz
zerstört habe114 -, sondern auch, weil sie ihrerseits einem ursprünglichen
Drang nach Transzendenz entspringt.115 Levinas' Denken strebt nämlich
danach, aus der als eng empfundenen Logik einer Philosophie herauszutreten,

welche sich innerhalb der Sphäre des Ichs und dessen, was auf dieses
letztlich zurückgeführt werden kann, einseitig bewegt.

ABSCHLIEßENDE BEMERKUNGEN

Die vorangehenden Überlegungen erlauben es, zum Schluss einige
allgemeine Thesen hervorzuheben, welche den Interpretationen der drei Autoren

gemeinsam sind und eine formelle Analogie in der Artikulation des

Zusammenhanges von Transzendenz und Metaphysik erkennen lassen. Ein
erster roter Faden zwischen den Autoren liegt in der Deutung der
Transzendenz als einer metaphysischen Tendenz und Bewegung, welche dem
Menschen unentrinnbar sind. Insbesondere erweist sich die transzendie-
rende Bewegung des Subjekts als eine metaphysische, weil diese, obwohl
sie von der ontischen, weltlichen und sinnlichen Sphäre nie abstrahiert,
auf eine Dimension gerichtet ist, welche auf die genannte Sphäre nicht
restlos reduzierbar ist. Während aber bei Heidegger und Jaspers dieser
metaphysische Drang in der Endlichkeit und Begrenztheit des Subjekts ihren
Ausgangspunkt hat, setzt bei Levinas das metaphysische Begehren -
zumindest in Totalität und Unendlichkeit - eine erfüllte und befriedigte
Subjektivität voraus. Und dennoch steht der Mensch mit seinem transzendie-
renden Wesen im Mittelpunkt aller drei Analysen, welche somit in ein
originelles anthropologisches Projekt einmünden, innerhalb dessen das

Metaphysische in einer prä-reflexiven Schicht der Subjektivität verwurzelt ist.116

Uwe: Vom Anderen zum Selben. Für eine anthropologische Lektüre von Emmanuel Levinas.
Bonn: Bouvier 1996.

113 Die eigentliche und positive Bedeutung der Metaphysik sei - wie Levinas bemerkt -
nicht einmal durch Heideggers Kritik an die überlieferte Metaphysik, welche an der
Postulierung von Überwelten und ewigen Wesen festhält, gefährdet worden. Vgl. dazu: Levinas:
Totalität und Unendlichkeit, 19.

114 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Gott und die Philosophie, in: Casper, Bernhard (Hg.): Gott
nennen. Phänomenologische Zugänge. Freiburg/München: Alber, 1981, 81-123, hier 83.

115 Es ist nämlich das „Streben nach der radikalen Exteriorität" (ein Streben, das Levinas
„Metaphysik" nennt) das, was die philosophische Arbeit von Levinas „belebt" (vgl. LEVINAS:

Totalität und Unendlichkeit, 32).
116 Nicht auf der Ebene der Intentionalität, sondern auf der des prä-reflexiven bzw.

vortheoretischen Verstehens vom Sein spielt sich das ursprüngliche Transzendieren bei Heidegger

ab (vgl. insb. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgründe der Logik, 194). Auch Jaspers
unterscheidet die transzendierende Bewegung der Vernunft von der vergegenständlichenden
Funktion des sogenannten „Bewusstseins überhaupt" (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, insb.
120-121). Levinas beabsichtigt auf ähnliche Weise, die Bewegung der Transzendenz in einer



Ô20 Chiara Pasqualin

Zweitens stimmen die drei Positionen in der Einsicht überein, dass die

Dimension, auf die man transzendiert, mit dem subjektiven Sein nicht
erschöpft ist und in diesem Sinne eine Alterität ausmacht. Auch bei
Heidegger und Jaspers geht die Seinsdimension aufgrund ihrer Vielfältigkeit
über das Sein des Menschen hinaus und erstreckt sich letztlich auf das

„Sein überhaupt",117 d.h. auf „das Sein, das nicht wir sind".118 Diese An-
dersheit, die das Woraufhin des menschlichen Transzendierens vorzeigt,
ist von den drei Autoren unterschiedlich charakterisiert. Das Sein ist bei

Heidegger ein Fremdes,119 das immerhin verstanden werden kann. Das jas-
perssche „Sein selbst"120 ist eine von der Existenz unabhängige Wirklichkeit,

welche - wenngleich durch den Verstand nicht erkennbar - immerhin
durch die Vernunft unendlich interpretierbar ist. Bei Heidegger und Jaspers

bewegt sich daher der transzendierende Mensch immer noch innerhalb
eines hermeneutischen Horizontes. Bei Levinas taucht dagegen eine Alterität

auf, die sowohl dem Verstehen als auch der Interpretation entgeht: Der
Andere ist durch keinen hermeneutischen Zugang erreichbar. Es handelt
sich vielmehr um eine Alterität, die wir nur erleiden können und die daher
auf der Ebene einer ursprünglichen Affektivität121 des Subjekts wirkt, welche

von jedem aktiven Erkenntnisvermögen unangetastet bleibt.
Als dritte gemeinsame Koordinate zwischen den Autoren gilt deren

Verständnis der Philosophie als Metaphysik. Insofern das philosophische Denken

die Transzendenz in den Vordergrund rückt, verwandelt es sich in
Metaphysik. Dies nicht nur aufgrund des metaphysischen Charakters seines
thematischen Feldes, sondern auch deswegen, weil der Vollzug des

Philosophierens von diesen Autoren im Sinne eines Transzendierens verstanden
wird. Eine Philosophie der Transzendenz, welche selbst transzendierend
ist, ist zwar meta-physisch, ohne auf oberirdische Welten überspringen zu
müssen.122 Und dennoch besteht ein Wesensunterschied zwischen der

Perspektive von Heidegger und Jaspers und der von Levinas: Während bei den
ersteren die Metaphysik ontologisch orientiert ist, hat für Levinas' die Me-

Schicht der Subjektivität zu verorten, welche der objektivierend-vorstellenden Intentiona-
lität vorausgeht (vgl. LEVINAS: Totalität und Unendlichkeit, 150-152 und Levinas: Jenseits des

Seins, 219-243).
117 Vgl. HEIDEGGER: Sein und Zeit, 17.
118 JASPERS: Von der Wahrheit, 83.
119 Als befremdlich wirkt sowohl das Sein des nichtdaseinsmäßigen Seienden (vgl. z.B.

HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 357-362) als auch das ereignishafte Sein (vgl.
HEIDEGGER: Beiträge zur Philosophie, 27).

120 JASPERS: Von der Wahrheit, 83.
121 Vgl dazu LEVINAS: Gott und die Philosophie, 93.
122 Greisch hat das Augenmerk darauf gelegt, dass Heideggers Idee einer Metaphysik

des Daseins den Punkt der größten Nähe zwischen Heidegger und Levinas ausmacht (vgl.
GREISCH, Jean: Heidegger et Lévinas interprètes de lafacticité, in: LÉvinas, Emmanuel: Positi-
vité et transcendance. Suivi de Lévinas et la phénoménologie, hrsg. von Jean-Luc Marion. Paris:
PUF 2000,181-207,194).



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 621

taphysik ihre Stellung immer jenseits der Ontologie und nur innerhalb der
Ethik.123

In der vorliegenden Untersuchung wurde der Fokus darauf gelegt, die
Parallele herauszustellen: Auf eine analytische Besprechung der Divergenzen

zwischen den drei Positionen wurde deshalb verzichtet. Nur auf einen
wesentlichen Unterschied sei hier zum Schluss noch kurz hingewiesen.
Während bei Heidegger und Jaspers das Transzendieren mit der Freiheit
zusammenfällt,124 geht bei Levinas die Transzendenz-Bewegung der Freiheit

voraus, denn das Subjekt ist zu einer Beziehung zum Anderen berufen,

ohne es wählen bzw. entscheiden zu können.125 Das Subjekt kann nämlich

der ursprünglichen Lage, dem Anderen ausgesetzt zu sein, nicht
entgehen. Während also bei Heidegger und Jaspers das Transzendieren sich
mit der aktiven Dynamik der Freiheit deckt,126 ist bei Levinas die
Transzendenz-Bewegung eher ein Bewegt-Sein durch den Appell des Anderen.
Wie vor allem in dem späteren Werk Jenseits des Seins deutlich wird, ist
das Subjekt kein aktiver Agent seines Transzendierens: Es kann über seinen

egoistischen Kern nur deswegen hinausgehen, weil es immer schon
vom Anderen affiziert und „abgesetzt"127 wird. In dieser Hinsicht hängt die
metaphysische Verfassung der Subjektivität bei Levinas nicht mit der Kraft
des Verstehens (wie bei Heidegger) bzw. der Vernunft (wie bei Jaspers)
zusammen, sondern mit der Ohnmacht einer Affektivität, über die der Mensch
keine Kontrolle hat.

123 Vgl. insb. Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 108.
124 Vgl. Heidegger, Martin: Vom Wesen des Grundes, in: Wegmarken, 123-175, hier 163-164.
125 Vgl. insb. Levinas: Jenseits des Seins, 272.
126 Und dennoch ist diese Freiheit immer durch eine gewisse Passivität geprägt: Bei

Heidegger ist von einer geworfenen Freiheit (vgl. HEIDEGGER: Vom Wesen des Grundes, 174-175)
und bei Jaspers von einer geschenkten Freiheit die Rede (vgl. u.a. JASPERS: Philosophie.
Existenzerhellung, 48-49).

127 Vgl. dazu: LEVINAS: Jenseits des Seins, 281.



622 Chiara Pasqualin

Zusamenfassung
Dieser Artikel beabsichtigt, die philosophischen Ansätze von Heidegger,
Jaspers und Levinas zu vergleichen, indem der Fokus auf ihre jeweiligen
Auffassungen der Transzendenz gelegt wird. Alle drei Autoren teilen die
Überzeugung, dass die Transzendenz-Bewegung den innersten Drang der menschlichen

Existenz ausmacht, und zwar den Drang danach, die ontische Sphäre
und die Grenzen der Subjektivität zu überschreiten, um eine andere Dimension

(sei es die des Seins oder die des anderen Menschen) zu erfahren. Durch
dieses Transzendieren verlässt aber die Existenz nicht den weltlichen Horizont

zugunsten eines akosmistischen Kontakts mit einer vermeintlichen
übersinnlichen Entität. Dass dies nicht der Fall ist, liegt nach Ansicht der
drei Autoren darin begründet, dass das Subjekt zur Erfahrung einer die
empirischen Phänomene überschreitenden Alterität nur dadurch fähig ist, dass

es durch die sinnliche Realität affiziert ist. Diese anthropologisch-orientierte
Konzeption der Transzendenz führt die Autoren zu einem analogen
metaphysischen Projekt: Metaphysik wird hier in einem ursprünglichen Sinne als
ein philosophisches Verständnis des Menschen in seiner Tendenz zum
Transzendieren interpretiert und anvisiert.

Abstract
The aim of this paper is to compare the philosophical approaches of
Heidegger, Jaspers and Levinas, by focusing on their understanding of
transcendence. The three authors share the conviction that the transcending
movement identifies the most intimate drive of human existence, i.e. the
drive to "surpass" the ontic sphere and the boundaries of subjectivity in order

to experience another dimension (either Being or the other man). By
transcending, however, existence does not abandon the worldly horizon in
favour of an acosmic contact with a supposed supra-sensible entity. This is
because, according to the three authors, only by being affected by the
sensible reality, is the subject capable of experiencing an alterity that exceeds

empirical phenomena. This anthropologically-oriented conception of
transcendence leads the three authors to an analogous metaphysical project:
Metaphysics is interpreted and pursued in an original way as the philosophical
understanding ofman in his transcending tendency.


	Transzendenz und Metaphysik : Heidegger, Jaspers und Levinas

