Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Transzendenz und Metaphysik : Heidegger, Jaspers und Levinas
Autor: Pasqualin, Chiara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047462

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHIARA PASQUALIN

Transzendenz und Metaphysik
Heidegger, Jaspers und Levinas

Der Begriff von Transzendenz hat eine lange Geschichte, welche nicht nur
die antike, mittelalterliche und moderne Philosophie betrifft,! sondern sich
auch in der gegenwartigen Philosophie fortsetzt. Insbesondere tauchen in
der gegenwadrtigen Philosophie zwei Hauptmodelle des Verstindnisses die-
ses Begriffes auf: ein erkenntnistheoretisches Modell, das auf exemplari-
sche Weise in der Philosophie Husserls zu finden ist, und ein anthropolo-
gisches Modell, das vor allem in der Existenzphilosophie bei Jaspers und
Heidegger, aber auch in Levinas’ Philosophie der Alteritit Gestalt an-
nimmt.2 In der erkenntnistheoretischen Perspektive wird der genannte Be-
griff verwendet, um die Dynamik des erkennenden Subjekts bzw. des in-
tentionalen Bewusstseins zu deuten: Transzendent ist einerseits der inten-
tionale Gegenstand und andererseits das konstituierende Bewusstsein.3 Im
anthropologischen Modell dient dagegen der Transzendenz-Begriff zur Er-
hellung der Wesensstruktur und zugleich des vielfdltigen existentiellen Voll-
zugs des Menschen als einer komplexen Realitat, die sich nicht auf die Di-
mension des Bewusstseins und der Reflexivitdt reduzieren ldsst. Heidegger,
Jaspers und Levinas sind also reprdsentativ fiir eine Interpretation der
Transzendenz, welche zum Grundbegriff einer eigenartigen ,Anthropolo-
gie“ gemacht wird, die das Proprium des Menschen in seiner pra-reflexiven
Verfassung sieht - eine Anthropologie, deren Sinn im Folgenden weiter be-
leuchtet wird.

Die Transzendenz ist bei den drei genannten Philosophen nicht in ei-
nem statisch-substantialistischen Sinne als Eigenschaft desjenigen hochs-
ten Seienden zu verstehen, welches iiber das Sinnliche hinausgeht, son-
dern in einem verbal-dynamischen Sinne als die stindige Bewegung, in der

1 Zu dieser Geschichte vgl. vor allem: ENDERS, Markus: Transzendenz, in: RITTER, Joachim/
GRUNDER, Karlfried (Hgg.): Historisches Wérterbuch der Philosophie, Band 10. Basel: Schwabe
1998, 1442-1455.

2 Eine andere, jedoch nicht wesensverschiedene, typologische Klassifizierung wird von
Enders vorgeschlagen: ENDERS, Markus: Transzendenz und Welt. Das daseinshermeneutische
Transzendenz- und Welt-Verstindnis Martin Heideggers auf dem Hintergrund der neuzeitli-
chen Geschichte des Transzendenz-Begriffs. Frankfurt a.M.: Lang 1999, 53-58.

3 Vgl. insb.: HUssERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, hrsg.
von Stephan Strasser, 2. Auflage (= Husserliana I). Den Haag: Martinus Nijhoff 1973, 64-65;
HusseRL, Edmund: Die Idee der Phdnomenologie. Fiinf Vorlesungen, hrsg. von Walter Biemel
(= Husserliana II). Den Haag: Martinus Nijhoff 1950, 32-39. Vgl. dazu: INGARDEN, Roman
Witold: Die vier Begriffe der Transzendenz und das Problem des Idealismus in Husserl, in:
Analecta Husserliana 1 (1971), 36-74.



600 Chiara Pasqualin

sich das menschliche Leben wesentlich entfaltet. ,Transzendenz“ bezeich-
net hier primir das Transzendieren als Tendenz und Bewegung des Uber-
schreitens, das zundchst in seinem formalen Charakter analysiert werden
kann. Abgesehen von den jeweils besonderen Inhaltsbestimmungen, wel-
che die drei Autoren diesem Uberschreiten verleihen, behilt die Transzen-
denz die Bedeutung eines fundamentalen ,metaphysischen® Dranges, wel-
cher die menschliche Subjektivitit von Grund auf durchdringt. Die Trans-
zendenz als eine solche metaphysische Tendenz und Bewegung ist das, was
die Subjektivitdt in ihrer Verfassung und konkreten Wirklichkeit wesent-
lich definiert. Subjekt-sein bedeutet also grundsatzlich fiir diese Autoren
Transzendierend-sein.

Nun soll einleitend verdeutlicht werden, inwieweit die Rede von einer
metaphysischen Bewegung zum Zweck der Deutung des Transzendenz-Ver-
stindnisses der drei Autoren niitzlich und legitim ist. Die Wahl des Aus-
drucks ,metaphysisch scheint uns deswegen berechtigt, weil sowohl das
,Wie“ als auch das ,Woraufhin“ des Transzendierens sich als ,metaphy-
sisch“ bezeichnen lassen.

Was das ,Wie“ des Transzendierens, d.h. dessen Entfaltungsweise, be-
trifft, geht es bei diesen Autoren um ein Uberschreiten - wobei das Préfix
,2iber“ dem griechischen meta entspricht -, welches zugleich das Uberstei-
gen einer Dimension und den Zugang zu einer anderen bedeutet. Unter
diesem Gesichtspunkt heifdt ,transzendieren, mit einer ,anderen“ Dimen-
sion in Beziehung zu treten.# Und dennoch ist das Transzendieren keine
Bewegung auf ein vermeintliches Jenseits hin, weil diese ,andere“ Dimen-
sion, auf die man transzendiert, nicht irgendwo jenseits der Welt schwebt.
Denn nach der Deutung der drei genannten Autoren erdffnet sich diese
iiberschiissige Dimension nur einem Subjekt, das in einer Welt lebt und
das Innerweltliche geniefft und gebraucht. Zum Transzendieren gehort des-
halb keine akosmistische Abstrahierung, sondern vielmehr die Fahigkeit,
die Welt gewissermaflen in einem neuen Licht zu sehen.5 Transzendieren
bedeutet nicht, in eine Uberwelt hiniiberzugehen (im Sinne des Lateini-
schen trans-ire), sondern vielmehr durch die Welt gleichsam durchblicken
zu konnen (im Sinne des Lateinischen trans-picere), um ein Anderes zu er-
fahren. Das meta in der Bezeichnung ,meta-physisch® driickt also ein trans-

4 Die behauptete Andersartigkeit dieser Dimension ist entweder relativ - wie bei Heidegger
und Jaspers, welche beide die Andersartigkeit des Seins anhand der ontologischen Differenz
interpretieren - oder absolut - wie bei Levinas, welcher eine radikale Inkommensurabilitat
des Anderen gegeniiber dem Subjekt postuliert.

5 Bei Heidegger und Jaspers ist diese Fihigkeit zugleich aktiv und passiv, indem dieses
Anders-Sehen-Kénnen sowohl die Erfahrung einer urspriinglichen Gegebenheit/Situiertheit,
die zunichst nur erlitten wird, als auch die Freiheit verlangt. Bei Levinas bedeutet hingegen
die Fihigkeit zum Transzendieren eigentlich nur das passive Exponiert-Sein des Subjekts an
den anderen Menschen - eine Lage, welche nicht iibergangen werden kann. Darauf kommen
wir in den Schlussfolgerungen zuriick.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 601

aus, welches ,durch” und nicht ,jenseits“ bedeutet. Das trans-scendere ist
eine gewisse Umkehrung des Blickes, welcher durch die Welt in eine ver-
borgene Tiefe dringt. Da das Subjekt durch eine so verstandene transzen-
dierende Tendenz in Bewegung ist, ist es selbst ,transzendent“. Das Wort
ytranszendent“ lasst sich somit bei diesen Autoren in einem ersten Sinne
auf den Menschen beziehen.

Die Bezeichnung ,metaphysisch® erweist sich dariiber hinaus auch als
besonders angebracht, wenn man das ,Woraufhin“ des Transzendierens na-
her betrachtet. Das, worauf sich das Transzendieren richtet, ist, wie wir se-
hen werden, ein eigenartiges Phanomen - bei Levinas handelt es sich sogar
um ein ,Nicht-Phidnomen®“. Diese Eigenartigkeit soll nun anhand deren me-
taphysischen Charakters expliziert werden. Um einem eventuellen Missver-
stindnis vorzubeugen, soll darauf hingewiesen werden, dass die Unterschei-
dung zwischen der Dimension, welche iiberstiegen wird, und derjenigen,
auf die man transzendiert, dem Unterschied zwischen dem Sinnlichen und
dem Ubersinnlichen nicht gleichkommt. Das, womit das Subjekt beim
Transzendieren in Beziehung tritt, ist kein dem Sinnlichen dualistisch ent-
gegengesetztes Ubersinnliches.

Die Unterscheidung zwischen den zwei Dimensionen - jener iiberstie-
genen und jener, zu der man Zugang hat - spiegelt bei Heidegger die onto-
logische Differenz wider, gestaltet sich bei Jaspers in Termini eines Unter-
schieds zwischen Gegenstindlichem und Ungegenstindlichem und bei
Levinas als Unterscheidung zwischen Phdnomen und ,Antlitz“. Das
heideggersche Sein, das ungegenstindliche Sein bei Jaspers und das
Antlitz bei Levinas - d.h. die Dimensionen, auf die man transzendiert -
sind laut der Deutung der Autoren keine iibersinnlichen Realititen, weil
sie losgelost von einer sinnlichen Erfahrung fiir uns nie zuganglich waren.¢
Denn wir konnten weder mit dem Sein - von dem Heidegger und Jaspers
sprechen - noch mit dem Antlitz - das Levinas pointiert - in Beziehung
treten, wenn wir durch das sinnliche und weltlich begegnende Seiende
nicht affiziert und beriihrt wiirden. Und dennoch - und das ist der
entscheidende Punkt - ist das ,Woraufhin“ des Transzendierens nicht auf
diese ontische und sinnliche Realitdat reduzierbar und gerade in diesem
Sinne ,metaphysisch“. Beim Transzendieren wird erst dem Subjekt eine
Dimension (und ein Sinn) offenbart, welche(r) keinem rein ontischen,
sinnlichen oder empirischen Sehen bzw. Wahrnehmen zuganglich ist.
Unter diesem Gesichtspunkt ldsst sich auch das ,Woraufhin“ des
Transzendierens als ,transzendent” bezeichnen. Bei diesen Autoren kommt
also das Wort ,transzendent“ auch in einem zweiten und weiteren Sinne
VOr.

6 Es gilt natiirlich im Folgenden mit Bezug auf jede der drei Perspektiven zu erkliren,
was unter ,sinnlicher” Erfahrung jeweils zu verstehen ist.



602 Chiara Pasqualin

Indem im philosophischen Denken diese konstitutive metaphysische
Tendenz des Subjekts in Betracht gezogen werden soll - so die Intention
der genannten Autoren -, erhdlt dieses Denken eine metaphysische Konno-
tation. Diese Behauptung ist hier nicht nur als Schlussfolgerung von der
einfachen Feststellung ableitbar, dass eine Philosophie, die eine metaphy-
sische Dimension (und zwar: einerseits der Mensch als solcher, anderer-
seits das Sein und die menschliche Alteritit) zum Gegenstand hat, selbst
metaphysisch sein muss. Vielmehr zeigt die Philosophie insofern einen me-
taphysischen Bezug, weil sie einen ausdriicklichen Vollzug jenes nicht
immer bewussten, metaphysischen Transzendierens des Menschen aus-
macht. Denn das Philosophieren ist einerseits im metaphysischen Drang
verwurzelt, andererseits wagt es den Versuch, einen begrifflichen Zugang
zu der transzendenten Dimension (in der eben gedeuteten Doppelbedeu-
tung von ,transzendent“) zu gewinnen. Dass die Philosophie ein wahres
Transzendieren ins Werk setzt, lasst sich auch im Hinblick auf ihre Metho-
de begriinden. Das philosophische Denken muss, indem es sich auf das Ver-
haltnis des Menschen zum Transzendenten fokussiert, iiber die Beschrei-
bung und Bestimmung des Sinnlichen, des Ontischen und des Gegenstand-
lichen hinaus gehen und neue Deutungswege und begriffliche Mittel erpro-
ben, um das Transzendente zu nennen. Alle diese Gedanken sind auf eine
mehr oder weniger explizite Weise in den Uberlegungen der drei Autoren
enthalten und werden im Folgenden spezifisch belegt.

Das Verstandnis des philosophischen Denkens als eines Aktes des Trans-
zendierens hdangt mit einer bestimmten vorausgeschickten Auffassung der
Philosophie und deren Aufgabe zusammen, welche den drei Autoren ge-
meinsam ist. Die Philosophie ist - so die Uberzeugung dieser Denker -
vom Leben der Menschen nie entfernt, sondern richtet sich gerade auf des-
sen Konkretheit. Die Philosophie scheint hier eine Antwort auf das Bediirf-
nis zu sein, sich als Mensch zu verstehen und zu positionieren. Damit ant-
wortet die Philosophie vor allem auf das menschliche Bediirfnis nach Sinn
- ein Bediirfnis, das die wissenschaftliche Erklirung nicht befriedigen kann.
Dieses urspriingliche Bediirfnis nach Sinn nimmt bei den drei Autoren ver-
schiedene Gestalten an. Wihrend es bei Heidegger als Bediirfnis nach dem
Seinsverstandnis auftaucht, lasst es sich bei Jaspers an der Idee erkennen,
dass die Existenz ohne Bezug auf die gottliche Transzendenz nie zu sich
selbst kommen konnte? und also dieses Bezugs letztlich bedarf. Bei Levinas
kehrt es schlie8lich in der Form des sogenannten ,verschwenderischen Be-
diirfnisses“ wieder, d.h. des Bediirfnisses jedes Einzelnen, aus der geschlos-
senen Sphare des Ichs herauszutreten und sich dem anderen Menschen zu

7 Vgl. u.a. JASPERS, Karl: Von der Wahrheit. Philosophische Logik, 1. Band. Miinchen: Piper
1947, 79.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 603

offnen.8 Wenn man diesbeziiglich die allgemeine Frage stellen will, ob ein
so verstandenes metaphysisch konnotiertes Philosophieren berechtigt ist,
kann man die geforderte Berechtigung anstatt in abstrakten Argumenta-
tionen in den konkreten hilfreichen Mitteln finden, welche die Philosophie
dafiir bereitstellen kann, jenes existentiell gespiirte Bediirfnis nach Sinn ins
Bewusstsein zu bringen und dessen mogliche Befriedigungsstrategien zu
entdecken.

Die hauptsdchliche Intention des vorliegenden Beitrags besteht darin,
zu zeigen, wie in den Uberlegungen der drei Autoren Anspielungen auf die
Idee einer Philosophie zu finden sind, welche sich als Metaphysik - in ei-
nem besonderen, nicht klassischen Sinne - beschreiben ldsst. Es ist zwar
unbestreitbar, dass einerseits Heidegger und Levinas das Paradigma der
Onto-theo-logie, welche eine bestimmte Metaphysik des Ubersinnlichen
hervorgebracht hat, bekimpfen® und dass Jaspers andererseits die klassi-
sche Ontologie und dessen objektivierenden Diskurs tiber das transzen-
dente Sein zuriickweist10. In der Distanzierung von einer bestimmten me-
taphysischen Tradition scheinen jedoch die drei Autoren auf die Metaphy-
sik in toto nicht verzichten zu wollen. Diese Autoren verwenden namlich
den Terminus ,,Metaphysik® auch in einem positiven Sinn, welcher mit ih-
rer besonderen Deutung des Transzendenz-Begriffes eng zusammenhangt.
Um dies punktuell zu beweisen, werden im Folgenden die Perspektiven der
drei Philosophen getrennt betrachtet. Zum Schluss wird aber in einem Ver-
gleich eine Gemeinsamkeit aufgezeigt, nimlich die Ubereinstimmung der
drei Autoren in dem nachweisbaren philosophischen Projekt einer Metaphy-
sik des Menschen in seinem transzendierenden Wesen.

HEIDEGGER

Wenn es auch unbestritten ist, dass bei Heidegger eine negative Bedeutung
des Wortes ,Metaphysik“ iiberwiegt (d.h. ,Metaphysik® im Sinne einer seins-
vergessenden Tradition!!), gibt es dennoch Passagen, in denen sich ein dif-
ferenzierter Gebrauch des Terminus und ein positives Verstindnis des Be-
griffes zeigen. In der 1929 gehaltenen Antrittsrede erkldart Heidegger nicht
nur, dass die Metaphysik keine Schuldisziplin der Philosophie unter ande-

8 Die verschiedenen Deutungen dieser fundamentalen Bediirftigkeit des Menschen wer-
den mit Bezug auf jeden Autor im Folgenden ndher untersucht.

9 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik, in: Identitqt
und Differenz (= Gesamtausgabe Bd. 11). Frankfurt a.M.: Klostermann 2006, 51-79; LEVINAS,
Emmanuel: Gott, der Tod und die Zeit, tibers. von Astrid Nettling, Ulrike Wasel, hrsg. von
Peter Engelmann, 2. Auflage. Wien: Passagen 2014, 133-236.

10 Vgl JASPERS: Von der Wahrheit, insb. 158-161.

11 vgl. u.a. HEIDEGGER, Martin: Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis) (= Gesamtaus-
gabe Bd. 65). Frankfurt a.M.: Klostermann *1994, 170.



604 Chiara Pasqualin

ren ist,12 sondern auch, dass sie ,das Grundgeschehen im Dasein“13 aus-
macht. Dieses Grundgeschehen, wie man dem Kontext entnimmt, ist nichts
anderes als das Transzendieren, verstanden als ,Hinausgehen tiber das Sei-
ende“.14 Metaphysisch ist daher die Verfassung des Daseins als transzen-
dierendes Seiendes.

Dies ist nur die Bestdtigung der Gedanken, die Heidegger bis dahin -
vor allem in den Vorlesungen aus dem Sommersemester 1928 und dem
Wintersemester 1928/29 und im Kant-Buch - entwickelt hatte. Es wiirde
den Rahmen dieses Beitrags sprengen, der Entwicklung von Heideggers Re-
flexion iiber das Thema ,Transzendenz® in Sein und Zeit und in den gleich
darauffolgenden Jahren nachzugehen.!5 Nur einige Aspekte seien hier her-
vorgehoben. Zentral fiir unsere Diskussion ist zundchst die in der Vorle-
sung von 1928 geduflerte Behauptung, dass die Transzendenz ,die meta-
physische Grundverfassung des Daseins“!¢ sei. Die Bezeichnung ,metaphy-
sisch“ hat ihren Grund darin, dass das Transzendieren als ein , Uberschrei-
ten“ definiert wird!” und insbesondere als jenes Uberschreiten, welches in
einem dem Dasein eigenen Verstandnis vom Sein besteht.18 In dem Mo-
ment, in dem der Mensch das Sein versteht, iiberschreitet er gewisserma-
3en das Seiende,!® weil er nicht primar auf das konkrete Seiende gerichtet
ist, sondern apriorisch auf die Struktur seiner Beziige (d.h. auf die Welt)
und auf das Fundament seines Erscheinen-Koénnens (d.h. auf das Sein).20

Und dennoch ist die metaphysische bzw. transzendente Verfassung des
Menschen nicht lediglich der Ausdruck der schopferisch-entwerfenden
Macht des Menschen bzw. dessen verstehender Bildungskraft. Vor allem in

12 vgl. HEIDEGGER, Martin: Was ist Metaphysik?, in: Wegmarken (= Gesamtausgabe Bd.
9). Frankfurt a.M.: Klostermann 1976, 103-122, hier 121-122.

13 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, 122. Die Deutung der Metaphysik als ,,das Grundge-
schehen” im Dasein wird auch im Kant-Buch formuliert (vgl. HEIDEGGER, Martin: Kant und
das Problem der Metaphysik [= Gesamtausgabe Bd. 3]. Frankfurt a.M.: Klostermann 1991, 242).

14 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, 121.

15 Vgl. dazu insb.: GORLAND, Ingtraud: Transzendenz und Selbst. Eine Phase in Heideggers
Denken. Frankfurt a.M.: Klostermann 1981; ENDERS: Transzendenz und Welt; MORAN, Der-
mot: What Does Heidegger Mean by the Transcendence of Dasein?, in: International Journal
of Philosophical Studies 22, Nr. 4 (2014), 491-514; PASQUALIN, Chiara: Heideggers Philosophie
der Transzendenz in der Vorlesung von 1928/29, in: Heidegger Studies 35 (2019), 89-120.

16 HEIDEGGER, Martin: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz
(= Gesamtausgabe Bd. 26). Frankfurt a.M.: Klostermann 1978, 214.

17 vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 204.

18 Vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 20 und 280: ,Seinsverstind-
nis ist Transzendenz“. Vgl. auch HEIDEGGER, Martin: Einleitung in die Philosophie, (= Gesamt-
ausgabe Bd. 27). Frankfurt a.M.: Klostermann 1996, 213: ,Das Verstehen von Sein [...] ge-
schieht im Transzendieren®.

19 vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 212.

20 Sowohl das Weltverstehen als auch das Verstehen des Seins des Seienden sind laut
Heidegger fiir die Transzendenz-Bewegung konstitutiv (vgl. u.a. HEIDEGGER: Metaphysische
Anfangsgriinde der Logik, 170 und 212).



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 605

der Vorlesung von 1928/29, aber auch in der schon erwdahnten Antrittsre-
de2! betont Heidegger, dass das Transzendieren mit der Endlichkeit des
Daseins eng verbunden sei.22 Wir konnten die Transzendenz mit Heideg-
gers Worten als ,das Endlichste im Endlichen“23 definieren. Warum wird in
diesen Jahren die Transzendenz des Daseins zum Synonym fiir dessen End-
lichkeit? Dies hat vor allem zwei Griinde: Einerseits, weil Heidegger zuge-
steht, dass zur Transzendenz auch das Moment der Geworfenheit (und
nicht nur das des Entwurfs) wesentlich gehort;24 andererseits, weil sich im
Transzendieren eine fundamentale Bediirftigkeit des Daseins offenbart -
eine Bediirftigkeit, die nicht nur transzendental, sondern auch faktisch ist.
Diese beiden Griinde sollen kurz verdeutlicht werden.

Was bedeutet fiir Heidegger, dass die Geworfenheit ein ,Grundcharak-
ter der Transzendenz“2S ist? Diese Behauptung wird in der Vorlesung von
1928/29 direkt durch die Erklirung begriindet, dass der Uberstieg iiber das
Seiende, d.h. das Seinsverstindnis, kein neutraler und harmloser Prozess
ist,26 weil es in einem Dasein geschieht, welches in seiner Sinnlichkeit und
Affektivitit der Macht und Wirkung des Seienden ausgesetzt ist.2” Der un-
umgangliche Zustand, dass sich das Dasein immer inmitten des Seienden
befindet und daher dem Seienden ausgesetzt ist (d.h. der Zustand der von
Heidegger genannten ,Preisgegebenheit“28), impliziert, dass das Transzen-
dieren eine Bewegung ist, welche von der Korperlichkeit und der Befind-
lichkeit des Daseins, d.h. vom sinnlichen und stimmungsmafligen Beriihrt-
werden durch das Seiende, nie getrennt verlauft.2® Daraus entnimmt man
also, dass nicht nur das Transzendieren von der sinnlichen Sphére3? nie

21 Vgl. HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, 18: ,So endlich sind wir, dass wir gerade nicht
durch eigenen Beschluss und Willen uns urspriinglich vor das Nichts zu bringen vermogen
[d.h. zu transzendieren vermégen]“.

22 In der Vorlesung von 1928-29 interpretiert Heidegger die Endlichkeit im Sinne der
,Nichtigkeit“ des Daseins (vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 331-338) und defi-
niert diese als ,das Positivste [..] was zur Transzendenz des Daseins gehéren kann“ (vgl.
HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 332).

23 HEIDEGGER: Kant und das Problem der Metaphysik, 229.

24 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 329: ,Zur Transzendenz, dem In-der-
Welt-sein, gehort die Geworfenheit”.

25 HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 329.

26 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 323.

27 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 328: ,Das Dasein [...] befindet [es] sich
inmitten des Seienden. [...] das ,inmitten’ besagt: Das Dasein ist vom Seienden, dem es preis-
geben ist, durchwaltet. Das Dasein ist Korper und Leib [...]. Je in der Weise eines Gestimmt-
seins befindet sich das Dasein inmitten des es durchwaltenden Seienden®.

28 HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 328.

29 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 329: ,Grundsitzlich gesprochen: Der
Uberstieg iiber das Seiende geschieht in und aus einem Sichbefinden inmitten des Seienden.
Zur Transzendenz, dem In-der-Welt-sein, gehort Geworfenheit®.

30 Wenngleich die Dimension der Sinnlichkeit nicht im Zentrum von Heideggers Inte-
resse steht, wird es von ihm nie negiert, dass das Dasein ein sinnliches bzw. leibliches In-



606 Chiara Pasqualin

wegzudenken ist, sondern auch, dass die sinnliche Wirkung und das Ge-
stimmtwerden durch das umgebende Seiende jeweils bestimmen, wie wir
das Sein verstehen.

Dies ist aber nicht der einzige Aspekt, der aufweist, dass die Transzen-
denz des Daseins durch das Moment der Geworfenheit gekennzeichnet ist.
Das Transzendierend-sein des Daseins bedeutet fiir Heidegger nicht nur
sein Verstehend-sein, welches, wie eben gezeigt, durch das ontische und
korperliche Situiert-sein immer gepragt ist. Transzendierend-sein bedeutet
auch mit Bezug auf das Dasein Geworfen-sein. Vor allem anhand der Texte
aus den Jahren 1928-29 kann man diesbeziiglich feststellen, dass Transzen-
dieren fiir das einzelne Dasein besagt, auf das Nichts zuriickgefithrt zu
werden, mit dem Nichts konfrontiert zu werden. Dieses Nichts ist sowohl
die Nichtigkeit unserer ontologischen Verfassung3! als auch das Nichts,
welches ein anderer Name fiir das Sein ist.32 Daraus resultiert, dass das
Transzendieren ein Geworfen-sein in das Nichts einschlief3t und zwar: ein
Versenkt-sein und Hineingehalten-sein in das Nichts unserer Nichtigkeit
(von der die Sterblichkeit bzw. das Nicht-mehr-sein-konnen nur ein Mo-
ment ist)33 und zugleich in das Nichts des nichtenden Seins.34 Das Transzen-
dieren erweist sich unter diesem Gesichtspunkt als eine Abwartsbewegung
in den Abgrund unseres eigenen Seins und des Seins als Ereignis.

Es wurde gesagt, dass bei Heidegger die Transzendenz ein Synonym fiir
die Endlichkeit ist, auch weil das Transzendieren im Grunde ein fundamen-
tales Bediirfnis des Daseins verrat - ein Bediirfnis,35 das sowohl transzen-
dental als auch faktisch ist. Transzendental ist dieses Bediirfnis, weil der
Mensch, wie Heidegger schreibt, ,in der Transzendenz [...] sich selbst als
des Seinsverstandnisses bedirftig [bekundet]“.36 Indem das Dasein des

der-Welt-sein ist. Er besteht nur darauf, dass die Art und Weise unserer sinnlichen Erfah-
rung immer durch das vorgingige Verstehen und Auslegen des umgebenden Seienden be-
stimmt und bedingt ist. Dies wird wie Folgendes ausgedriickt: ,Wenn der Leib als Leib je
mein Leib ist, dann ist diese Seinsweise die meinige, so ist das Leiben mitbestimmt durch
mein Menschsein im Sinne des ekstatischen Aufenthaltes inmitten des gelichteten Seienden”
(HEIDEGGER, Martin: Zollikoner Seminare. Protokolle - Gesprdche - Briefe, hrsg. von Medard
Boss. Frankfurt a.M.: Klostermann 1987, 113).

31 Die Nichtigkeit des Daseins und deren unterschiedliche Aspekte werden in HEIDEGGER:
Einleitung in die Philosophie, 331-336 untersucht. Allgemein deutet die Nichtigkeit auf dieje-
nigen Bedingungen unserer Existenz hin, welche wir nicht entschlossen haben und welchen
wir uns ausgeliefert fiihlen.

32 vgl. HEIDEGGER, Martin: Nachwort zu ,Was ist Metaphysik?*, in: Wegmarken, 303-312,
hier 305-306.

33 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 331.

34 Vgl. HEIDEGGER: Was ist Metaphysik?, ns: ,Da-sein heifft: Hineingehaltenheit in das
Nichts. Sich hineinhaltend in das Nichts ist das Dasein je schon iiber das Seiende im Ganzen
hinaus. Dieses Hinaussein iiber das Seiende nennen wir die Transzendenz".

35 Dasjenige, dessen die menschliche Existenz bedarf, ist etwas, das diese nicht entbeh-
ren kann, um sich selbst zu sein.

36 HEIDEGGER: Kant und das Problem der Metaphysik, 236.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 607

stranszendentalen“ Seinsverstindnisses37 bzw. des Uberstiegs iiber das Sei-
ende bedarf, entspricht das Transzendieren einem transzendentalen Bediirf-
nis.38 Andererseits ist das Transzendieren auch ein faktisches Bediirfnis.
Dies wird in der Vorlesung von 1928/29 deutlich, in der Heidegger zeigt,
dass das Transzendieren zugleich eine faktische Bewegung ist, d.h. diejeni-
ge Bewegung, in der das Dasein mit seiner Nichtigkeit konfrontiert wird
und auf diese reagiert. Zum Transzendieren gehort - so Heidegger - nicht
nur das Hineingeworfensein in die eigene Nichtigkeit, sondern auch die
Reaktionsbewegung der Suche und der Gewinnung eines Haltes bzw. eines
Punktes, welcher das Dasein in seiner an sich fragilen und haltlosen Seins-
weise stiitzen kann.3? Heidegger geht in der genannten Vorlesung zwei mog-
lichen Weisen dieser Halt-Suche und -Gewinnung nach: Einerseits der un-
eigentlichen Weise, in welcher der Halt aufderhalb von uns, im Ontischen,
gesucht wird, und andererseits der eigentlichen Weise, in der das Dasein
nur auf sich selbst und den eigenen Kraften fufdt.40 Ohne jetzt ins Detail zu
gehen, ist es dabei wichtig, zu beachten, dass sich das Transzendieren in der
Vorlesung von 1928/29 auch als konkrete Antwort auf ein faktisches Be-
diirfnis des Daseins interpretieren ldsst, und zwar: auf das Bediirfnis nach
Halt.

Zusammenfassend gibt es also im Dasein ein Bediirfnis nach Transzen-
denz: Das Existieren verlangt nicht nur, dass das Dasein das Seiende im
transzendentalen Seinsverstindnis {iberschreitet, sondern auch, dass der
Einzelne seine eigene haltlose Nichtigkeit in der Gewinnung eines Halts
faktisch transzendiert. Da das ,Wonach® dieses zweifachen Bediirfnisses
das Transzendieren ist, welches oben als eine metaphysische Bewegung cha-
rakterisiert wurde, kann man konsequent von einem metaphysischen Be-
diirfnis sprechen.

Diese komplexe Analyse der Transzendenz, welche vor allem in den Jah-
ren 1928-1929 ausgefithrt wird, gehdrt zum thematischen Feld der von

37 Alles Verstehen von Sein ist fiir Heidegger ,transzendental” (vgl. HEIDEGGER: Meta-
physische Anfangsgriinde der Logik, 280) und dies in dem Sinne, dass es die Bedingung der
Maoglichkeit fiir das ontische Sich-verhalten zum Seienden ist (vgl. u.a. HEIDEGGER: Metaphy-
sische Anfangsgriinde der Logik, 211).

38 Heidegger spricht von einer ,transzendentalen Bediirftigkeit“ (vgl. HEIDEGGER: Kant
und das Problem der Metaphysik, 236).

39 vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 337: ,Diese [die Nichtigkeit] enthilt in
sich die Anweisung auf Halt [...] das Existieren des Daseins muss sich Halt beschaffen”. Vgl.
auch HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 342: ,es liegt in der Transzendenz eine Ange-
wiesenheit auf Halt“.

40 Diese zwei Weisen des Haltnehmens sind die ,Bergung® (als Suche eines Schutzes
beim Seienden) und die ,Haltung“ (wo der Halt die Haltung desjenigen entschlossenen Da-
seins ist, das seine Existenz im Griff hat). Vgl. dazu HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie,

357-376.



608 Chiara Pasqualin

Heidegger derzeit genannten ,Metaphysik des Daseins“.41 Dieser Ausdruck
bezeichnet Heideggers philosophisches Projekt um diese Jahre - ein Pro-
jekt, das sich zwischen zwei Polen erstreckt, und zwar einerseits dem Pol
der Fundamentalontologie und andererseits dem Pol der ,Metaphysik der
Existenz“.42 Die Metaphysik des Daseins ist also das Projekt eines philoso-
phischen Verstandnisses des Menschen, welches sich zwischen einer Onto-
logie des Seins und einer Ontologie des Menschen ausdehnt. Man konnte
sie auch als eine ontologische Anthropologie bezeichnen.4> Von Bedeutung
ist hier, dass ein solches Projekt von Heidegger ausdriicklich als metaphy-
sisch charakterisiert wird. Die Bezeichnung ,Metaphysik“ scheint uns vor
allem aus zwei Griinden angebracht zu sein. Einerseits, weil sie anstrebt,

41 Von einer ,Metaphysik des Daseins“ spricht Heidegger bereits in der Vorlesung von
1928 (vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 239-240). Ausdriicklich wird
dieses Projekt in Kant und die Metaphysik entfaltet (vgl. HEIDEGGER: Kant und das Problem
der Metaphysik, 231-246). Zu Heideggers positivem Verhdltnis zur Metaphysik am Ende der
Zwanziger Jahre vgl. JARAN, Francois: La métaphysique du Dasein. Heidegger et la possibilité
de la métaphysique (1927-1930). Bucarest: Zeta Books 2010; TENGELYI, Laszl6: Die Metaphysik
des Daseins und das Grundgeschehen der Weltbildung bei Heidegger, in: HONNEFELDER,
Ludger (Hg.): Kants ,Streit der Fakultdten® oder der Ort der Bildung zwischen Lebenswelt und
Wissenschaften. Berlin: Velbriick 2012, 167-185.

42 Die ,Metaphysik der Existenz" ist schlicht nicht mit der Metaphysik des Daseins zu
identifizieren: Die erste ist vielmehr diejenige metaphysische Ontik bzw. Metontologie, wel-
che sich auf die Region des menschlichen Seienden konzentriert, und eine Erweiterung der
fundamentalontologischen Daseinsanalytik darbietet. Das Projekt einer Metaphysik des Da-
seins enthdlt zwar die Fundamentalontologie und deren grundlegenden Aufgabe, aber hat
ihre Vervollstindigung in der Metaphysik der Existenz. Diesbeziiglich schreibt Heidegger
nicht nur, dass die Fundamentalontologie ,nur die erste Stufe der Metaphysik des Daseins”
ist (HEIDEGGER: Kant und das Problem der Metaphysik, 232), sondern auch, dass ,Fundamen-
talontologie und Metontologie in ihrer Einheit den Begriff der Metaphysik [bilden]“ (HEI-
DEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 202).

43 Diese Metaphysik des Daseins ist einerseits keine bloRe Ontologie, weil Heidegger in
1928 auf die Notwendigkeit eines ,Umschlags“ der Ontologie in die sogenannte ,Ontik“ be-
steht (vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 196-202) und daher eine Er-
weiterung des Themenfeldes seiner Philosophie, welche nun auch das Faktische neben dem
Ontologischen beriicksichtigen soll, vorhat. Andererseits ist sie keine vollstandige Anthro-
pologie, weil Heidegger davon nur ,einige, wenngleich nicht unwesentliche ,Stiicke*
(HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit [= Gesamtausgabe Bd. 2]. Frankfurt a.M.: Klostermann
1977, 23) dargeboten hat. Dabei bleibt jedoch unbestritten, dass Heidegger sich in der Tat
bemiihte, seinen eigenen Ansatz von dem der bisherigen philosophischen Anthropologie zu
differenzieren, welche fiir ihn auf keiner ,philosophisch zureichenden Basis“ stand (HEI-
DEGGER: Sein und Zeit, 23). Diese Ansicht bestdtigt auch der Text eines 1929 gehaltenen Vor-
trags, in dem Heidegger seine Metaphysik des Daseins, in der die Erorterung der Frage nach
dem Wesen des Menschen am Phianomen des Seinsverstindnisses orientiert bleibt, von der
Anthropologie Schelers unterscheidet (vgl. HEIDEGGER, Martin: Philosophische Anthropologie
und Metaphysik des Daseins, in: Vortrdge. Teil 1: 1915 bis 1932 [= Gesamtausgabe Bd. 80.1].
Frankfurt a.M.: Klostermann 2016, 213-251). Zu dieser Problematik vgl. HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm von: Fundamentalontologie - Metontologie und die existenziale Anthropologie, in:
ESTERBAUER, Reinhold/R0SS, Martin (Hgg.): Den Menschen im Blick. Phdnomenologische
Zugdnge. Festschrift fiir Giinther Poltner zum 7o0. Geburtstag. Wiirzburg: Kénighausen und
Neumann 2012, 41-60.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 609

die transzendente Verfassung des Daseins zu enthiillen.44 Andererseits, weil
sie sich als ein ,ausdriickliches Transzendieren versteht,45 welches das im-
plizite und vorontologische Seinsverstandnis hinterfragt, um den Sinn vom
Sein begrifflich zu erfassen.46 Insbesondere erweist sich die Metaphysik
des Daseins als ein ausdriickliches Transzendieren nicht nur, weil sie eine
begrifflich artikulierte bzw. explizite Form von Seinsverstdndnis ist, son-
dern auch, weil sie eine mogliche Antwort auf das Bediirfnis nach Halt ist.
Dies, weil die Philosophie uns auch dazu anspornt, eine Selbstbesinnung
auf das eigene In-der-Welt-sein anzustellen und die Frage nach einer mog-
lichen eigentlichen Haltung unseres Lebens aufzuwerfen.4”

JASPERS

Die Idee eines wesentlichen Transzendierens der Existenz kehrt immer wie-
der in Jaspers’ Philosophie seit der Psychologie der Weltanschauungen*? bis
zum spiten Werk Von der Wahrheit, in dem er die weitgehendste Uberle-
gung iiber die Transzendenz ausgefiihrt hat.4® Auch Jaspers behauptet, dass
Existenz zu sein, Transzendieren bedeutet.50

In einem formalen Sinne ist das Transzendieren fiir Jaspers, wie bereits
fiir Heidegger, ein Uberschreiten. Dies ist die Bewegung, in der der Mensch

44 Vgl. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 214: ,Wenn aber die Trans-
zendenz im Sinne des In-der-Welt-seins die metaphysische Grundverfassung des Daseins ist,
dann muss eine Metaphysik des Daseins, und gar in fundamentalontologischer Abzweckung,
von vornherein auf diese Grundverfassung hinweisen®.

45 Vgl. HEIDEGGER: Kant und das Problem der Metaphysik, 242: ,In ihr [in der Metaphysik
des Daseins] bekundet sich der Wille zur Erweckung der Einsicht, dass das Philosophieren
als ausdriickliche Transzendenz des Daseins geschieht*.

46 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 214-217.

47 Vgl. HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 4o01: die Philosophie ,als ausdriickliches
Transzendieren - Grundhaltung - gibt die urspriingliche Moglichkeit der Veranlassung, das
je eigene In-der-Welt-sein nach seinem Halt und seiner Haltung zu befragen®.

48 Obwohl das Wort ,Transzendieren“ als solches in der Psychologie nicht vorkommt, ist
hier der Typus des ,lebendigen Menschen“ geschildert, und zwar desjenigen, der sein Leben
in einer stindigen Bewegung hilt - eine Bewegung, in der er das ,Begrenzte” immer wieder
iiberschreitet. Vgl. insb. JASPERS, Karl: Psychologie der Weltanschauungen, 3. Auflage. Berlin:
Springer 1919, 327-345.

49 Zu Jaspers’ Transzendenz-Begriff vgl. insb.: WAHL, Jean: Le probléme du choix, l'exis-
tence et la transcendance dans la philosophie de Jaspers, in: Revue de Métaphysique et de
Morale 41 (1934), 405-444; OLSON, Alan M.: Transcendence and Hermeneutics. An Interpre-
tation of the Philosophy of Karl Jaspers. Den Haag: Martinus Nijhoff 1979; ENDERS, Markus:
Zum Ort der Einheits-Metaphysik im Denken von Karl Jaspers, in: NARBONNE, Jean-Marc/
RECKERMANN, Alfons (Hgg.): Pensées de I'«<Un» dans Uhistoire de la philosophie. Etudes en
hommage au Professeur Werner Beierwaltes. Paris: Vrin 2004, 522-549; MESSINESE, Leonardo:
Un passo oltre la scienza: filosofia e trascendenza in Karl Jaspers. Roma: Citta Nuova 2002.

50 Dabei soll beachtet werden, dass der Mensch nicht von Natur aus ,Existenz* im ei-
gentlichen Sinne ist, sondern nur dann zur Existenz wird, wenn er das Transzendieren in
Vollzug bringt (vgl. insb. JASPERS: Von der Wahrheit, 78-79).



610 Chiara Pasqualin

dank seiner Vernunft {iber das Gegenstdndliche, d.h. die empirische Di-
mension, welche ihm aufgrund seines Verstandes offenbar wird, hinaus-
geht. Das, worauf der Mensch transzendiert, ist die vielfdltiges! Dimension
des Seins, des ,Ungegenstiandlichen“2, und zwar dessen, was Jaspers ,Um-
greifendes“s3 nennt.5* Das Sein als das, was nie als Gegenstand gegeben
ist,5S ist also das, was Jaspers in einem allgemeinen Sinn mit dem Substan-
tiv ,Transzendenz” bezeichnet.5¢ Obwohl das Transzendieren bei Jaspers -
dhnlich wie bei Heidegger - ein Uberschreiten der niachsten Phinomene in
Richtung auf das transzendente Sein ausmacht, ist diese Bewegung keine
existenzial-ontologische Konstante, kein vom Menschen stindig vollzoge-
ner Akt, wie bei Heidegger.

Jaspers erkennt zwar an, dass in jedem Menschen ein Drang zum Trans-
zendieren zu spiiren ist, bestreitet aber, dass das Folgen dieses Impulses
eine Konstante ist. Vielmehr hangt die Vollziehung des Transzendierens von
unserem Willen und der individuellen Sensibilitit ab. Die Vernunft zu ge-
brauchen, um diese transzendierende Bewegung auszuldsen, ist fiir Jaspers
eine freie Entscheidung,’” welche demjenigen tiefen ,Ungeniigen“ ent-
springt, das der Mensch empfindet, wenn er sich auf das Begrenzte bzw.
Gegenstandliche versteift und dieses verabsolutiert.58 Das ,Ungeniigen®,

51 Bekannterweise gibt es fiir Jaspers viele Weisen des Seins bzw. des Umgreifenden.
Dieses gliedert sich in das Sein, das wir als Menschen sind, und in das Sein, das nicht wir sind:
Zu den ersteren Weisen des Seins sind Dasein, Bewusstsein tiberhaupt, Geist und Existenz
zu zdhlen, wobei Welt und ,Transzendenz“ (im engeren Sinne) den zweitbenannten Bereich
des Seins ausmachen. Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 47-122.

52 JAsPERS: Von der Wahrheit, 21-22.

53 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 38: ,Dieses Sein, das weder (immer verengender) Gegen-
stand noch ein in einem (immer beschrinkenden) Horizont gestaltetes Ganzes ist, nennen
wir das Umgreifende®.

54 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 109: ,Wir transzendieren zu jedem Umgreifenden,
d.h. wir iiberschreiten die bestimmte Gegenstindlichkeit zum Innewerden des sie Umgrei-
fenden®. Vgl. auch dazu JASPERS, Karl: Philosophie, 3 Bde. Bd. I: Philosophische Weltorientie-
rung, 4. Auflage. Berlin: Springer 1973, 38: ,Eigentliches Transzendieren heifit [...]: Hinaus-
gehen iiber das Gegenstdndliche ins Ungegenstdndliche®.

55 Vgl. JAsPERS: Von der Wahrheit, 37.

56 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 109. Auch die Existenz ist fiir Jaspers eine Weise des
Seins und kann daher in einem breiten Sinne als Transzendenz bezeichnet werden. Von ei-
ner Transzendenz im eigentlichen Sinne ldsst sich aber bei Jaspers nur mit Bezug auf die Gott-
heit sprechen. Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 109: ,Wir nennen Transzendenz im eigentlichen
Sinne jedoch nur das Umgreifende schlechthin, das Umgreifende alles Umgreifenden“ (und
dieses Umgreifende schlechthin ist gerade das, was Jaspers auch Gottheit nennt; vgl. dazu
JASPERS: Von der Wahrheit, 111 und 702).

57 Vgl. JAsPERs: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 38: ,Transzendieren ist
kein Tatbestand, der mit dem Dasein gegeben wire, sondern eine Moglichkeit der Freiheit in
ihm. Der Mensch [...] kann transzendieren, und er kann es unterlassen®.

58 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 116: ,Vernunft ist die zusammengreifende, erinnernde
und vorantreibende Macht, deren Grenze jeweils das ist, woraus ihr Gehalt kommt, und die
jede dieser Grenzen iiberschreiten lehrt, weil sie ein stindiges Ungeniigen ausdriickt, ange-
zogen von dem Einen, das sie sucht®. Vgl. auch dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 108: ,,Aber



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 611

von dem Jaspers spricht, zeigt also, dass es in uns einen echten Drang zum
Transzendieren gibt. Da Jaspers selbst von einem ,existentiellen Antrieb“s?
zum Transzendieren spricht, ist hier die Erwdhnung eines existentiellen
Drangs nicht willkiirlich. Dafiir spricht auch die Tatsache, dass Jaspers das
Phdnomen des Dranges als Ausdruck eines Ungeniigens bezeichnet.60

Nun warnt uns Jaspers vor einem moglichen Missverstdndnis des Trans-
zendierens. Es gebe ein ,falsches Transzendieren“, welches in einem ver-
meintlichen Erreichen und Besitz eines jenseitigen Gegenstands bestehe.61
Das Transzendieren kdme hier einer Bewegung gleich, in der der Mensch
die empirische und weltliche Sphare hinter sich lasse, um sich einer davon
getrennten und unabhdngigen Sphdre zuzuwenden. Das wahre Transzen-
dieren ist dagegen fiir Jaspers eine Bewegung, welche zugleich ein ,In-der-
Welt-sein“ und ein ,Aufler-der-Welt-sein“ in Richtung auf die Seinsdimen-
sion ist.62 Jaspers spricht von einem ,einzigartigen Schweben®,63 von einem
Schweben also zwischen einem Innen-sein in der Welt und einem Drau-
en-sein beim transzendenten Sein. Das Weltliche wird somit von Jaspers
in Hinblick auf das Risiko des Akosmismus und eines leeren Mystizismus
auflerst aufgewertet.64 Transzendieren bedeutet nach Jaspers also, auf das
Sein gerichtet zu sein, aber mit beiden Fiiffen auf der Welt. Das heifdt: Das
Prifix trans- im Wort ,Transzendieren“ deutet auf keine Uberwelt bzw.
kein ,Jenseits“ hin, sondern driickt die standige Schwingungsbewegung
des Ubergangs zwischen einer empirischen Dimension und einer ontologi-
schen Dimension aus - eine Hin- und Her-Bewegung, die im Grunde den
endlichen Raum des ,,Zwischen“ nie verlasst.

standig geschieht unsere Fesselung an das Gegenstandliche, so dass wir es verwechseln mit
dem Sein selbst. Wir sind unselig in dieser Losung vom Umgreifenden, in diesem Versinken
in den Vordergriinden des Seins. Wir kommen zu uns selbst durch Teilnahme am Umgrei-
fenden, d.h. durch Leben aus dem Ursprung. Daher ist in uns der unstillbare Drang zum
Sein“. In Philosophie spricht Jaspers in einem dhnlichen Sinn von der ,Unbefriedigung”, wel-
che den Menschen befillt, wenn er das Gegenstindliche bzw. die erkennbare empirische
Realitét fiir die einzige Wirklichkeit nimmt (vgl. dazu JASPERS, Karl: Philosophie, 3 Bde. Bd.
I1: Existenzerhellung, 4. Auflage. Berlin: Springer 1973, 4-8).

59 JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, s52.

60 Dies wird am Phinomen der Liebe ersichtlich, welche ihrerseits von Jaspers als die
,Seele“ der Vernunft beschrieben wird (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 992). Vgl. dazu JASPERS:
Von der Wahrheit, 1007: ,Die Liebe wurde [...] charakterisiert als ein Suchen aus einem Un-
geniigen heraus zur Erfiillung und Ruhe. [...] Das Suchen duf8ert sich als Drang*“.

61 Vgl. JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 41.

62 Vgl. JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 43.

63 JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, 43.

64 In der akosmistischen Auffassung habe das Verhiltnis zum transzendenten Sein die
Verneinung des Weltlichen zur Folge (vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 86 und 165). Ahn-
lich wird von Jaspers die Mystik als ein ,Weg zum Sein“ beschrieben, in dem ein ,Verzicht
auf Welt" stattfindet (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 881 und 136-137). ,Das Entscheidende
ist,“ so Jaspers, ,,ob die mystische Erfahrung und das Weltleben unverbunden bleiben [was
den Fall eines leeren Mystizismus gestaltet], oder ob beide aufeinander Bezug gewinnen*
(JASPERS: Von der Wahrheit, 696).



612 Chiara Pasqualin

Dass das Transzendieren ein Schweben zwischen Innen und Auflen ist,
lasst sich gut durch die von Jaspers genannte ,metaphysische Erfahrung“6s
veranschaulichen. Diese ist eine Situation, in der ein wahres Transzendie-
ren vollzogen wird. Das, was genau der Mensch in einer solchen Situation
erfdhrt, ist etwas Weltliches im weiten Sinne, und zwar: entweder etwas,
das sinnlich ist, wie z.B. eine Landschaft, ein Kunstwerk usw., oder aber et-
was, das durch den Verstand gebildet ist, d.h. ein Gedachtes. Das so ver-
standene Weltliche bezeichnet also etwas Begrenztes entweder in einem
sinnlichen oder aber in einem idealen Sinne.6¢ Wenn es wahr ist, dass in
der metaphysischen Erfahrung zwar ein Weltliches erlebt wird, ldsst dieses
aber plotzlich durch sich ein anderes Licht durchscheinen. Denn das Be-
grenzte wird in der metaphysischen Erfahrung zum Widerschein einer un-
endlichen Wirklichkeit. Das, was auf eine solche Weise erfahren wird, nennt
Jaspers den ,metaphysischen Gegenstand“.6” Dieser ist kein pures Gegen-
standliches, d.h. kein blofdes Korrelat unseres wahrnehmenden und intel-
lektuellen Vermaogens. Wenngleich der metaphysische Gegenstand kein jen-
seitiges Objekt ist, weil er in der Welt erscheint, ist er dennoch nicht auf
das reduzierbar, was uns durch die Sinnlichkeit und den Verstand offenbar
wird.

Man koénnte eine derartige metaphysische Gegenstdndlichkeit als ,que-
re Phanomenalitat® bezeichnen. Jaspers selbst beschreibt den metaphysi-
schen Gegenstand als etwas, das ,gleichsam quer zur Wirklichkeit in einer
Tiefendimension [steht]“.68 ,Quer”, weil die weltliche Realitit plotzlich
durchsichtig wird und durch sich ,ein ganz anderes“¢? durchblicken lasst.
Es ist, als ob die Oberfliche der Realitit zerreifdien und eine andere Dimen-
sion enthiillen wiirde - eine Dimension aber, die nicht hinter dem Realen
steht, sondern eine im Realen versteckte Tiefe ausmacht (hier gemeint: die
Tiefe des Seins). Diese metaphysische Tiefendimension des Realen ist, so
Jaspers, fiir das rein sinnliche oder intellektuelle Schauen nicht zugdnglich,
sondern nur fiir die Wesensschau der Vernunft’? und der Phantasie.”l Die

65 Vgl. JASPERS, Karl: Philosophie, 3 Bde. Bd. I1I: Metaphysik, 4. Auflage. Berlin: Springer
1973, 130.

66 Was wir hier als das Weltliche bezeichnen, ist das, was Jaspers ,Erkenntnisgegen-
stand“ nennt, welcher entweder die Form des realen oder aber des idealen Gegenstandes an-
nehmen kann. Vgl. dazu: JASPERS: Von der Wahrheit, 255-256.

67 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 256-257. Vgl. auch JASPERS: Philosophie. Metaphysik,
14-17. Der metaphysische Gegendstand ist das, was Jaspers auch ,Chiffer” nennt (zu diesem
Begriff vgl. insb. JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 128-236 und JASPERS: Von der Wahrheit,
1022-1054). Wichtig ist hier zu erwdhnen, dass fir Jaspers ,alles Gegegenstandliche Chiffer
sein [kann]“ (JASPERS: Von der Wahrheit, 1043).

68 JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 146 (Hervorh. C.P.).

69 JASPERS: Philosophie. Philosophische Weltorientierung, s5o0.

70 Es ist in der endlosen Bewegung der Vernunft, dass das Gegenstindliche sich in die me-
taphysische Gegenstdndlichkeit umwandelt (vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 962). In



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 613

eben erwahnte metaphysische Erfahrung ist paradigmatisch, um die eigen-
timliche Dynamik des Transzendierens bei Jaspers genau zu verstehen.
Am Beispiel dieser Erfahrung kann man nachvollziehen, dass das Trans-
zendieren kein Hinausgehen jenseits der Welt, kein transire ist, sondern
ein Durchblicken (transpicere) durch das Weltliche, eine Verwandlung un-
seres Blickes auf die Welt, d.h. eine Verwandlung unseres Bewusstseins.

Nun ist die Philosophie, welche das Menschsein als transzendierendes
Wesen zum Thema hat, fiir Jaspers immer zugleich Existenzerhellung und
Metaphysik - diese sind gerade die Titel des zweiten und dritten Bandes
von Jaspers’ erstem Hauptwerk Philosophie. Die Metaphysik ist nichts an-
deres als der Versuch, die Existenz in ihrem Drang nach Transzendenz zu
erhellen. Dabei verfolgt sie zunachst die sogenannten unterschiedlichen
»Wege“ des Transzendierens, und zwar die vielen existentiellen Weisen, in
denen sich der Mensch des Seins konkret vergewissert.”2 Da dazu auch
derjenige unmittelbare und spontane Vollzug zahlt, der sich in der meta-
physischen Erfahrung abspielt,”3 setzt sich Jaspers’ Metaphysik unter an-
derem zum Ziel, das Statut und die existentielle Relevanz des metaphysi-
schen Gegenstandes herauszuarbeiten.

Ubereinstimmend mit der Untersuchung des Transzendierens in sei-
nem existentiellen Vollzugscharakter wird der Metaphysik auch die Auf-
gabe zugewiesen, die Sphare des Seins als das Woraufhin der transzendie-
renden Bewegung anzundhern. In Jaspers’ metaphysischem Projekt sind al-
so, wie bereits bei Heidegger, Anthropologie und Ontologie vereint: Die
Frage, was der Mensch in seinem innersten Drang ist, fithrt notwendiger-
weise zur Frage nach dem Sinn von Sein.”4 Um ein vollstandiges Menschen-
bild zu gewinnen, muss eine richtig verstandene, existenziale Anthropo-
logie”S das transzendente Sein mitberiicksichtigen, dessen sich der Mensch
bewusst werden muss, um sich selbst zu werden. Das Seinsbewusstsein ist

der metaphysischen Gegenstandlichkeit findet, so wird es von Jaspers anders formuliert, die
unendliche Bewegung der Vernunft einen Halt (vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 1022).

71 Zur Phantasie vgl. JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 152-155.

72 Vgl. JASPERS: Philosophie. Metaphysik, 34-35. Vgl. dazu auch JASPERS: Von der Wahr-
heit, 111-112, 135-137, 152 und 363.

73 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 131-132.

74 Jaspers’ ,Periechontologie“ (d.h. philosophisches Wissen um das Sein), welche in sei-
nem zweiten Hauptwerk Von der Wahrheit auf die ausfiihrlichste Weise ausgefiihrt wird, ver-
steht sich als prima philosophia (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 185-187), welche sich aber
von einer bestimmten Auffassung der Ontologie und der Metaphysik (als Wissen, welches
das Sein zum erkennbaren Gegenstand macht und sich anmaft, es zu besitzen) unterschei-
den will. Vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 158-161 und 1042-1043.

75 Hier ist die Anthropologie nicht im Sinne einer Wissenschaft zu verstehen (welche fiir
Jaspers den Menschen immer nur partiell untersuchen kann; vgl. JASPERS: Von der Wahrheit,
154-156), sondern des Befragens nach dem, was der Mensch wesentlich ist und sein kann. Es
ist hier bemerkenswert, dass Heidegger Jaspers’ Philosophie als einen wichtigen Schritt in
die Richtung des Aufbaus einer solchen Anthropologie interpretiert hat (vgl. HEIDEGGER:
Sein und Zeit, 301-302, FufSnote 1).



614 Chiara Pasqualin

bei Jaspers letztlich ein Grundbediirfnis des Menschen, der seine Vernunft
und Menschlichkeit in der Welt verwirklichen will. Und gerade das ,Inne-
werden des Seins“, und nicht so sehr der Besitz abstrakter Kenntnisse, ist
das Ziel des philosophischen Erhellens.76

Eine so verstandene Philosophie benétigt fiir die Ausfithrung ihrer Auf-
gabe eine immanente Wandlung: Das , gegenstindliche“ Denken, d.h. das
Verstandesdenken, das mit festen Kategorien operiert und mit diesen die
Phinomene einseitig definiert bzw. objektiviert,”” muss sich in ein meta-
physisches Denken verwandeln, in ein Denken (d.h. das Denken der Ver-
nunft), das im Grunde eine spekulative Vollzugsweise des Aktes des Trans-
zendierens ist.”8 Transzendierend ist ein solches metaphysisches Denken,
weil es an den erworbenen Bestimmungen nie starr festhdlt, sondern deren
Enge und Begrenztheit durchbricht”® und sie in immer neuen Formulierun-
gen gestaltet — nicht zuletzt in widerspriichlichen Formulierungen, die das
Prinzip der coincidentia oppositorum anwenden.80 Diese methodologische
Option liegt in Jaspers’ Uberzeugung begriindet, dass das Sein sich durch
eine einzige Kategorie nie endgiiltig und angemessen begreifen lasst: Des-
sen unendliche Weite benétigt vielmehr immer neue Nennungsversuche,
um zur Sprache gebracht zu werden.81

LEVINAS

Vor der Darlegung der Perspektive Levinas’ soll die Gleichstellung dieses
Autors mit Heidegger und Jaspers kurz begriindet werden. Die Parallele mag
auf den ersten Blick forciert wirken. Denn bekanntermafien ist bei Hei-
degger und Jaspers die Seinsfrage zentral, wihrend der Versuch Levinas’,
jenseits des Seins zu denken, diese Zentralitat infrage stellt. Und dennoch
ist beziiglich der hier behandelten Thematik eine Vorbemerkung nétig. In
einer Passage aus Totalitdt und Unendlichkeit, in der Levinas den Begriff
von Transzendenz einfiihrt, zitiert der Autor den 1937 als Vortrag gehalte-
nen Text von Jean Wahl Sur l'idée de transcendance und allgemeiner das
Werk desselben Autors Existence humaine et transcendance,32 in dem der
Vortragstext enthalten ist, und gesteht, dass ,die in dieser Studie behan-

76 Vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, 18s5.

77 Vgl. JasPERS: Von der Wahrheit, 120: ,Verstand heiflt das gegenstindliche Verstehen
durch isolierendes Begreifen.”

78 Vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 28 und 248-251.

79 Vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 116-18.

80 vgl. dazu JAsPERs: Philosophie. Metaphysik, 40-41. Vgl. dazu auch JASPERS: Von der
Wahrheit, 301.

81 Vgl. dazu JASPERS: Von der Wahrheit, 37-39, 110 und 229.
82 ygl. WAHL, Jean: Existence humaine et transcendance. Neuchatel: La Baconniére 1944.



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 615

delten Themen [...] einen grofRen Einfluss auf uns gehabt [haben]“.83 Wenn
man das zitierte Werk von Jean Wahl analysiert, wird ersichtlich, wie sehr
die Uberlegungen dieses Autors durch die Transzendenz-Auffassungen von
Heidegger und Jaspers beeinflusst sind.84 Ubrigens muss man sich verge-
genwartigen, dass Levinas Heideggers Freiburger Vorlesung von 1928/29
besucht hatte - eine Vorlesung, in welcher die von Heidegger breiteste
und konkreteste je verfasste Erarbeitung des Transzendenz-Begriffes zu fin-
den ist. In Anbetracht dieser Umstinde scheint uns auch aus einer philo-
sophiehistorischen Perspektive ein Vergleich zwischen den drei Positionen
keineswegs willkiirlich zu sein.

Levinas sieht ebenfalls, wie bereits Heidegger und Jaspers, die transzen-
dierende Bewegung als dem Menschen wesenseigen an: Diese macht fiir
ihn sogar die tiefste Dimension der Subjektivitat aus, d.h. diejenige, wel-
che die Voraussetzung fiir die konstituierende Tatigkeit des intentional-
vorstellenden Bewusstseins ist. Die ,Bewegung der Transzendenz“s5 bzw.
des Transzendierens interpretiert Levinas, dhnlich wie Heidegger und Jas-
pers, als ein Uberschreiten.3¢ Es geht aber bei Levinas um das Hinausgehen
iber die Grenzen der Subjektivitdt, d.h. iiber deren vorstellende Intentio-
nalitat und egoistische Struktur. Wie Totalitdt und Unendlichkeit deutlich
macht, ist diese Transzendenz-Dynamik im sogenannten ,metaphysischen
Begehren“s7 verwurzelt und vollzieht sich als Verhdltnis des Selben zum
absolut Anderen. Das metaphysische Begehren ist seinerseits von Levinas
als ein ,verschwenderisches Bediirfnis“s8 gedeutet, d.h. als ein Bediirfnis,
das sich spiiren lasst, auch wenn - oder besser, gerade wenn - alle Bediirf-
nisse im engen Sinne befriedigt sind. Denn das Subjekt, das seine Bediirf-
nisse durch die Assimilation und Aneignung der weltlichen Dinge befrie-
digt hat, bleibt dennoch auf einer tieferen Ebene unbefriedigt. Dieses Ge-
fithl von Unersattlichkeit ist die Kehrseite des , Dranges“8? danach, aus sich

83 LEVINAS, Emmanuel: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt, tibers.
von Wolfgang Nikolaus Krewani, 2. Auflage. Freiburg/Miinchen: Alber 1993, 39, FuSnote 2.

84 Die Erbschaft von Heidegger und Jaspers ist im genannten Werk Wahls besonders le-
bendig. Dies bezeugen u.a.: Wahls Verkoppelung der Frage nach der Transzendenz an die
nach der Subjektivitit, sein Hinweis auf die wesentliche Spannung zwischen der Transzen-
denz als Bewegung und der Transzendenz als dem Woraufhin der Bewegung und, nicht zu-
letzt, Wahls Behauptung, dass die Transzendenz nie Gegenstand des Denkens und des Be-
wusstseins sein kann.

85 LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 47.

86 Die Facetten des Transzendenz-Begriffes bei Levinas untersucht insb. ESTERBAUER,
Reinhold: Transzendenz-,Relation“, Zum Transzendenzbezug in der Philosophie Emmanuel
Levinas’. Wien: Passagen 1992, 87-121.

87 Vgl. dazu LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 35-38.

88 LEVINAS: Totalitit und Unendlichkeit, 82.

89 Vom Begehren im Sinne des Dranges (propulsion) spricht Levinas in: Die Philosophie
und die Idee des Unendlichen, in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie
und Sozialphilosophie, iibers. und hrsg. von Wolfgang Nikolaus Krewani, 7. Auflage. Freiburg/
Miinchen: Alber 2017, 185-208, hier 201.



616 Chiara Pasqualin

selbst herauszutreten, um in Beziehung zu einer Realitdt zu kommen, wel-
che unsere Erwartungen und Erkenntniskrifte iibertrifft.

Bei Levinas ist das Woraufhin des metaphysischen Begehrens bzw. der
»unausléschlichen“0 Tendenz des Subjekts, aus der Einsamkeit seines egois-
tischen Lebens herauszutreten, der Andere. Das metaphysische Begehren
ist das, was die Beziehung zum Anderen beseelt - eine Beziehung, welche
Levinas nicht nur als eine metaphysische Beziehung,! sondern sogar als
die Metaphysik selbst bezeichnet.2 Levinas schreibt also, wie bereits Hei-
degger und Jaspers, dem Menschen einen metaphysischen Drang zu: Die-
ser ist aber nicht auf das Sein, sondern auf die jede Ontologie sprengende
Alteritdt des anderen Menschen gerichtet. Nicht das Sein, sondern die Al-
teritdt ist das Woraufhin des Transzendierens und wird von Levinas als
Transzendenz bzw. ,transzendent” bezeichnet. Die formale Struktur dieser
Transzendenz entspricht jedoch der des jaspersschen Seins in dem Sinne,
dass das, was hier begehrt wird, nie eigentlich Gegenstand des Denkens
ist. Das Begehren bei Levinas, dhnlich wie das Transzendieren bei Jaspers,
ist als ein Denken beschrieben, das mehr denkt, als es denken kann.%3

Wie bei Heidegger und Jaspers macht auch bei Levinas das Transzendie-
ren kein Jenseits-der-Welt-Gehen aus. Das Transzendieren ist keine ab-
strakte bzw. rein geistige Bewegung, weil es der Begegnung mit der ,leben-
digen Gegenwart“,°4 mit der konkreten ,Prasentation“S des Anderen, d.h.
mit dem sogenannten ,Antlitz“, gleichkommt. Das Antlitz kommt uns
zwar in der Welt entgegen, ist aber auf die Logik der Welt nicht reduzibel.
Es tritt in die Welt ein, ist aber zugleich in dieser Welt nicht anwesend.%
Kennzeichnend fiir die Welt ist die Strukturierung in Bedeutungen, welche
einen Verweis- und Zeichencharakter haben: Jedes weltliche Ding, d.h. je-
des ,Phianomen“ im engen Sinne, verweist sowohl auf einen allgemeineren
Kontext als auch auf ein Subjekt, das dieses Weltliche konsumiert und ge-
nief3t. Gerade in diesem Verweis auf etwas anderes liegt die Bedeutung ei-

90 LevINAS: Totalitéit und Unendlichkeit, 216.

91 Vgl. LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 43.

92 vgl. LEVINAS: Totalitit und Unendlichkeit, 435. Bevor die ,Metaphysik“ als Bezeich-
nung fiir das philosophische Denken gilt, wird sie von Levinas, wie bereits bei Heidegger,
existentiell als das Geschehen des Transzendierens im Menschen interpretiert. Vgl. dazu
LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 39. Levinas selbst spricht von dem ,metaphysische[n]
Geschehen (événement métaphysique) der Transzendenz“ (LEVINAS: Totalitdt und Unend-
lichkeit, 370) und schreibt, dass die Metaphysik im Transzendieren besteht (consiste a trans-
cender) (LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 382).

93 Vgl. LEVINAS: Totalitit und Unendlichkeit, 59-66 und JASPERS: Von der Wahrheit, 159:
»Immer taucht im denkenden Menschen wieder auf, was all sein Gedachtwerden iibergreift“:
d.h. das Sein.

94 LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 87.

95 LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 429.

96 Vgl. LEVINAS: Totalitit und Unendlichkeit, 102. Das Antlitz ist ,nicht von der Welt*
(LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 284).



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 617

nes Phanomens.?” Wenn aber das Antlitz in die Welt eintritt, unterbricht
es die Logik der Verweise. Weder erscheint es innerhalb eines Kontexts -
das Antlitz ist ,Bedeutung ohne Kontext“?$ -, noch lasst es sich als Objekt
von Erkenntnis und Genuss vom Subjekt assimilieren: In diesem Sinne
wird es von Levinas als ein ,Nicht-Phinomen“? beschrieben. Auch auf
Grund dessen, dass das Antlitz auf das Welt-System von Verweisen und
Zeichen nicht reduzierbar ist, wird es von Levinas als ,Transzendenz“ cha-
rakterisiert.100

So wenig, wie eine so verstandene Transzendenz iiberweltlich ist, so
wenig ist sie Gibersinnlich. Das Antlitz, die Anwesenheit des Anderen, ist
eine ,sinnliche Erscheinung“;101 es ,driickt sich im Sinnlichen aus“.102 Es
ist sinnlich, weil es von einem ,inkarnierten Subjekt“103 erfahren ist, dem
der Leib nie dualistisch entgegensteht. Bekanntlich entwirft Levinas eine
eigene Konzeption von Sinnlichkeit, die er von der sinnlichen Anschau-
ung, welche fiir ihn immer konstituierend bzw. kognitiv ist, unterschei-
det.194 Levinas beabsichtigt dabei, die sinnliche Erfahrung von ihrer er-
kenntnisméaigen Uberladung zu l6sen. Daher deutet er die Sinnlichkeit in
einem ersten Schritt als das unmittelbare Genief3en, welches im Umgang
mit den weltlichen Dingen implizit ist. Die Sinnlichkeit enthdlt aber zu-
gleich ein zweites Moment, d.h. das der Enttauschung des unmittelbaren
Genusses - eine Enttauschung, die gerade aus dem Kontakt mit dem Ant-
litz entsteht.105 Zur Sinnlichkeit gehort sowohl das Moment, in dem das
Brot gekostet wird, als auch dasjenige, in dem das Brot aus dem Mund ge-
rissen wird, um es dem Anderen zu geben.106 Die Begegnung mit dem Ant-
litz ist insofern sinnlich, als sie gerade inmitten eines sinnlichen Genie-
3ens der Dinge stattfindet und dieses gleichzeitig unterbricht: Der sinnli-
che Charakter der Begegnung mit dem Anderen deutet also auf das Leiden

97 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Gesprdche mit Philippe Nemo, iibers.
von Dorothea Schmidt, hrsg. von Peter Engelmann, 4. Auflage. Wien: Passagen 2008, 64.

98 LEVINAS: Ethik und Unendliches, 64.

99 LeVINAS, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, iibers. von Tho-
mas Wiemer, 2. Auflage. Freiburg/Miinchen: Alber 1998, 199.

100 vgl. LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 102.

101 LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 283.

102 LgvINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 284. Aber zugleich ,zerrei8t“ das Antlitz das
Sinnliche (LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 284).

103 LEVINAS: Jenseits des Seins, 242-243.

104 vgl. dazu LEVINAS: Jenseits des Seins, 142-149.

105 Zu den beiden Momenten der Sinnlichkeit bzw. der Sensibilitit, d.h. dem Genuss
und dem Leiden, vgl. insb. LEVINAS: Jenseits des Seins, 164-182.

106 Vgl. LEVINAS: Jenseits des Seins, 168-169: ,Die Unmittelbarkeit des Sinnlichen ist die
Unmittelbarkeit des GeniefRens und seiner Enttiuschung - wobei die schmerzlich abgerun-
gene Gabe, indem sie abgerungen wird, auf eine unmittelbare Weise ebendieses Genieffen
,verdirbt’; nicht als Gabe des Herzens, sondern des Brotes, in das ich gerade beiflen will, des
eigenen Bissens Brot*“.



618 Chiara Pasqualin

und die Verletzung hin, welche das von Levinas neu konzipierte verant-
wortliche Subjekt kennzeichnen.

Wenngleich die Transzendenz des Anderen bei Levinas nie tibersinn-
lich ist, kommt ihr jedoch eine gewisse Unsichtbarkeit zu.197 Dieser letzte-
re Charakter hdngt zundchst mit der Idee Levinas’ zusammen, dass das
Antlitz nie auf das Korrelat bzw. den Inhalt des sinnlichen Wahrnehmens
reduzibel ist und daher ,weder gesehen noch beriihrt* in einer ,visuellen
oder taktilen Empfindung” ist.198 Uberdies weist die Un-sicht-barkeit da-
rauf hin, dass das Antlitz der assimilierenden Sicht des erkennenden Be-
greifens entgeht. Nicht zuletzt spielt die Unsichtbarkeit auf den Charakter
von ,Spur” des Antlitzes an, welches in seiner sinnlichen Anwesenheit den
an sich immer unsichtbaren und abwesenden Gott spiiren ldsst.10° Nur in
Anbetracht dieser doppelten Charakterisierung des Antlitzes - als etwas
Sinnliches und zugleich Unsichtbares - kann man abschlieflend sagen,
dass das Antlitz meta-physisch ist. Hier wird das metaphysische Antlitz zur
sinnlichen Spur der Transzendenz Gottes, welche aber an sich nie zugdng-
lich ist.110 Nicht einmal verldsst das transzendierende Subjekt den sinnli-
chen Raum, in dem der abwesende Gott seine Spur hinterlassen kann.

Aus dem Gesagten resultiert, dass bei Levinas sich als transzendent und
daher metaphysisch nicht nur das Subjekt in seinem Begehren, sondern
auch die Anwesenheit des Anderen in seiner Nicht-Phdnomenalitdt erwei-
sen. Indem die Philosophie von Levinas dieses zweifache Metaphysische,
das in die irdischen zwischenmenschlichen Beziehungen eingeflochten ist,
interpretiert, gestaltet sie sich als eine Metaphysik,11! welche jedoch die
anthropologische und soziale Sphére nie verldsst.!12 Dieser Philosophie liegt

107 Vgl. u.a. LEVINAS: Jenseits des Seins, 201 und 344.

108 vgl. dazu: LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 277.

109 ygl, LEVINAS, Emmanuel: Die Spur des Anderen, in: Die Spur des Anderen, 209-235,
hier 226-230.

110 vgl, dazu: LEVINAS: Totalitit und Unendlichkeit, 106-108.

111 vgl. dazu LEVINAS: Totalitit und Unendlichkeit, 439-440: ,Im vorliegenden Werk hat
die Metaphysik einen ganz anderen Sinn. [..] Das vorliegende Werk hat die metaphysische
Exterioritat zu beschreiben gesucht“. Vgl. dazu auch LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit,
50. Die Metaphysik Levinas’ ist dadurch gekennzeichnet, dass sie nicht von einer Differenz
im Sein (zwischen dem zeitlichen und dem ewigen Sein), sondern von einer Trennung zwi-
schen dem Sein und dem Anders-als-Sein ausgeht. Vgl. dazu FISCHER, Norbert/HATTRUP,
Dieter: Metaphysik aus dem Anspruch des Anderen: Kant und Levinas. Paderborn: Schéning
1999, insb. 275-282.

112 ygl, LEVINAS: Totalitit und Unendlichkeit, 105-109. Dass die Philosophie Levinas’ eine
originelle Anthropologie (im Sinne einer Lehre vom Menschen in seiner Konkretheit) in sich
enthdlt, darauf wurde in der Sekundarliteratur hingewiesen. Vgl. dazu: STRASSER, Stephan:
Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einfiihrung in Emmanuel Levinas’ Philosophie. Den Haag:
Martinus Nijhoff 1978, insb. 67-101. Im Mittelpunkt dieser Anthropologie stehen aber nicht
der Tier-Mensch-Vergleich und das Verhiltnis des Menschen als individuelles Subjekt zu
sich selbst (wie in der klassischen Anthropologie), sondern die urspriingliche Sozialitit des
Menschen und die Neubestimmung von dessen subjektiven Status. Vgl. dazu BERNHARDT,



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 619

ein metaphysisches Projekt!!3 zugrunde, nicht nur, weil deren primadrer
Fokus auf die Transzendenz gelegt wird - wobei laut Levinas die abendlan-
dische Philosophie immer wieder die Wirklichkeit der Transzendenz zer-
stort habe!l4 - sondern auch, weil sie ihrerseits einem urspriinglichen
Drang nach Transzendenz entspringt.!15 Levinas’ Denken strebt nimlich da-
nach, aus der als eng empfundenen Logik einer Philosophie herauszutre-
ten, welche sich innerhalb der Sphare des Ichs und dessen, was auf dieses
letztlich zuriickgefiihrt werden kann, einseitig bewegt.

ABSCHLIERENDE BEMERKUNGEN

Die vorangehenden Uberlegungen erlauben es, zum Schluss einige allge-
meine Thesen hervorzuheben, welche den Interpretationen der drei Auto-
ren gemeinsam sind und eine formelle Analogie in der Artikulation des Zu-
sammenhanges von Transzendenz und Metaphysik erkennen lassen. Ein
erster roter Faden zwischen den Autoren liegt in der Deutung der Trans-
zendenz als einer metaphysischen Tendenz und Bewegung, welche dem
Menschen unentrinnbar sind. Insbesondere erweist sich die transzendie-
rende Bewegung des Subjekts als eine metaphysische, weil diese, obwohl
sie von der ontischen, weltlichen und sinnlichen Sphdre nie abstrahiert,
auf eine Dimension gerichtet ist, welche auf die genannte Sphire nicht
restlos reduzierbar ist. Wahrend aber bei Heidegger und Jaspers dieser me-
taphysische Drang in der Endlichkeit und Begrenztheit des Subjekts ihren
Ausgangspunkt hat, setzt bei Levinas das metaphysische Begehren - zu-
mindest in Totalitdt und Unendlichkeit - eine erfiillte und befriedigte Sub-
jektivitdt voraus. Und dennoch steht der Mensch mit seinem transzendie-
renden Wesen im Mittelpunkt aller drei Analysen, welche somit in ein ori-
ginelles anthropologisches Projekt einmiinden, innerhalb dessen das Meta-
physische in einer pra-reflexiven Schicht der Subjektivitdt verwurzelt ist.116

Uwe: Vom Anderen zum Selben. Fiir eine anthropologische Lektiire von Emmanuel Levinas.
Bonn: Bouvier 1996.

113 Die eigentliche und positive Bedeutung der Metaphysik sei - wie Levinas bemerkt -
nicht einmal durch Heideggers Kritik an die iiberlieferte Metaphysik, welche an der Postu-
lierung von Uberwelten und ewigen Wesen festhilt, gefihrdet worden. Vgl. dazu: LEVINAS:
Totalitdt und Unendlichkeit, 19.

114 vgl. LEVINAS, Emmanuel: Gott und die Philosophie, in: CASPER, Bernhard (Hg.): Gott
nennen. Phdnomenologische Zugdnge. Freiburg/Miinchen: Alber, 1981, 81-123, hier 83.

115 Es ist namlich das ,Streben nach der radikalen Exterioritit“ (ein Streben, das Levinas
»Metaphysik“ nennt) das, was die philosophische Arbeit von Levinas ,belebt“ (vgl. LEVINAS:
Totalitdt und Unendlichkeit, 32).

116 Nicht auf der Ebene der Intentionalitit, sondern auf der des pri-reflexiven bzw. vor-
theoretischen Verstehens vom Sein spielt sich das urspriingliche Transzendieren bei Heideg-
ger ab (vgl. insb. HEIDEGGER: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik, 194). Auch Jaspers un-
terscheidet die transzendierende Bewegung der Vernunft von der vergegenstindlichenden
Funktion des sogenannten ,Bewusstseins tiberhaupt“ (vgl. JASPERS: Von der Wahrheit, insb.
120-121). Levinas beabsichtigt auf dhnliche Weise, die Bewegung der Transzendenz in einer



620 Chiara Pasqualin

Zweitens stimmen die drei Positionen in der Einsicht tiberein, dass die
Dimension, auf die man transzendiert, mit dem subjektiven Sein nicht er-
schopft ist und in diesem Sinne eine Alteritdt ausmacht. Auch bei Hei-
degger und Jaspers geht die Seinsdimension aufgrund ihrer Vielfiltigkeit
iiber das Sein des Menschen hinaus und erstreckt sich letztlich auf das
,Sein Uberhaupt,117 d.h. auf ,das Sein, das nicht wir sind“.118 Diese An-
dersheit, die das Woraufhin des menschlichen Transzendierens vorzeigt,
ist von den drei Autoren unterschiedlich charakterisiert. Das Sein ist bei
Heidegger ein Fremdes,!!® das immerhin verstanden werden kann. Das jas-
perssche ,Sein selbst“120 ist eine von der Existenz unabhangige Wirklich-
keit, welche - wenngleich durch den Verstand nicht erkennbar - immerhin
durch die Vernunft unendlich interpretierbar ist. Bei Heidegger und Jaspers
bewegt sich daher der transzendierende Mensch immer noch innerhalb ei-
nes hermeneutischen Horizontes. Bei Levinas taucht dagegen eine Alteri-
tat auf, die sowohl dem Verstehen als auch der Interpretation entgeht: Der
Andere ist durch keinen hermeneutischen Zugang erreichbar. Es handelt
sich vielmehr um eine Alteritdt, die wir nur erleiden konnen und die daher
auf der Ebene einer urspriinglichen Affektivitat12! des Subjekts wirkt, wel-
che von jedem aktiven Erkenntnisvermégen unangetastet bleibt.

Als dritte gemeinsame Koordinate zwischen den Autoren gilt deren Ver-
stindnis der Philosophie als Metaphysik. Insofern das philosophische Den-
ken die Transzendenz in den Vordergrund riickt, verwandelt es sich in Me-
taphysik. Dies nicht nur aufgrund des metaphysischen Charakters seines
thematischen Feldes, sondern auch deswegen, weil der Vollzug des Philo-
sophierens von diesen Autoren im Sinne eines Transzendierens verstanden
wird. Eine Philosophie der Transzendenz, welche selbst transzendierend
ist, ist zwar meta-physisch, ohne auf oberirdische Welten iiberspringen zu
miissen.122 Und dennoch besteht ein Wesensunterschied zwischen der Per-
spektive von Heidegger und Jaspers und der von Levinas: Wahrend bei den
ersteren die Metaphysik ontologisch orientiert ist, hat fiir Levinas’ die Me-

Schicht der Subjektivitit zu verorten, welche der objektivierend-vorstellenden Intentiona-
litat vorausgeht (vgl. LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 150-152 und LEVINAS: Jenseits des
Seins, 219-243).

117 vgl. HEIDEGGER: Sein und Zeit, 17.

118 JASPERS: Von der Wahrheit, 83.

119 Als befremdlich wirkt sowohl das Sein des nichtdaseinsmifigen Seienden (vgl. z.B.
HEIDEGGER: Einleitung in die Philosophie, 357-362) als auch das ereignishafte Sein (vgl.
HEIDEGGER: Beitrdge zur Philosophie, 27).

120 JaSPERS: Von der Wahrheit, 83.

121 ygl dazu LEVINAS: Gott und die Philosophie, 93.

122 Greisch hat das Augenmerk darauf gelegt, dass Heideggers Idee einer Metaphysik
des Daseins den Punkt der grofften Nahe zwischen Heidegger und Levinas ausmacht (vgl.
GREISCH, Jean: Heidegger et Lévinas interprétes de la facticité, in: LEVINAS, Emmanuel: Positi-
vité et transcendance. Suivi de Lévinas et la phénoménologie, hrsg. von Jean-Luc Marion. Paris:
PUF 2000, 181-207, 194).



Transzendenz und Metaphysik: Heidegger, Jaspers und Levinas 621

taphysik ihre Stellung immer jenseits der Ontologie und nur innerhalb der
Ethik.123

In der vorliegenden Untersuchung wurde der Fokus darauf gelegt, die
Parallele herauszustellen: Auf eine analytische Besprechung der Divergen-
zen zwischen den drei Positionen wurde deshalb verzichtet. Nur auf einen
wesentlichen Unterschied sei hier zum Schluss noch kurz hingewiesen.
Waihrend bei Heidegger und Jaspers das Transzendieren mit der Freiheit
zusammenfallt,124 geht bei Levinas die Transzendenz-Bewegung der Frei-
heit voraus, denn das Subjekt ist zu einer Beziehung zum Anderen beru-
fen, ohne es wahlen bzw. entscheiden zu konnen. 125 Das Subjekt kann ndm-
lich der urspriinglichen Lage, dem Anderen ausgesetzt zu sein, nicht ent-
gehen. Wihrend also bei Heidegger und Jaspers das Transzendieren sich
mit der aktiven Dynamik der Freiheit deckt,126 ist bei Levinas die Trans-
zendenz-Bewegung eher ein Bewegt-Sein durch den Appell des Anderen.
Wie vor allem in dem spateren Werk Jenseits des Seins deutlich wird, ist
das Subjekt kein aktiver Agent seines Transzendierens: Es kann iiber sei-
nen egoistischen Kern nur deswegen hinausgehen, weil es immer schon
vom Anderen affiziert und ,abgesetzt“127 wird. In dieser Hinsicht hdngt die
metaphysische Verfassung der Subjektivitdt bei Levinas nicht mit der Kraft
des Verstehens (wie bei Heidegger) bzw. der Vernunft (wie bei Jaspers) zu-
sammen, sondern mit der Ohnmacht einer Affektivitit, iber die der Mensch
keine Kontrolle hat.

123 Vgl. insb. LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 108.

124 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Vom Wesen des Grundes, in: Wegmarken, 123-175, hier 163-164.

125 vgl. insb. LEVINAS: Jenseits des Seins, 272.

126 Und dennoch ist diese Freiheit immer durch eine gewisse Passivitit geprigt: Bei Hei-
degger ist von einer geworfenen Freiheit (vgl. HEIDEGGER: Vom Wesen des Grundes, 174-175)
und bei Jaspers von einer geschenkten Freiheit die Rede (vgl. u.a. JASPERS: Philosophie. Exis-
tenzerhellung, 48-49).

127 Vgl. dazu: LEVINAS: Jenseits des Seins, 281.



622 Chiara Pasqualin

Zusamenfassung

Dieser Artikel beabsichtigt, die philosophischen Ansditze von Heidegger,
Jaspers und Levinas zu vergleichen, indem der Fokus auf ihre jeweiligen Auf-
fassungen der Transzendenz gelegt wird. Alle drei Autoren teilen die Uber-
zeugunyg, dass die Transzendenz-Bewegung den innersten Drang der mensch-
lichen Existenz ausmacht, und zwar den Drang danach, die ontische Sphdre
und die Grenzen der Subjektivitdt zu iiberschreiten, um eine andere Dimen-
sion (sei es die des Seins oder die des anderen Menschen) zu erfahren. Durch
dieses Transzendieren verldsst aber die Existenz nicht den weltlichen Hori-
zont zugunsten eines akosmistischen Kontakts mit einer vermeintlichen
tibersinnlichen Entitdt. Dass dies nicht der Fall ist, liegt nach Ansicht der
drei Autoren darin begriindet, dass das Subjekt zur Erfahrung einer die em-
pirischen Phdnomene tiberschreitenden Alteritdt nur dadurch fdhig ist, dass
es durch die sinnliche Realitdt affiziert ist. Diese anthropologisch-orientierte
Konzeption der Transzendenz fiihrt die Autoren zu einem analogen meta-
physischen Projekt: Metaphysik wird hier in einem urspriinglichen Sinne als
ein philosophisches Verstindnis des Menschen in seiner Tendenz zum Trans-
zendieren interpretiert und anvisiert.

Abstract

The aim of this paper is to compare the philosophical approaches of
Heidegger, Jaspers and Levinas, by focusing on their understanding of trans-
cendence. The three authors share the conviction that the transcending
movement identifies the most intimate drive of human existence, i.e. the
drive to “surpass” the ontic sphere and the boundaries of subjectivity in or-
der to experience another dimension (either Being or the other man). By
transcending, however, existence does not abandon the worldly horizon in
favour of an acosmic contact with a supposed supra-sensible entity. This is
because, according to the three authors, only by being affected by the sen-
sible reality, is the subject capable of experiencing an alterity that exceeds
empirical phenomena. This anthropologically-oriented conception of trans-
cendence leads the three authors to an analogous metaphysical project: Me-
taphysics is interpreted and pursued in an original way as the philosophical
understanding of man in his transcending tendency.



	Transzendenz und Metaphysik : Heidegger, Jaspers und Levinas

