Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens : ein Beitrag zur
Diskussion tber die Gabe

Autor: Lorenz, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOMINIK LORENZ

Klaus Hemmerles Phanomenologie
des Sich-Gebens

Ein Beitrag zur Diskussion tiber die Gabe

Das Phdnomen der Liebe steht im Zentrum des Denkens Klaus Hemmer-
les. Charakteristisch fiir seine unter Bezugnahme auf die Strukturontologie
Heinrich Rombachs entwickelte trinitarische Ontologie ist ihr konsequent
relationaler und genetischer Ansatz. Ihr Hauptwort bildet dementspre-
chend nicht das Substantiv der Gabe, sondern das Verb ,Sich-Geben“. Die-
se strukturtheologische Phdanomenologie des Sich-Gebens soll im Folgen-
den in Grundziigen vorgestellt werden. In einem zweiten Schritt soll ver-
sucht werden, exemplarisch Potentiale dieses Ansatzes fiir die Reflexion
iber das Phanomen der Gabe aufzudecken.

. KLAUS HEMMERLES PHANOMENOLOGIE DES SICH-GEBENS

1.1 Phdnomenologie der Freiheit und Phdnomenologie der Liebe

Hemmerles Phinomenologie des Sich-Gebens wurde durch die Struktur-
ontologie Rombachs nicht nur mafigeblich geprdgt, sondern {iberhaupt
erst ermoglicht.! Die Strukturontologie versteht sich als Gegenontologie
zum Substanz- und Systemdenken.2 Wahrend die Substanzmetaphysik die
Relation als schwachstes Akzidens ansieht und das ,Wesentliche im Be-
stindigen begreifend festmacht, wird die Bewegung im Systemdenken ei-
nem sie regulierenden und bestimmenden Gesetz unterstellt und als funk-
tionales Zwischenspiel zwischen Elementen, die an sich eine eigene Bedeu-
tung haben, verstanden, womit beide Denkweisen daran scheitern, Bewe-
gung als Bewegung und folglich Beziehung als Beziehung zu denken. Fiir
die Strukturontologie hingegen ist Bewegung, Beziehung das eigentlich

1 Vgl. hierzu ausfiihrlich BOHNKE, Michael: Einheit in Mehrurspriinglichkeit. Eine kriti-
sche Analyse des trinitarischen Ansatzes im Werk von Klaus Hemmerle (= BDS 33). Wiirz-
burg: Echter 2000, 122-140; KIENZLER, Klaus: Strukturtheologie - von Heinrich Rombach zu
Klaus Hemmerle, in: BAUSENHART, Guido/BOHNKE, Michael/LORENZ, Dominik (Hgg.): Phd-
nomenologie und Theologie im Gesprdch. Impulse von Bernhard Welte und Klaus Hemmerle.
Freiburg i.Br.: Herder 2013, 248-265; KIENZLER, Klaus: Bewegung in die Theologie bringen.
Theologie in Erinnerung an Klaus Hemmerle. Freiburg i.Br.: Herder 2017, 130-150.

2 Vgl. ROMBACH, Heinrich: Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalis-
mus und der philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft, 2 Bde. Freiburg i.Br.:
Alber 1965-1966; Substanz - System - Struktur. Die Grundworte der europdischen Geistesge-
schichte, in: DERS.: Die Welt als lebendige Struktur. Probleme und Lésungen der Strukturonto-
logie (= Rombach Wissenschaften. Reihe Philosophie 5). Freiburg i.Br.: Rombach 2003, 7-14.



514 Dominik Lorenz

»Seiende®, sofern man diesen Begriff noch verwenden kann.3 Um Hemmer-
le zu zitieren: ,Es geht um einen fundamentalen Neuansatz des Denkens,
der Weg und Bewegung nicht von fixierten Punkten der Faf3barkeit, son-
dern diese aus dem Weg ihrer Genesis versteht.“4 Struktur ,ist“ nicht, sie
vollzieht sich als ein radikal relationaler Gebungszusammenhang, der sich
in Momenten oder, um die Kategorie Hemmerles zu verwenden, ,Polen®s
konkretisiert, die allerdings ,nichts anderes“ sind als die Relationen, die
die Struktur je neu und je verschieden konkretisieren. Sein bedeutet ,Sein
,im anderen‘,6 vom anderen her, auf ihn hin und mit ihm. Die Momente
beziehen sich in immer neuen Konstellationen aufeinander, korrigieren sich
wechselseitig und rekonstituieren so die Struktur immer neu. Auflerhalb
dieses Spiels ist nichts. Weil die Momente nur fiireinander erscheinen,
kann Rombach die Strukturontologie als ,Dativontologie“” charakterisie-
ren. ,,Wirklich® ist das Gegebene nur innerhalb seiner Gebung; ,wirklich’
sind alle zur Bedingung der Gegebenheit von Gegebenem gehérenden Mo-
mente. Die Seinsbezeichnung der Gebung ist nicht das ,es ist‘, sondern das
,es gibt.... Dieses 1afdt sich immer nur auf ,Konkretes‘ beziehen. Das ,es
gibt..." selbst gibt es nicht.“8

Struktur ist Leben, Freiheit, weil ihre Bewegung als voraussetzungslose
Genese gedacht werden muss.® Struktur entspringt und wird aus sich selbst
zu sich selbst, wobei sie erst am Ende des Prozesses ,ist“, was sie immer
schon war und doch erst in einem urspriinglichen und kreativen, genauer:
in einem konkreativen Prozess wurde. Damit wird auch deutlich, dass
Struktur nicht einfach ein sich permanent wiederholendes leeres Kreisen
von Gebungsbewegungen bildet, sondern sich vom Vor-gegebenen abhebt
und in eine neue Dimension springt, womit sich das Gebungsgeschehen,
Unmoglichkeit in Moglichkeit verwandelnd, selbst steigert. ,Es geht“ ist
die Formel fiir diesen von selbst gehenden Prozess, 19 bzw., wenn man das

3 Vgl. ROMBACH: Substanz, System, Struktur I, 14.

4 HEMMERLE, Klaus: Besprechung von: Heinrich Rombach ,Strukturontologie“, in: DERS.:
Ausgewdhlte Schriften 1. Freiburg i.Br.: Herder 1996, 416-432, hier 423.

5 HEMMERLE, Klaus: Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, in: DERS.: Ausgewdhlte
Schriften 2. Freiburg i.Br.: Herder 1996, 124-161, hier 142 u.a.

6 ROMBACH, Heinrich: Strukturontologie. Eine Phdnomenologie der Freiheit. Freiburg i.Br.:
Alber 1971, 26. Vgl. zum Ganzen ebd. 25-163.

7 ROMBACH: Strukturontologie, 157.

8 ROMBACH: Strukturontologie, 156. Vgl. ebd. 112, 156f., 329f., 341; Strukturanthropologie.
»Der menschliche Mensch®. 2., durchgesehene Auflage. Freiburg i.Br.: Alber 1993, 138-144, 270.

9 Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 221-238, 252262, 267-298; Strukturanthropologie,
205-216, 374, 381-385, 389; Der Ursprung. Philosophie der Konkreativitdt von Mensch und Na-
tur (= Rombach Wissenschaft. Reihe Philosophie). Freiburg i.Br.: Rombach 1994, 13-26, 66-
68, 80-82, 159.

10 vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 228f.: ,Die Formel ,es geht' meint urspriinglich den
aus sich selbst hervorgehenden Vorgang. In dieser Formel ist sowohl das ,es‘ wie das ,geht’
wesentlich — und beides ist dasselbe. Das eine bezeichnet die Passivitat, das andere die Akti-
vitit[,] und die Formel meint die Selbigkeit beider. Das Gehen tragt sich selbst, aber dies,



Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens 515

Gelingen der Steigerung beriicksichtigt, ,es gelingt®, ja ,es gliickt®. Die
Strukturontologie beansprucht denken zu kénnen, was Substanz- und Sys-
temphilosophie sprengt, namlich Freiheit. ,Freiheit ist der Aussagesinn
der Strukturontologie im ganzen; sie zeigt, dafd ,Aufgehen’ oder das Postu-
lat der ,Freiheit’ zu jeglichem Sein gehért, und zeigt, dafd und wie sich Frei-
heit in verschiedenen Stufen verschieden konkretisiert.“1! Die Strukturon-
tologie ist ,Phidnomenologie der Freiheit“,12 wobei der Genitiv, wie Hem-
merle hervorgehoben hat, ,genitivus obiectivus und genitivus subiecti-
vus“13 zugleich ist.

Hemmerle wendet die Strukturontologie nicht einfach auf theologische
Phdnomene an, sondern unterwirft sie einer theologischen ,,Drehung™.14
Denn ,[u]nsere menschliche Grundsituation, unser Denken und Sein, ja
alles Sein erfdhrt eine Umkehrung, wenn Gott der Dreifaltige ist und als
der Dreifaltige seine Geschichte hat in unserer Geschichte. Diese Umkeh-
rung uberholt die Mafle allen vom Menschen ,mitgebrachten’ Denkens
tber Gott, liber sich, tiber die Welt, {iber das Sein.“15 Wahrend fiir
Rombach die Kunst das herausragende Modell der Strukturontologie, ja
ihre Grunderfahrung bildet,16¢ weshalb auch das konkreative Es-geht und
nicht das Es-gibt den ,springenden Punkt“ seines Denkens bildet, ist fiir
Hemmerle ausgehend von der Offenbarung Gottes in Jesus Christus das
Phanomen der Liebe, das durchaus auch bei Rombach als eines der heraus-
ragenden Modelle fiir Struktur vorkommt,!” das Grundphdnomen.!8 Dem-
entsprechend transformiert Hemmerle Rombachs Phanomenologie der Frei-

dafd es sich tragt, muf’ geleistet und getragen werden. Das Ich und das Es handeln gleichsam
mit derselben Hand. Und sie kénnen dies, weil sie gar nicht Verschiedenes sind.“ Vgl. au-
erdem ebd. 158, 214, 245 sowie HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie; KIENZLER: Be-
wegung, 13-17, 133-136; Phdnomenologie des Glaubens - von Bernhard Welte zu Klaus
Hemmerle, in: BAUSENHART: Phdnomenologie, 227-247, hier 235f.; BOHNKE: Einheit, 134-136.

11 ROMBACH: Strukturontologie, 252.

12 S0 der programmatische Untertitel von ROMBACH: Strukturontologie.

13 HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie, 426 (Hervorhebung im Original).

14 HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie, 427. Vgl. KIENZLER: Strukturtheologie,
260f.; Bewegung, 146f.

15 HEMMERLE: Thesen, 139.

16 Vgl. ROMBACH: Substanz, System, Struktur I, 54; Strukturontologie, 236-238; Struktur-
anthropologie, mif.; Ursprung, 38-40; Philosophische Zeitkritik heute. Der gegenwdrtige Um-
bruch im Licht der Fundamentalgeschichte (1984), in: DERS.: Welt, 123-142, hier 135f. Es sei
darauf hingewiesen, dass auch bei Hemmerle ein kiinstlerisches Phinomen als Modell vor-
kommt, ndmlich die Musik; vgl. KIENZLER: Bewegung, 148-150.

17 Vgl. ROMBACH: Strukturanthropologie, 380-384; Ursprung, 59, 122f.

18 ygl. zur Kategorie des Grundphinomens ROMBACH, Heinrich: Die Gegenwart der Phi-
losophie. Die Grundprobleme der abendlindischen Philosophie und der gegenwdrtige Stand des
philosophischen Fragens, 3., grundlegend neubearbeitete Auflage. Freiburg i.Br.: Alber 1988,
167-201; Phdnomenologie des gegenwdrtigen Bewusstseins. Freiburg i.Br.: Alber 1980, 274-
278, 318-329; HEMMERLE, Klaus: Vorspiel zur Theologie. Einiibungen, in: DERS.: Ausgewdhlte
Schriften 2, 12-121, hier 21-59; KIENZLER: Bewegung, 117-123, 136-139.



516 Dominik Lorenz

heit in eine Phinomenologie der Liebe, die aber im Grunde die Phanome-
nologie der Freiheit enthdlt und selbst als Phanomenologie der Liebe Pha-
nomenologie der Freiheit ist, insofern die Liebe, insbesondere die gottliche
Liebe, voraussetzungslose Genese und damit jede Normierung und Festle-
gung sprengendes reines Geschehen der Freiheit ist. Hemmerles trinitari-
sche Ontologie radikalisiert also, anders formuliert, die Strukturontologie
Rombachs. ,Das Neue der neuen Ontologie ist ihr Ansatz in einer Tiefe,
die sich von unten nicht aufschliefen ldft: beim dreifaltigen Geheimnis
Gottes, das uns im Glauben offenbar ist. Das Geheimnis dieses Geheimnis-
ses heifdt Liebe, Sich-Geben. Von hier aus aber schliefdt sich alles Sein, al-
les Denken, alles Geschehen in seiner Struktur auf [...].“19

Dabei ist zu beachten, dass diese Drehung keineswegs die Philosophie
zu marginalisieren trachtet. Vielmehr gilt, dass Hemmerles Denken der
doppelten Bewegung auf den Glauben hin und vom Glauben her entspringt
und sich als eine strukturale Denkbewegung aus diesen beiden gleichur-
spriinglichen Urspriingen, die aufeinander verweisen und sich gegenseitig
erhellen, vollbringt. Kurz: ,,Fides quaerens intellectum‘ und ,intellectus
quaerens fidem* tragen einander, fithren gegenseitig zueinander hin.“20
Wenn sich dieser Weg als gangbar erweist, wenn, um mit Rombach zu
sprechen, der Gedanke ,geht“, wenn praeambula fidei und - dieses ,Und"
ist entscheidend?! - Offenbarungstheologie, Ansatz beim Menschen und
Ansatz bei Gott, wenn Theologie und Philosophie ,gehen®, bewdhrt sich

19 HEMMERLE: Thesen, 150. Vgl. zum Anspruch der Radikalisierung ebd. 124-126, 131-133,
137-139.

20 HEMMERLE, Klaus: Eine Phdnomenologie des Glaubens - Erbe und Auftrag von Bernhard
Welte, in: DERS.: Ausgewdhlte Schriften 1, 472-497, hier 475. Vgl. zum Ganzen den gesamten
Beitrag sowie HEMMERLE, Klaus: Bonaventura und der Ansatz theologischen Denkens, in:
DERS.: Ausgewdhlte Schriften 2, 164-175, hier 164-170; HEMMERLE, Klaus: Das problematische
Verhdltnis von Philosophie und Theologie. Theologische Perspektiven, in: DERS.: Ausgewdhlte
Schriften 1, 31-49, bes. 44-49; KIENZLER: Phdnomenologie; Bewegung, 141-148; GORTZ, Heinz-
Jirgen: Klaus Hemmerles ,Einiibung ins Gebet“ - eine kleine ,Phdnomenologie des Glaubens®,
in: BAUSENHART: Phdnomenologie, 266-283, hier bes. 279-283; Lobpreis Gottes als die ,zwei-
eine Wahrheit Gottes und des Menschen zugleich®. Religionsphdnomenologie als Glaubens-
und Erfahrungswissenschaft, in: CEMING, Katharina/NEGELE, Manfred (Hgg.): Im Spannungs-
feld von Glauben und Denken. Miinster: Aschendorff 2009, 59-79; LEPUTSCH, Michael: Intel-
lectus fidei als intellectus unitatis. Zum Vernunftbegriff bei Klaus Hemmerle (= Religion -
Kultur - Recht 4). Frankfurt a.M.: Lang 2005, 53-120, 169-187.

21 vgl. HEMMERLE, Klaus: Was heifdt ,katholisch“ in der katholisch-sozialen Bildung?, in:
DERS.: Ausgewdhite Schriften 3. Freiburg i.Br.: Herder 1995, 276-298, hier 287-298; Bespre-
chung von: Bernhard Casper ,Das dialogische Denken“ und Peter Hiinermann ,Der Durch-
bruch geschichtlichen Denkens im 19. Jahrhundert®, in: DERS.: Ausgewdhlte Schriften 1, 176-
191, hier 179-183. KIENZLER: Bewegung, 143, schreibt: ,Fiir Hemmerle wird das ,Und' zum
,Grundwort aller Erfahrung’, mehr zum Kern und Stern seines Denkens. Die Art und Weise
aber, das Und zu denken, ist allein der Phanomenologie moglich. Denn das Und meint das
Zueinander von Beziehungen, Korrelationen, Polarititen, die zu bedenken sind. Und es ist
gerade die Auszeichnung der Phinomenologie, Polarititen zu denken. Das Und ist das Grund-
wort von Struktur.“ Vgl. ebd. 142-145 sowie GORTZ: Hemmerles Einiibung, 280 mit Anm. 21.



Klaus Hemmerles Phianomenologie des Sich-Gebens 517

die Wahrheit Gottes und des Menschen als ,die zweieine Wahrheit Gottes
und des Menschen zugleich“.22

In methodischer Hinsicht ist relevant, dass Sich-Geben als Struktur sich
nur einem Denken, das selbst Struktur ist, erschliefden kann, was bedeutet,
dass die Genese des Sich-Gebens mitvollzogen und von den verschiedenen
Momenten her - hier wird das hemmerlesche Prinzip der Einheit in Mehr-
urspriinglichkeit auch methodisch relevant - rekonstituiert werden muss,
in welchem Prozess sich die verschiedenen Kategorien gegenseitig korri-
gieren,23 wobei sie nur in diesem Korrekturprozess, ja als er selbst das Pha-
nomen des Sich-Gebens erscheinen lassen: Phanomenologie der Liebe als
Phanomenologie der Freiheit.

1.2 Die Mitte als springender Punkt

Da ein strukturales Geschehen nicht von Endpunkten her rekonstruiert
werden kann, bleibt dem Denken nur der Weg, und darin wird ein zen-
trales methodologisches Charakteristikum der trinitarischen Phanomeno-
logie Hemmerles greifbar, im Zwischen anzufangen, mit Hemmerle formu-
liert: von der, auch wenn das Substantiv dazu verleitet, keineswegs sub-
stantial zu verstehenden Mitte auszugehen,24 d.h. das Es-geht selbst mit-
zuvollziehen. ,Ansatz bei der Liebe, beim Sich-Geben ist Ansatz beim Ge-
schehen, beim Vollzug.“?S Wie geht Liebe? - so lautet dementsprechend
die Leitfrage Hemmerles.26 Dieses Es-geht kann, weil es sich um ein reines
Geschehen handelt, nicht substantivisch ausgesagt werden, weshalb
Hemmerle konsequent festhalt: ,Das Hauptwort eines solchen Denkens ist
nicht mehr das Substantiv, sondern das Verb. Vom Mitgang mit dem Vor-
gang aus erdffnet sich, was vorgeht, wer vorgeht, woher und wohin das Vor-

22 Diese Formel ist entnommen aus HEMMERLE, Klaus: Dein Herz an Gottes Ohr. Ein-
tibung ins Gebet. Freiburg i.Br.: Herder 1986, 94.

23 Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 44: ,Alle Kategorien der Struktur sind Problemtitel,
nicht Losungsbegriffe. Sie schneiden die Verfassung [der Struktur; D.L.] in einer bestimmten
Hinsicht an und verfilschen sie damit zugleich. Die Zuriicknahme der Kategorie geschieht in
der Beschreibung einer anderen Kategorie.“ Vgl. ebd. 75-77 und zum Verstindnis von Spra-
che ebd. 339-345. Vgl. zur zentralen Bedeutung der Korrektur HEMMERLE: Besprechung Struk-
turontologie, 417, 422, 428-431.

24 Vgl. HEMMERLE: Thesen, 138-141; Theologie als Nachfolge. Bonaventura - ein Weg fiir
heute. Freiburg i.Br.: Herder 1975, 59-62; Bonaventura, 173-175; BOHNKE: Einheit, 136-139;
LORENZ, Richard: Phdnomenologische Methode/n — konstante Denkformen. Eine Probleman-
zeige zum Werk Klaus Hemmerles, in: BAUSENHART: Phdnomenologie, 342-399, hier 353-372;
KIENZLER: Bewegung, 3, 9, 16f., 154-158. Auch Rombach schreibt, dass die Strukturphdnome-
nologie im Zwischen ansetzen miisse (vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 147f., 329).

25 HEMMERLE: Thesen, 141.

26 Die Frage, wie etwas gehe, ist die Leitfrage Hemmerles. Vgl. exemplarisch HEMMERLE,
Klaus: Glauben - wie geht das? Wege zur Mitte des Evangeliums. Freiburg i.Br.: Herder 1978;
Vorspiel, 64; KIENZLER, Klaus: Christologie bei Klaus Hemmerle, in: Lebendige Katechese 20
(1998), 97-103, hier g7f.; Bewegung, 133-136.



518 Dominik Lorenz

gehen geht.“27 Substantive miissen dementsprechend vom Verb her als Po-
le der Genese, als Anzeige einer dynamischen Mitte verstanden werden.28
Auch das reflexive Verb ,Sich-Geben“ kann nicht als Ausdruck einer Tatig-
keit eines Subjekts gedeutet werden. In diesem Zusammenhang sind die
Ausfiithrungen von Bernhard Waldenfels erhellend, der aufzeigt, dass die
Aufteilung in Subjekt und Objekt, Aktivitit und Passivitit die Bewegung
leiblicher Wesen wie z.B. des Menschen verfehlt.2? Leibliche Wesen beweg-
ten ,sich“, wie Waldenfels schreibt, nicht nach Art eines Uhrwerks oder
eines Roboters. Vielmehr fielen Bewegen und Bewegtwerden hier zusam-
men: ,Betrachten wir eine alltdgliche Eigenbewegung wie das Gehen oder
eine unalltigliche Bewegung wie das Tanzen, so sehen wir, wie der Gehen-
de oder die Tanzende an der Bewegung beteiligt sind, wie sie in Gang oder
in Schwung kommen, wie sie anhalten oder aufhoren, ohne doch die Aus-
fiihrung der Bewegung willentlich und wissentlich hervorzubringen.“30 Sol-
che Bewegungen sind phantasievolle Phanomene oder, um mit Rombach zu
sprechen, konkreative Phinomene des Es-geht. Auf die Frage, worauf sich
das Pronomen in reflexiven Verben wie ,Sich-Bewegen“ beziehe, gibt Wal-
denfels die folgende Antwort, die auch auf das Phdnomen des Sich-Gebens
bezogen werden kann:

»Die Antwort kann nur lauten: Es bezieht sich auf die Bewegung selbst. Wenn
wir der Bewegung nicht einen Bewegungstrager unterschieben wollen, so sehen
wir uns genotigt, von Bewegungsereignissen auszugehen, die jemandem wider-
fahren und in die jemand eingreift, ohne daf diese Ereignisse den impersona-
len Charakter eines ,es bewegt sich' je véllig abstreifen.“31

Sich-Geben ist also reines Ereignis, reines Es-geht, das allerdings fiir Hem-
merle keinen ,impersonalen Charakter” annimmt, weil es zutiefst das Ge-
schehen der gottlich-trinitarischen Liebe ist.

Das Ereignis des Sich-Gebens, die dynamische Mitte, von der die Theo-
logie nach Hemmerle ausgehen muss, ist Jesus Christus als ,, Weg vom Va-
ter und zum Vater, Ubersetzung Gottes zum Menschen und des Menschen
zu Gott“.32 Das Reich Gottes, das Jesus verkiindigt und dessen Ankunft er
ermoglicht, wird von Hemmerle dementsprechend als ,radikale, vorbehalt-
lose Kommunikation zwischen Gott und uns®,33 d.h. als Ereignis des Sich-

27 HEMMERLE: Thesen, 141f.

28 Vgl. HEMMERLE: Thesen, 145-147.

29 Vgl. WALDENFELS, Bernhard: Sinne und Kiinste im Wechselspiel. Modi dsthetischer Er-
fahrung (= stw 1973). Berlin: Suhrkamp 2010, 211-213.

30 WALDENFELS: Sinne, 212. Die Konvergenz mit Rombach, auf den Waldenfels nicht Be-

zug nimmt, ist evident. Vgl. die in Anm. 10 zitierte Stelle aus ROMBACH: Strukturontologie,
228f.

31 WALDENFELS: Sinne, 213 (Hervorhebung im Original).
32 HEMMERLE: Theologie als Nachfolge, 61.

33 HEMMERLE: Thesen, 138. Vgl. zum Folgenden ebd. 137-139 und vor allem HEMMERLE:
Glauben, 21-32. Vgl. zu Hemmerles Auslegung von Mk 1,15 KIENZLER: Bewegung, 384-391.



Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens 519

Gebens zwischen Gott und Mensch, das wiederum vom innertrinitarischen
Sich-Geben umfangen wird, beschrieben. Der Anbruch des Gottesreichs
verdndert, wie Hemmerle in einer Interpretation von Mk 1,15 zeigt, das Da-
sein grundlegend, dezentralisiert es, so dass nunmehr Gott die Mitte
menschlicher Existenz bildet: ,Gott, nicht mehr Horizont unseres Lebens,
sondern Zentrum unseres Lebens, das bedeutet Abschied von uns selbst,
Abschied von einem bloff anthropologischen Standpunkt unseres Han-
delns und auch unseres Denkens und Glaubens.“34 Die Verkniipfung der
Proklamation der Gottesherrschaft mit der Forderung nach Umkehr in Mk
1,15 zeigt nach Hemmerle, dass die Gottlichkeit Gottes darin liegt, die Frei-
heit des Menschen zu ermoglichen. Das Sich-Geben Gottes ist nicht Ab-
schluss, sondern Eréffnung eines Geschehens, Sich-Geben ruft, anders for-
muliert, wiederum ein Sich-Geben hervor, wobei, um mit Rombach zu
sprechen, Unmdglichkeit in Moglichkeit verwandelt wird. ,Glauben geht
nur, indem wir tun, was nicht geht, sondern was er in uns anfangen und
vollenden mufl. Doch gerade so sind wir grofler als wir selbst, und dies ist
doch die Identitidt des Menschen: gréfer zu sein als er selbst.“35

1.3 Wie geht Liebe? Einheit in Mehrurspriinglichkeit

Sich-Geben ereignet sich mehrurspriinglich aus verschiedenen Polen, aus
denen es je neu hervorgeht. Dabei sind Pole und Vorgang des Sich-Gebens,
mit Rombach gesprochen: Struktur und Momente identisch. Ebenso zeich-
nen sich die Pole untereinander durch eine strikte Gleichurspriinglichkeit
bzw. ontologische Identitdt aus.3¢ Sie unterscheiden sich lediglich durch
ihre Richtung, konkretisieren so aber auf unverwechselbare Weise das Er-
eignis des Sich-Gebens: ,Die Pole unterscheiden sich durch die Weise, wie
der ganze Vorgang aus ihnen hervorgeht und sie aus ihm hervorgehen.“3”
Sie beziehen sich in je neuen Konstellationen aufeinander und rekonsti-
tuieren auf diese Weise das Ganze des Vorgangs des Sich-Gebens je neu.
Folglich ist Sich-Geben ,kein ungeschiedenes Stromen®,38 das alle Diffe-
renzen aufldste, wie Salmann befiirchtet.3® Vielmehr gilt, wie Hemmerle
treffend und geradezu programmatisch formuliert: ,Geben hélt nicht fest,

34 HEMMERLE: Glauben, 31.

35 HEMMERLE: Glauben, 32. Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 224-229.

36 Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 32-44.

37 HEMMERLE: Thesen, 143. Hemmerle bezeichnet sie auch als »[...] Grenze, an welcher
das Geschehen in sich zuriickliuft“ und die ,Mitte zum Uber-sich-hinaus“ (ebd. 146) ist. Vgl.
zum Ganzen ebd. 142-144, 145-147.

38 HEMMERLE: Thesen, 142.

39 Vgl. SALMANN, Elmar: Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefiige. Zur theologischen
Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs, in: FZPhTh 33 (1986), 153-179, hier 175f.



520 Dominik Lorenz

was es hat, aber enthadlt, was es gibt.“40 Die Pole sind die Bewegungen des
Sich-Gebens, die auseinander hervorgehen und ineinander iibergehen, sie
haben ihr Sein im anderen. Ein Blick auf Hemmerles Verstindnis von Ge-
meinschaft kann dies vertiefen. Person und Gemeinschaft bilden nach
Hemmerle Korrelate4!, insofern sich Personsein nur in Gemeinschaft voll-
ziehen kann, wihrend umgekehrt Gemeinschaft nur als Vollzug freier Per-
sonen existieren kann. Fiir unseren Kontext ist das ,Gesetz der doppelten
Voraussetzung” oder, dynamischer, das ,universale Gesetz der Gegenbe-
wegung“42 entscheidend: Wenn das Ich aus seiner Freiheit heraus auf den
anderen zugeht, sich ihm 6ffnet und mitteilt, erfihrt es, dass der andere
bereits auf dem Weg zu ihm ist. Daraus folgt: ,Gemeinschaft ist immer Ge-
meinschaft zwischen den Partnern des je ersten Schrittes.“4? Weil also auf
der ontologischen Ebene in der Struktur ,Sich-Geben® eine strikte ,rezi-
proke[r] Prioritat“44 herrscht, wird Urspriinglichkeit bzw. Gleichurspriing-
lichkeit zur Mehrurspriinglichkeit. Auch das religiose Verhdltnis erweist
sich als mehrurspriinglich, wenngleich diese Mehrurspriinglichkeit von Gott
ermoglicht wird. In einer phanomenologischen Analyse des Vollzugs der
Religion zeigt Hemmerle auf, dass sich in der Religion eine Umbkehr voll-
zieht, insofern der Mensch, wenn er Gott begegnet, die Erfahrung macht,
dass Gott ihm immer schon zuvorgekommen ist, so dass das menschliche
Sich-Geben Antwort ist, auch wenn dies den mehrurspriinglichen Charak-
ter des religiosen Verhdltnisses nicht aufhebt, da Gott die Urspriinglichkeit
menschlicher Freiheit will und setzt. Wahrend Rombach die strukturale
Dynamik primdr als dativische Gleichurspriinglichkeit versteht, ohne die
Perspektive zu wechseln, d.h. das Empfangen und folglich das Verhaltnis
von Geben und Empfangen zu thematisieren, dreht Hemmerle sie im theo-
logischen Kontext und unter dem Einfluss Franz von Baaders in ein Ver-
danken um. Fiir Rombach vollbringen sich Strukturen auch in ihrer dati-
vischen Konstitution letztlich autogenetisch, fiir Hemmerle hingegen be-
deutet Genese Sich-Geben als Sich-Verdanken. Mehrurspriinglichkeit ist
mehr als Gleichurspriinglichkeit. Um in den Worten Béhnkes zu sprechen:

40 HEMMERLE: Thesen, 146. Vgl. auch HEMMERLE, Klaus: Jeder hat, was er gibt. Ermutigung
zur Selbsthingabe, in: RAHNER, Karl/WELTE, Bernhard (Hgg.): Mut zur Tugend. Von der Féhig-
keit, menschlicher zu leben (= HerBii 1308). Freiburg i.Br.: Herder 1986, 19-29, hier 21-25.

41 vgl. HEMMERLE, Klaus: Spiritualitit und Gemeinschaft, in: DERS.: Ausgewdhlte Schrif-
ten 4. Freiburg i.Br.: Herder 1996, 170-187, hier 171-178; BOHNKE, Michael: Wie Einheit geht.
Zur Phdnomenologie der Gemeinschaft bei Klaus Hemmerle, in: BAUSENHART: Phdnomenolo-
gie, 284-299, hier 284-296.

42 HEMMERLE: Spiritualitdt, 173 bzw. 172.

43 HEMMERLE: Spiritualitdt, 176.

44 GRESHAKE, Gisbert: Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, 4., durchgesehene
und erweiterte Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2001, 158 (im Original hervorgehoben). Vgl.
ROMBACH: Strukturontologie, 27f.



Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens 521

»Im Sich-Geben wird Urspriinglichkeit kommunizierend gedacht und da-
durch quantitativ wie qualitativ als mehrurspriinglich.“45

Weil Mehrurspriinglichkeit Sich-Geben und Sich-Empfangen in einer
differenzierend-einigenden genetischen Dynamik verbindet, unterlauft die
strukturale Phanomenologie Hemmerles wie die Strukturontologie den me-
taphysischen Gegensatz von Einheit und Vielheit, Ruhe und Bewegung,
Aktivitdt und Passivitdt und entzieht sich folglich jedem Versuch, das Pha-
nomen des Sich-Gebens auf ein unbewegtes Bewegungsprinzip zuriickzu-
fiihren oder einem Gesetz unterzuordnen. Einheit geschieht vielmehr als
Mehrurspriinglichkeit in absoluter Einfachheit: ,Das eine Geschehen hat
seine Einheit, seinen einen Gang und seine eine Richtung aus den vielen
Polen, die zugleich aus ihrer je anderen Richtung aufeinander zu den gan-
zen Vorgang hervorgehen lassen.“46

Dass Sich-Geben, Sich-Verlassen Selbstsein bedeutet, ist das Paradox
der trinitarischen Ontologie, dass Jesus Christus seine Identitdt als Sohn
Gottes in uniiberbietbarer Weise seiner Hingabe am Kreuz verdankt, das
,Paradox des Kreuzes“,47 das enthiillt, dass Gott die Liebe ist, iber die hi-
naus keine grofdere gedacht werden kann. So schreibt Hemmerle:

»Hier erreiche ich jene neue trinitarische Ontologie, in der ich eine ganz merk-
wiirdige Logik entdecke, einen merkwiirdigen Kreis, der vielleicht so beschrie-
ben werden kann: Gott ist die Liebe; Liebe ist Sich-Geben; Sich-Geben heifdt
Verlieren und Nichts-Werden; Nichtssein aber ist Ausdruck der Liebe, die Gott
ist. Und so ist im Nichts und im Verlieren Gott die Fiille, und diese Fiille ist
wiederum Sich-Geben und Sich-Verlieren ins Nichts.“48

An dieser Stelle kann eine weitere entscheidende Modifikation der Struktur-
ontologie festgemacht werden. Auch wenn die Strukturontologie die Gene-
se nach dem Modell der creatio ex nihilo denkt, was bedeutet, dass die
Moglichkeit aus der Unmoglichkeit hervorgebracht wird,4® auch wenn also
beispielsweise ,der in ein Adagio verlorene Geiger“s? sich und die Musik
neu empfangt und das Es-geht der Musik ihn wie auch die Musik zu einer
hoheren konkreativ-idemischen Einheit des kiinstlerisch-lebendigen Musi-

45 BOHNKE: Einheit, 73. Vgl. zum Ganzen ebd. 70-101, 114-128; HEMMERLE, Klaus: Das Hei-
lige und das Denken. Zur philosophischen Phdnomenologie des Heiligen, in: DERS.: Ausgewdhl-
te Schriften 1, n1-17s, hier 144-175; Unterscheidung des Religiosen, in: ebd. 285-306, hier 299-
306; Franz von Baaders Weg philosophischer Gotteserkenntnis, in: ebd. 58-92; Spiritualitat,
173f.; BOHNKE: Wie Einheit geht, 286-288, 292-296.

46 HEMMERLE: Thesen, 143. Vgl. ebd. 143f.; ROMBACH: Phdnomenologie, 168; BOHNKE: Ein-
heit, 143-146, 257-260.

47 HEMMERLE, Klaus: Leben aus der Einheit. Eine theologische Herausforderung. Freiburg
i.Br.: Herder 1995, 148. Vgl. ebd. 64f., 88f., 104f., n17-120, 135-155.

48 HEMMERLE: Leben, 153.

49 vgl. hierzu wie zum Folgenden ROMBACH: Strukturontologie, 223-238; Strukturanthro-
pologie, 379-38s; Ursprung, 13-30, 38-43, 53-59, 66-83.

50 ROMBACH: Strukturanthropologie, 379 (Hervorhebung im Original).



522 Dominik Lorenz

zierens verbindet oder die Liebenden, indem sie ganz miteinander eins
werden, in dieser Idemisierung zu einer hoheren Egoitit werden, in der sie
»ein Herz und eine Seele sind“,51 auch wenn sich in diesen Steigerungen
mehr ereignet, als vorgegeben war und jeder Einzelne vermag, auch wenn
sich das Entscheidende also, wie Rombach andeutet, schenkt,52 sind diese
Phdnomene doch konkreative Synthesen von Aktivitit und Passivitdt, Ge-
ben und Empfangen. Genauer und aus theologischer Sicht formuliert: Es
handelt sich um Phdanomene des Es-geht, die lediglich einer gewisserma-
f3en relativen Unmaoglichkeit entspringen. Aus der Perspektive Hemmerles
hingegen durchkreuzt die Kenosis Christi das Es-geht wie auch das Es-
geht-nicht, in dessen Grund in einer wirklichen Analogie zur creatio ex ni-
hilo’3 unerwartet und unerwartbar eine neue schopferische Moglichkeit
entspringt, die nur empfangen werden kann, ein hoheres Es-geht, das sich,
um wiederum mit Rombach zu sprechen, so radikal vom Vorgegebenen ab-
hebt, dass es dieses als - verbal zu verstehender - urspriinglicher Ursprung
neu begriindet und ermdglicht. Hierin liegt die von unten nicht aufschliefR-
bare Tiefe der trinitarischen Ontologie Hemmerles. Die Strukturphdanome-
nologie Rombachs wird damit einer theologischen Reduktion unterworfen.

1.4 Sich-Geben als konkreatives Spiel des Und

Ein Modell fiir das Geschehen des Sich-Gebens ist bei Hemmerle das
Spiel.54 Dieses zeichnet sich nicht nur durch seinen mehrurspriinglichen
Charakter, sondern, und dieses Strukturmoment soll hier im Zentrum ste-
hen, durch den Aspekt der Steigerung aus. Wenn ein Spiel gelingt, d.h.
wenn es von selbst geht, werden Kréfte entbunden und neue Maéglichkei-
ten hervorgebracht, die alles Vorgegebene und Vorhersehbare tibersteigen.
Die konkreative Steigerung gebiert neue Moglichkeiten, die von den Mit-
spielern, auch wenn sie ganz im Spiel engagiert sein miissen, nicht ge-
macht oder geleistet werden, sondern die sich ihnen schenken. ,Der Glanz
der glinzenden Leistung im Spiel ist der Glanz des Geschenks, der den
Einsatz und das Kénnen nicht mindert, sondern mehrt. Nicht: Ich habe es

51 ROMBACH: Ursprung, 122.

52 vgl. ROMBACH: Strukturanthropologie, 381: ,So groR diese Leistungen auch sind, sie
erfolgen ,von selbst’ und werden den Betroffenen eher geschenkt, als von ihnen gefordert.”
Vgl. aber auch Strukturontologie, 228.

33 Vgl. GANOCzZY, Alexandre: Thesen zu einem christologischen Schépfungsverstdindnis, in:
DERS.: Liebe als Prinzip der Theologie. Gesammelte Studien fiir eine ,responsorische Dogma-
tik. Wiirzburg: Echter 1993, 115-135, hier 121-127; Schépfungslehre (= LeTh 10). 2., erweiterte
Auflage. Diisseldorf: Patmos 1987, 48-50, 59-84, bes. 66-78, 211-215, 237f., 257f.

54 Vgl. zum Folgenden HEMMERLE: Vorspiel, 13-21, 55-57; Thesen, 144f.; BOHNKE: Einheit,
128-132, 141-143. Vgl. zu den strukturontologischen Parallelen ROMBACH: Strukturontologie,
89-102, 155, 239 und HORN, Axel: Spielen und Spiel. Eine strukturphilosophische Betrachtung
in phdnomenologischem Zugang, in: BLASCHEK-HAHN, Helga/SEPP, Hans Rainer (Hgg.): Hein-
rich Rombach. Strukturontologie - Bildphilosophie - Hermetik (= Orbis Phaenomenologicus.
Perspektiven. Neue Folge 2). Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2010, 153-165.



Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens 523

geschafft, sondern: Es ist gelungen, ist gegliickt.“55 Die einzelnen Pole em-
pfangen eine neue ,Identitdt, was Hemmerle am Beispiel des Musizierens
veranschaulicht: ,Nur dann spiele ich Mozart gut, wenn Mozart Mozart
bleibt. Aber wenn ich ganz gut spiele, wird Mozart mehr Mozart und wer-
de ich mehr ich.“56

Fiir das Phanomen des Sich-Gebens im engeren Sinne konnen zwei Mo-
mente der Steigerung profiliert werden. Zum einen wird, auch wenn dies
als paradox erscheinen mag, mehr gegeben, als der Einzelne hat, wobei man
diese genetische Steigerung, auch wenn Hemmerle diese Kategorie nicht
kannte, weil sie in Rombachs ,Strukturontologie“ noch nicht vorkam, als
konkreativ charakterisieren kann. So schreibt Hemmerle: ,Letztlich ist nur
die Liebe erfinderisch, schopferisch. Jene Liebe, die eben du sagt, die sich
selber gibt und die so dem Zwischenraum zwischen dir und mir neue Mog-
lichkeiten entbirgt.“57 Und in letzter Konsequenz schlief3t dieses Sich-Ge-
ben fiir Hemmerle auch die Mdglichkeit ein, mehr zu geben, als wir sind,
namlich die Liebe als solche und damit Gott selbst, was wiederum nur
moglich ist, weil sich dieser im menschlichen Sich-Geben gibt, ja es durch
sein Sich-Geben erst ermoglicht.58

Zum anderen erdffnet das Sich-Geben wie das gelingende Spiel die Mog-
lichkeit der Gemeinschaft. ,In unserem Miteinander gewinnt, was wir spie-
len, seine Kontur, seine Identitdt, aus unserem Miteinander geht es auf.
Und in der Einheit dieses Spiels werden wir eins miteinander, aber nicht
ein Einerlei, wir heben uns voneinander ab. Jeder wird mehr, was er ist, in-
dem das, was wir spielen, mehr wird, grofier wird.“>® Je tiefer die Einheit
ist, umso grofer wird zugleich die ,Identitit“ der Personen und umge-
kehrt. Sich-Geben erschopft sich also nicht in einem Kreislauf des Aus-
tauschs, sondern entbindet ein Sich-Einigen, genauer: ist Sich-Einigen, in-
sofern alle Pole ineinander iibergehen, wie es die Kategorie der Pericho-
rese, die fir Hemmerle ein Synonym fiir ,Struktur” ist,60 zum Ausdruck
bringt. Das Ziel, der Sinn des Sich-Gebens liegt im Und.

55 HEMMERLE: Vorspiel, 17 (Hervorhebung im Original).

56 HEMMERLE: Thesen, 145. Fast identisch in Vorspiel, 18.

57 HEMMERLE: Jeder hat, was er gibt, 26. Interessanterweise verweist Hemmerle an dieser
Stelle auch auf das Kunstwerk.

58 Vgl. HEMMERLE: Spiritualitdt, 176-178.

59 HEMMERLE: Vorspiel, 19. Hemmerle zeigt den communialen Charakter seiner Phiano-
menologie des Sich-Gebens auch am Beispiel des Gesprachs auf. Vgl. HEMMERLE: Vorspiel,
40-52; Thesen, 143-145; Wahrheit und Liebe - ein perichoretisches Verhdltnis, in: DERS.: Aus-
gewdhlte Schriften 2, 315-332, hier 317321, 325.

60 Vgl. HEMMERLE: Wahrheit und Liebe, 316f., 321-324; LORENZ, Richard: Denken als Zeu-
genschaft und Antwort in Freiheit. Zur Bestimmung des Denkens im Werk Klaus Hemmerles,
in: BAUSENHART: Phdnomenologie, 400-448, hier 422f.; KIENZLER: Phdnomenologie, 241; Bewe-

gung, 497, 501f,, 505f.



524 Dominik Lorenz

1.5 Leben in und aus der Einheit: Kirche als Communio

Ein Grundsatz der Strukturphdnomenologie lautet, dass ein Phinomen nur
dem erscheine, der in eine gemeinsame Struktur mit ihm eintrete.¢! Dem-
entsprechend erschlief3t sich auch die trinitarische Ontologie nach
Hemmerle nur einem Mitgehen, das sich selbst in die Bewegung des Sich-
Gebens begibt. D.h.,[s]ie erschliefdt sich nur dem, der diesem géttlichen
Sich-Geben sich selbst gibt, der in die antwortende Bewegung des Sich-
Gebens nicht nur sein Denken, sondern seine ganze Existenz [...] einbringt
[..]162 Der Ort, an dem dies geschehen, an dem Personsein in Gemein-
schaft gelingen kann, ist die Kirche. Diese ekklesiale Dimension der Pha-
nomenologie des Sich-Gebens soll im Folgenden rekonstruiert werden, wo-
mit zugleich das Einheitsverstindnis Hemmerles vertieft werden kann.

Ein Spitzensatz der Ekklesiologie Hemmerles ist die von Cyprian stam-
mende und vom Zweiten Vatikanum libernommene Aussage, die Kirche sei
»das von der Einheit des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes
her geeinte Volk™ (LG 4).63 Diese Einheit umfasst verschiedene Ebenen:
die Einheit des Vaters durch den Sohn im Heiligen Geist mit den Men-
schen und umgekehrt die Einheit der Menschen mit Gott sowie die Einheit
der Christen untereinander. Die Mehrurspriinglichkeit weist hier eine
Asymmetrie auf, insofern es Gott ist, der die neue Einheit, die neue Com-
munio schenkt, wenngleich er dabei die Menschen als Urspriinglichkeit
setzt, so dass ,horizontale“ und ,vertikale“ Ebene perichoretisch miteinan-
der verbunden sind, wie es nach Hemmerle der Begriff des Sakraments
zum Ausdruck bringt, der in Lumen Gentium das Wesen von Kirche cha-
rakterisiert. ,Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, d.h.
Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die
Einheit der ganzen Menschheit (LG 1). Hemmerle kommentiert: ,,Daf Gott
sich mit der Menschheit eins gemacht hat, das ist Kirche: vertikale Einheit.
Diese Einheit der Menschheit mit Gott wird durch die Kirche hindurch
weitergegeben und wird zugleich in ihr selber sichtbar (Werkzeug und

61 Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 146-152, 154-159, 329-331; Phdnomenologie, 7-10,
234-236, 241-252, 262-269, 287f., 296f., 310; STENGER, Georg: Das Phdnomen ,Welt' — von
Husserl zu Rombach, in: BLASCHEK-HAHN/SEPP: Heinrich Rombach, 27-60, hier 31f., 44-50,
55-58. Vgl. auch HEMMERLE, Klaus: Die Wahrheit Jesu, in: DERS.: Ausgewdhite Schriften 2,
176-198, hier 182, 197f.

62 HEMMERLE: Thesen, 151.

63 Vgl. zum Folgenden HEMMERLE, Klaus: Einheit als Leitmotiv in ,Lumen Gentium*“ und
im Gesamt des II. Vatikanums, in: KLINGER, Elmar/WITTSTADT, Klaus (Hgg.): Glaube im Pro-
zef. Christsein nach dem II. Vatikanum. Freiburg i.Br.: Herder 1984, 207-220; Pilgerndes Got-
tesvolk - geeintes Gottesvolk. Eine Weg-Skizze, in: DERS.: Ausgewdhlte Schriften 5. Freiburg
i.Br.: Herder 1996, 85-103; Communio als Denk- und Lebensweise, in: BIEMER, Giinter/CASPER,
Bernhard/MULLER, Josef (Hgg.): Gemeinsam Kirche sein. Theorie und Praxis der Communio.
Freiburg i.Br.: Herder 1992, 77-89. Vgl. auch HEMMERLE: Leben, 177-205; KIENZLER: Bewe-

gung, 535-538, 570-572.



Klaus Hemmerles Phianomenologie des Sich-Gebens 525

Zeichen).“¢* Diesen Werkzeug- und Zeichencharakter bezeichnet Hemmerle
auch als ,unitas qua“ und ,unitas quae“.65

Kirchliche Communio gehté¢ nur als mehrurspriingliche Dynamik des
Empfangens und Gebens: ,Sie hat ihren Schwerpunkt zweifach aufier sich:
in Christus, in der Menschheit. Gerade darin aber ist sie in sich selber, em-
pfangt sie ihre Identitdt, ihre Einheit. Einheit ist Urspriinglichkeit und Zu-
kommen der Urspriinglichkeit.“67 Jeder Pol beteiligt sich urspriinglich an
der Konstitution der Einheit: ,Kirche tut den ersten Schritt, indem sie mit-
tut, daf der Herr den ersten Schritt getan hat. Ich tue auf den anderen den
ersten Schritt zu, indem ich entdecke, daff und wo er sich mir schon ge-
offnet hat.“68 Die ekklesiale Communio ereignet sich als Dynamik differen-
zierender Einigung, die, weil sie im Spiel des Sich-Gebens Differenzen (vo-
raus-)setzt und eint, die Aporien des Subjekt- und Systemdenkens unter-
lauft.¢® Unterschiede ,[..] stehen unter dem Vorzeichen des  fiir‘ und
,mit*“,70 sie ergeben sich aus dem Spiel des Sich-Gebens und gehen wieder
in es ein. Die Gldubigen, aber auch die verschiedenen Charismen, Dienste
und Amter in der Kirche stehen damit in strukturalen Gebungsbeziehun-
gen: ,Die unterschiedlichen Gaben und Dienste, die Vielfalt der Berufun-
gen, die unterschiedlichen Weisen der Teilhabe an der Sendung der
Kirche, das durch die Weihe vermittelte Amt schaffen nicht Rangunter-
schiede, stehen nicht in Opposition zur fundamentalen Gleichheit aller,
sondern sind dazu da, das eine Leben Gottes, das er uns schenkt, zum
Geschenk werden zu lassen, das wir einander und das wir den anderen ver-
mitteln.“7! Zugleich wird hier erneut sichtbar, dass Sich-Geben, Sich-Ver-
lassen nicht zum Selbstverlust fiihrt, sondern Selbstvollzug ist: ,Die Ein-
heit der Kirche vollzieht sich im Weg zu Gott und zueinander, im Weg mit
Gott und miteinander, und diese ,beiden Wege sind ebenso nur ein einzi-
ger Weg, wie auch die gottliche Tugend der Liebe nur sie selber ist, indem
sie eins und unteilbar Gottes- und Nachstenliebe ist.“72 Gerade in der mis-
sio bleibt die Kirche ihrem Ursprung treu: ,[...] wenn Kirche sich hinaus-
gibt und hinauswagt in die Welt, bleibt sie gerade beim Herrn.“73 Einheit
und Sendung, Zeichen- und Werkzeugcharakter der Kirche gehéren un-

64 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 210.

65 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 214, 220.

66 Vgl. zur Formulierung HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 216; Pilgerndes Gottesvolk, 94;
Leben, 183.

67 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 217 (Hervorhebung im Original).

68 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 218.

69 Vgl. HEMMERLE: Leben, 19-28, 97f.; Spiritualitdt, 174-176; BOHNKE: Wie Einheit geht,
204-296; GRESHAKE: Gott, 127-140, 447-453.

70 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 212.

71 HEMMERLE: Pilgerndes Gottesvolk, 95.

72 HEMMERLE: Pilgerndes Gottesvolk, 88.

73 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 218.



526 Dominik Lorenz

mittelbar zusammen. Wenn diese komplexe gott-menschliche Einheit geht,
wird die Struktur ,Kirche“, was sie immer schon war und doch erst in ei-
nem offenen und konkreativ-freien Prozess werden muss - gewissermafien
kann man sagen, dass Kirche ,mehr“ Kirche werde -, nimlich Ikone der
Trinitdt, die die gottliche Und-Einheit der Liebe, die Grund, Maf3stab und
Ziel und damit ihrerseits Ikone der Kirche ist, im menschlichen Sich-Ge-
ben aufscheinen ldsst.74

II. PERSPEKTIVEN FUR DEN AKTUELLEN GABEDISKURS

Im Folgenden sollen exemplarisch einige Potentiale der hemmerleschen
Phdnomenologie des Sich-Gebens profiliert und damit ihre Relevanz fiir
die theologische Reflexion tiber die Gabe aufgezeigt werden, indem ansatz-
weise ein Gesprdach mit Veronika Hoffmann gesucht wird, die den aktuells-
ten grundlegenden Entwurf in diesem Themenfeld vorgelegt hat.7> Ein sol-
ches Gesprach erscheint als umso interessanter, als Hoffmann ihr Gabe-
verstdndnis unter Bezugnahme auf die Sozialphilosophie entwickelt, wih-
rend Hemmerle fiir eine strukturphdanomenologische Denkform optiert.
Hinzu kommt, dass Hemmerles Phinomenologie nicht nur bisher im Feld
der Philosophie und Theologie der Gabe kaum rezipiert wurde,” sondern,
weil sie unabhdngig von der den Gabediskurs mafigeblich pragenden fran-
zosischen Denktradition mit ihren insbesondere durch Marcel Mauss vor-
gegebenen Problemstellungen und methodischen Vorentscheidungen ist,””
andere Akzentuierungen erwarten ldsst.”

74 Vgl. HEMMERLE: Pilgerndes Gottesvolk, 93-98.

75 Vgl. HOFFMANN, Veronika: Skizzen zu einer Theologie der Gabe. Rechtfertigung - Opfer
- Eucharistie - Gottes- und Ndchstenliebe. Freiburg i.Br.: Herder 2013.

76 Exemplarisch sei auf HOFFMANN: Skizzen, verwiesen, die Hemmerle an keiner Stelle
namentlich erwdahnt und auch kein Werk von ihm heranzieht. BUCHNER, Christine: Wie kann
Gott in der Welt wirken? Uberlegungen zu einer theologischen Hermeneutik des Sich-Gebens.
Freiburg i.Br.: Herder 2010, nimmt zwar in den trinitdtstheologischen Passagen ihrer Unter-
suchung vielfach Bezug auf Hemmerle (vgl. 301-341, bes. 309-315 und 326-335), ohne aber,
und damit wiederholt sich gewissermaflen, was fiir die Trinitatstheologie gilt (vgl. BOHNKE:
Einheit, 12, 16, 176-178; FENsKI, Matthias: Klaus Hemmerle und die Okumene. Weggemein-
schaft mit dem dreieinen Gott [= PAThSt 32]. Paderborn: Schéningh 2002, 155-160), seine ge-
nuin strukturale und phanomenologische Methode konsequent zu rezipieren. Es ist das Ver-
dienst Kienzlers, Hemmerle in Beziehung zur Philosophie des Gebens bei Heidegger,
Levinas, Waldenfels, Derrida und Marion und theologischerseits zu Hoffmann gebracht zu
haben (vgl. KIENZLER: Bewegung, 272-302, 321-345, 504-507, 525f., 529-533, 572-588). Die nach-
folgenden Uberlegungen unterscheiden sich darin von seinem Vorgehen, dass sie auch zen-
trale Unterschiede zwischen den Denkmodellen Hoffmanns und Hemmerles zu erheben su-
chen.

77 Vgl. MAUSS, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Ge-
sellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968. Vgl. zur Abhdngigkeit von Mauss exemplarisch
HOFFMANN: Skizzen, 28-44, 104-109, 279; HENAFF, Marcel: Die Gabe der Philosophen. Gegen-
seitigkeit neu denken (= Sozialphilosophische Studien 8). Bielefeld: Transcript 2014, 22-25
u.a. Wenn man der Klassifizierung der Quellen des Gabediskurses durch HENAFF: Gabe, 18-



Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens 527

2.1 Die Option fiir ein relationales und dynamisches Denken

Die Denkmodelle Hemmerles und Hoffmanns verbinden zahlreiche Ge-
meinsamkeiten, so dass man aus der Perspektive Hemmerles die These auf-
stellen kann, Hoffmanns Gabetheologie sei durch zahlreiche relational-dy-
namische, d.h. durch strukturale Momente charakterisiert, was an einigen
Beispielen aufgezeigt werden soll.

Hoffmann versteht Gabe unter Bezugnahme auf Marcel Hénaff und
Paul Ricceur als ,,Gabe der Anerkennung“.7? Dieses Geschehen zeichnet
sich nach Hoffmann durch einen ,Vorrang der Bewegung vor den Objek-
ten des Gebens“80 aus. Dies gilt umso mehr, als Anerkennung ein wechsel-
seitiges interpersonales Geschehen ist. Geben bedeutet dementsprechend,
wie es bereits Mauss gezeigt hat, Selbstgabe, die in den materiellen Gaben
symbolisch vermittelt wird.8! Weil sich eine so verstandene Gabe nicht in

25, folgt, kann man Hemmerle zwar dem phinomenologischen Denkstrang zuordnen, der
sich als Erforschung der Korrelation von Noesis und Noema bzw. von Phianomen und , Adres-
saten“ von vornherein in einen Gebungszusammenhang einordnet, den ZABOROWSKI, Holger:
Phdnomenologie und Religion, in: ENDERS, Markus/ZABOROWSKI, Holger (Hgg.): Phdnome-
nologie der Religion. Zugdnge und Grundfragen. Freiburg i.Br.: Alber 2004, 219-230, hier 223-
228, treffend charakterisiert hat. Es muss aber darauf hingewiesen werden, dass Hemmerles
Phinomenologie des Sich-Gebens als trinitarische Ontologie ,reflektierte Nachfolge“ (HEM-
MERLE: Theologie als Nachfolge, 28; vgl. ebd. 26-32, 85f.) ist, die sich der Erfahrung der Selbst-
mitteilung Gottes verdankt und damit genuin theologischen Ursprungs ist, auch wenn sie als
Phidnomenologie des Glaubens Theologie und Philosophie als zwei einander zugewiesene Pole
birgt. Vgl. zur Gegebenheit auch ENDERS, Markus: Selbst-Gebung und Selbst-Gegebenheit. Zur
universalen (phdnomenologischen, ontologischen, personalen und religiésen) Bedeutung zweier
reflexiver und personaler Gabe-Beziehungen, in: DERS. (Hg.): Selbstgebung und Selbstgegeben-
heit. Zur Bedeutung eines universalen Phdnomens (= Seele, Existenz und Leben 30). Freiburg
i.Br.: Alber 2018, 17-32.

78 Vgl. zur aktuellen Diskussion iiber die Gabe exemplarisch HOFFMANN: Skizzen, 27-
189; Ambivalenz des Gebens. Das Phdnomen der Gabe aus philosophischer und theologischer
Perspektive, in: HerKorr 63 (2009), 304-308; DIES. (Hg.): Die Gabe. Ein ,Urwort“ der Theo-
logie? Frankfurt a.M.: Lembeck 2009; DIES./LINK-WIECZOREK, Ulrike/MANDRY, Christof (Hgg.):
Die Gabe. Zum Stand der interdisziplindren Diskussion (= Scientia et Religio 14). Freiburg
i.Br.: Alber 2016; DARMANN, Iris: Theorien der Gabe zur Einfiihrung. Hamburg: Junius-Verlag
2010; HENAFF: Gabe; GRUND, Alexandra (Hg.): Opfer, Geschenke, Almosen. Die Gabe in Reli-
gion und Gesellschaft. Stuttgart: Kohlhammer 2015; BRUCKMANN, Florian (Hg.): Phdnomeno-
logie der Gabe. Neue Zugdnge zum Mysterium der Eucharistie (= QD 270). Freiburg i.Br.:
Herder 2015.

79 HOFFMANN: Skizzen, 280 (im Original hervorgehoben) u.a. Vgl. zur Sache ebd. bes.
191-283; Woraus lebt das Anerkennungsgeschehen? Paul Ricceur und die gegenwidrtige (Reli-
gions-)Philosophie der Gabe, in: ORTH, Stefan/REIFENBERG, Peter (Hgg.): Hermeneutik der An-
erkennung. Philosophische und theologische Ankniipfungen an Paul Ricceur. Freiburg i.Br: Alber
2018, 102-1u8; HENAFF, Marcel: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2009, bes. 166-240; Gabe, 6275, 109-124, 149-153, 165-174, 185-191; RICEUR,
Paul: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2006, 274-325.

80 HOFFMANN: Skizzen, 531.

81 Vgl. exemplarisch HOFFMANN: Skizzen, 36, 43, 107, 281, 334-338, 443-458, 465f., 504-
507, 531f.; MAUSS: Gabe, 31-35, n8.



528 Dominik Lorenz

einem einfachen und einseitigen Gabeakt erschopft, sondern nur in einem
wechselseitigen Austausch und in der Stiftung von Gemeinschaft zur Erfiil-
lung kommt, muss eine Theologie der Gabe nach Hoffmann ,ganze Kreis-
laufe von Geben und Empfangen“s2 thematisieren, wobei zu beachten ist,
dass sie, weil religiose Gebungsakte im Zentrum der Aufmerksamkeit ste-
hen, gottliche wie menschliche Selbstmitteilungsrelationen gleichermaflen
umfassen. Dieses Verstindnis von Gabe als eines komplexen Prozesses, in
dem Geben, Empfangen und Erwidern untrennbar zusammengehoren,$3
entspricht der Strukturtheologie Hemmerles, derzufolge das nur verbal be-
schreibbare Geschehen des Sich-Gebens keine Anfangs- und Endpunkte
kennt. In den Worten Rombachs: ,Im Grunde gibt es nur die Momente, die
sich gegenseitig in ihrer Funktionalitdt, durch eben diese Funktionalitit,
bestimmen. Ein Moment verhalt sich so, wie es durch das Zusammenwir-
ken aller Momente ,in diesem Moment‘ gendtigt wird.“84 Der Zdhlbarkeit
sind Strukturen des Sich-Gebens folglich nicht unterworfen, wie Hoffmann
festhdlt: ,Wer hier einfach bis drei zdhlt: Geber, Empfinger, Gabe-Gut,
dem ist das Entscheidende bereits entgangen.“85

Auch die perichoretische Durchdringung der Momente eines Gabepro-
zesses, die Hoffmann als ,,,Mehrfachbesetzung8¢ bezeichnet, worunter zu
verstehen ist, ,[...] dass Gott und Mensch jeweils auf allen Positionen zu fin-
den sind: auf der des Gebers wie des Empfangers wie der (Selbst-)Gabe“,37
was Hoffmann unter anderem am Beispiel der Eucharistie oder der Gottes-
und Ndchstenliebe aufzeigt, kann hier genannt werden.8 Der Gabezirkel
ist so eng und so dynamisch, dass nicht mehr eindeutig bestimmt werden
kann, wer Geber und Empfanger ist. Mehr noch: sie konstituieren sich erst
im Prozess des Sich-Gebens. Es ist hervorzuheben, dass Hoffmann zur Be-

82 HOFFMANN: Skizzen, 465.

83 HENAFF, Marcel: Zeremonielle Gabe, Alteritdt und Anerkennung, in: Journal fiir Reli-
gionsphilosophie 2 (2013), 15-30, hier 24, spricht von einer ,Einheit der drei Momente des
Gabeaktes“. Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 195; Anerkennungsgeschehen, 110.

84 ROMBACH: Strukturontologie, 58. Der Begriff der Funktionalitit ist hier als Synonym
fiir ,Relationalitdt” anzusehen, er gilt Rombach aber als angemessener, um den radikal rela-
tionalen und dynamischen Charakter von Struktur zum Ausdruck zu bringen, wahrend der
der Relation in seinen Augen eher als statisch erscheint. Vgl. ebd. 25-34; HUBENTHAL,
Christoph: Ethik, Struktur und Wirklichkeit. Zur theologisch-ethischen Relevanz der Struktur-
phdnomenologie Heinrich Rombachs (= TSTP 12). Tiibingen: Francke 1997, 197.

85 HOFFMANN: Skizzen, 405. Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 337.

86 HOFFMANN: Skizzen, 448 u.a.

87 HOFFMANN: Skizzen, 443 (Hervorhebung im Original).

88 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 439-462, 471f., 485, 502, 504-512. KIENZLER: Bewegung, 343,
schreibt iiber die Mehrfachbesetzung bei Hoffmann: ,Das ist substanztheologisch [,] aber
auch systemtheoretisch gar nicht auszudriicken. Es bedarf dazu des strukturalen Bezie-
hungs- und Bewegungsmodells [...].“ Vgl. ebd. 579. In der Eucharistietheologie bestehen gro-
Re Ubereinstimmungen zwischen dem strukturalen Ansatz Hemmerles und Kienzlers einer-
seits und dem Hoffmanns andererseits; vgl. ebd. 578-586; HEMMERLE: Leben, 100-108, 120-
127, 183f.



Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens 529

schreibung der Mehrfachbesetzung in der Eucharistie das erste Glied der
Formel Chalkedons ,unvermischt und ungetrennt“ heranzieht, die auch bei
Hemmerle eine zentrale Stellung einnimmt.8?

Wihrend fiir Mauss zur Frage wurde, warum eine Gabe zwangsldufig
erwidert werden miisse,?0 und die nachfolgende Diskussion dieses Problem
in variierenden Formen bedacht hat, versteht Hoffmann den zweiten Ga-
beakt, sofern man von einem solchen sprechen kann, nicht einfach als
Riick- oder Weitergabe, sondern mit Ricceur ,als eine Art [...] zweiter ers-
ter Gabe“,?1 d.h. als ebenso grofziigige und ebenso durch Liebe motivierte
Gabe wie die erste Gabe. Damit will sie die Vorstellung eines Gaben-
tauschs, in dem eine Gabe zwischen Partnern zirkuliert, iiberwinden. Sich-
Geben ist das zentrale Geschehen, das sich, wie das Geschehensmoment
der zweiten ersten Gabe zeigt, und darin besteht eine weitere Gemeinsam-
keit mit dem Denken Hemmerles, in einer ,alternierende[n] Asymme-
trie“,%2 d.h. im Grunde - diese Einschrankung wird noch erldutert werden
miissen — mehrurspriinglich vollzieht. Die Selbstmitteilungsakte rufen also
einander gegenseitig hervor und antworten wechselseitig aufeinander, wo-
bei eine solche Dynamik und Dichte der Beziehungen entsteht, dass jede
nachtragliche Aufteilung in einzelne Phasen dem Geschehen widerspricht.?3

2.2 Der Riickgang zum reinen Geschehen des Sich-Gebens

Im Folgenden soll herausgearbeitet werden, was den Ansatz Hemmerles
von dem Hoffmanns unterscheidet, um auf diesem Hintergrund seine Leis-
tungsfihigkeit herauszustellen. Es soll gezeigt werden, dass seine phdno-
menologische Methode, weil sie tiefer ansetzt, das Geschehen des Gebens
in seiner Moglichkeit bzw. Freiheit, anders formuliert, in seiner konkreativ-
genetischen Urspriinglichkeit aufdecken kann.

Sich-Geben ist nach Hemmerle ein nur verbal aussagbares genetisches
Geschehen. Dieses genetische Verstindnis liegt auch den pneumatologi-
schen Passagen bei Hoffmann, die man als ihre dichtesten Beschreibungen
des Gabegeschehens charakterisieren kann, zugrunde. So fithrt Hoffmann
beispielsweise aus: ,Im Geist gibt Gott als Geist sich selbst, und er tut es in
der seiner Selbstgabe gemdfien Weise: in einer unabschlief3baren Bewegung
des (Sich-)Gebens, die noch die antwortende Gabe des Empfangers tragt.“%4
An einer anderen Stelle prazisiert sie: ,Wenn der Geist die Bewegung des

89 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 443. Vgl. zum Motiv bei Hemmerle LORENZ: Phdnomenolo-
gische Methode/n, 345-347 und KIENZLER: Bewegung, 464-475.

90 vgl. MAUSS: Gabe, 18.

91 RICGEUR: Wege, 301; vgl. HOFFMANN: Skizzen, 269-277 u.a.

92 HENAFF: Gabe, 38 (im Original hervorgehoben) u.a. Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 216, 271.
Bohnke spricht von einer ,,wechselseitige[n] Asymmetrie™ (Einheit, 142, vgl. 131).

93 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 330f.

94 HOFFMANN: Skizzen, 531 (Hervorhebung im Original).



530 Dominik Lorenz

Sich-Gebens Gottes bezeichnet, dann ist in der ,Gabe der Anerkennung’
dieses Sich-Geben die Gabe.“95 Das Geschehen der gott-menschlichen An-
erkennung erscheint von daher als unabschlief3bares Ereignis.

In Spannung dazu steht aber die durchgangige und die strukturalen Pas-
sagen marginalisierende Verwendung der Substantive ,Geber®, ,Empfin-
ger“ und ,Gabe“. Diese Spannung kénnte durch einen Rekurs auf den pha-
nomenologischen Ansatz Hemmerles aufgehoben werden, der nicht bei
Geschehenselementen wie der Gabe oder dem Geber beginnt, sondern viel-
mehr mit dem Vorgang des Gebens mitgeht, um zu beschreiben, wie sich
das Sich-Geben gibt. Um Hemmerle zu zitieren: ,Das Substantiv aufs Verb,
Dinge auf Vorgdnge, Vorgange auf ihre Mehrurspriinglichkeit hin zu lesen:
das wird den Phanomenen gerecht.“?¢ Was Hemmerle hiermit umschreibt,
ist die fiir die Phanomenologie charakteristische Methode der Reduktion,
genauer: seine strukturale Variante dieser Methode. Die Reduktion ver-
folgt, wie Marion ausfiihrt, das Ziel, das zwar formallogisch einleuchtende,
im Grunde aber epiphdanomenale Alltagsverstandnis der Gabe als eines Ob-
jekts, das der Geber einem Adressaten gibt, zu hinterfragen, um zum rei-
nen und urspriinglichen Phanomen vorzustof3en. So schreibt Marion: , Ré-
duire le don a la donation et la donation a elle-méme signifie alors: penser
le don comme don, abstraction faite de toute transcendance, quelle qu’elle
soit.“97 Weil Hemmerle jedoch wie dargelegt auch die philosophische On-
tologie nochmals einer Reduktion, ndmlich einer theologischen Reduktion,
unterwirft, bildet nicht die anonyme donation die Grundkategorie, sondern
das sich als Sich-Geben vollziehende Ereignis der Liebe. Diese Reduktion
erschliefdt sich aber auch auf philosophischem Weg, wie aus der bedeutsa-
men Parallele zwischen dem Vorgang der Reduktion bei Hemmerle und
bei Waldenfels, die Kienzler herausgearbeitet hat, erhellt. Wie Hemmerle
fithrt Waldenfels namlich die Gabe iiber das Geben und Nehmen auf das de-
ren Ambivalenz sowie den berechnenden Charakter des Giitertauschs hin-
ter sich lassende Sich-Geben zuriick. Sich-Geben ist demnach anders, mehr
und urspriinglicher als Geben: ,Sich-Geben ist so etwas wie reines Geben.
Es ist ein Geben vor jeder Abzweckung auf Geber und Empfanger, aber
auch vor jeder Gabe. Geben, Nehmen und Gabe ergeben sich aus dem rei-
nen Geben, d.i. Sich-Geben.“98 Das Geschehen des Sich-Gebens selbst kon-
stituiert erst seine Momente - Hemmerle spricht von der ,Restitution des
Substantivs aus dem Verb*,?? wobei zu beachten ist, dass diese Substantive

95 HOFFMANN: Skizzen, 540 (Hervorhebung im Original).

96 HEMMERLE: Thesen, 144.

97 MARION, Jean-Luc: Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation (= Epimé-
thée). Paris: PUF 1997, 122. Vgl. zum Hintergrund ebd. 103-168.

98 KIENZLER: Bewegung, 337. Vgl. zum Ganzen ebd. 294-298, 336-338; WALDENFELS, Bern-
hard: Antwortregister. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, 609-631; Hyperphdnomene. Modi hyper-
bolischer Erfahrung (= stw 2047). Berlin: Suhrkamp 2012, 211-233.

99 HEMMERLE: Thesen, 145 (im Original hervorgehoben).



Klaus Hemmerles Phinomenologie des Sich-Gebens 531

keine feststellenden und definierenden Begriffe mehr sind, sondern for-
male Anzeigen fiir mehrurspriingliche Korrelationen, gleichsam Moment-
aufnahmen, die der bestindigen Korrektur durch einen weiteren Riickgang
zum Sich-Geben und das erneute Mitgehen mit ihm bediirfen. Sich-Geben
lasst sich nicht in den Kategorien des Tauschs fassen; es handelt sich viel-
mehr wie beim Spiel von Sprechen und Antworten um ein konkreatives Ge-
schehen, in dem mehr gegeben wird, als vorgegeben war. ,Dieses Sichge-
ben gleicht dem Sagen darin, daf} es sich niemals auf blof2 Gesagtem aus-
ruhen kann. Das auflerordentliche Geben gibt, was im Geben erst zu erfin-
den ist.“100 Insofern handelt es sich beim Sich-Geben, wenn man den Be-
griff von Waldenfels aufgreifen will, um ein ,Hyperphinomen®101 das
Uberfiille und Konkretion, Moglichkeit und Wirklichkeit zusammenbin-
det: ,Das Geben ist mehr als das Gegebene, aber es ist nichts ohne das Ge-
gebene, so wie das Sagen mehr ist als das Gesagte, aber nichts ohne das
Gesagte.“102 Insofern lief3e sich mit Marion festhalten, dass sich das mehr-
urspriingliche Sich-Geben ,hors d’étre“103 ereigne.

Aus dem mehrurspriinglichen Charakter konnen wiederum zwei Folge-
rungen abgeleitet werden. Weil sich erstens die Pole gegenseitig voraus-
setzen, einander entspringen und so konkreativ die Liebe hervorgehen las-
sen, womit die Urspriinglichkeit selbst mitgegeben wird, und weil nichts
aufler dem Es-geht des Sich-Gebens, das sich im Grunde als Sich-Verdan-
ken erweist, bleibt, lasst Hemmerles Phanomenologie wie die von Walden-
fels oder Marion die Subjektphilosophie hinter sich.104 Zweitens wird die
Identitdt der sich gebenden Personen konsequent genetisch bestimmt, d.h.
sie geht weder dem Sich-Geben voraus, noch fdllt sie aus dem Geschehen
heraus, sondern konstituiert sich prozessual in Gemeinschaftsgenesen. 105
Um Hemmerle zu Wort kommen zu lassen:

,Bestand, Selbstsein, Unterschiedenes sind [...] nicht Endpunkte, Endpunkte, in
denen das Geschehen ausliduft. Sie sind vielmehr Grenze, an welcher das Ge-
schehen in sich zuriicklauft, sind ,Haut’, welche die spannungsvolle Einheit ei-

100 WALDENFELS: Antwortregister, 620. Vgl. auch WALDENFELS: Hyperphdnomene, 233
(Hervorhebung im Original): ,Gehen wir [..] von einem kreativen Antworten aus, bei dem
wir nicht auf Antwortvorlagen zuriickgreifen kénnen, sondern Antworten zu finden und zu
erfinden haben, so bedeutet Geben im radikalen Sinne, daff man gibt, was man nicht hat.
Doch treffender wére es zu sagen: ,Man gibt mehr, als man hat.” Waldenfels bezieht sich auf
DERRIDA, Jacques: Falschgeld. Zeit geben 1. Miinchen: Fink 1993, 10f., 204, der das Motiv ,Ge-
ben, was man nicht hat“ wiederum von Lacan und Heidegger iibernimmt.

101 Vg, hierzu WALDENFELS: Hyperphdnomene, 9-12.

102 WALDENFELS: Hyperphdnomene, 232.

103 MARION: Etant donné, 6.

104 ygl. KIENZLER: Bewegung, 294-298; MARION: Etant donné, 136-147, 343-373; ALFERI,
Thomas: , Woriiber hinaus Gréfieres nicht ,gegeben‘ werden kann...“. Phdnomenologie und Offen-
barung nach Jean-Luc Marion (= Phinomenologie. Kontexte 15). Freiburg i.Br.: Alber 2007,
282f,, 316-330, 337-348.

105 Vgl. BOHNKE: Wie Einheit geht, 285-296.



532 Dominik Lorenz

nes Geschehens umschlieft. [...] Grenze ist als Grenze die Mitte zum Uber-
sich-hinaus.“106

Nur indem sie sich geben, gewinnen die Momente ihre Identitdt, sie haben
ihr Sein im anderen und damit ineinander, im Und. Hemmerle fiihrt an
anderer Stelle aus: ,Mich in dir, dich in mir sehen und in und zwischen
uns das eine Leben und die eine Liebe sehen, dies ist unser Seinsakt, in
dem wir allein den Zusammenhang unseres Lebens und unserer Person voll-
ziehen.“197 Damit geht Hemmerle iiber das Anerkennungsmodell Ricceurs,
das die Gabetheologie Hoffmanns pragt, hinaus. Weil Ricceur eine Ver-
schmelzung der Identititen befiirchtet, verbindet er die radikale Alteritdt
der Personen lediglich mit dem Geschehen der Anerkennung, sieht sie je-
doch nicht konsequent in ihm konstituiert. Das bedeutet fiir den Gabe-
prozess — Hoffmann zitiert diesen Satz zustimmend: ,Der eine ist nicht der
andere; man tauscht Gaben, aber nicht den Platz.“108 In der genetischen
Phanomenologie Hemmerles hingegen konstelliert das Sich-Geben als Sich-
Einigen, das die Differenzen im rombachschen Sinne auf-hebt,109 ist der
Sinn von Liebe Perichorese, Communio. Gerade in dieser communialen
und ekklesialen Ausrichtung wird man einen entscheidenden Beitrag Hem-
merles zur aktuellen Diskussion iiber die Gabe erkennen konnen.

Auch in Bezug auf die Bestimmung des Gott-Welt-Verhaltnisses fiihrt
Hemmerles genetischer Ansatz iiber den Hoffmanns hinaus. Bezeichnen-
derweise schreibt Hoffmann, ihren eigenen Intentionen widersprechend:
»Als ein dem Bereich des Interpersonalen entnommenes geht das Modell
der Gabe grundlegend und unvermeidlicherweise von einem Gegeniiber
aus, auch einem Gegeniiber von Gott und Mensch.“110 Weil Hoffmann das
Moment der Mehrfachbesetzungen nur ansatzweise relational konzipiert
und, anstatt der Intuition Hénaffs zu folgen, nicht nur den Aspekt der
wechselseitigen Asymmetrie marginalisiert, sondern ihn offensichtlich als
statisches Vermittlungsgeschehen versteht, ist das Gabegeschehen letzt-
lich ein Gott und Mensch dialektisch vermittelndes Zwischenspiel. Eine
Stirke des Strukturdenkens besteht demgegeniiber darin, die aporetische
Entgegensetzung von Gott und Welt apriorisch zu vermeiden. Nach Rom-
bach war es gerade dieses Problem, das Cusanus zur Uberwindung des
Substanzdenkens und zur Herausbildung des Strukturgedankens gefiihrt

106 HEMMERLE: Thesen, 146.

107 HEMMERLE: Leben, 73. Vgl. ebd. 73f., 78; Pilgerndes Gottesvolk, 100f.

108 RiCBUR: Wege, 324. Vgl. HOFFMANN, Veronika: Die Gabe der Anerkennung. Ein Bei-
trag zur Soteriologie aus der Perspektive des Werkes von Paul Ricceur, in: ThPh 81 (2006),
503-528, hier 523; Skizzen, 271. Vgl. zum Ganzen RICEUR: Wege, 317-325; BAUER, Katharina:
Einander zu erkennen geben. Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe (= Phinomenologie.
Kontexte 23). Freiburg i.Br.: Alber 2012, 191-196.

109 vgl. hierzu ROMBACH: Strukturontologie, 89-101, 107-109; Ursprung, 20-24, 158f.

110 HOFFMANN: Skizzen, 545 (Hervorhebung im Original). Vgl. demgegeniiber ihre Aus-
sage ebd. 545 und 337f.



Klaus Hemmerles Phanomenologie des Sich-Gebens 533

hat. Denn ,[d]er Substanzbegriff 1df3t die Verbindung von Gott als Sein
selbst und Welt als selbst ein Sein nicht zu. Erst die ontologische Um-
pragung in Richtung auf die Funktion macht die Dinge real und erhilt sie
gegeniiber Gott.“111 Dementsprechend richtet sich die Aufmerksamkeit
Hemmerles nicht auf die analytische Unterscheidung von Gott und Mensch,
sondern ihre Einigung in einer mehrurspriinglichen Gemeinschaftsstruk-
tur. Uber diese Gemeinschaft schreibt er:

,Wir konnen sie nicht ,machen’, sie ist Geschenk, sie bildet sich aus Gottes
gewdahrendem Akt. Dieser schopferische, gewdhrende Akt, der Person wie
Gemeinschaft konstituiert, ist reines Geschenk, aber nicht blofdes Geschenk.
Dieser Akt wird als Akt Gottes zugleich der unsere, und so ist gerade die
hochste Aktivitdt in der Liebe und in der Bildung von Gemeinschaft jene, in
der wir Gottes Akt mittun, Gottes Wirken mitvollziehen. ,Gott allein‘ heifdt
,Gott und ich‘, ,Gott und ich‘ heifdt ,Gott allein‘.“112

Folglich kann auch Gott, wie es Hoffmann vorschwebt und ihr Verstiandnis
der zweiten Gabe sowie das Phdnomen der Mehrfachbesetzungen impli-
zieren, ,die Seite wechseln“,113 Neues empfangen, sich dadurch betreffen
und ,verandern“ lassen. Liebe ist nach Hemmerle ein Geschehen der Frei-
heit, wobei Freiheit allen Polen wie auch dem Ganzen zukommt. Phano-
menologie der Liebe kann nur als Phinomenologie der Freiheit betrieben
werden: ,Die Drehung der Struktur auf die Urspriinglichkeit Gottes hin
kann nur im verdankenden, gedenkenden und verhoffenden Verwandelt-
sein menschlicher Urspriinglichkeit zu sich selbst artikuliert werden. Das
ist die Perspektive, in der die Theologie ihre - notwendigen und eigentli-
chen - Aussagen iiber Gott und sein Handeln vermag. Sie erwdchst einem
sich allem gebenden und darin freigebenden Zuerst-Lieben, weil Zuerst-
Geliebtsein.“114

2.3 Phdnomenologie der Liebe als Phdnomenologie der Freiheit

Abschliefiend soll eine methodische Frage thematisiert werden. Hoffmann
schreibt, dass die Theologie meist auf nichttheologische Gabekonzeptio-
nen zuriickgreife, um das theologische Phinomen des Gebens zu erhel-
len.!15 Dementsprechend rezipiert sie das sozialphilosophische Modell der

111 ROMBACH: Substanz, System, Struktur I, 176 (Hervorhebung im Original). Vgl. ebd.
140-179. Vgl. zu Hemmerle KIENZLER: Bewegung, 345-350, bes. 349f., 466f.

112 HEMMERLE: Leben, 87. Vgl. zur Mehrurspriinglichkeit der gott-menschlichen Bewe-
gung auch HEMMERLE, Klaus: Christus nachgehen. Jungen Menschen den Weg finden helfen,
in: DERS.: Ausgewdhlte Schriften 4, 296-323, hier 308f.

113 HEMMERLE: Communio, 88, spricht ausdriicklich von einem ,,Seitenwechsel (88; im
Original hervorgehoben). Vgl. zum Ganzen ebd. 88f.; Herz, 57; BOHNKE: Einheit, 225f.; HOFF-
MANN: Skizzen, bes. 326-338.

114 HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie, 427 (Hervorhebung im Original).

115 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 104, 110.



534 Dominik Lorenz

Gabe der Anerkennung, nicht ohne es jedoch aus theologischen Griinden
zu modifizieren, indem sie z.B. das Phanomen der Mehrfachbesetzung auf-
deckt, die nur Gott mogliche ,,allererste[n] Gabe‘“116 mit ihren unbegrenz-
ten schopferischen Moglichkeiten von der menschlichen unterscheidet
und das gottliche Sich-Geben in der trinitarischen Lebensfiille griindet. 117
Deshalb kann man nicht von einer einfachen Anwendung des Gabemodells
auf das gottliche Sich-Geben und religiose Phanomene des Sich-Gebens
sprechen. ,Gabe“ ist fiir Hoffmann vielmehr ein ,,,mehrfach signierter Be-
griff'“: ,,Die‘ Gabe gibt es offensichtlich nicht.“118

Diese Einsicht ist auch fir Hemmerles Phinomenologie grundlegend.
Seine Ontologie deckt lediglich formale Strukturale des Phanomens ,Sich-
Geben"“ auf, die jedoch den Sinn des Phanomens nicht determinieren, weil
sie bei jeder Wandlung desselben korrigiert werden miissen und weil sie
fir jedes Phanomen des Sich-Gebens neu bestimmt werden miissen. , Die
neue Ontologie nimmt es dem Denken nicht ab, jeweils neu zu werden bei
jedem Phianomen und bei jedem Vorgang. Das Denken hat seine mit sich
identischen, in sich stimmigen formalen Strukturen. Aber nicht diese denkt
es, sondern in ihnen denkt es das, was sich je neu und anders ihm zu den-
ken gibt. So verwandeln sich auch die Strukturen selbst, sie werden je
neu.“11? Sich-Geben wird auf vielfiltige Weise gesagt. Strukturphdnomeno-
logie ist Phanomenologie der Freiheit. Das kommt auch in der hemmerle-
schen Figur der Unterbietung zum Ausdruck: Jede Phianomenanalyse un-
terbietet das Ereignis des Sich-Gebens und gibt es damit in sein Je-Mehr
frei.120

116 HOFFMANN: Skizzen, 508. Vgl. WERBICK, Jiirgen: Gottes-Gabe. Fundamentaltheologi-
sche Reflexionen zum Gabe-Diskurs, in: HOFFMANN: Urwort, 15-32.

117 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 508, 527-542.

118 Beide Zitate aus HOFFMANN: Skizzen, 109.

119 HEMMERLE: Thesen, 148. Vgl. zum Ganzen ebd. 140f., 148, 150f.; Besprechung Struktur-
ontologie, 17f., 421, 423f., 426, 432; ROMBACH: Strukturontologie, 75-77, 130-133, 252-262,
265-271.

120 vgl. zu diesem Motiv HEMMERLE: Vorspiel, 44f., 49-52; KIENZLER: Bewegung, 466f. Fiir
Hemmerle unterbietet nicht nur die Sprache, was sie zum Ausdruck bringen will, sondern
unterbietet sich auch die Sache, indem sie in die Sprache kommen will, womit die gegensei-
tige Unterbietung von Sache und Wort zur gelingenden Begegnung wird, die das Selbstsein
der Pole ermdglicht: ,Sprache ist jene Gestalt, in welcher die vielen Urspriinge iibereinkom-
men, gleichzeitig werden. Denn ich bin ganz drinnen; was ich sage, ist ganz drinnen; die an-
deren sind ganz drinnen - und dies, weil und sofern wir uns ganz gegeben haben. Die Verfrem-
dung, die Unterbietung in der Gestalt ist nicht die Unwahrheit, sondern gerade die Wahr-
heit dessen, was sich gibt. Denn alles ist erst ganz, was es ist, wenn es nicht nur in sich, son-
dern auch in seinem anderen ist“ (HEMMERLE: Vorspiel, 52). Analoges gilt vom Sprechen von
Gott, wie Hemmerle ausfiihrt: ,[...] wenn Gott sich nicht zu gut war, sich zu unterbieten, dann
darf es auch der Mensch wagen, Gott der Unterbietung seines Sprechens von ihm auszu-
setzen" (HEMMERLE, Klaus: Sprechen von Gott, in: DERS.: Ausgewdhlte Schriften 1, 400-414,
hier 412). Weil die Selbstmitteilung Gottes konkret als Sich-Geben konstelliert, mindert die
Selbstunterbietung nicht den Gehalt der Selbstmitteilung Gottes, sondern enthilt ihn: ,Das
Wort, in dem Gott sich gibt, ist die Gestalt, in der er sich selbst klein macht - und gerade in



Klaus Hemmerles Phdanomenologie des Sich-Gebens 535

Wenn es aber ,die“ Gabe oder ,das“ Sich-Geben nicht gibt, wenn eine
Methode oder ein Modell nicht apriorisch den Sinn des Sich-Gebens deter-
minieren darf, ldsst sich fragen, ob der Sinn aller Gabeprozesse im Allge-
meinen!2! und aller religiosen Gabeprozesse im Besonderen auf den der
Anerkennung reduziert werden und ob der Begriff der Anerkennung, wenn
Gott selbst trinitarisches Ereignis der Liebe ist, sein Sich-Geben adiaquat
zur Sprache bringen konne. Ungeachtet der Tatsache, dass Hoffmann mit
Ricceur die Anerkennung als Akt der agape deutet,!22 muss sie gegeniiber
der Liebe als abgeleitetes Phanomen gelten. Fiir Hemmerle ist Liebe das
tiefste Geheimnis Gottes und seiner Selbstmitteilung,123 die das Wirklich-
keitsverstandnis wie das Selbstverstindnis des Menschen revolutioniert:
Sich-Geben ist nunmehr das Grundgeschehen, das sich iiberall vollzieht,
Liebe ist der Sinn der Wirklichkeit.124 Es ist, so lief3e sich in Abwandlung
der oben zitierten Aussage Rombachs formulieren, 125 die Aufgabe der Pha-
nomenologie des Glaubens zu zeigen, dass und wie sich Sich-Geben in ver-
schiedenen Stufen verschieden konkretisiert.

Weil sich die Struktur Sich-Geben nur dem gibt, der sich ihr gibt, weil
sich ihr Es-geht nur einem konkreativen Mitgehen erdffnet, ist jeder Ver-
such, sie theoretisch festzustellen, zum Scheitern verurteilt. Liebe kann nur
von einem Denken, das ihr entspricht, als sie selbst zur Sprache gebracht
werden. ,Trinitarische Ontologie ist nicht nur Denkinhalt, sondern auch
Denkvollzug. Sie denken heifdt: mit dem Denken, mit dem Sprechen, somit
aber mit dem Dasein selbst einsteigen in ihren Rhythmus.“126 Hemmerles
trinitarische Ontologie ist als Phdnomenologie der Freiheit Phinomeno-
logie der Liebe - genitivus obiectivus und genitivus subiectivus.

dieser Kleinheit, in dieser Entduflerung und Erniedrigung ist er selbst drinnen als der je
Grofiere, genauer gesagt, als die je groflere Liebe” (ebd. 413).

121 vgl. hierzu WALDENFELS, Bernhard: Gabe und Gegengabe - ethnologische Herausfor-
derungen und philosophische Antworten, in: PhR 62 (2015), 125-140, hier 133f.; LIEBSCH, Burk-
hard: Gabe gegen Anerkennung? - Anerkennung als Gabe?, in: HOFFMANN/LINK-WIECZOREK/
MANDRY: Die Gabe, 51-75, hier 59-62.

122 vgl. HOFFMANN: Skizzen, 264-277, 324, 486-492, 507-512; RICEUR: Wege, 275-286,
301-303.

123 vgl. HEMMERLE: Thesen, 138-141, 150-152.

124 vgl. HEMMERLE: Thesen, 18.

125 vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 252.

126 HEMMERLE: Thesen, 157. Vgl. auch Wahrheit Jesu, 197f.



536 Dominik Lorenz

Zusammenfassung

Der vorliegende Aufsatz rekonstruiert Klaus Hemmerles Phdnomenologie
des Sich-Gebens. Charakteristisch fiir sie ist der radikal relationale und ge-
netische Ansatz, der durch die Rezeption der Strukturontologie Heinrich
Rombachs ermdglicht wird, aber auch der Gedanke der perichoretischen
Einigung. In einem zweiten Teil wird das Gesprdch mit dem von Veronika
Hoffmann entwickelten Modell der Gabe der Anerkennung gesucht, um
anhand der Unterschiede Potentiale des strukturalen Modells Hemmerles fiir
die Diskussion iiber die Gabe aufzuzeigen.

Abstract

This article reconstructs Klaus Hemmerle’'s phenomenology of self-giving
(Sich-Geben). Characteristic for Hemmerle’s phenomenology is the radical
relational and genetic character made possible by his reception of Heinrich
Rombach’s structural ontology, as well as the figure of perichoretic unifi-
cation. In the second part the article tries to compare his approach with the
concept of gift as gift of recognition developed by Veronika Hoffmann.
Additionally, we intend to show some strong points of Hemmerle’s phenome-
nology in the discussion on the gift.



	Klaus Hemmerles Phänomenologie des Sich-Gebens : ein Beitrag zur Diskussion über die Gabe

