
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Klaus Hemmerles Phänomenologie des Sich-Gebens : ein Beitrag zur
Diskussion über die Gabe

Autor: Lorenz, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominik Lorenz

Klaus Hemmeries Phänomenologie
des Sich-Gebens

Ein Beitrag zur Diskussion über die Gabe

Das Phänomen der Liebe steht im Zentrum des Denkens Klaus Hemmeries.

Charakteristisch für seine unter Bezugnahme auf die Strukturontologie
Heinrich Rombachs entwickelte trinitarische Ontologie ist ihr konsequent
relationaler und genetischer Ansatz. Ihr Hauptwort bildet dementsprechend

nicht das Substantiv der Gabe, sondern das Verb „Sich-Geben". Diese

strukturtheologische Phänomenologie des Sich-Gebens soll im Folgenden

in Grundzügen vorgestellt werden. In einem zweiten Schritt soll
versucht werden, exemplarisch Potentiale dieses Ansatzes für die Reflexion
über das Phänomen der Gabe aufzudecken.

I. Klaus Hemmerles Phänomenologie des Sich-Gebens

l.i Phänomenologie der Freiheit und Phänomenologie der Liebe

Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens wurde durch die Strukturontologie

Rombachs nicht nur maßgeblich geprägt, sondern überhaupt
erst ermöglicht.1 Die Strukturontologie versteht sich als Gegenontologie
zum Substanz- und Systemdenken.2 Während die Substanzmetaphysik die
Relation als schwächstes Akzidens ansieht und das „Wesentliche" im
Beständigen begreifend festmacht, wird die Bewegung im Systemdenken
einem sie regulierenden und bestimmenden Gesetz unterstellt und als
funktionales Zwischenspiel zwischen Elementen, die an sich eine eigene Bedeutung

haben, verstanden, womit beide Denkweisen daran scheitern, Bewegung

als Bewegung und folglich Beziehung als Beziehung zu denken. Für
die Strukturontologie hingegen ist Bewegung, Beziehung das eigentlich

1 Vgl. hierzu ausführlich BÖHNKE, Michael: Einheit in Mehrursprünglichkeit. Eine kritische

Analyse des trinitarischen Ansatzes im Werk von Klaus Hemmerle BDS 33). Würzburg:

Echter 2000, 122-140; Kienzler, Klaus: Strukturtheologie - von Heinrich Rombach zu
Klaus Hemmerle, in: BAUSENHART, Guido/BÖHNKE, Michael/LORENZ, Dominik (Hgg.):
Phänomenologie und Theologie im Gespräch. Impulse von Bernhard Welte und Klaus Hemmerle.
Freiburg i.Br.: Herder 2013, 248-265; KlENZLER, Klaus: Bewegung in die Theologie bringen.
Theologie in Erinnerung an Klaus Hemmerle. Freiburg i.Br.: Herder 2017,130-150.

2 Vgl. ROMBACH, Heinrich: Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus

und der philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft, 2 Bde. Freiburg i.Br.:
Alber 1965-1966; Substanz - System - Struktur. Die Grundworte der europäischen Geistesgeschichte,

in: DERS.: Die Welt als lebendige Struktur. Probleme und Lösungen der Strukturontologie

Rombach Wissenschaften. Reihe Philosophie 5). Freiburg i.Br.: Rombach 2003, 7-14.



514 Dominik Lorenz

„Seiende", sofern man diesen Begriff noch verwenden kann.3 Um Hemmerle

zu zitieren: „Es geht um einen fundamentalen Neuansatz des Denkens,
der Weg und Bewegung nicht von fixierten Punkten der Faßbarkeit,
sondern diese aus dem Weg ihrer Genesis versteht."4 Struktur „ist" nicht, sie

vollzieht sich als ein radikal relationaler Gebungszusammenhang, der sich
in Momenten oder, um die Kategorie Hemmeries zu verwenden, „Polen"5
konkretisiert, die allerdings „nichts anderes" sind als die Relationen, die
die Struktur je neu und je verschieden konkretisieren. Sein bedeutet „Sein
,im anderen'",6 vom anderen her, auf ihn hin und mit ihm. Die Momente
beziehen sich in immer neuen Konstellationen aufeinander, korrigieren sich
wechselseitig und rekonstituieren so die Struktur immer neu. Außerhalb
dieses Spiels ist nichts. Weil die Momente nur füreinander erscheinen,
kann Rombach die Strukturontologie als „Dativontologie"7 charakterisieren.

„.Wirklich' ist das Gegebene nur innerhalb seiner Gebung; .wirklich'
sind alle zur Bedingung der Gegebenheit von Gegebenem gehörenden
Momente. Die Seinsbezeichnung der Gebung ist nicht das ,es ist', sondern das

,es gibt...'. Dieses läßt sich immer nur auf .Konkretes' beziehen. Das ,es

gibt...' selbst gibt es nicht."8
Struktur ist Leben, Freiheit, weil ihre Bewegung als voraussetzungslose

Genese gedacht werden muss.9 Struktur entspringt und wird aus sich selbst
zu sich selbst, wobei sie erst am Ende des Prozesses „ist", was sie immer
schon war und doch erst in einem ursprünglichen und kreativen, genauer:
in einem konkreativen Prozess wurde. Damit wird auch deutlich, dass

Struktur nicht einfach ein sich permanent wiederholendes leeres Kreisen
von Gebungsbewegungen bildet, sondern sich vom Vor-gegebenen abhebt
und in eine neue Dimension springt, womit sich das Gebungsgeschehen,
Unmöglichkeit in Möglichkeit verwandelnd, selbst steigert. „Es geht" ist
die Formel für diesen von selbst gehenden Prozess,10 bzw., wenn man das

3 Vgl. Rombach: Substanz, System, Struktur 1,14.
4 Hemmerle, Klaus: Besprechung von: Heinrich Rombach „Strukturontologie", in: Ders.:

Ausgewählte Schriften 1. Freiburg i.Br.: Herder 1996, 416-432, hier 423.
5 Hemmerle, Klaus: Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, in: Ders.: Ausgewählte

Schriften 2. Freiburg i.Br.: Herder 1996,124-161, hier 142 u.a.
6 Rombach, Heinrich: Strukturontologie. Eine Phänomenologie der Freiheit. Freiburg i.Br.:

Alber 1971, 26. Vgl. zum Ganzen ebd. 25-163.
7 ROMBACH: Strukturontologie, 157.
8 ROMBACH: Strukturontologie, 156. Vgl. ebd. 112, 156F, 329F, 341; Strukturanthropologie.

„Der menschliche Mensch". 2., durchgesehene Auflage. Freiburg i.Br.: Alber 1993, 138-144, 270.
9 Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 221-238, 252-262, 267-298; Strukturanthropologie,

205-216, 374, 381-385, 389; Der Ursprung. Philosophie der Konkreativität von Mensch und Natur

Rombach Wissenschaft. Reihe Philosophie). Freiburg i.Br.: Rombach 1994, 13-26, 66-
68, 80-82,159.

10 Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 228F: „Die Formel ,es geht' meint ursprünglich den
aus sich selbst hervorgehenden Vorgang. In dieser Formel ist sowohl das ,es' wie das ,geht'
wesentlich - und beides ist dasselbe. Das eine bezeichnet die Passivität, das andere die
Aktivität),] und die Formel meint die Selbigkeit beider. Das Gehen trägt sich selbst, aber dies,



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 515

Gelingen der Steigerung berücksichtigt, „es gelingt", ja „es glückt". Die
Strukturontologie beansprucht denken zu können, was Substanz - und
Systemphilosophie sprengt, nämlich Freiheit. „Freiheit ist der Aussagesinn
der Strukturontologie im ganzen; sie zeigt, daß .Aufgehen' oder das Postulat

der .Freiheit' zu jeglichem Sein gehört, und zeigt, daß und wie sich Freiheit

in verschiedenen Stufen verschieden konkretisiert."11 Die Strukturontologie

ist „Phänomenologie der Freiheit",12 wobei der Genitiv, wie Hemmerle

hervorgehoben hat, „genitivus obiectivus und genitivus subiecti-
vus"13 zugleich ist.

Hemmerle wendet die Strukturontologie nicht einfach auf theologische
Phänomene an, sondern unterwirft sie einer theologischen „.Drehung"'.14
Denn „[ujnsere menschliche Grundsituation, unser Denken und Sein, ja
alles Sein erfährt eine Umkehrung, wenn Gott der Dreifaltige ist und als
der Dreifaltige seine Geschichte hat in unserer Geschichte. Diese Umkehrung

überholt die Maße allen vom Menschen .mitgebrachten' Denkens
über Gott, über sich, über die Welt, über das Sein."15 Während für
Rombach die Kunst das herausragende Modell der Strukturontologie, ja
ihre Grunderfahrung bildet,16 weshalb auch das konkreative Es-geht und
nicht das Es-gibt den „springenden Punkt" seines Denkens bildet, ist für
Hemmerle ausgehend von der Offenbarung Gottes in Jesus Christus das
Phänomen der Liebe, das durchaus auch bei Rombach als eines der heraus-
ragenden Modelle für Struktur vorkommt,17 das Grundphänomen.18
Dementsprechend transformiert Hemmerle Rombachs Phänomenologie der Frei-

daß es sich trägt, muß geleistet und getragen werden. Das Ich und das Es handeln gleichsam
mit derselben Hand. Und sie können dies, weil sie gar nicht Verschiedenes sind." Vgl.
außerdem ebd. 158, 214, 245 sowie HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie; KlENZLER:

Bewegung, 113-117, 133-136; Phänomenologie des Glaubens - von Bernhard Welte zu Klaus
Hemmerle, in: BAUSENHART: Phänomenologie, 227-247, hier 235E; BÖHNKE: Einheit, 134-136.

11 Rombach: Strukturontologie, 252.
12 So der programmatische Untertitel von ROMBACH: Strukturontologie.
13 HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie, 426 (Hervorhebung im Original).
14 HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie, 427. Vgl. KlENZLER: Strukturtheologie,

2öof.; Bewegung, 146h
15 HEMMERLE: Thesen, 139.
16 Vgl. ROMBACH: Substanz, System, Struktur I, 54; Strukturontologie, 236-238;

Strukturanthropologie, inf.; Ursprung, 38-40; Philosophische Zeitkritik heute. Der gegenwärtige
Umbruch im Licht der Fundamentalgeschichte (1984), in: DERS.: Welt, 123-142, hier 135h Es sei
darauf hingewiesen, dass auch bei Hemmerle ein künstlerisches Phänomen als Modell
vorkommt, nämlich die Musik; vgl. KlENZLER: Bewegung, 148-150.

17 Vgl. ROMBACH: Strukturanthropologie, 380-384; Ursprung, 59,122h
18 Vgl. zur Kategorie des Grundphänomens Rombach, Heinrich: Die Gegenwart der

Philosophie. Die Grundprobleme der abendländischen Philosophie und der gegenwärtige Stand des

philosophischen Fragens, 3., grundlegend neubearbeitete Auflage. Freiburg i.Br.: Alber 1988,
167-201; Phänomenologie des gegenwärtigen Bewusstseins. Freiburg i.Br.: Alber 1980, 274-
278, 318-329; HEMMERLE, Klaus: Vorspiel zur Theologie. Einübungen, in: DERS.: Ausgewählte
Schriften 2,12-121, hier 21-59; KlENZLER: Bewegung, 117-123,136-139.



5i6 Dominik Lorenz

heit in eine Phänomenologie der Liebe, die aber im Grunde die Phänomenologie

der Freiheit enthält und selbst als Phänomenologie der Liebe

Phänomenologie der Freiheit ist, insofern die Liebe, insbesondere die göttliche
Liebe, voraussetzungslose Genese und damit jede Normierung und Festlegung

sprengendes reines Geschehen der Freiheit ist. Hemmeries trinitari-
sche Ontologie radikalisiert also, anders formuliert, die Strukturontologie
Rombachs. „Das Neue der neuen Ontologie ist ihr Ansatz in einer Tiefe,
die sich von unten nicht aufschließen läßt: beim dreifaltigen Geheimnis
Gottes, das uns im Glauben offenbar ist. Das Geheimnis dieses Geheimnisses

heißt Liebe, Sich-Geben. Von hier aus aber schließt sich alles Sein, alles

Denken, alles Geschehen in seiner Struktur auf [...]."19
Dabei ist zu beachten, dass diese Drehung keineswegs die Philosophie

zu marginalisieren trachtet. Vielmehr gilt, dass Hemmeries Denken der
doppelten Bewegung auf den Glauben hin und vom Glauben her entspringt
und sich als eine strukturale Denkbewegung aus diesen beiden
gleichursprünglichen Ursprüngen, die aufeinander verweisen und sich gegenseitig
erhellen, vollbringt. Kurz: „.Fides quaerens intellectum' und .intellectus
quaerens fidem' tragen einander, führen gegenseitig zueinander hin."20
Wenn sich dieser Weg als gangbar erweist, wenn, um mit Rombach zu
sprechen, der Gedanke „geht", wenn praeambula fidei und - dieses „Und"
ist entscheidend21 - Offenbarungstheologie, Ansatz beim Menschen und
Ansatz bei Gott, wenn Theologie und Philosophie „gehen", bewährt sich

19 Hemmerle: Thesen, 150. Vgl. zum Anspruch der Radikalisierung ebd. 124-126, 131-133,

137-139-
20 HEMMERLE, Klaus: Eine Phänomenologie des Glaubens - Erbe und Auftrag von Bernhard

Welte, in: Ders.: Ausgewählte Schriften 1, 472-497, hier 475. Vgl. zum Ganzen den gesamten
Beitrag sowie Hemmerle, Klaus: Bonaventura und der Ansatz theologischen Denkens, in:
Ders.: Ausgewählte Schriften 2, 164-175, hier 164-170; Hemmerle, Klaus: Das problematische
Verhältnis von Philosophie und Theologie. Theologische Perspektiven, in: DERS.: Ausgewählte
Schriften 1, 31-49, bes. 44-49; Kienzler: Phänomenologie; Bewegung, 141-148; GÖRTZ, Heinz-
Jürgen: Klaus Hemmeries „Einübung ins Gebet" - eine kleine „Phänomenologie des Glaubens",
in: BAUSENHART: Phänomenologie, 266-283, hier bes. 279-283; Lobpreis Gottes als die „zweieine

Wahrheit Gottes und des Menschen zugleich". Religionsphänomenologie als Glaubensund

Erfahrungswissenschaft, in: CEMING, Katharina/NEGELE, Manfred (Hgg.): Im Spannungsfeld

von Glauben und Denken. Münster: Aschendorff 2009, 59-79; Leputsch, Michael:
Intellectus fidei als intellectus unitatis. Zum Vernunftbegriff bei Klaus Hemmerle Religion -
Kultur - Recht 4). Frankfurt a.M.: Lang 2005, 53-120,169-187.

21 Vgl. Hemmerle, Klaus: Was heißt „katholisch" in der katholisch-sozialen Bildung?, in:
Ders.: Ausgewählte Schriften 3. Freiburg i.Br.: Herder 1995, 276-298, hier 287-298; Besprechung

von: Bernhard Casper „Das dialogische Denken" und Peter Hünermann „Der Durchbruch

geschichtlichen Denkens im ig. Jahrhundert", in: Ders.: Ausgewählte Schriften 1, 176-
191, hier 179-183. KIENZLER: Bewegung, 143, schreibt: „Für Hemmerle wird das ,Und' zum
.Grundwort aller Erfahrung', mehr zum Kern und Stern seines Denkens. Die Art und Weise
aber, das Und zu denken, ist allein der Phänomenologie möglich. Denn das Und meint das
Zueinander von Beziehungen, Korrelationen, Polaritäten, die zu bedenken sind. Und es ist
gerade die Auszeichnung der Phänomenologie, Polaritäten zu denken. Das Und ist das Grundwort

von Struktur." Vgl. ebd. 142-145 sowie GÖRTZ: Hemmeries Einübung, 280 mit Anm. 21.



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 517

die Wahrheit Gottes und des Menschen als „die zweieine Wahrheit Gottes
und des Menschen zugleich".22

In methodischer Hinsicht ist relevant, dass Sich-Geben als Struktur sich

nur einem Denken, das selbst Struktur ist, erschließen kann, was bedeutet,
dass die Genese des Sich-Gebens mitvollzogen und von den verschiedenen
Momenten her - hier wird das hemmerlesche Prinzip der Einheit in Mehr-
ursprünglichkeit auch methodisch relevant - rekonstituiert werden muss,
in welchem Prozess sich die verschiedenen Kategorien gegenseitig
korrigieren,23 wobei sie nur in diesem Korrekturprozess, ja als er selbst das
Phänomen des Sich-Gebens erscheinen lassen: Phänomenologie der Liebe als

Phänomenologie der Freiheit.

1.2 Die Mitte als springender Punkt

Da ein strukturales Geschehen nicht von Endpunkten her rekonstruiert
werden kann, bleibt dem Denken nur der Weg, und darin wird ein
zentrales methodologisches Charakteristikum der trinitarischen Phänomenologie

Hemmeries greifbar, im Zwischen anzufangen, mit Hemmerle formuliert:

von der, auch wenn das Substantiv dazu verleitet, keineswegs
substantial zu verstehenden Mitte auszugehen,24 d.h. das Es-geht selbst mit-
zuvollziehen. „Ansatz bei der Liebe, beim Sich-Geben ist Ansatz beim
Geschehen, beim Vollzug."25 Wie geht Liebe? - so lautet dementsprechend
die Leitfrage Hemmeries.26 Dieses Es-geht kann, weil es sich um ein reines
Geschehen handelt, nicht substantivisch ausgesagt werden, weshalb
Hemmerle konsequent festhält: „Das Hauptwort eines solchen Denkens ist
nicht mehr das Substantiv, sondern das Verb. Vom Mitgang mit dem
Vorgang aus eröffnet sich, was vorgeht, wer vorgeht, woher und wohin das Vor-

22 Diese Formel ist entnommen aus HEMMERLE, Klaus: Dein Herz an Gottes Ohr.
Einübung ins Gebet. Freiburg i.Br.: Herder 1986, 94.

23 Vgl. Rombach: Strukturontologie, 44: „Alle Kategorien der Struktur sind Problemtitel,
nicht Lösungsbegriffe. Sie schneiden die Verfassung [der Struktur; D.L.] in einer bestimmten
Hinsicht an und verfalschen sie damit zugleich. Die Zurücknahme der Kategorie geschieht in
der Beschreibung einer anderen Kategorie." Vgl. ebd. 75-77 und zum Verständnis von Sprache

ebd. 339-345. Vgl. zur zentralen Bedeutung der Korrektur HEMMERLE: Besprechung
Strukturontologie, 417, 422, 428-431.

24 Vgl. HEMMERLE: Thesen, 138-141; Theologie als Nachfolge. Bonaventura - ein Weg für
heute. Freiburg i.Br.: Herder 1975, 59-62; Bonaventura, 173-175; BÖHNKE: Einheit, 136-139;
LORENZ, Richard: Phänomenologische Methode/n - konstante Denkformen. Eine Problemanzeige

zum Werk Klaus Hemmeries, in: Bausenhart: Phänomenologie, 342-399, hier 353-372;
KlENZLER: Bewegung, 3, 9, i6f., 154-158. Auch Rombach schreibt, dass die Strukturphänomenologie

im Zwischen ansetzen müsse (vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 147h, 329).
25 HEMMERLE: Thesen, 141.
26 Die Frage, wie etwas gehe, ist die Leitfrage Hemmeries. Vgl. exemplarisch Hemmerle,

Klaus: Glauben - wie geht das? Wege zur Mitte des Evangeliums. Freiburg i.Br.: Herder 1978;
Vorspiel, 64; KlENZLER, Klaus: Christologie bei Klaus Hemmerle, in: Lebendige Katechese 20
(1998), 97-103, hier 97f. ; Bewegung, 133-136.



5i8 Dominik Lorenz

gehen geht."27 Substantive müssen dementsprechend vom Verb her als Pole

der Genese, als Anzeige einer dynamischen Mitte verstanden werden.28
Auch das reflexive Verb „Sich-Geben" kann nicht als Ausdruck einer Tätigkeit

eines Subjekts gedeutet werden. In diesem Zusammenhang sind die
Ausführungen von Bernhard Waidenfels erhellend, der aufzeigt, dass die
Aufteilung in Subjekt und Objekt, Aktivität und Passivität die Bewegung
leiblicher Wesen wie z.B. des Menschen verfehlt.29 Leibliche Wesen bewegten

„sich", wie Waldenfels schreibt, nicht nach Art eines Uhrwerks oder
eines Roboters. Vielmehr fielen Bewegen und Bewegtwerden hier zusammen:

„Betrachten wir eine alltägliche Eigenbewegung wie das Gehen oder
eine unalltägliche Bewegung wie das Tanzen, so sehen wir, wie der Gehende

oder die Tanzende an der Bewegung beteiligt sind, wie sie in Gang oder
in Schwung kommen, wie sie anhalten oder aufhören, ohne doch die
Ausführung der Bewegung willentlich und wissentlich hervorzubringen."30 Solche

Bewegungen sind phantasievolle Phänomene oder, um mit Rombach zu
sprechen, konkreative Phänomene des Es-geht. Auf die Frage, worauf sich
das Pronomen in reflexiven Verben wie „Sich-Bewegen" beziehe, gibt
Waldenfels die folgende Antwort, die auch auf das Phänomen des Sich-Gebens
bezogen werden kann:

„Die Antwort kann nur lauten: Es bezieht sich auf die Bewegung selbst. Wenn
wir der Bewegung nicht einen Bewegungsträger unterschieben wollen, so sehen
wir uns genötigt, von Bewegungsereignissen auszugehen, die jemandem widerfahren

und in die jemand eingreift, ohne daß diese Ereignisse den impersonalen
Charakter eines ,es bewegt sich' je völlig abstreifen."31

Sich-Geben ist also reines Ereignis, reines Es-geht, das allerdings für
Hemmerle keinen „impersonalen Charakter" annimmt, weil es zutiefst das
Geschehen der göttlich-trinitarischen Liebe ist.

Das Ereignis des Sich-Gebens, die dynamische Mitte, von der die Theologie

nach Hemmerle ausgehen muss, ist Jesus Christus als „Weg vom Vater

und zum Vater, Übersetzung Gottes zum Menschen und des Menschen
zu Gott".32 Das Reich Gottes, das Jesus verkündigt und dessen Ankunft er
ermöglicht, wird von Hemmerle dementsprechend als „radikale, vorbehaltlose

Kommunikation zwischen Gott und uns",33 d.h. als Ereignis des Sich-

27 Hemmerle: Thesen, 141C

28 Vgl. Hemmerle: Thesen, 145-147.
29 Vgl. WALDENFELS, Bernhard: Sinne und Künste im Wechselspiel. Modi ästhetischer

Erfahrung stw 1973). Berlin: Suhrkamp 2010, 211-213.
30 WALDENFELS: Sinne, 212. Die Konvergenz mit Rombach, auf den Waldenfels nicht

Bezug nimmt, ist evident. Vgl. die in Anm. 10 zitierte Stelle aus ROMBACH: Strukturontologie,
22&f.

31 WALDENFELS: Sinne, 213 (Hervorhebung im Original).
32 HEMMERLE: Theologie als Nachfolge, 61.

33 HEMMERLE: Thesen, 138. Vgl. zum Folgenden ebd. 137-139 und vor allem HEMMERLE:

Glauben, 21-32. Vgl. zu Hemmeries Auslegung von Mk 1,15 KlENZLER: Bewegung, 384-391.



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 519

Gebens zwischen Gott und Mensch, das wiederum vom innertrinitarischen
Sich-Geben umfangen wird, beschrieben. Der Anbruch des Gottesreichs
verändert, wie Hemmerle in einer Interpretation von Mk 1,15 zeigt, das
Dasein grundlegend, dezentralisiert es, so dass nunmehr Gott die Mitte
menschlicher Existenz bildet: „Gott, nicht mehr Horizont unseres Lebens,
sondern Zentrum unseres Lebens, das bedeutet Abschied von uns selbst,
Abschied von einem bloß anthropologischen Standpunkt unseres
Handelns und auch unseres Denkens und Glaubens."34 Die Verknüpfung der
Proklamation der Gottesherrschaft mit der Forderung nach Umkehr in Mk
1,15 zeigt nach Hemmerle, dass die Göttlichkeit Gottes darin liegt, die Freiheit

des Menschen zu ermöglichen. Das Sich-Geben Gottes ist nicht Ab-
schluss, sondern Eröffnung eines Geschehens, Sich-Geben ruft, anders
formuliert, wiederum ein Sich-Geben hervor, wobei, um mit Rombach zu
sprechen, Unmöglichkeit in Möglichkeit verwandelt wird. „Glauben geht
nur, indem wir tun, was nicht geht, sondern was er in uns anfangen und
vollenden muß. Doch gerade so sind wir größer als wir selbst, und dies ist
doch die Identität des Menschen: größer zu sein als er selbst."35

1.3 Wie geht Liebe? Einheit in Mehrursprünglichkeit

Sich-Geben ereignet sich mehrursprünglich aus verschiedenen Polen, aus
denen es je neu hervorgeht. Dabei sind Pole und Vorgang des Sich-Gebens,
mit Rombach gesprochen: Struktur und Momente identisch. Ebenso zeichnen

sich die Pole untereinander durch eine strikte Gleichursprünglichkeit
bzw. ontologische Identität aus.36 Sie unterscheiden sich lediglich durch
ihre Richtung, konkretisieren so aber auf unverwechselbare Weise das
Ereignis des Sich-Gebens: „Die Pole unterscheiden sich durch die Weise, wie
der ganze Vorgang aus ihnen hervorgeht und sie aus ihm hervorgehen."37
Sie beziehen sich in je neuen Konstellationen aufeinander und rekonstituieren

auf diese Weise das Ganze des Vorgangs des Sich-Gebens je neu.
Folglich ist Sich-Geben „kein ungeschiedenes Strömen",38 das alle
Differenzen auflöste, wie Salmann befürchtet.39 Vielmehr gilt, wie Hemmerle
treffend und geradezu programmatisch formuliert: „Geben hält nicht fest,

34 HEMMERLE: Glauben, 31.
35 HEMMERLE: Glauben, 32. Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 224-229.
36 Vgl. Rombach: Strukturontologie, 32-44.
37 Hemmerle: Thesen, 143. Hemmerle bezeichnet sie auch als „[...] Grenze, an welcher

das Geschehen in sich zurückläuft" und die „Mitte zum Über-sich-hinaus" (ebd. 146) ist. Vgl.
zum Ganzen ebd. 142-144,145-147.

38 Hemmerle: Thesen, 142.
39 Vgl. SALMANN, Elmar: Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge. Zur theologischen

Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs, in: FZPhTh 33 (1986), 153-179, hier 175ft



520 Dominik Lorenz

was es hat, aber enthält, was es gibt."40 Die Pole sind die Bewegungen des

Sich-Gebens, die auseinander hervorgehen und ineinander übergehen, sie
haben ihr Sein im anderen. Ein Blick auf Hemmeries Verständnis von
Gemeinschaft kann dies vertiefen. Person und Gemeinschaft bilden nach
Hemmerle Korrelate41, insofern sich Personsein nur in Gemeinschaft
vollziehen kann, während umgekehrt Gemeinschaft nur als Vollzug freier
Personen existieren kann. Für unseren Kontext ist das „Gesetz der doppelten
Voraussetzung" oder, dynamischer, das „universale Gesetz der
Gegenbewegung"42 entscheidend: Wenn das Ich aus seiner Freiheit heraus auf den
anderen zugeht, sich ihm öffnet und mitteilt, erfahrt es, dass der andere
bereits auf dem Weg zu ihm ist. Daraus folgt: „Gemeinschaft ist immer
Gemeinschaft zwischen den Partnern des je ersten Schrittes."43 Weil also auf
der ontologischen Ebene in der Struktur „Sich-Geben" eine strikte
„reziproke [r] Priorität"44 herrscht, wird Ursprünglichkeit bzw. Gleichursprüng-
lichkeit zur Mehrursprünglichkeit. Auch das religiöse Verhältnis erweist
sich als mehrursprünglich, wenngleich diese Mehrursprünglichkeit von Gott
ermöglicht wird. In einer phänomenologischen Analyse des Vollzugs der
Religion zeigt Hemmerle auf, dass sich in der Religion eine Umkehr
vollzieht, insofern der Mensch, wenn er Gott begegnet, die Erfahrung macht,
dass Gott ihm immer schon zuvorgekommen ist, so dass das menschliche
Sich-Geben Antwort ist, auch wenn dies den mehrursprünglichen Charakter

des religiösen Verhältnisses nicht aufhebt, da Gott die Ursprünglichkeit
menschlicher Freiheit will und setzt. Während Rombach die strukturale
Dynamik primär als dativische Gleichursprünglichkeit versteht, ohne die
Perspektive zu wechseln, d.h. das Empfangen und folglich das Verhältnis
von Geben und Empfangen zu thematisieren, dreht Hemmerle sie im
theologischen Kontext und unter dem Einfluss Franz von Baaders in ein
Verdanken um. Für Rombach vollbringen sich Strukturen auch in ihrer
dativischen Konstitution letztlich autogenetisch, für Hemmerle hingegen
bedeutet Genese Sich-Geben als Sich-Verdanken. Mehrursprünglichkeit ist
mehr als Gleichursprünglichkeit. Um in den Worten Böhnkes zu sprechen:

40 HEMMERLE: Thesen, 146. Vgl. auch Hemmerle, Klaus: Jeder hat, was er gibt. Ermutigung
zur Selbsthingabe, in: Rahner, Karl/WELTE, Bernhard (Hgg.): Mut zur Tugend. Von der Fähigkeit,

menschlicher zu leben HerBü 1308). Freiburg i.Br.: Herder 1986,19-29, hier 21-25.
41 Vgl. HEMMERLE, Klaus: Spiritualität und Gemeinschaft, in: Ders.: Ausgewählte Schriften

4. Freiburg i.Br.: Herder 1996, 170-187, hier 171-178; BÖHNKE, Michael: Wie Einheit geht.
Zur Phänomenologie der Gemeinschaft bei Klaus Hemmerle, in: BAUSENHART: Phänomenologie,

284-299, hier 284-296.
42 HEMMERLE: Spiritualität, 173 bzw. 172.
43 Hemmerle: Spiritualität, 176.
44 GRESHAKE, Gisbert: Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, 4., durchgesehene

und erweiterte Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2001, 158 (im Original hervorgehoben). Vgl.
ROMBACH: Strukturontologie, 27E



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 521

„Im Sich-Geben wird Ursprünglichkeit kommunizierend gedacht und
dadurch quantitativ wie qualitativ als mehrursprünglich."45

Weil Mehrursprünglichkeit Sich-Geben und Sich-Empfangen in einer
differenzierend-einigenden genetischen Dynamik verbindet, unterläuft die
strukturale Phänomenologie Hemmeries wie die Strukturontologie den
metaphysischen Gegensatz von Einheit und Vielheit, Ruhe und Bewegung,
Aktivität und Passivität und entzieht sich folglich jedem Versuch, das
Phänomen des Sich-Gebens auf ein unbewegtes Bewegungsprinzip zurückzuführen

oder einem Gesetz unterzuordnen. Einheit geschieht vielmehr als

Mehrursprünglichkeit in absoluter Einfachheit: „Das eine Geschehen hat
seine Einheit, seinen einen Gang und seine eine Richtung aus den vielen
Polen, die zugleich aus ihrer je anderen Richtung aufeinander zu den ganzen

Vorgang hervorgehen lassen."46
Dass Sich-Geben, Sich-Verlassen Selbstsein bedeutet, ist das Paradox

der trinitarischen Ontologie, dass Jesus Christus seine Identität als Sohn
Gottes in unüberbietbarer Weise seiner Hingabe am Kreuz verdankt, das

„Paradox des Kreuzes",47 das enthüllt, dass Gott die Liebe ist, über die
hinaus keine größere gedacht werden kann. So schreibt Hemmerle:

„Hier erreiche ich jene neue trinitarische Ontologie, in der ich eine ganz
merkwürdige Logik entdecke, einen merkwürdigen Kreis, der vielleicht so beschrieben

werden kann: Gott ist die Liebe; Liebe ist Sich-Geben; Sich-Geben heißt
Verlieren und Nichts-Werden; Nichtssein aber ist Ausdruck der Liebe, die Gott
ist. Und so ist im Nichts und im Verlieren Gott die Fülle, und diese Fülle ist
wiederum Sich-Geben und Sich-Verlieren ins Nichts."48

An dieser Stelle kann eine weitere entscheidende Modifikation der
Strukturontologie festgemacht werden. Auch wenn die Strukturontologie die Genese

nach dem Modell der creatio ex nihilo denkt, was bedeutet, dass die
Möglichkeit aus der Unmöglichkeit hervorgebracht wird,49 auch wenn also
beispielsweise „der in ein Adagio verlorene Geiger"50 sich und die Musik
neu empfangt und das Es-geht der Musik ihn wie auch die Musik zu einer
höheren konkreativ-idemischen Einheit des künstlerisch-lebendigen Musi-

45 Böhnke: Einheit, 73. Vgl. zum Ganzen ebd. 70-101, 114-128; Hemmerle, Klaus: Das Heilige

und das Denken. Zur philosophischen Phänomenologie des Heiligen, in: Ders.: Ausgewählte
Schriften 1,111-175, hier 144-175; Unterscheidung des Religiösen, in: ebd. 285-306, hier 299-

306; Franz von Baaders Weg philosophischer Gotteserkenntnis, in: ebd. 58-92; Spiritualität,
173b; Böhnke: Wie Einheit geht, 286-288, 292-296.

46 Hemmerle: Thesen, 143. Vgl. ebd. 143b; ROMBACH: Phänomenologie, 168; BÖHNKE:
Einheit, 143-146, 257-260.

47 HEMMERLE, Klaus: Leben aus der Einheit. Eine theologische Herausforderung. Freiburg
i.Br.: Herder 1995, 148. Vgl. ebd. 64b, 88f., 104b, 117-120,135-155.

48 Hemmerle: Leben, 153.
49 Vgl. hierzu wie zum Folgenden ROMBACH: Strukturontologie, 223-238; Strukturanthropologie,

379-385; Ursprung, 13-30, 38-43, 53-59, 66-83.
50 Rombach: Strukturanthropologie, 379 (Hervorhebung im Original).



522 Dominik Lorenz

zierens verbindet oder die Liebenden, indem sie ganz miteinander eins
werden, in dieser Idemisierung zu einer höheren Egoität werden, in der sie
,„ein Herz und eine Seele sind'",51 auch wenn sich in diesen Steigerungen
mehr ereignet, als vorgegeben war und jeder Einzelne vermag, auch wenn
sich das Entscheidende also, wie Rombach andeutet, schenkt,52 sind diese
Phänomene doch konkreative Synthesen von Aktivität und Passivität,
Geben und Empfangen. Genauer und aus theologischer Sicht formuliert: Es

handelt sich um Phänomene des Es-geht, die lediglich einer gewissermaßen

relativen Unmöglichkeit entspringen. Aus der Perspektive Hemmeries
hingegen durchkreuzt die Kenosis Christi das Es-geht wie auch das Es-

geht-nicht, in dessen Grund in einer wirklichen Analogie zur creatio ex ni-
hilo53 unerwartet und unerwartbar eine neue schöpferische Möglichkeit
entspringt, die nur empfangen werden kann, ein höheres Es-geht, das sich,
um wiederum mit Rombach zu sprechen, so radikal vom Vorgegebenen
abhebt, dass es dieses als - verbal zu verstehender - ursprünglicher Ursprung
neu begründet und ermöglicht. Hierin liegt die von unten nicht aufschließbare

Tiefe der trinitarischen Ontologie Hemmeries. Die Strukturphänomenologie

Rombachs wird damit einer theologischen Reduktion unterworfen.

1.4 Sich-Geben als konkreatives Spiel des Und

Ein Modell für das Geschehen des Sich-Gebens ist bei Hemmerle das

Spiel.54 Dieses zeichnet sich nicht nur durch seinen mehrursprünglichen
Charakter, sondern, und dieses Strukturmoment soll hier im Zentrum
stehen, durch den Aspekt der Steigerung aus. Wenn ein Spiel gelingt, d.h.
wenn es von selbst geht, werden Kräfte entbunden und neue Möglichkeiten

hervorgebracht, die alles Vorgegebene und Vorhersehbare übersteigen.
Die konkreative Steigerung gebiert neue Möglichkeiten, die von den
Mitspielern, auch wenn sie ganz im Spiel engagiert sein müssen, nicht
gemacht oder geleistet werden, sondern die sich ihnen schenken. „Der Glanz
der glänzenden Leistung im Spiel ist der Glanz des Geschenks, der den
Einsatz und das Können nicht mindert, sondern mehrt. Nicht: Ich habe es

51 Rombach: Ursprung, 122.
52 Vgl. Rombach: Strukturanthropologie, 381: „So groß diese Leistungen auch sind, sie

erfolgen ,von selbst' und werden den Betroffenen eher geschenkt, als von ihnen gefordert."
Vgl. aber auch Strukturontologie, 228.

55 Vgl. Ganoczy, Alexandre: Thesen zu einem christologischen Schöpfungsverständnis, in:
DERS.: Liebe als Prinzip der Theologie. Gesammelte Studien fur eine „responsorische" Dogma-
tik. Würzburg: Echter 1993, 115-135, hier 121-127; Schöpfungslehre LeTh 10). 2., erweiterte
Auflage. Düsseldorf: Patmos 1987, 48-50, 59-84, bes. 66-78, 211-215, 2.37^, 257f.

54 Vgl. zum Folgenden HEMMERLE: Vorspiel, 13-21, 55-57; Thesen, 144h; BÖHNKE: Einheit,
128-132, 141-143. Vgl. zu den strukturontologischen Parallelen ROMBACH: Strukturontologie,
89-102, 155, 239 und HORN, Axel: Spielen und Spiel. Eine strukturphilosophische Betrachtung
in phänomenologischem Zugang, in: Blaschek-Hahn, Helga/SEPP, Hans Rainer (Hgg.): Heinrich

Rombach. Strukturontologie - Bildphilosophie - Hermetik Orbis Phaenomenologicus.
Perspektiven. Neue Folge 2). Würzburg: Königshausen & Neumann 2010,153-165.



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 523

geschafft, sondern: Es ist gelungen, ist geglückt."55 Die einzelnen Pole
empfangen eine neue „Identität", was Hemmerle am Beispiel des Musizierens
veranschaulicht: „Nur dann spiele ich Mozart gut, wenn Mozart Mozart
bleibt. Aber wenn ich ganz gut spiele, wird Mozart mehr Mozart und werde

ich mehr ich."56
Für das Phänomen des Sich-Gebens im engeren Sinne können zwei

Momente der Steigerung profiliert werden. Zum einen wird, auch wenn dies
als paradox erscheinen mag, mehr gegeben, als der Einzelne hat, wobei man
diese genetische Steigerung, auch wenn Hemmerle diese Kategorie nicht
kannte, weil sie in Rombachs „Strukturontologie" noch nicht vorkam, als
konkreativ charakterisieren kann. So schreibt Hemmerle: „Letztlich ist nur
die Liebe erfinderisch, schöpferisch. Jene Liebe, die eben du sagt, die sich
selber gibt und die so dem Zwischenraum zwischen dir und mir neue
Möglichkeiten entbirgt."57 Und in letzter Konsequenz schließt dieses Sich-Ge-
ben für Hemmerle auch die Möglichkeit ein, mehr zu geben, als wir sind,
nämlich die Liebe als solche und damit Gott selbst, was wiederum nur
möglich ist, weil sich dieser im menschlichen Sich-Geben gibt, ja es durch
sein Sich-Geben erst ermöglicht.58

Zum anderen eröffnet das Sich-Geben wie das gelingende Spiel die
Möglichkeit der Gemeinschaft. „In unserem Miteinander gewinnt, was wir spielen,

seine Kontur, seine Identität, aus unserem Miteinander geht es auf.
Und in der Einheit dieses Spiels werden wir eins miteinander, aber nicht
ein Einerlei, wir heben uns voneinander ab. Jeder wird mehr, was er ist,
indem das, was wir spielen, mehr wird, größer wird."59 Je tiefer die Einheit
ist, umso größer wird zugleich die „Identität" der Personen und umgekehrt.

Sich-Geben erschöpft sich also nicht in einem Kreislauf des Aus-
tauschs, sondern entbindet ein Sich-Einigen, genauer: ist Sich-Einigen,
insofern alle Pole ineinander übergehen, wie es die Kategorie der Pericho-
rese, die für Hemmerle ein Synonym für „Struktur" ist,60 zum Ausdruck
bringt. Das Ziel, der Sinn des Sich-Gebens liegt im Und.

55 Hemmerle: Vorspiel, 17 (Hervorhebung im Original).
56 Hemmerle: Thesen, 145. Fast identisch in Vorspiel, 18.

57 Hemmerle: Jeder hat, was er gibt, 26. Interessanterweise verweist Hemmerle an dieser
Stelle auch auf das Kunstwerk.

58 Vgl. Hemmerle: Spiritualität, 176-178.
59 HEMMERLE: Vorspiel, 19. Hemmerle zeigt den communialen Charakter seiner

Phänomenologie des Sich-Gebens auch am Beispiel des Gesprächs auf. Vgl. Hemmerle: Vorspiel,
40-52; Thesen, 143-145; Wahrheit und Liebe - ein perichoretisches Verhältnis, in: Ders.:
Ausgewählte Schriften 2, 315-332, hier 317-321, 325.

60 Vgl. HEMMERLE: Wahrheit und Liebe, 316k, 321-324; LORENZ, Richard: Denken als
Zeugenschaft und Antwort in Freiheit. Zur Bestimmung des Denkens im Werk Klaus Hemmeries,
in: Bausenhart: Phänomenologie, 400-448, hier 422L; KlENZLER: Phänomenologie, 241; Bewegung,

497, 501L, 505L



524 Dominik Lorenz

1.5 Leben in und aus der Einheit: Kirche als Communio

Ein Grundsatz der Strukturphänomenologie lautet, dass ein Phänomen nur
dem erscheine, der in eine gemeinsame Struktur mit ihm eintrete.61
Dementsprechend erschließt sich auch die trinitarische Ontologie nach
Hemmerle nur einem Mitgehen, das sich selbst in die Bewegung des Sich-
Gebens begibt. D.h.„[s]ie erschließt sich nur dem, der diesem göttlichen
Sich-Geben sich selbst gibt, der in die antwortende Bewegung des Sich-
Gebens nicht nur sein Denken, sondern seine ganze Existenz [...] einbringt
[,..]".62 Der Ort, an dem dies geschehen, an dem Personsein in Gemeinschaft

gelingen kann, ist die Kirche. Diese ekklesiale Dimension der
Phänomenologie des Sich-Gebens soll im Folgenden rekonstruiert werden, womit

zugleich das Einheitsverständnis Hemmeries vertieft werden kann.
Ein Spitzensatz der Ekklesiologie Hemmeries ist die von Cyprian

stammende und vom Zweiten Vatikanum übernommene Aussage, die Kirche sei

,„das von der Einheit des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes
her geeinte Volk"' (LG 4).63 Diese Einheit umfasst verschiedene Ebenen:
die Einheit des Vaters durch den Sohn im Heiligen Geist mit den
Menschen und umgekehrt die Einheit der Menschen mit Gott sowie die Einheit
der Christen untereinander. Die Mehrursprünglichkeit weist hier eine
Asymmetrie auf, insofern es Gott ist, der die neue Einheit, die neue
Communio schenkt, wenngleich er dabei die Menschen als Ursprünglichkeit
setzt, so dass „horizontale" und „vertikale" Ebene perichoretisch miteinander

verbunden sind, wie es nach Hemmerle der Begriff des Sakraments
zum Ausdruck bringt, der in Lumen Gentium das Wesen von Kirche
charakterisiert. „Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, d.h.
Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die
Einheit der ganzen Menschheit" (LG 1). Hemmerle kommentiert: „Daß Gott
sich mit der Menschheit eins gemacht hat, das ist Kirche: vertikale Einheit.
Diese Einheit der Menschheit mit Gott wird durch die Kirche hindurch
weitergegeben und wird zugleich in ihr selber sichtbar (Werkzeug und

61 Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 146-152, 154-159, 329-331; Phänomenologie, 7-10,
234-236, 241-252, 262-269, 287^, 296L, 310; Stenger, Georg: Das Phänomen ,Welt' - von
Husserl zu Rombach, in: Blaschek-Hahn/Sepp: Heinrich Rombach, 27-60, hier 31t, 44-50,
55-58. Vgl. auch HEMMERLE, Klaus: Die Wahrheit Jesu, in: Ders.: Ausgewählte Schriften 2,

176-198, hier 182,197h
62 HEMMERLE: Thesen, 151.
63 Vgl. zum Folgenden HEMMERLE, Klaus: Einheit als Leitmotiv in „Lumen Gentium" und

im Gesamt des II. Vatikanums, in: Klinger, Elmar/WlTTSTADT, Klaus (Hgg.): Glaube im Prozeß.

Christsein nach dem II. Vatikanum. Freiburg i.Br.: Herder 1984, 207-220; Pilgerndes
Gottesvolk - geeintes Gottesvolk. Eine Weg-Skizze, in: Ders.: Ausgewählte Schriften 5. Freiburg
i.Br.: Herder 1996, 85-103; Communio als Denk- und Lebensweise, in: BlEMER, Günter/Casper,
Bernhard/MÜLLER, Josef (Hgg.): Gemeinsam Kirche sein. Theorie und Praxis der Communio.
Freiburg i.Br.: Herder 1992, 77-89. Vgl. auch Hemmerle: Leben, 177-205; KlENZLER: Bewegung,

535-538. 570-572-



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 525

Zeichen)."64 Diesen Werkzeug- und Zeichencharakter bezeichnet Hemmerle
auch als „unitas qua" und „unitas quae".65

Kirchliche Communio geht66 nur als mehrursprüngliche Dynamik des

Empfangens und Gebens: „Sie hat ihren Schwerpunkt zweifach außer sich:
in Christus, in der Menschheit. Gerade darin aber ist sie in sich selber,
empfangt sie ihre Identität, ihre Einheit. Einheit ist Ursprünglichkeit und
Zukommen der Ursprünglichkeit."67 Jeder Pol beteiligt sich ursprünglich an
der Konstitution der Einheit: „Kirche tut den ersten Schritt, indem sie mittut,

daß der Herr den ersten Schritt getan hat. Ich tue auf den anderen den
ersten Schritt zu, indem ich entdecke, daß und wo er sich mir schon
geöffnet hat."68 Die ekklesiale Communio ereignet sich als Dynamik
differenzierender Einigung, die, weil sie im Spiel des Sich-Gebens Differenzen (vo-
raus-)setzt und eint, die Aporien des Subjekt- und Systemdenkens
unterläuft.69 Unterschiede „[...] stehen unter dem Vorzeichen des ,für' und
,mit'",70 sie ergeben sich aus dem Spiel des Sich-Gebens und gehen wieder
in es ein. Die Gläubigen, aber auch die verschiedenen Charismen, Dienste
und Ämter in der Kirche stehen damit in strukturalen Gebungsbeziehungen:

„Die unterschiedlichen Gaben und Dienste, die Vielfalt der Berufungen,

die unterschiedlichen Weisen der Teilhabe an der Sendung der
Kirche, das durch die Weihe vermittelte Amt schaffen nicht Rangunterschiede,

stehen nicht in Opposition zur fundamentalen Gleichheit aller,
sondern sind dazu da, das eine Leben Gottes, das er uns schenkt, zum
Geschenk werden zu lassen, das wir einander und das wir den anderen
vermitteln."71 Zugleich wird hier erneut sichtbar, dass Sich-Geben, Sich-Ver-
lassen nicht zum Selbstverlust führt, sondern Selbstvollzug ist: „Die Einheit

der Kirche vollzieht sich im Weg zu Gott und zueinander, im Weg mit
Gott und miteinander, und diese .beiden' Wege sind ebenso nur ein einziger

Weg, wie auch die göttliche Tugend der Liebe nur sie selber ist, indem
sie eins und unteilbar Gottes- und Nächstenliebe ist."72 Gerade in der mis-
sio bleibt die Kirche ihrem Ursprung treu: „[...] wenn Kirche sich hinausgibt

und hinauswagt in die Welt, bleibt sie gerade beim Herrn."73 Einheit
und Sendung, Zeichen- und Werkzeugcharakter der Kirche gehören un-

64 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 210.
65 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 214, 220.
66 Vgl. zur Formulierung Hemmerle: Einheit als Leitmotiv, 216; Pilgerndes Gottesvolk, 94;

Leben, 183.
67 HEMMERLE: Einheit als Leitmotiv, 217 (Hervorhebung im Original).
68 Hemmerle: Einheit als Leitmotiv, 218.
69 Vgl. HEMMERLE: Leben, 19-28, 97L; Spiritualität, 174-176; Böhnke: Wie Einheit geht,

294-296; Greshake: Gott, 127-140, 447-453.
70 Hemmerle: Einheit als Leitmotiv, 212.
71 HEMMERLE: Pilgerndes Gottesvolk, 95.
72 HEMMERLE: Pilgerndes Gottesvolk, 88.
73 Hemmerle: Einheit als Leitmotiv, 218.



526 Dominik Lorenz

mittelbar zusammen. Wenn diese komplexe gott-menschliche Einheit geht,
wird die Struktur „Kirche", was sie immer schon war und doch erst in
einem offenen und konkreativ-freien Prozess werden muss - gewissermaßen
kann man sagen, dass Kirche „mehr" Kirche werde -, nämlich Ikone der
Trinität, die die göttliche Und-Einheit der Liebe, die Grund, Maßstab und
Ziel und damit ihrerseits Ikone der Kirche ist, im menschlichen Sich-Ge-
ben aufscheinen lässt.74

II. Perspektiven für den aktuellen Gabediskurs

Im Folgenden sollen exemplarisch einige Potentiale der hemmerleschen
Phänomenologie des Sich-Gebens profiliert und damit ihre Relevanz für
die theologische Reflexion über die Gabe aufgezeigt werden, indem ansatz-
weise ein Gespräch mit Veronika Hoffmann gesucht wird, die den aktuellsten

grundlegenden Entwurf in diesem Themenfeld vorgelegt hat.75 Ein
solches Gespräch erscheint als umso interessanter, als Hoffmann ihr
Gabeverständnis unter Bezugnahme auf die Sozialphilosophie entwickelt, während

Hemmerle für eine strukturphänomenologische Denkform optiert.
Hinzu kommt, dass Hemmeries Phänomenologie nicht nur bisher im Feld
der Philosophie und Theologie der Gabe kaum rezipiert wurde,76 sondern,
weil sie unabhängig von der den Gabediskurs maßgeblich prägenden
französischen Denktradition mit ihren insbesondere durch Marcel Mauss
vorgegebenen Problemstellungen und methodischen Vorentscheidungen ist,77
andere Akzentuierungen erwarten lässt.78

74 Vgl. HEMMERLE: Pilgerndes Gottesvolk, 93-98.
75 Vgl. HOFFMANN, Veronika: Skizzen zu einer Theologie der Gabe. Rechtfertigung - Opfer

- Eucharistie - Gottes- und Nächstenliebe. Freiburg i.Br.: Herder 2013.
76 Exemplarisch sei auf Hoffmann: Skizzen, verwiesen, die Hemmerle an keiner Stelle

namentlich erwähnt und auch kein Werk von ihm heranzieht. BÜCHNER, Christine: Wie kann
Gott in der Welt wirken? Überlegungen zu einer theologischen Hermeneutik des Sich-Gebens.
Freiburg i.Br.: Herder 2010, nimmt zwar in den trinitätstheologischen Passagen ihrer
Untersuchung vielfach Bezug auf Hemmerle (vgl. 301-341, bes. 309-315 und 326-335), ohne aber,
und damit wiederholt sich gewissermaßen, was für die Trinitätstheologie gilt (vgl. BÖHNKE:

Einheit, 12, 16, 176-178; FENSKI, Matthias: Klaus Hemmerle und die Ökumene. Weggemeinschaft

mit dem dreieinen Gott [= PAThSt 32]. Paderborn: Schöningh 2002, 155-160), seine
genuin strukturale und phänomenologische Methode konsequent zu rezipieren. Es ist das
Verdienst Kienzlers, Hemmerle in Beziehung zur Philosophie des Gebens bei Heidegger,
Levinas, Waldenfels, Derrida und Marion und theologischerseits zu Hoffmann gebracht zu
haben (vgl. KlENZLER: Bewegung, 272-302, 321-345, 504-507, 525L, 529-533, 572-588). Die
nachfolgenden Überlegungen unterscheiden sich darin von seinem Vorgehen, dass sie auch
zentrale Unterschiede zwischen den Denkmodellen Hoffmanns und Hemmeries zu erheben
suchen.

77 Vgl. Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen
Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968. Vgl. zur Abhängigkeit von Mauss exemplarisch
HOFFMANN: Skizzen, 28-44, 104-109, 279; HÊNAFF, Marcel: Die Gabe der Philosophen.
Gegenseitigkeit neu denken Sozialphilosophische Studien 8). Bielefeld: Transcript 2014, 22-25
u.a. Wenn man der Klassifizierung der Quellen des Gabediskurses durch HÉNAFF: Gabe, 18-



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 527

2.1 Die Option für ein relationales und dynamisches Denken

Die Denkmodelle Hemmeries und Hoffmanns verbinden zahlreiche
Gemeinsamkeiten, so dass man aus der Perspektive Hemmeries die These
aufstellen kann, Hoffmanns Gabetheologie sei durch zahlreiche relational-dynamische,

d.h. durch strukturale Momente charakterisiert, was an einigen
Beispielen aufgezeigt werden soll.

Hoffmann versteht Gabe unter Bezugnahme auf Marcel Hénaff und
Paul Ricceur als „,Gabe der Anerkennung'".79 Dieses Geschehen zeichnet
sich nach Hoffmann durch einen „Vorrang der Bewegung vor den Objekten

des Gebens"80 aus. Dies gilt umso mehr, als Anerkennung ein wechselseitiges

interpersonales Geschehen ist. Geben bedeutet dementsprechend,
wie es bereits Mauss gezeigt hat, Selbstgabe, die in den materiellen Gaben

symbolisch vermittelt wird.81 Weil sich eine so verstandene Gabe nicht in

25, folgt, kann man Hemmerle zwar dem phänomenologischen Denkstrang zuordnen, der
sich als Erforschung der Korrelation von Noesis und Noema bzw. von Phänomen und „Adressaten"

von vornherein in einen Gebungszusammenhang einordnet, den ZABOROWSKI, Holger:
Phänomenologie und Religion, in: Enders, Markus/ZABOROWSKI, Holger (Hgg.): Phänomenologie

der Religion. Zugänge und Grundfragen. Freiburg i.Br.: Alber 2004, 219-230, hier 223-
228, treffend charakterisiert hat. Es muss aber darauf hingewiesen werden, dass Hemmeries
Phänomenologie des Sich-Gebens als trinitarische Ontologie „reflektierte Nachfolge" (Hem-
merle: Theologie als Nachfolge, 28; vgl. ebd. 26-32, 85f.) ist, die sich der Erfahrung der
Selbstmitteilung Gottes verdankt und damit genuin theologischen Ursprungs ist, auch wenn sie als

Phänomenologie des Glaubens Theologie und Philosophie als zwei einander zugewiesene Pole

birgt. Vgl. zur Gegebenheit auch Enders, Markus: Selbst-Gebung und Selbst-Gegebenheit. Zur
universalen (phänomenologischen, ontologischen, personalen und religiösen) Bedeutung zweier
reflexiver und personaler Gabe-Beziehungen, in: Ders. (Hg.): Selbstgebung und Selbstgegebenheit.

Zur Bedeutung eines universalen Phänomens Seele, Existenz und Leben 30). Freiburg
i.Br.: Alber 2018, 17-32.

78 Vgl. zur aktuellen Diskussion über die Gabe exemplarisch Hoffmann: Skizzen, 27-
189; Ambivalenz des Gebens. Das Phänomen der Gabe aus philosophischer und theologischer
Perspektive, in: HerKorr 63 (2009), 304-308; Dies. (Hg.): Die Gabe. Ein „Urwort" der Theologie?

Frankfurt a.M.: Lembeck 2009; DlES./LlNK-WlECZOREK, Ulrike/MANDRY, Christof (Hgg.):
Die Gabe. Zum Stand der interdisziplinären Diskussion Scientia et Religio 14). Freiburg
i.Br.: Alber 2016; DÄRMANN, Iris: Theorien der Gabe zur Einführung. Hamburg: Junius-Verlag
2010; HÉNAFF: Gabe; GRUND, Alexandra (Hg.): Opfer, Geschenke, Almosen. Die Gabe in Religion

und Gesellschaft. Stuttgart: Kohlhammer 2015; BRUCKMANN, Florian (Hg.): Phänomenologie

der Gabe. Neue Zugänge zum Mysterium der Eucharistie QD 270). Freiburg i.Br.:
Herder 2015.

79 Hoffmann: Skizzen, 280 (im Original hervorgehoben) u.a. Vgl. zur Sache ebd. bes.

191-283; Woraus lebt das Anerkennungsgeschehen? Paul Ricaeur und die gegenwärtige
(Religions-)Philosophie der Gabe, in: ORTH, Stefan/REIFENBERG, Peter (Hgg.): Hermeneutik der
Anerkennung. Philosophische und theologische Anknüpfungen an Paul Ricceur. Freiburg i.Br: Alber
2018, 102-118; HÉNAFF, Marcel: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2009, bes. 166-240; Gabe, 62-75, 109-124, 149-153, 165-174, 185-191; RlCŒUR,
Paul: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2006, 274-325.

80 Hoffmann: Skizzen, 531.
81 Vgl. exemplarisch HOFFMANN: Skizzen, 36, 43, 107, 281, 334-338, 443-458, 465F., 504-

507, 53if.; MAUSS: Gabe, 31-35,118.



528 Dominik Lorenz

einem einfachen und einseitigen Gabeakt erschöpft, sondern nur in einem
wechselseitigen Austausch und in der Stiftung von Gemeinschaft zur Erfüllung

kommt, muss eine Theologie der Gabe nach Hoffmann „ganze Kreisläufe

von Geben und Empfangen"82 thematisieren, wobei zu beachten ist,
dass sie, weil religiöse Gebungsakte im Zentrum der Aufmerksamkeit
stehen, göttliche wie menschliche Selbstmitteilungsrelationen gleichermaßen
umfassen. Dieses Verständnis von Gabe als eines komplexen Prozesses, in
dem Geben, Empfangen und Erwidern untrennbar zusammengehören,83
entspricht der Strukturtheologie Hemmeries, derzufolge das nur verbal
beschreibbare Geschehen des Sich-Gebens keine Anfangs- und Endpunkte
kennt. In den Worten Rombachs: „Im Grunde gibt es nur die Momente, die
sich gegenseitig in ihrer Funktionalität, durch eben diese Funktionalität,
bestimmen. Ein Moment verhält sich so, wie es durch das Zusammenwirken

aller Momente ,in diesem Moment' genötigt wird."84 Der Zählbarkeit
sind Strukturen des Sich-Gebens folglich nicht unterworfen, wie Hoffmann
festhält: „Wer hier einfach bis drei zählt: Geber, Empfanger, Gabe-Gut,
dem ist das Entscheidende bereits entgangen."85

Auch die perichoretische Durchdringung der Momente eines Gabeprozesses,

die Hoffmann als „.Mehrfachbesetzung'"86 bezeichnet, worunter zu
verstehen ist, „[...] dass Gott und Mensch jeweils aufallen Positionen zu finden

sind: auf der des Gebers wie des Empfängers wie der (Selbst-)Gabe",87
was Hoffmann unter anderem am Beispiel der Eucharistie oder der Gottes-
und Nächstenliebe aufzeigt, kann hier genannt werden.88 Der Gabezirkel
ist so eng und so dynamisch, dass nicht mehr eindeutig bestimmt werden
kann, wer Geber und Empfänger ist. Mehr noch: sie konstituieren sich erst
im Prozess des Sich-Gebens. Es ist hervorzuheben, dass Hoffmann zur Be-

82 Hoffmann: Skizzen, 465.
83 HÉNAFF, Marcel: Zeremonielle Gabe, Alterität und Anerkennung, in: Journal für

Religionsphilosophie 2 (2013), 15-30, hier 24, spricht von einer „Einheit der drei Momente des

Gabeaktes". Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 195; Anerkennungsgeschehen, 110.
84 ROMBACH: Strukturontologie, 58. Der Begriff der Funktionalität ist hier als Synonym

für „Relationalität" anzusehen, er gilt Rombach aber als angemessener, um den radikal
relationalen und dynamischen Charakter von Struktur zum Ausdruck zu bringen, während der
der Relation in seinen Augen eher als statisch erscheint. Vgl. ebd. 25-34; HÜBENTHAL,

Christoph: Ethik, Struktur und Wirklichkeit. Zur theologisch-ethischen Relevanz der
Strukturphänomenologie Heinrich Rombachs TSTP 12). Tübingen: Francke 1997,197.

85 HOFFMANN: Skizzen, 405. Vgl. ROMBACH: Strukturontologie, 337.
86 Hoffmann: Skizzen, 448 u.a.
87 HOFFMANN: Skizzen, 443 (Hervorhebung im Original).
88 Vgl. Hoffmann: Skizzen, 439-462, 471L, 485, 502, 504-512. Kienzler: Bewegung, 343,

schreibt über die Mehrfachbesetzung bei Hoffmann: „Das ist substanztheologisch [,] aber
auch systemtheoretisch gar nicht auszudrücken. Es bedarf dazu des strukturalen Bezie-
hungs- und Bewegungsmodells [...]." Vgl. ebd. 579. In der Eucharistietheologie bestehen große

Übereinstimmungen zwischen dem strukturalen Ansatz Hemmeries und Kienzlers einerseits

und dem Hoffmanns andererseits; vgl. ebd. 578-586; HEMMERLE: Leben, 100-108, 120-
127,183L



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 529

Schreibung der Mehrfachbesetzung in der Eucharistie das erste Glied der
Formel Chalkedons „unvermischt und ungetrennt" heranzieht, die auch bei
Hemmerle eine zentrale Stellung einnimmt.89

Während für Mauss zur Frage wurde, warum eine Gabe zwangsläufig
erwidert werden müsse,90 und die nachfolgende Diskussion dieses Problem
in variierenden Formen bedacht hat, versteht Hoffmann den zweiten
Gabeakt, sofern man von einem solchen sprechen kann, nicht einfach als
Rück- oder Weitergabe, sondern mit Ricceur „als eine Art [...] zweiter erster

Gabe",91 d.h. als ebenso großzügige und ebenso durch Liebe motivierte
Gabe wie die erste Gabe. Damit will sie die Vorstellung eines Gaben-
tauschs, in dem eine Gabe zwischen Partnern zirkuliert, überwinden. Sich-
Geben ist das zentrale Geschehen, das sich, wie das Geschehensmoment
der zweiten ersten Gabe zeigt, und darin besteht eine weitere Gemeinsamkeit

mit dem Denken Hemmeries, in einer ,,alternierende[n] Asymmetrie",92

d.h. im Grunde - diese Einschränkung wird noch erläutert werden
müssen - mehrursprünglich vollzieht. Die Selbstmitteilungsakte rufen also
einander gegenseitig hervor und antworten wechselseitig aufeinander, wobei

eine solche Dynamik und Dichte der Beziehungen entsteht, dass jede
nachträgliche Aufteilung in einzelne Phasen dem Geschehen widerspricht.93

2.2 Der Rückgang zum reinen Geschehen des Sich-Gebens

Im Folgenden soll herausgearbeitet werden, was den Ansatz Hemmeries
von dem Hoffmanns unterscheidet, um auf diesem Hintergrund seine
Leistungsfähigkeit herauszustellen. Es soll gezeigt werden, dass seine
phänomenologische Methode, weil sie tiefer ansetzt, das Geschehen des Gebens
in seiner Möglichkeit bzw. Freiheit, anders formuliert, in seiner konkreativ-
genetischen Ursprünglichkeit aufdecken kann.

Sich-Geben ist nach Hemmerle ein nur verbal aussagbares genetisches
Geschehen. Dieses genetische Verständnis liegt auch den pneumatologi-
schen Passagen bei Hoffmann, die man als ihre dichtesten Beschreibungen
des Gabegeschehens charakterisieren kann, zugrunde. So führt Hoffmann
beispielsweise aus: „Im Geist gibt Gott als Geist sich selbst, und er tut es in
der seiner Selbstgabe gemäßen Weise: in einer unabschließbaren Bewegung
des (Sich-)Gebens, die noch die antwortende Gabe des Empfangers trägt."94
An einer anderen Stelle präzisiert sie: „Wenn der Geist die Bewegung des

89 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 443. Vgl. zum Motiv bei Hemmerle LORENZ: Phänomenologische

Methode/n, 345-347 und KlENZLER: Bewegung, 464-475.
90 Vgl. MAUSS: Gabe, 18.

91 RICCEUR: Wege, 301; vgl. Hoffmann: Skizzen, 269-277 u.a.
92 HÉNAFF: Gabe, 38 (im Original hervorgehoben) u.a. Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 216, 271.

Böhnke spricht von einer ,,,wechselseitige[n] Asymmetrie'" (Einheit, 142, vgl. 131).
93 Vgl. Hoffmann: Skizzen, 339t.
94 HOFFMANN: Skizzen, 531 (Hervorhebung im Original).



530 Dominik Lorenz

Sich-Gebens Gottes bezeichnet, dann ist in der ,Gabe der Anerkennung'
dieses Sich-Geben die Gabe."95 Das Geschehen der gott-menschlichen
Anerkennung erscheint von daher als unabschließbares Ereignis.

In Spannung dazu steht aber die durchgängige und die strukturalen
Passagen marginalisierende Verwendung der Substantive „Geber", „Empfänger"

und „Gabe". Diese Spannung könnte durch einen Rekurs auf den
phänomenologischen Ansatz Hemmeries aufgehoben werden, der nicht bei
Geschehenselementen wie der Gabe oder dem Geber beginnt, sondern
vielmehr mit dem Vorgang des Gebens mitgeht, um zu beschreiben, wie sich
das Sich-Geben gibt. Um Hemmerle zu zitieren: „Das Substantiv aufs Verb,
Dinge auf Vorgänge, Vorgänge auf ihre Mehrursprünglichkeit hin zu lesen:
das wird den Phänomenen gerecht."96 Was Hemmerle hiermit umschreibt,
ist die für die Phänomenologie charakteristische Methode der Reduktion,
genauer: seine Strukturale Variante dieser Methode. Die Reduktion
verfolgt, wie Marion ausführt, das Ziel, das zwar formallogisch einleuchtende,
im Grunde aber epiphänomenale Alltagsverständnis der Gabe als eines
Objekts, das der Geber einem Adressaten gibt, zu hinterfragen, um zum
reinen und ursprünglichen Phänomen vorzustoßen. So schreibt Marion:
„Réduire le don à la donation et la donation à elle-même signifie alors: penser
le don comme don, abstraction faite de toute transcendance, quelle qu'elle
soit."97 Weil Hemmerle jedoch wie dargelegt auch die philosophische
Ontologie nochmals einer Reduktion, nämlich einer theologischen Reduktion,
unterwirft, bildet nicht die anonyme donation die Grundkategorie, sondern
das sich als Sich-Geben vollziehende Ereignis der Liebe. Diese Reduktion
erschließt sich aber auch auf philosophischem Weg, wie aus der bedeutsamen

Parallele zwischen dem Vorgang der Reduktion bei Hemmerle und
bei Waldenfels, die Kienzier herausgearbeitet hat, erhellt. Wie Hemmerle
führt Waldenfels nämlich die Gabe über das Geben und Nehmen auf das
deren Ambivalenz sowie den berechnenden Charakter des Gütertauschs hinter

sich lassende Sich-Geben zurück. Sich-Geben ist demnach anders, mehr
und ursprünglicher als Geben: „Sich-Geben ist so etwas wie reines Geben.
Es ist ein Geben vor jeder Abzweckung auf Geber und Empfänger, aber
auch vor jeder Gabe. Geben, Nehmen und Gabe ergeben sich aus dem
reinen Geben, d.i. Sich-Geben."98 Das Geschehen des Sich-Gebens selbst
konstituiert erst seine Momente - Hemmerle spricht von der „Restitution des
Substantivs aus dem Verb",99 wobei zu beachten ist, dass diese Substantive

95 HOFFMANN: Skizzen, 540 (Hervorhebung im Original).
96 HEMMERLE: Thesen, 144.
97 Marion, Jean-Luc: Étant donné. Essai d'une phénoménologie de la donation Épimé-

thée). Paris: PUF 1997, 122. Vgl. zum Hintergrund ebd. 103-168.
98 KlENZLER: Bewegung, 337. Vgl. zum Ganzen ebd. 294-298, 336-338; WALDENFELS, Bernhard:

Antwortregister. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, 609-631; Hyperphänomene. Modi
hyperbolischer Erfahrung stw 2047). Berlin: Suhrkamp 2012, 211-233.

99 HEMMERLE: Thesen, 145 (im Original hervorgehoben).



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 531

keine feststellenden und definierenden Begriffe mehr sind, sondern
formale Anzeigen für mehrursprüngliche Korrelationen, gleichsam
Momentaufnahmen, die der beständigen Korrektur durch einen weiteren Rückgang
zum Sich-Geben und das erneute Mitgehen mit ihm bedürfen. Sich-Geben
lässt sich nicht in den Kategorien des Tauschs fassen; es handelt sich
vielmehr wie beim Spiel von Sprechen und Antworten um ein konkreatives
Geschehen, in dem mehr gegeben wird, als vorgegeben war. „Dieses Sichgeben

gleicht dem Sagen darin, daß es sich niemals auf bloß Gesagtem
ausruhen kann. Das außerordentliche Geben gibt, was im Geben erst zu erfinden

ist."100 Insofern handelt es sich beim Sich-Geben, wenn man den
Begriff von Waidenfels aufgreifen will, um ein „Hyperphänomen",101 das
Überfülle und Konkretion, Möglichkeit und Wirklichkeit zusammenbindet:

„Das Geben ist mehr als das Gegebene, aber es ist nichts ohne das
Gegebene, so wie das Sagen mehr ist als das Gesagte, aber nichts ohne das

Gesagte."102 Insofern ließe sich mit Marion festhalten, dass sich das

mehrursprüngliche Sich-Geben „hors detre"103 ereigne.
Aus dem mehrursprünglichen Charakter können wiederum zwei

Folgerungen abgeleitet werden. Weil sich erstens die Pole gegenseitig voraussetzen,

einander entspringen und so konkreativ die Liebe hervorgehen
lassen, womit die Ursprünglichkeit selbst mitgegeben wird, und weil nichts
außer dem Es-geht des Sich-Gebens, das sich im Grunde als Sich-Verdan-
ken erweist, bleibt, lässt Hemmeries Phänomenologie wie die von Waiden-
fels oder Marion die Subjektphilosophie hinter sich.104 Zweitens wird die
Identität der sich gebenden Personen konsequent genetisch bestimmt, d.h.
sie geht weder dem Sich-Geben voraus, noch fällt sie aus dem Geschehen
heraus, sondern konstituiert sich prozessual in Gemeinschaftsgenesen.105
Um Hemmerle zu Wort kommen zu lassen:

„Bestand, Selbstsein, Unterschiedenes sind [...] nicht Endpunkte, Endpunkte, in
denen das Geschehen ausläuft. Sie sind vielmehr Grenze, an welcher das
Geschehen in sich zurückläuft, sind ,Haut', welche die spannungsvolle Einheit ei-

100 WALDENFELS: Antwortregister, 620. Vgl. auch Waldenfels: Hyperphänomene, 233
(Hervorhebung im Original): „Gehen wir [...] von einem kreativen Antworten aus, bei dem
wir nicht auf Antwortvorlagen zurückgreifen können, sondern Antworten zu finden und zu
erfinden haben, so bedeutet Geben im radikalen Sinne, daß man gibt, was man nicht hat.
Doch treffender wäre es zu sagen: ,Man gibt mehr, als man hat.'" Waidenfels bezieht sich auf
DERRIDA, Jacques: Falschgeld. Zeit geben l. München: Fink 1993, iof., 204, der das Motiv
„Geben, was man nicht hat" wiederum von Lacan und Heidegger übernimmt.

101 Vgl. hierzu WALDENFELS: Hyperphänomene, 9-12.
102 WALDENFELS: Hyperphänomene, 232.
103 Marion: Étant donné, 116.

104 Vgl. KlENZLER: Bewegung, 294-298; Marion: Étant donné, 136-147, 343-373; ALFERI,
Thomas: „Worüber hinaus Größeres nicht .gegeben' werden kann...". Phänomenologie und
Offenbarung nach Jean-Luc Marion Phänomenologie. Kontexte 15). Freiburg i.Br.: Alber 2007,
282F, 316-330, 337-348.

103 Vgl. BÖHNKE: Wie Einheit geht, 285-296.



532 Dominik Lorenz

nes Geschehens umschließt. [...] Grenze ist als Grenze die Mitte zum Über-
sich-hinaus."106

Nur indem sie sich geben, gewinnen die Momente ihre Identität, sie haben
ihr Sein im anderen und damit ineinander, im Und. Hemmerle führt an
anderer Stelle aus: „Mich in dir, dich in mir sehen und in und zwischen
uns das eine Leben und die eine Liebe sehen, dies ist unser Seinsakt, in
dem wir allein den Zusammenhang unseres Lebens und unserer Person
vollziehen."107 Damit geht Hemmerle über das Anerkennungsmodell Ricœurs,
das die Gabetheologie Hoffmanns prägt, hinaus. Weil Ricœur eine
Verschmelzung der Identitäten befürchtet, verbindet er die radikale Alterität
der Personen lediglich mit dem Geschehen der Anerkennung, sieht sie
jedoch nicht konsequent in ihm konstituiert. Das bedeutet für den Gabe-

prozess - Hoffmann zitiert diesen Satz zustimmend: „Der eine ist nicht der
andere; man tauscht Gaben, aber nicht den Platz."108 In der genetischen
Phänomenologie Hemmeries hingegen konstelliert das Sich-Geben als Sich-
Einigen, das die Differenzen im rombachschen Sinne auf-hebt,109 ist der
Sinn von Liebe Perichorese, Communio. Gerade in dieser communialen
und ekklesialen Ausrichtung wird man einen entscheidenden Beitrag
Hemmeries zur aktuellen Diskussion über die Gabe erkennen können.

Auch in Bezug auf die Bestimmung des Gott-Welt-Verhältnisses führt
Hemmeries genetischer Ansatz über den Hoffmanns hinaus. Bezeichnenderweise

schreibt Hoffmann, ihren eigenen Intentionen widersprechend:
„Als ein dem Bereich des Interpersonalen entnommenes geht das Modell
der Gabe grundlegend und unvermeidlicherweise von einem Gegenüber
aus, auch einem Gegenüber von Gott und Mensch."110 Weil Hoffmann das
Moment der Mehrfachbesetzungen nur ansatzweise relational konzipiert
und, anstatt der Intuition Hénaffs zu folgen, nicht nur den Aspekt der
wechselseitigen Asymmetrie marginalisiert, sondern ihn offensichtlich als
statisches Vermittlungsgeschehen versteht, ist das Gabegeschehen letztlich

ein Gott und Mensch dialektisch vermittelndes Zwischenspiel. Eine
Stärke des Strukturdenkens besteht demgegenüber darin, die aporetische
Entgegensetzung von Gott und Welt apriorisch zu vermeiden. Nach Rom-
bach war es gerade dieses Problem, das Cusanus zur Überwindung des

Substanzdenkens und zur Herausbildung des Strukturgedankens geführt

106 HEMMERLE: Thesen, 146.
107 Hemmerle: Leben, 73. Vgl. ebd. 731"., 78; Pilgerndes Gottesvolk, îoof.
108 RlCCEUR: Wege, 324. Vgl. Hoffmann, Veronika: Die Gabe der Anerkennung. Ein

Beitrag zur Soteriologie aus der Perspektive des Werkes von Paul Ricoeur, in: ThPh 81 (2006),
503-528, hier 523; Skizzen, 271. Vgl. zum Ganzen RlCCEUR: Wege, 317-325; BAUER, Katharina:
Einander zu erkennen geben. Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe Phänomenologie.
Kontexte 23). Freiburg i.Br.: Alber 2012,191-196.

109 Vgl. hierzu ROMBACH: Strukturontologie, 89-101,107-109; Ursprung, 20-24, '5^-
110 Hoffmann: Skizzen, 545 (Hervorhebung im Original). Vgl. demgegenüber ihre Aussage

ebd. 545 und 337f.



Haus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 533

hat. Denn ,,[d]er Substanzbegriff läßt die Verbindung von Gott als Sein
selbst und Welt als selbst ein Sein nicht zu. Erst die ontologische Um-
prägung in Richtung auf die Funktion macht die Dinge real und erhält sie

gegenüber Gott."111 Dementsprechend richtet sich die Aufmerksamkeit
Hemmeries nicht auf die analytische Unterscheidung von Gott und Mensch,
sondern ihre Einigung in einer mehrursprünglichen Gemeinschaftsstruktur.

Über diese Gemeinschaft schreibt er:

„Wir können sie nicht .machen', sie ist Geschenk, sie bildet sich aus Gottes
gewährendem Akt. Dieser schöpferische, gewährende Akt, der Person wie
Gemeinschaft konstituiert, ist reines Geschenk, aber nicht bloßes Geschenk.
Dieser Akt wird als Akt Gottes zugleich der unsere, und so ist gerade die
höchste Aktivität in der Liebe und in der Bildung von Gemeinschaft jene, in
der wir Gottes Akt mittun, Gottes Wirken mitvollziehen. ,Gott allein' heißt
,Gott und ich', ,Gott und ich' heißt ,Gott allein'."112

Folglich kann auch Gott, wie es Hoffmann vorschwebt und ihr Verständnis
der zweiten Gabe sowie das Phänomen der Mehrfachbesetzungen
implizieren, „die Seite wechseln",113 Neues empfangen, sich dadurch betreffen
und „verändern" lassen. Liebe ist nach Hemmerle ein Geschehen der Freiheit,

wobei Freiheit allen Polen wie auch dem Ganzen zukommt.
Phänomenologie der Liebe kann nur als Phänomenologie der Freiheit betrieben
werden: „Die Drehung der Struktur auf die Ursprünglichkeit Gottes hin
kann nur im verdankenden, gedenkenden und verhoffenden Verwandeltsein

menschlicher Ursprünglichkeit zu sich selbst artikuliert werden. Das

ist die Perspektive, in der die Theologie ihre - notwendigen und eigentlichen

- Aussagen über Gott und sein Handeln vermag. Sie erwächst einem
sich allem gebenden und darin freigebenden Zuerst-Lieben, weil Zuerst-
Geliebtsein."114

2.3 Phänomenologie der Liebe als Phänomenologie der Freiheit

Abschließend soll eine methodische Frage thematisiert werden. Hoffmann
schreibt, dass die Theologie meist auf nichttheologische Gabekonzeptionen

zurückgreife, um das theologische Phänomen des Gebens zu
erhellen.115 Dementsprechend rezipiert sie das sozialphilosophische Modell der

111 ROMBACH: Substanz, System, Struktur I, 176 (Hervorhebung im Original). Vgl. ebd.

140-179. Vgl. zu Hemmerle KlENZLER: Bewegung, 345-350, bes. 349b, 466b
112 HEMMERLE: Leben, 87. Vgl. zur Mehrursprünglichkeit der gott-menschlichen Bewegung

auch Hemmerle, Klaus: Christus nachgehen. Jungen Menschen den Weg finden helfen,
in: Ders.: Ausgewählte Schriften 4, 296-323, hier 308b

113 Hemmerle: Communio, 88, spricht ausdrücklich von einem „.Seitenwechsel"' (88; im
Original hervorgehoben). Vgl. zum Ganzen ebd. 88f.; Herz, 57; BÖHNKE: Einheit, 225b;
Hoffmann: Skizzen, bes. 326-338.

114 HEMMERLE: Besprechung Strukturontologie, 427 (Hervorhebung im Original).
115 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 104,110.



534 Dominik Lorenz

Gabe der Anerkennung, nicht ohne es jedoch aus theologischen Gründen
zu modifizieren, indem sie z.B. das Phänomen der Mehrfachbesetzung
aufdeckt, die nur Gott mögliche „,allererste[n] Gabe'"116 mit ihren unbegrenzten

schöpferischen Möglichkeiten von der menschlichen unterscheidet
und das göttliche Sich-Geben in der trinitarischen Lebensfülle gründet.117
Deshalb kann man nicht von einer einfachen Anwendung des Gabemodells
auf das göttliche Sich-Geben und religiöse Phänomene des Sich-Gebens
sprechen. „Gabe" ist für Hoffmann vielmehr ein „.mehrfach signierter
Begriff": ,„Die' Gabe gibt es offensichtlich nicht."118

Diese Einsicht ist auch für Hemmeries Phänomenologie grundlegend.
Seine Ontologie deckt lediglich formale Strukturale des Phänomens „Sich-
Geben" auf, die jedoch den Sinn des Phänomens nicht determinieren, weil
sie bei jeder Wandlung desselben korrigiert werden müssen und weil sie
für jedes Phänomen des Sich-Gebens neu bestimmt werden müssen. „Die
neue Ontologie nimmt es dem Denken nicht ab, jeweils neu zu werden bei
jedem Phänomen und bei jedem Vorgang. Das Denken hat seine mit sich
identischen, in sich stimmigen formalen Strukturen. Aber nicht diese denkt
es, sondern in ihnen denkt es das, was sich je neu und anders ihm zu denken

gibt. So verwandeln sich auch die Strukturen selbst, sie werden je
neu."119 Sich-Geben wird auf vielfältige Weise gesagt. Strukturphänomenologie

ist Phänomenologie der Freiheit. Das kommt auch in der hemmerle-
schen Figur der Unterbietung zum Ausdruck: Jede Phänomenanalyse
unterbietet das Ereignis des Sich-Gebens und gibt es damit in sein Je-Mehr
frei.120

116 Hoffmann: Skizzen, 508. Vgl. WERBICK, Jürgen: Gottes-Gabe. Fundamentaltheologische
Reflexionen zum Gabe-Diskurs, in: HOFFMANN: Urwort, 15-32.

117 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 508, 527-542.
118 Beide Zitate aus HOFFMANN: Skizzen, 109.
119 HEMMERLE: Thesen, 148. Vgl. zum Ganzen ebd. 140t., 148, i5of.; Besprechung Struktur-

ontologie, 417t, 421, 423t, 426, 432; Rombach: Strukturontologie, 75-77, 130-133, 252-262,
265-271.

120 Vgl. zu diesem Motiv Hemmerle: Vorspiel, 44L, 49-52; Kienzler: Bewegung, 466t. Für
Hemmerle unterbietet nicht nur die Sprache, was sie zum Ausdruck bringen will, sondern
unterbietet sich auch die Sache, indem sie in die Sprache kommen will, womit die gegenseitige

Unterbietung von Sache und Wort zur gelingenden Begegnung wird, die das Selbstsein
der Pole ermöglicht: „Sprache ist jene Gestalt, in welcher die vielen Ursprünge übereinkommen,

gleichzeitig werden. Denn ich bin ganz drinnen; was ich sage, ist ganz drinnen; die
anderen sind ganz drinnen - und dies, weil und sofern wir uns ganz gegeben haben. Die Verfremdung,

die Unterbietung in der Gestalt ist nicht die Unwahrheit, sondern gerade die Wahrheit

dessen, was sich gibt. Denn alles ist erst ganz, was es ist, wenn es nicht nur in sich,
sondern auch in seinem anderen ist" (Hemmerle: Vorspiel, 52). Analoges gilt vom Sprechen von
Gott, wie Hemmerle ausführt: „[...] wenn Gott sich nicht zu gut war, sich zu unterbieten, dann
darf es auch der Mensch wagen, Gott der Unterbietung seines Sprechens von ihm
auszusetzen" (Hemmerle, Klaus: Sprechen von Gott, in: DERS.: Ausgewählte Schriften 1, 400-414,
hier 412). Weil die Selbstmitteilung Gottes konkret als Sich-Geben konstelliert, mindert die
Selbstunterbietung nicht den Gehalt der Selbstmitteilung Gottes, sondern enthält ihn: „Das
Wort, in dem Gott sich gibt, ist die Gestalt, in der er sich selbst klein macht - und gerade in



Klaus Hemmeries Phänomenologie des Sich-Gebens 535

Wenn es aber „die" Gabe oder „das" Sich-Geben nicht gibt, wenn eine
Methode oder ein Modell nicht apriorisch den Sinn des Sich-Gebens
determinieren darf, lässt sich fragen, ob der Sinn aller Gabeprozesse im
Allgemeinen121 und aller religiösen Gabeprozesse im Besonderen auf den der
Anerkennung reduziert werden und ob der Begriff der Anerkennung, wenn
Gott selbst trinitarisches Ereignis der Liebe ist, sein Sich-Geben adäquat
zur Sprache bringen könne. Ungeachtet der Tatsache, dass Hoffmann mit
Ricœur die Anerkennung als Akt der agape deutet,122 muss sie gegenüber
der Liebe als abgeleitetes Phänomen gelten. Für Hemmerle ist Liebe das
tiefste Geheimnis Gottes und seiner Selbstmitteilung,123 die das
Wirklichkeitsverständnis wie das Selbstverständnis des Menschen revolutioniert:
Sich-Geben ist nunmehr das Grundgeschehen, das sich überall vollzieht,
Liebe ist der Sinn der Wirklichkeit.124 Es ist, so ließe sich in Abwandlung
der oben zitierten Aussage Rombachs formulieren,125 die Aufgabe der
Phänomenologie des Glaubens zu zeigen, dass und wie sich Sich-Geben in
verschiedenen Stufen verschieden konkretisiert.

Weil sich die Struktur Sich-Geben nur dem gibt, der sich ihr gibt, weil
sich ihr Es-geht nur einem konkreativen Mitgehen eröffnet, ist jeder
Versuch, sie theoretisch festzustellen, zum Scheitern verurteilt. Liebe kann nur
von einem Denken, das ihr entspricht, als sie selbst zur Sprache gebracht
werden. „Trinitarische Ontologie ist nicht nur Denkinhalt, sondern auch
Denkvollzug. Sie denken heißt: mit dem Denken, mit dem Sprechen, somit
aber mit dem Dasein selbst einsteigen in ihren Rhythmus."126 Hemmeries
trinitarische Ontologie ist als Phänomenologie der Freiheit Phänomenologie

der Liebe - genitivus obiectivus und genitivus subiectivus.

dieser Kleinheit, in dieser Entäußerung und Erniedrigung ist er selbst drinnen als der je
Größere, genauer gesagt, als die je größere Liebe" (ebd. 413).

121 Vgl. hierzu WALDENFELS, Bernhard: Gabe und Gegengabe - ethnologische Herausforderungen

und philosophische Antworten, in: PhR 62 (2015), 125-140, hier 133L; LlEBSCH, Burkhard:

Gabe gegen Anerkennung? - Anerkennung als Gabe?, in: Hoffmann/Link-Wieczorek/
Mandry: Die Gabe, 51-75, hier 59-62.

122 Vgl. HOFFMANN: Skizzen, 264-277, 324, 486-492, 507-512; RlCŒUR: Wege, 275-286,
301-303.

123 Vgl. HEMMERLE: Thesen, 138-141,150-152.
124 Vgl. Hemmerle: Thesen, 18.
125 Vgl. Rombach: Strukturontologie, 252.
126 HEMMERLE: Thesen, 157. Vgl. auch Wahrheit Jesu, 197L



536 Dominik Lorenz

Zusammenfassung
Der vorliegende Aufsatz rekonstruiert Klaus Hemmeries Phänomenologie
des Sich-Gebens. Charakteristisch für sie ist der radikal relationale und
genetische Ansatz, der durch die Rezeption der Strukturontologie Heinrich
Rombachs ermöglicht wird, aber auch der Gedanke der perichoretischen
Einigung. In einem zweiten Teil wird das Gespräch mit dem von Veronika
Hoffmann entwickelten Modell der Gabe der Anerkennung gesucht, um
anhand der Unterschiede Potentiale des strukturalen Modells Hemmeries für
die Diskussion über die Gabe aufzuzeigen.

Abstract
This article reconstructs Klaus Hemmerle's phenomenology of self-giving
(Sich-Geben). Characteristic for Hemmerle's phenomenology is the radical
relational and genetic character made possible by his reception of Heinrich
Rombach's structural ontology, as well as the figure of perichoretic
unification. In the second part the article tries to compare his approach with the

concept of gift as gift of recognition developed by Veronika Hoffmann.
Additionally, we intend to show some strong points ofHemmerle's phenomenology

in the discussion on the gift.


	Klaus Hemmerles Phänomenologie des Sich-Gebens : ein Beitrag zur Diskussion über die Gabe

