
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Ni au centre, ni à la périphérie : le traité sur l'infini de Nicolas de
Strasbourg

Autor: Suarez-Nani, Tiziana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tiziana Suarez-Nani

Ni au centre, ni à la périphérie : le traité sur
l'infini de Nicolas de Strasbourg*

« Si Albert (le Grand) n'avait pas existé, L'Allemagne serait restée un âne »L

Cet éloge d'un chroniqueur du XVIe siècle exprime bien l'importance de la

figure d'Albert le Grand dans la culture allemande du Moyen Age. Initiateur

d'une école philosophique - 1'« Ecole dominicaine allemande » ou
« Ecole d'Albert le Grand »2 -, le maître de Cologne a rayonné bien au-delà
des frontières de sa province, que ce soit par ses propres œuvres ou celles
de ses disciples, dont certains - tels Dietrich de Freiberg, Jean Picardi de

Lichtenberg ou Maître Eckhart - ont enseigné à l'université de Paris et y
ont marqué de leur empreinte la vie intellectuelle. L'influence d'Albert le
Grand sur la longue durée est attestée par les confrontations sur ses
positions qui vont animer, aux XIVe et XVe siècles, le débat entre les écoles al-
bertienne et thomiste3.

Comme toute école de pensée, celle initiée par Albert le Grand présente
des traits spécifiques communs à tous ses représentants, mais aussi des

divergences significatives. La pensée d'Albert le Grand s'était en effet nourrie
de sources philosophiques diverses, issues de l'héritage aristotélicien, néo-

* Cette étude était originairement destinée à paraître dans le volume Centri e periferie
nella storia del pertsiero filosofîco. Omaggio a Loris Sturlese nel suo 70° anniversario : n'ayant
pas pu livrer ma contribution dans les délais prévus, je souhaite à présent honorer ma dette
en dédiant à Loris Sturlese cette modeste étude sur un des représentants de la « culture
philosophique allemande » que ses nombreuses et importantes études ont permis de mieux
connaître et apprécier.

1 « Wer er (Albertho) nit gewesen, Dutschelant wer ein esel blyben »: c'est ce que l'on lit
dans une chronique du XVe siècle : Johannes Mayer, Papstchronik, Cod. Freiburg im Br.,
Stadtarchiv, B.i, Nr. 107, fol. 20V-2ir, cité par STURLESE, Loris : Albert der Crosse und die deutsche

philosophische Kultur des Mittelalters, in : Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

28 (1981), 133-147, ici 147.
2 Cette étiquette est toutefois contestée aujourd'hui : voir les études signalées par

KöNIG-Pralong, C. : Expériences et sciences de la nature chez Dietrich de Freiberg et Berthold
de Moosburg, dans : BlANCHI, L./Crisciani, C. (éds.) : Forme e oggetti délia conoscenza nel

XIV secolo. Studi in ricordo di M.E. Reina Micrologus Library 61). Firenze : SISMEL -
Edizioni del Galluzzo 2014,129, note 75.

3 Concernant Albert le Grand et son influence nous nous limiterons à signaler les études
suivantes : Libéra, Alain de : Albert le Grand, in: Dictionnaire du Moyen Age, sous la direction
de C. Gauvard, A. de Libéra, M. Zink. Paris : Presses universitaires de France 2002, 26-29 ;

Libéra, A. de : Albert le Grand et la philosophie. Paris : Vrin 1990 ; STURLESE, L. : Storia délia

filosofia tedesca nel Medioevo. Firenze : Olschki 1996, 69-125 ; IMBACH, R. : Albert der Grosse
und die deutsche Dominikanerschule, in : Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

32 (1985); HOENEN, M./Libéra, A. de : Albertus Magnus und der Albertismus. Deutsche
philosophische Kultur des Mittelalters. Leiden : Brill 1985.



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 429

platonicien et hermétique. Dans son sillage, ses disciples vont développer
davantage l'une ou l'autre de ces orientations philosophiques, en fonction
des choix théoriques propres à chacun d'eux. Aussi, alors que chez la
première génération de disciples l'inspiration néoplatonicienne est dominante,
dans la génération suivante - celle, entre autres, de Dietrich de Freiberg,
Maître Eckhart, Jean Picardi de Lichtenberg et Berthold de Moosburg -
apparaissent des divergences notables et décisives dans l'interprétation de

la pensée du maître, les uns privilégiant l'orientation néoplatonicienne
(Dietrich de Freiberg, Berthold de Moosburg), les autres préférant la
composante aristotélicienne, parfois infléchie dans le sens du thomisme (Jean
Picardi de Lichtenberg), et d'autres encore - comme Maître Eckhart -
puisant dans les diverses sources d'inspiration de la pensée d'Albert le Grand4.

C'est à cette deuxième génération de disciples qu'appartient Nicolas de

Strasbourg, témoin significatif de la culture philosophique allemande du
début du XIVe siècle - une culture « déchirée entre l'obédience au
thomisme » - rappelons qu'en 1286 la doctrine de Thomas d'Aquin avait été

adoptée comme doctrine de l'ordre dominicain - « et l'adhésion au
paradigme néoplatonicien »5.

Plagiaire pour les uns6, fidèle représentant de l'orthodoxie thomiste et
de la « mystique allemande » pour d'autres7, Nicolas de Strasbourg fut
bachelier sententiaire à Paris et lecteur de théologie auprès du Studium
dominicain de Cologne. Nommé le ier août 1325 vicaire général de l'ordre do-

4 Cf. Sturlese, L. (éd.) : Lefonti di Meister Eckhart Dokimion 37). Fribourg : Academic
Press 2012, ainsi que : Albert der Crosse und die deutsche Kultur des Mittelalters, 138-142.
Pour un survol des « thomistes allemands » du XIVe siècle cf. Hoenen, M./Imbach, R./
Koenig-Pralong, C. : Thomistes allemands du XIVe siècle : lectures, stratégies d'appropriation,

divergences, in : Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 57 (2010) 2, 227-
244 ; l'ensemble de ce volume est consacré à l'école dominicaine allemande du Moyen Age et
fournit une ample bibliographie sur ce sujet.

5 Cf. Sturlese, L. : Eckhart, Teodorico e Picardi nella 'Summa philosophiae' di Nicola di
Strasburgo, in : Giornale critico délia filosofia italiana 53 (1982) 2,183-206, ici 198.

6 Cf. Denifle, P.H. : Der Plagiator Nicolaus von Strassburg, in: Archiv für Literatur- und
Kirchengeschichte des Mittelalters 4 (1888), 312-329.

7 Cf. Grabmann, M. : Forschungen zur Geschichte der ältesten deutschen Thomistenschule
des Dominikanerordens, in : Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der
Scholastik und Mystik, vol. I. München : Max Hueber 1926, 392-431 ; Hillenbrand, E. : Nikolaus

von Strassburg. Religiöse Bewegungen und dominikanischen Theologie im 14. Jahrhundert.
Freiburg i.Br. : Albert 1968. Pour une mise au point de ces interprétations voir PELLEGRINO,

G. : La Summa di Nicola di Strasburgo (1315-1320) : 'Compilatio rudis ac puerilis' o 'novus li-
bellus' in : Beccarisi, A./Imbach, R./Porro, P. (éds.) : Per perscrutationem philosophicam.
Neue Perspektive mittelalterlichen Forschung. Loris Sturlese zum 60. Geburtstag gewidmet.
Hamburg : Meiner 2008, 204-215 ; PELLEGRINO, G. : Un contributo al dibattito storiograßco
sul tomismo tedesco: le dimensioni indeterminate nella Summa di Nicola di Strasburg, in :

Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 57 (2010), 393-409 ; GOTTSCHALL, D. :

Nikolaus von Strassburg, Meister Eckart und die 'cura monialium', in : Meister-Eckhart
Jahrbuch 2 (2008), 95-118; Sturlese, L. : Einführung, in : Nikolaus von Strassburg: Summa,
liber II, tractatus 1-2, éd. G. Pellegrino. Hamburg : Meiner 2009, VII-XXI.



430 Tiziana Suarez-Nani

minicain et promis à une brillante carrière8, son ascension dans la hiérarchie

ecclésiastique fut brusquement interrompue par « l'affaire Eckhart »,
éclatée vers la fin de la même année. Défenseur de Maître Eckhart dans le

procès intenté contre lui et qui aboutira à sa condamnation posthume en
13299, Nicolas fut lui-même pris à parti dans ce procédé et accusé d'avoir
fait obstacle à la mise en examen de son confrère. Le procès contre Nicolas
fut suspendu en 1331 par l'intervention du pape - donc pas moins de deux
ans après la condamnation de Maître Eckhart -, mais sa carrière en pâtit et
sa figure intellectuelle passa au second plan10.

L'œuvre majeure de Nicolas de Strasbourg est la Summa rédigée entre
1315 et 1320. Elle est subdivisée en quatre livres, correspondant aux quatre
causes aristotéliciennes. Si la doctrine d'Aristote (« egregius philosopho-
rum princeps »), en constitue l'arrière-plan, Nicolas déclare également vouloir

suivre les deux principaux maîtres de son ordre, Albert le Grand et
Thomas d'Aquin, tout en impliquant les doctrines d'autres figures importantes

de la philosophie de son époque, telles que Gille de Rome, Dietrich
de Freiberg ou Hervé de Nédellec11. Le Prologue nous apprend que la Summa

devait servir de manuel pour l'enseignement de la philosophie aux
novices de l'ordre dominicain. Dans ce but didactique, il s'agissait de « réunir
en un seul traité divers sujets de philosophie et de théologie alors difficilement

accessibles, car dispersés dans des opuscules et écrits divers »12. Le

projet intellectuel de Nicolas suivait donc le modèle d'un savoir encyclopédique

universel qui avait caractérisé l'entreprise des Summae au siècle pré-

8 Cf. STURLESE, L. : Eckhart, Teodorico e Picardi, 183.
9 Cf. STIRNIMANN, H./Imbach, R. (éds.) : Ekhardus Teutonicus. Homo doctus et sanctus.

Nachweise und Berichte zum Prozess gegen Meister Eckhart Dokimion 11). Fribourg :

Editions universitaires 1992.
10 Pour de plus amples informations voir IMBACH, R. : Nicolas de Strasbourg, in : Dictionnaire

de spiritualité, 72/73 (1981), 301-302 ; IMBACH, R/Lindblad, U. : 'Compilatio rudis ac
puerilis'. Hinweise und Materialien zu Nikolaus von Strassburg O.P. und seiner Summa, in :

Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 32 (1985), 155-233 (avec l'édition du
Prologue de la Summa).

11 Cet aspect donne lieu à une intertextualité dense et riche, comme relevé par STURLESE,

L. : Einfîihrung, XVI. Pour une illustration de la méthode de travail de Nicolas voir : Imbach,
R./Lindblad, U. : Compilatio rudis ac puerilis, 180 sv. ; cette étude considère l'implication des
maîtres parisiens susmentionnés comme une forme d'« internationalisation » du débat
philosophique dans le milieu thomiste (ici 188-189). Pour un panorama des sources des traités
sur le temps voir : Suarez-Nani, T. : Tempo ed essere nell'autunno del Medioevo. Il 'De
tempore' di Nicola di Strasburgo e il dibattito sulla natura del tempo agli inizi del XIV secolo
Bochumer Studien zur Philosophie 13). Amsterdam : Grüner 1989,144-174.

12 Cf. IMBACH, R./Lindblad, U. : Compilatio rudis ac puerilis, 177. Selon G. Pellegrino,
(Novus ex veteribus libellus. Guglielmo di Conches nella' Summa' di Nicola di Strasburgo, in:
MARTELLO, C./MlLITELLO, C./Vella, A. [éds.] : Cosmogonie e cosmologie neI Medioevo. Lou-
vain la Neuve : Brepols 2008, 339-350), la référence à la dispersion du savoir et aux difficultés

d'y accéder signifiait concrètement que certains auteurs et textes étaient devenus introuvables,

comme par exemple le Dragmaticon philosophiae de Guillaume de Conches.



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 431

cèdent - un modèle qui n'était toutefois plus actuel à son époque13. Cela

dit, et au-delà de la pertinence d'une telle démarche et de son résultat, la
Summa fournit un important et utile status quaestionis des problématiques

discutées dans le contexte de la philosophie allemande du début du
XIVe siècle.

I. Le traité sur l'infini dans la Summa de Nicolas de Strasbourg

Cette étude entend proposer un premier examen de la doctrine de l'infini
de Nicolas de Strasbourg. Le traité De infinito est le quatorzième et dernier
traité du livre II de la Summa, consacré à la cause matérielle. Nicolas
examine ce type de causalité en suivant, dans les grandes lignes, les thématiques

abordées par Aristote aux livres III et IV de la Physique, à savoir la
matière14, le mouvement15, le lieu et le temps16 :

« quia materia est subiectum transmutationis et motus et omnis motus est in
loco et mensuratur tempore, quae sunt quaedam quantitates et quantitatis
passiones sunt finitae et infinitae, ideo in eo dicemus de motu in communi et
de omnibus speciebus eius, de loco et tempore et de omnibus aliis mensuris,
et ultimo de infinito »17.

Le traité sur l'infini suit ainsi les traités sur les diverses formes de la durée,
alors qu'Aristote avait abordé ce sujet à la suite de ses considérations sur le
mouvement dans le IIIe livre de la Physique. La Summa réserve en revanche
à la thématique de l'infini un traité à part entière, bien que son traitement
soit relativement succinct18. Quant à sa structure, ce traité est subdivisé en
deux sections, dont la première porte sur la définition de l'infini et la
deuxième sur ses subdivisions ; chacune comprend à son tour plusieurs questions

: 5 pour la première, 2 pour la seconde.

13 Cf. FLASCH, K. : Einleitung zu Dietrich von Freiberg, in : Dietrich von Freiberg Opera
omnia, 1.1. Hamburg: Meiner 1977, XXV ; Suarez-Nani, T. : Tempo ed essere, XVIII-XXI.

14 Cf. NICOLAS DE Strasbourg : Summa, 1. II, tractatus 1-2, éd. G. Pellegrino. Hamburg:
Meiner 2009.

15Cf. NICOLAS DE STRASBOURG : Summa, 1. II, tractatus 3-7, éd. G. Pellegrino. Hamburg:
Meiner 2009.

16 Cf. NICOLAS de Strasbourg : Summa, 1. II, tractatus 8-13, éd. T. Suarez-Nani. Hamburg:
Meiner 1990.

17 Cf. Prologus, éd. Imbach, Lindblad, in: 'Compilatio rudis', 199. Cette étude fournit
également la table des matière complète de la Summa (cf. 201-233).

18 II n'occupe en effet que 5 folios du manuscrit Vat. Lat. 3091 ayant servi de base à

l'édition, ce qui donne un total de 18 pages de l'édition critique : cf. Summa, 1. II, tractatus
14, éd. T. Suarez-Nani. Hamburg : Meiner 1990, 183-200.



432 Tiziana Suarez-Nani

II. La nature de l'infini

Le traité adopte d'emblée la définition aristotélicienne de l'infini : « infinitum

est, cuius quantitatem accipientibus semper est a liquid extra accipe-
re »19. L'infini est donc ce qui est essentiellement inachevé, car toujours
susceptible d'être augmenté. Cette conception négative de l'infini comme
« indéterminé » et « imparfait » fournit le point de départ d'une série de
clarifications faisant chacune l'objet d'une question du traité.

II.1 Détermination catégoriale de l'infini
La première vise à préciser à quelle catégorie appartiennent le fini et I'infi -
ni, lesquels ne désignent pas des quantités, mais des propriétés de la grandeur

et du nombre. En tant quel telles, le fini et l'infini ne possèdent pas
d'existence propre et indépendante, tout comme la grandeur et le nombre
ne subsistent pas comme tels. Le fini et l'infini ne sont donc que des

propriétés d'un sujet : plus précisément, ils qualifient toute quantité, qui est
elle-même la propriété fondamentale des substances matérielles20. Le fini
et l'infini appartiennent par conséquent à la catégorie de la qualité, mais
de deux manières différentes : le fini y appartient en tant que disposition
et directement, alors que l'infini relève de cette catégorie en tant que
privation et « par réduction »21. Nicolas insiste sur le fait que le fini et l'infini
ne constituent pas des différences de la quantité : c'est donc de manière
impropre qu'ils sont le plus souvent rattachés à la quantité, du fait que
celle-ci est leur sujet immédiat. Nicolas demeure donc fermement ancré
dans la physique qualitative d'Aristote, dont il adopte la conception négative

de l'infini, ainsi que la thèse de l'impossibilité d'un infini qui serait
une entité séparée et subsistante en elle-même.

Cette clarification de la nature catégoriale de l'infini est un emprunt
presque littéral du commentaire de la Physique de Gilles de Rome, qui clôt
son exégèse du IIIe livre par un paragraphe consacré précisément à la
détermination catégoriale de l'infini22. La reprise de cette exégèse est si
fidèle que l'on peut affirmer sans l'ombre d'un doute que l'auteur de la Summa

a eu le texte de Gilles sous les yeux23.

19 Cf. Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 183 et ARISTOTE : Physique III, 6, 20731.
20 Cf. Summa, tr. 14, éd. cit., 184 : « finitum et infinitum sunt passiones magnitudinis et

numeri. Ostendetur etiam quod neutrum istorum potest habere esse separatum [...]. Finitum
et infinitum non sunt quantitates, sed quedam qualitas in quantitate ».

21 Cf. ibid. : « Finitum et infinitum [...] sunt in quarta specie qualitatis ita, quod finitum
est in huius specie tamquam habitus et directe, infinitum tamquam privatio et per reductio-
nem ».

22 Cf. Aegidii Romani Commentaria in octo libros Physicorum Aristotelis, I. Ill, lectio XV,
ed. Venetiis 1507 (repr. Frankfurt: Minerva 1968), fol. 7ora-rb.

23 Pour la conception égidienne de l'infini voir l'étude de TRIFOGLI, C. : Egidio Romano e

la dottrina aristotelica dell'infinito, in : Documenti e studi sulla tradizione filosofica medie-



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 433

II.2 : Une partie d'un infini en acte serait-elle infinie

La seconde question demande si chaque partie d'un infini serait elle-même
infinie24. Elle prend appui sur l'hypothèse de l'existence d'un infini en acte
signalée par Aristote au début de sa tractation sur l'infini. La réponse à

cette question est fondée sur deux acceptions de « partie » : si on se réfère
à la partie aliquote - ou fraction proportionnelle d'un tout -, dont la
multiplication un nombre déterminé de fois donne le tout, une telle partie de l'infini

serait elle-même infinie, car aucune partie finie multipliée un nombre
déterminé de fois ne peut produire un infini. En revanche, si on considère
la « partie » au sens large de ce qui compose un tout et qui, multiplié un
nombre infini de fois, donne le tout, alors une telle partie de l'infini serait
finie.

Il s'ensuit qu'au sens propre et premier de « partie », un infini en acte
ne peut pas avoir de parties aliquotes : de telles parties prises un nombre
déterminé de fois donnent en effet le tout ; or - comme cela a été précisé -
les parties aliquotes de l'infini seraient elles-mêmes infinies, si bien qu'elles
ne pourraient pas constituer un tout ayant des limites déterminées. Seul

un tout déterminé et fini peut donc posséder des parties aliquotes dont la
multiplication donne lieu au tout qu'elles composent25.

Cette thèse est confirmée par un autre biais : s'il existait un infini en
acte, rien ne pourrait être plus grand que lui ; or, s'il possédait une partie
aliquote, qui serait infinie, l'infini dont elle constituerait une partie ne
serait pas plus grand qu'elle. Par conséquent - conclut Nicolas -, s'il existait
un infini en acte, il n'aurait pas de parties et il ne serait pas un tout au sens

propre du terme26.
Ces considérations renforcent l'adhésion de Nicolas au concept négatif

de l'infini formulé par Aristote : dans l'hypothèse de l'existence d'un infini
en acte, celui-ci ne pourrait en effet constituer un tout au sens d'une totalité

accomplie à laquelle rien ne manque. En d'autres termes, une entité
infinie en acte ne serait pas déterminée et accomplie, mais toujours inachevée,

car l'addition de ses parties n'aboutirait jamais au tout qu'elles sont
censées composer. Par conséquent, l'infini comme totalité s'avère être une
notion contradictoire et une entité impossible.

Cette question également est entièrement redevable du commentaire de
Gilles de Rome sur la Physique, dont elle reproduit littéralement un pas-

vale II (1991), 217-239 et : Continuità e discontinuité delle grandezze fisiche in Egidio Romano,
in : Nuncius. Annali di Storia délia scienza 5 (1990), 53-73.

24 Cf. NICOLAS de Strasbourg : Summa, tr. 14, éd. cit., 185: « Utrum quaelibet pars infi-
niti esset infïnita, si dare esset infinitum in actu ».

25 Cf. Summa, tr. 14, éd. cit., 185.
26 Cf. ibid., 185-186: « Dicamus igitur ex hiis, quod dato quod sit infinitum in actu, ut po-

suerunt aliqui antiquorum, non haberet partem proprie sumptam nec per consequens ipsum
esset totum proprie sumptum ».



434 Tiziana Suarez-Nani

sage de la lectio XIV du IIIe livre, dans lequel Gilles reprend la critique
aristotélicienne de la thèse de l'infini comme totalité27.

11.3 Existe-t-il un infini en puissance

Tirant les conséquences de l'argumentation qui précède, Nicolas adopte la
thèse aristotélicienne de l'existence de l'infini en puissance, à savoir la
possibilité qu'une réalité donnée puisse être extensible à l'infini sans pour
autant l'être réellement ou en acte. Aussi, reprenant à la lettre le commentaire

de Gilles de Rome, il considère « ridicule » de nier l'existence de l'infini

en puissance en arguant qu'une telle puissance ne pourrait jamais être
actualisée (et serait donc vaine : « frustra »)28. Nicolas précise son propos
en distinguant deux modalités de l'acte et de la puissance : il y a un acte
parfait, conféré par la forme, et un acte imparfait, qui est un mélange d'acte
et de puissance - tel est, par exemple, le cas du mouvement, qui est un
mélange de puissance et d'acte ne pouvant être actualisé que de manière suc -
cessive (« in fieri »). L'infini en puissance est du même type : sa potentialité

n'est pas relative à un acte formel parfait (l'acte d'être), mais à une
actualisation imparfaite, selon la succession et le devenir, « comme cela se

produit dans le déroulement d'une journée ou d'un combat »29.

11.4 L'essence de l'infini
La clarification de l'essence de l'infini s'ouvre par la réfutation de la thèse

pythagoricienne selon laquelle l'infini est une substance et un principe. Si

tel était le cas - observe Nicolas -, l'infini serait identique à sa quiddité et
il n'y aurait rien en lui qui ne serait pas infini. Si un tel infini avait des
parties, chacune d'elles serait donc infinie, si bien que l'infini serait composé
de plusieurs infinis - une conséquence jugée inadmissible30.

A partir de là - toujours dans le sillage de Gilles de Rome31 -, Nicolas
rejette l'idée que l'infini puisse être un effet causé par un agent et qu'il puisse
être lui-même une cause. Evoquant le célèbre adage selon lequel la nature

27 Cf. GILLES de Rome : Commentaria in octo libros Physicorum, 1. Ill, lectio XIV, éd. cit.,
fol. 67vb-68ra.

28 Cf. Summa, tr. 14, éd. cit., 186 : « ridiculum est dicere quod, sicut aliqua potentia,
quae non sit reducibilis ad actum, respectu cuius est et ad quem ordinatur, frustra est, ita
frustra esset infinitum, quod non esset reducibile ad actum »; cf. GILLES DE ROME :

Commentaria in octo libros Physicorum, 1. Ill, lectio XIV, éd. cit., fol. ôçra.
29 Cf. ibid. : « Modo dicendum quod infinitum est in potentia [...] respiciente actum im-

perfectum habentem se per modum fieri [...] sicut dies vel agon [...] ».
30 Cette conséquence avait déjà été relevée par Aristote pour démentir la position

pythagoricienne (cf. Physique III, 5, 204325). La compossibilité de plusieurs infinis constitue un
des paradoxes de l'infini largement discutés dans la physique oxonienne et parisienne du
début du XIVe siècle : voir BlARD, J./Celeyrette, ]. : De la théologie aux mathématiques. L'infini
au XIVe siècle. Paris : Les Belles Lettres 2005, 9-34.

33 Cf. Commentaria in octo libros Physicorum, 1. Ill, lectio VI, éd. cit., fol. 58vb.



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 435

agit en vertu d'une intelligence (« natura agit rememorata ab intelligen-
tia >>32), il considère que tout effet est nécessairement intelligible comme tel.
Ce qui n'est pas intelligible ne peut donc pas être l'effet d'un agent ; l'infini
étant inconnaissable, il ne peut pas être l'effet d'un agent, quel qu'il soit33.

Par ailleurs, en tant que réalité purement potentielle, l'infini ne peut
pas être cause de quelque chose d'autre car l'exercice d'une causalité n'est
possible que pour une entité en acte34. Nicolas s'en tient finalement à la

position d'Aristote : l'essence de l'infini réside dans son inachèvement et
son incomplétude. Cette conclusion va permettre d'envisager l'infini selon
la division et selon l'accroissement, car dans l'un comme dans l'autre cas le

processus de soustraction ou d'addition demeure toujours inachevé.

//5 L'infini aurait-il la nature d'un tout ou d'une partie

La cinquième et dernière question de la première section du traité
demande si l'infini doit être considéré comme un tout ou comme une partie.
La réponse mobilise la notion de puissance imparfaite : dans les entités
dont la potentialité ne peut être actualisée que de manière successive, il y
a toujours quelque chose qui a été acquis et qui est donc actuel, et quelque
chose à acquérir qui demeure potentiel. Or l'infinité ne caractérise pas ce

qui a été acquis - qui est toujours déterminé et fini -, mais ce qui peut
encore l'être selon la succession et le devenir. Par conséquent, la nature de

l'infini n'est pas celle d'un tout, mais plutôt celle d'une partie - celle-ci
impliquant qu'en dehors d'elle il y ait toujours et encore quelque chose à

ajouter ou à enlever35.
Infinité et totalité s'excluent donc mutuellement : le tout implique en

effet qu'en dehors de lui il n'y ait rien, qu'il soit accompli en lui-même et
qu'il soit un contenant pour l'ensemble de ses parties. En revanche, en tant
qu'il est ce à quoi on peut toujours ajouter quelque chose, l'infini n'est pas
un contenant, mais plutôt un contenu : il ne constitue pas une totalité, mais
une partie toujours inaccomplie car susceptible d'être augmentée.

32 Cf. AverroèS : In Aristotelis Metaphysicam, 1. XIII, comm. 18, in : Aristotelis Opera
cum Averrois Commentariis, Apud Junctas. Venetiis 1562-1574, t. VIII, fol. 305 DE.

33 Cf. NICOLAS DE Strasbourg : Summa, tr. 14, éd. cit., p. 187 : « Infinitum ergo, quod
consequitur quantitatem, de quo nos loquimur, secundum quod huiusmodi est ignotum, ut
infra ostendetur et innuit Philosophus in II Metaphysicae; ergo non poterit esse effectus ali-
cuius agentis ». Ceci est vrai au point où Dieu lui-même ne peut pas produire un infini en
acte : cf. infra, note 37.

34 Cf. ibid, p. 188 : « Et etiam dico quod non posset habere rationem causae, quia causa
debet esse quid in actu. Infinitum autem, secundum quod hie loquimur, dicit quid potentia-
le. Ergo non potest habere rationem causae ».

35 Nicolas DE Strasbourg : Summa, tr. 14, éd. cit., 189 : « Et cum infinitum magis dica-
tur respectu aeeipiendi et ipsum infinitum dicat id, cuius aliquid est extra, sequitur, quod magis

habet rationem partis quam totius ».



436 Tiziana Suarez-Nani

La première section du De infinito se conclut ainsi par la négation de

l'existence d'un infini en acte et en tant que totalité. Cette section reprend
l'essentiel de la conception aristotélicienne selon l'interprétation de Gilles
de Rome, dont Nicolas emprunte à la lettre de larges extraits du commentaire

de la Physique. A noter, toutefois, que le dominicain y opère des choix
précis et réajuste les extraits du commentaire de Gilles dans un ordre
particulier et en fonction du plan de son exposé. Aussi, alors que le texte de

Gilles est un commentaire suivi de la Physique, Nicolas en choisit certains

passages pour bâtir un traité concis et synthétique : il en résulte une
refonte totale, à partir d'éléments réorganisés dans le but de fournir une
version claire et didactique de la doctrine de l'infini pour le public auquel la
Summa était adressée.

Si cette première section se présente comme une synthèse de la doctrine
d'Aristote, la deuxième s'articule autour d'un débat davantage « médiéval ».

III. Les modalités de l'infini

Nicolas aborde les diverses modalités de l'infini en procédant à une subdivision

complexe qui fait état de neuf occurrences :

1) Infini est ce qui ne peut pas être parcouru ou traversé (au sens d'une
impossibilité absolue). Ce type d'infini est caractérisé comme « infini

négatif » (« inifinitum negative ») ;

2) Infini est ce qui peut être parcouru ou traversé de manière impar¬
faite, mais ne l'est pas (comme lorsque quelqu'un traverse un espace
mais n'arrive pas à son terme : il s'agit ici d'une impossibilité
relative). Ce type d'infini est qualifié d'« infini privatif » (« infinitum
privative ») ;

3) Il y a un infini par addition (« secundum appositionem ») qui con¬

cerne toute quantité discontinue (« quantitas discreta »), c'est-à-dire
le nombre ;

4) Il y a un infini par division (« secundum divisionem ») qui concerne
toute quantité continue (« quantitas continua ») ;

5) Il y a des entités infinies à la fois selon l'addition et la division,
comme le temps ;

6) Il y a un infini par soi (« infinitum per se »), qui désigne une multi¬
tude dans laquelle ce qui est postérieur dépend de l'antérieur ;

7) Il y a un infini par accident (« infinitum per accidens »), qui désigne
une multitude dans laquelle ce qui est postérieur ne dépend pas de

ce qui le précède ;

8) Il y a un infini selon la quantité (« infinitum secundum quantita-
tem »), subdivisé en infini relatif (« secundum quid ») et en infini au
sens absolu (« simpliciter ») ;



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 437

9) Il y a un infini selon l'essence (« infinitum secundum essentiam »),
subdivisé à son tour en infini relatif (« secundum quid ») et en infini

absolu (« simpliciter »).

Parmi ces modalités de l'infini, les cinq premières figurent dans la Physique
d'Aristote (1. III, c. 4), alors que les autres sont introduites par Nicolas. Il
convient de relever certains aspects particuliers de cette subdivision. Tout
d'abord, elle concerne la quantité, c'est-à-dire l'infini physique. C'est à ce

type d'infini que Nicolas se réfère lorsqu'il parle d'un « infini négatif » et
d'un « infini privatif » : il s'agit là des deux acceptions canoniques de l'infini,

dont la source est Aristote, et que les médiévaux vont reprendre,
développer et appliquer à d'autres domaines, notamment en métaphysique,
lorsqu'il s'agit d'expliquer en quoi consiste l'infinité divine36.

Si Nicolas mentionne ici les modalités 6), 7) et 9) de l'infini, il ne s'en

occupera plus dans la suite du traité. A noter que la modalité (9) fait
référence, bien que de manière très succincte, à l'infinité divine. A cet égard,
Nicolas se borne à renvoyer à sa propre Summa - notamment au premier
livre, où il traite de la cause efficiente37 -, en particulier à la question qui a

montré que « Dieu ne peut pas produire une infinité de choses en acte »38.

Cette limitation de la puissance divine résulte vraisemblablement de
l'application du principe de non-contradiction, auquel Dieu lui-même est soumis

: il s'agit là d'une doctrine courante, du moins chez les penseurs
dominicains, peu enclins à laisser libre cours à la toute-puissance divine absolue39.

Quoi qu'il en soit, l'infini par essence et « simpliciter » est identifié à

Dieu lui-même, car il rassemble toutes les perfections de tous les genres
d'étants40.

36 A ce propos voir Suarez-Nani, T. : Divine Immensity and Infinity in relation to Space
and Time: the Crossroad of the 'Summa Halensis', in : Schumacher, L. (éd.) : The Summa
halensis. Doctrine and Reception. Berlin : De Gruyter 2020, 71-87 ; Suarez-Nani, T. :

Néoplatonisme et aristotélisme dans la question de l'infinité divine au XIIIe siècle, in : Suarez-Nani,
T./Tsopurasvili, T. (éds.) : Héritages néoplatoniciens et aristotéliciens dans l'Orient et l'Occident

(XIT-XVT siècles) Scrinium Friburgense 54). Wiesbaden : Reichert 2021,165-180.
37 II s'agit, plus précisément, de Summa, 1. I, tr. 4, sectio Ila, q. 3 (voir la liste des questions

dans : Imbach, R./Lindblad, U. : 'Compilatio rudis ac puerilis', 204).
38 Cf. Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 189 : « Dicitur etiam quod est infinitum per se et quod-

dam per accidens, sicut dicit Algazel in sua Metaphysica, et supra tactum est, cum ostende-
batur Deum non posse facere infinita in actu ».

39 A noter, toutefois, que Thomas d'Aquin formule la même idée de manière plus nuancée,

lorsqu'il affirme : « Si ergo infinitum actu esse possit secundum rei naturam [...] dico
quod Deus potest facere infinitum actu esse. Si autem actu esse repugnet infinito secundum
rationem suam, tunc Deus hoc facere non potest [...] quia hoc esset contradictoria simul
esse » (cf. Quaestio disputata deveritate, q. 2, a. 10, éd. Leonina, vol. XXII, 76).

40 Cf. Summa, I. II, tr. 14, éd. cit., 190 : « Infinitum autem quantum ad essentiam simpliciter

deitur illud, quod non solum habet perfectionem unius generis, sed omnium generum,
et sic Deus est infinitus [...] [Deus] habet actu infinitas perfectiones essentiales".



438 Tiziana Suarez-Nani

Il existe toutefois un autre infini par essence, mais d'une infinité relative

(« secundum quid ») et selon le devenir : il s'agit de l'univers, qui
possède une infinité de perfections, mais seulement en puissance, étant donné

que « Dieu pourrait toujours multiplier en nombre infini les espèces d'anges

au-dessus de l'ange suprême »41.

Le paysage de l'infini apparaît donc très peuplé chez Nicolas : c'est là

un trait caractéristique de la pensée du début du XIVe siècle, qui explore
cette notion autant sur le plan logique (divers usages du terme « infini »),

que physique (existe-t-il un infini en acte dans les réalités naturelles
mathématique (la série infinie des nombres et les paradoxes de l'infini) et
métaphysique (spéculations sur l'infinité divine)42. De ce fait, cette notion
couvre désormais un vaste champ de significations et de domaines.

III.i : L'infini et la quantité continue

La suite du traité porte sur l'infini quantitatif, autant en rapport à la quantité

continue, qu'à la quantité discontinue.
Dans la première question, Nicolas introduit des distinctions

supplémentaires concernant la « distance infinie » qui peut séparer des réalités
de nature différente.

Trois possibilités sont envisagées :

1) Il y a une distance infinie entre deux éléments ou termes lorsque l'un
d'entre eux est un étant et l'autre ne l'est pas (« est distantia infinita eo

quod unus terminorum dicat ens, reliquus non ens ») ; ce type de distance
est celle qui sépare chaque étant du néant ;

2) Il peut y avoir également une distance infinie entre deux éléments ou
termes qui sont tous les deux des étants, et ce selon deux modalités :

2.1) soit une telle distance infinie résulte de la raison spécifique de chaque

terme, lorsque, par exemple, un des deux termes indique une entité
infinie et l'autre une entité finie43 ; en effet, entre le fini et l'infini la
distance est infinie - c'est notamment le cas de la distance qui sépare Dieu de

chaque créature ;

41 Cf. ibid. : « [aliud] quod dicitur, quod habet infinitas perfectiones in potentia facientis
saltem et in fieri, et sie dicitur Universum infinitum, quia Deus posset supra supremum an-
gelum multiplicare species in infinitum, ut communius dicitur ».

42 Pour la variété des conceptions et des modalités de l'infini dans la tradition franciscaine

voir : Cappelletti, L. : Il concetto di infinito nella tradizione francescana dei secoli XIII
e XIV, in : Studi francescani 103 (2006) 3/4, 567-582. Pour un panorama des diverses conceptions

de l'infini au XIVe siècle voir : BlARD, J./CELEYRETTE, J. (éds.) : De la théologie aux
mathématiques, ainsi que l'étude classique de Maier, A. : Die Vorläufer Galileis im 14. Jahrhundert.

Roma : Edizioni di Storia e Letteratura 1966, 155-215.
43 Cf. Nicolas de Strasbourg : Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 191 : « unus terminorum dicit

quoddam ens infinitum, alius dicit ens finitum ».



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 439

2.2) soit une telle distance infinie résulte du rapport de proportionnalté
entre les termes impliqués (2.2.1) ou de l'absence d'un tel rapport (2.2.2)44.
Le second cas se vérifie, par exemple, entre la vue et l'ouïe, entre lesquels il
y a une distance infinie car chacun se rapporte à des objets et à des
actualisations distinctes, sans proportionnalité aucune ; c'est pourquoi, même si
la vue était intensifiée à l'infini, elle ne parviendrait jamais à percevoir un
son. A l'inverse, lorsqu'il y a un rapport de proportionnalité (2.2.1), la
distance peut être finie même entre une entité infinie et une réalité finie :

aussi, en vertu du rapport de proportionnalité fondé sur la cognoscibilité,
entre Dieu et un intellect créé il peut y avoir une distance qui, sous ce

rapport particulier, est finie45.

3) La troisième possibilité mentionne encore quatre modalités de réalisation

d'une distance infinie qui reprennent certains éléments des
précédentes. 11 y a une distance infinie :

(3.1) lorsque les deux entités sont infinies, comme entre deux lignes
infinies ou entre le temps passé et le temps futur, si l'on suppose que le monde
est éternel ;

(3.2) lorsque l'un des termes est fini et l'autre infini et qu'entre eux il y
a une infinité de moyens termes : c'est le cas de la distance infinie qui
sépare Dieu de la créature la plus parfaite, entre lesquels il peut y avoir une
infinité d'intermédiaires ;

(3.3) lorsque l'un des termes est fini et l'autre infini, même si entre eux
il ne peut y avoir d'intermédiaires ou une infinité d'intermédiaires : c'est la
distance infinie qui sépare Dieu de toute créature en tant que créable,
étant donné qu'au-delà du créable aucune créature n'est possible46.

(3.4) lorsqu'il n'y a pas de proportion entre des entités, comme entre le

point et la ligne, lesquels sont infiniment distants car il n'y a aucune
proportion qui les relie - aussi, même pris une infinité de fois, le point ne
produira pas une ligne et une ligne, même si divisée à l'infini, ne deviendra

44 Cf. Nicolas de Strasbourg : Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 191 : « aut est ex parte habi-
tudinis terminorum, ut puta quia habent aliquam magnitudinem ad invicem, vel nullam ».

45 Cf. ibid.: « Ponitur etiam aliud exemplum de angelo contingente similiter : inter
Deum, qui est infinitus, et intellectum creatum, qui est finitus, est gratia habitudinis cog-
noscibilitatis aliquo modo distantia finita, quia, sicut intellectus creatus potest cognoscere,
ita essentia divina potest a tali intellectu cognosci et cognoscitur, et per consequens, talis
distantia, quae est inter divinam essentiam et talem intellectum, quantum ad hanc habitu-
dinem cognoscibilitatis transitur et, si transitur a finito intellectu, aliquo modo finita est ».

46 Cf. ibid : « Tertio modo dicuntur aliqua distare in infinitum, quando unum est fini-
tum, aliud infinitum, et tarnen inter ea non potest esse medium vel saltern non possunt esse
infinita media ; et talis distantia est inter Deum et creaturam quamcumque producibilem,
quia inter eum et quamcumque semper est distantia infinita : non tarnen possunt produci
infinitae creaturae ultra quamcumque creaturam producibilem vel possibilem ».



44° Tiziana Suarez-Nani

jamais un point ; cette modalité de distance infinie est en fait la même que
celle qui sépare chaque étant du néant47.

A partir de ces distinctions, Nicolas aborde trois points concernant l'infini

en rapport à la quantité continue.

III.i.i : Le continu est-il divisible à l'infini

La réponse à cette question repose sur la distinction, empruntée à Gilles de

Rome, entre deux acceptions de la quantité : (1) la quantité imaginée (ou
conçue)48 et (2) la quantité en tant qu'entité réelle dans les substances
matérielles.

(1) Dans le premier cas, le « quantum » en tant que « quantum » est
susceptible de s'étendre à l'infini selon le devenir ou la succession, car les

processus d'addition et de soustraction n'ont pas de terme (« vadit in
infinitum nec habet statum vel secundum magis vel secundum minus secundum

actum in fieri »). La raison en est qu'une entité ne peut pas être privée

de ce qui lui est essentiel : en l'occurrence, l'étendue et la divisibilité
constituent l'essence de la quantité ; par conséquent, tout « quantum » en
tant que tel est divisible à l'infini, tout comme il peut être augmenté à l'infini

selon la succession, bien qu'il ne le puisse pas en acte49.

(2) Lorsque l'on prend un « quantum » en tant qu'entité réelle et
naturelle, il faut distinguer deux cas de figure : (2.1) si l'on considère en lui
la division ou l'addition selon des parties proportionnelles, la divisibilité et
la possibilité d'une augmentation à l'infini demeurent, dans la mesure où
la division et l'addition ne répugnent jamais à une quantité et que ce que
l'on ajoute à une quantité est soustrait à une autre selon la même proportion50.

En revanche, (2.2) si on les considère selon la grandeur ou la quantité

au sens de l'addition ou de la soustraction de la même quantité, il n'est
alors pas possible d'ajouter à un « quantum » la même quantité à l'infini car
toute l'étendue de la matière des corps ne suffirait pas pour un tel accrois -

47 Cf. NICOLAS DE Strasbourg : Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 191 : « Quarto modo possunt
aliqua distare in infinitum, quia inter ea non est determinata proportio, sicut inter punctum
et lineam est infinita distantia secundum proportionem ».

48 Nicolas utilise ici l'expression « quantum ut dicit quid imaginatum », alors que dans
le texte de Gilles de Rome il est question du « quantum secundum se ut quantum est », à

une exception près ; la formule « ut est quid imaginatum » équivaut donc ici à celle de « quantum

ut quantum est » et concerne la quantité abstraite de toute réalisation matérielle.
49 Cf. ibid., éd. cit., 192 : « ut dicit quid imaginatum [...] [quantum] vadit in infinitum

[...]. Cuius ratio est quia illud, quod est essentiale rei, non potest ab ea auferri [...]. Nunc au-
tem ita est quod quantitas continua est ipsa extensio per suam essentiam ; ergo extensio non
potest ab ea auferri, nec per consequens divisibilitas ».

50 Cf. ibid. : « Si vero accipiatur quantum, non ut quantum est, sed ut habet esse in
materia et existit in rebus, habet esse reale. Sic etiam aliqualiter utroque modo vadit in infinitum.

[...] Ideo, ut quantum est, non répugnât divisio, ut dictum est, nec additio in infinitum ».



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 441

sement51. Nicolas peut ainsi conclure qu'aucune quantité dans les substances

naturelles ne peut s'accroître ou diminuer à l'infini - et ce conformément

à la Physique d'Aristote52 et à son exégèse par Gilles de Rome53.
Nicolas renforce son argumentation en rappelant la position qui rejette

l'infinie divisibilité du continu à cause de trois conséquences inadmissibles,

à savoir : (a) qu'une telle division aboutirait à « quelque chose de
minime » qui ne serait plus proportionné à la forme du continu ainsi
divisé. Par ailleurs, (b) si la division du continu s'arrêtait à quelque chose
d'ultime, tel un élément, il s'ensuivrait que les éléments ne pourraient pas
se transformer en d'autres éléments. Enfin, (c) une telle division à l'infini
aurait comme conséquence qu'une chose corruptible deviendrait incorruptible.

En effet, si dans l'élément ultime résultant de la division de telle ou
telle matière, par exemple du feu, on ne pouvait pas introduire une autre
forme, cela impliquerait que sa forme est perpétuelle et incorruptible, ou
alors que sa matière peut subsister sans une forme, ou encore que quelque
chose puisse être totalement détruit - toutes hypothèses jugées inadmissibles54.

D'où la conclusion que la division dans les substances naturelles
ne peut pas aboutir à quelque chose de minime et d'irréductible55.

51 Cf. Nicolas DE Strasbourg : Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 192 : « Sed quantum, ut habet
esse in materia et existit in rebus, non patitur talem additionem : nam tota quantitas
omnium rerum et tota magnitudo materiae corporalis non sufficeret ad huiusmodi additionem,
quae est secundum eandem quantitatem; totiens enim posset addi quantitas unius palmi ali-
cui magnitudini, quod excresceret supra quantitatem totius materiae corporalis ».

52 Cf. ibid., éd. cit., 193 : « Si autem accipiatur tertio modo et si consideretur magis
contracte, prout existit in his rebus et in his corporibus et ut dicit quid naturale, sic etiam ali -

quo modo simile est de divisione et appositione, quia quantum ut est naturale, ut innuit Phi-
losophus, nec vadit in infinitum in magis nec in minus ».

53 Cf. Commentaria in octo libros Physicorum, 1. Ill, lectio XIV, fol. 66ra-rb et les
clarifications de Trifogli, C. : La dottrina dell'infinito, 233-236.

54 Cf. Nicolas de Strasbourg : Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 193 : « Primum est, quod ele-
menta non erunt transmutabilia ad invicem [...]. Secundum est, quod aliqua res corruptibilis
erit incorruptibilis et perpétua [...] vel oportet ponere, quod materia possit esse sine forma
vel quod aliquid possit penitus annihilari, quae omnia sunt inconvenientia ».

55 Cf. ibid. : « Ergo non est dare minimum in naturalibus ». A noter que le renvoi à cette
position ne figure pas chez Gilles de Rome. Le fait que cette position rejette l'hypothèse de
l'existence d'une matière sans forme laisse entendre que ses partisans s'inscrivaient dans la

même ligne de pensée « thomiste » de Nicolas. Thomas d'Aquin avait en effet rejeté une telle
possibilité (Quodlibet III, q. 1) et sa position avait été condamnée à Oxford en 1277, puis
ouvertement critiquée par Jean Peckham (Quodlibet IV, q. 1). En revanche, l'hypothèse de la
subsistance de la matière sans forme, du moins « virtute divina », a été défendue par Henri de
Gand (Quodlibet I, q. 10) et soutenue par nombre de penseurs franciscains (dont Jean Duns
Scot et plusieurs de ses disciples) : cf. Suarez-Nani, T. et alii : Pierre de Jean Olivi. La
matière. Paris : Vrin 2009, 34-36. On notera par ailleurs la conformité de la conclusion de
Nicolas à la physique d'Aristote et à son rejet de l'atomisme.



442 Tiziana Suarez-Nani

III.1.2 : Le continu peut-il s'accroître à l'infini

Nicolas répond à cette question en reprenant, une fois encore, le commentaire

de Gilles de Rome sur la Physique d'Aristote56. Il défend la thèse qu'un
continu ne peut pas s'accroître à l'infini par voie d'addition en dépassant
de la sorte toute grandeur ou quantité déterminée ; si tel était le cas, il
faudrait en effet qu'à un certain stade l'augmentation aboutisse à une grandeur

infinie en acte57. Or l'impossibilité d'un infini en acte ayant déjà été

démontrée, l'hypothèse qu'une quantité donnée puisse s'accroître à l'infini
est inacceptable.

Notre auteur renforce cette position en invoquant la différence entre
l'accroissement du nombre et celui de la grandeur. Le nombre peut
s'accroître de deux manières : (1) premièrement lorsqu'on enlève à un nombre
supposé infini des unités que l'on ajoute à un autre nombre58 ; (2)
deuxièmement, lorsque l'on divise un continu fini à l'infini : dans ce cas, le nombre

(des éléments résultant de la division) se multiplie et s'accroît, sans
toutefois parvenir à un nombre infini en acte - c'est en ce sens que Nicolas
parle d'un « accroissement par division » qui ne présuppose pas l'existence
d'un nombre infini en acte59. En revanche, une grandeur ne pourrait
jamais augmenter à l'infini de cette manière et dépasser toute grandeur donnée,

car une telle augmentation « par division » - dans l'hypothèse qu'elle
puisse avoir lieu - ne pourrait jamais excéder la quantité des deux
grandeurs impliquées, à savoir celle à laquelle on ajoute et celle à laquelle on
soustrait ; en réalité, l'augmentation d'une grandeur à l'infini impliquerait
l'existence d'une grandeur infinie en acte à laquelle on pourrait soustraire
ce qui serait ajouté à la grandeur qui s'accroît ainsi à l'infini60 - or il a été

prouvé qu'une telle grandeur infinie ne peut pas exister.

56 Cf. Commentaria in octo libros Physicorum, 1. Ill, lectio XIIII, éd. cit., fol. 66vb.
57 Cf. NICOLAS DE Strasbourg : Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 194 : « Tamen sciendum quod

[continuum] numquam ita crescere potest per appositionem in infinitum, quod excellât om-
nem determinatam magnitudinem, quia dicit Philosophus III Physicorum quod, si finitum
possit crescere tali modo in infinitum, necessario esset dare aliquando magnitudinem actu
infinitam ».

58 Ibid. : « Quod aliquis numerus crescat realiter in infinitum, dupliciter potest intelligi:
Primo, quod sit aliquis numerus infinitus in actu a quo semper possint accipi aliquae unita-
tes et addi altera numéro ».

59 Ibid. : « Secundo modo potest intelligi numerus realiter crescere in infinitum ex sola
divisione continui finiti; nam, quia quodlibet continuum, quantumcumque finitum, in
infinitum est divisibile, et ex divisione continui semper augetur numerus, si possibile est continuum

dividi in infinitum, possibile est numerus augeri in infinitum. Non ergo oportet, quod,
si numerus crescat in infinitum, quod detur numerus actu infinitus, quia huiusmodi aug-
mentum fieri potest sola divisione continui sine suppositione magnitudinis infinitae ».

60 Ibid : « Sed si debeat fieri augmentum magnitudinis in infinitum, ut excedat omnem
magnitudinem datam, hoc fieri non potest ex sola divisione. Nam ex additione causata ex
divisione non superexceditur omnis determinata magnitudo, immo numquam exceditur tanta
quantitas, quanta est utriusque magnitudinis, scilicet eius, cui fit additio et eius, a quo fit
exceptio. Oportet igitur, si potest alicui magnitudini fieri realiter appositio in infinitum,



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 443

Ces arguments sont éclairés en prenant en considération la différence
entre la potentialité de la matière et la puissance ou capacité de la forme :

la première ne se rapporte qu'à l'acte en devenir, car la matière est en
puissance à l'égard d'une infinité de formes qu'elle ne peut pas pour autant
posséder en acte ; en revanche, la puissance de la forme se rapporte à l'acte
accompli, c'est-à-dire parfait. Or la division et la parcellisation correspondent

au mode d'être de la matière, alors que l'augmentation et la totalité
correspondent au mode d'être de la forme. Par conséquent, l'aptitude du
continu à être divisé indique la possibilité d'une actualisation analogue à

celle de la matière, à savoir une actualisation selon la succession et le
devenir qui demeure toujours inaccomplie ; c'est la raison pour laquelle la
divisibilité du continu à l'infini n'implique pas que l'on puisse aboutir à une
division infinie en acte. A l'inverse, si une quantité finie pouvait augmenter

à l'infini, cela se ferait de manière analogue à la capacité de la forme à

l'égard de l'acte accompli, de sorte que l'on aboutirait à une grandeur infinie

en acte61 - ce dont l'impossibilité a déjà été prouvée.

III.1.3 : S'il existait une grandeur continue infinie,
serait-elle compatible avec une autre grandeur

La dernière question sur le continu porte sur la compatibilité d'une grandeur

infinie en acte avec une autre grandeur. Elle fait l'objet d'un court
développement qui mentionne deux positions divergentes : la première
considère qu'il y a compatibilité entre deux corps dès lors que l'un d'eux serait
infini seulement selon une de ses dimensions. La deuxième conteste cette
idée, soutenant qu'un corps n'est infini au sens propre que s'il est infini
selon toutes ses dimensions - la définition de « corps infini » impliquant à

la fois la tridimensionnalité et l'illimitation selon les trois dimensions : c'est
précisément ce qui avait fait dire à Aristote que s'il existait un corps infini,
il ne serait compatible avec aucun autre corps62.

Telle est aussi la position de Nicolas, qui formule ici un doute surprenant

: étant donné que Dieu est infini - écrit-il -, est-il compatible avec
quelque chose d'autre, notamment avec le créé Cette question le conduit

quod aliqua infinita magnitudo praesupponatur, a qua non solum secundum eandem pro-
portionem, sed etiam secundum eandem quantitatem possit fieri infinita exceptio, ut alii
magnitudini fiat infinita additio ».

61 Cf. ibid., 195 : « Potentia enim secundum materiam regit actum in fieri [...]. Sed

potentia secundum formam respicit actum perfectum et in perfecto esse. Quia ergo dividi et
accedere ad partialitatem est accedere ad modum materiae, augeri vero et accedere ad to-
talitatem est accedere ad modum formae, ideo potentialitas ilia qua dividitur continuum, est
secundum numerum et respicit actum in fieri. Propter quod non oportet, si potest dividi in
infinitum, quod aliquando sit actu divisum in infinitum [...]. Ergo si aliquid possit augeri in
infinitum, necessario esset dare magnitudinem actu infinitam ».

62 Cf. ibid., 196 : « Et super istud fundans se Philosophus in III Physicorum dicit, si esset
aliquod infinitum corpus, quod non secum compateretur aliud ».



444 Tiziana Suarez-Nani

à préciser que diverses grandeurs, quelles qu'elles soient, appartiennent
nécessairement au même genre et à la même espèce ; par conséquent, étant
donné qu'une grandeur infinie occuperait l'entier de son espèce, elle ne
serait pas compatible avec une autre grandeur63. Nicolas conclut alors que
dans la mesure où Dieu n'appartient à aucun genre ou espèce, il est

compatible avec tous les autres étants, lesquels non seulement appartiennent à

des genres et à des espèces déterminées, mais reçoivent de lui leur existence64.

III.2 : L'infini et la quantité discontinue

La dernière question du traité examine l'infinité en rapport à la quantité
discontinue, c'est-à-dire au nombre.

III.2.1 : Le nombre peut-il être séparé de la division du continu
et atteint-il un état ultime indivisible

Le nombre relève directement et par soi de la catégorie de la quantité, dont
il constitue une espèce, si bien que les unités qui le composent appartiennent

à la même catégorie. Or, ce qui confère l'unité aux réalités quantitatives

est la quantité continue, car c'est par la continuité que de telles
réalités sont indivisées en elles-mêmes (forment une unité) et divisées des

autres choses ; par conséquent - conclut Nicolas -, l'unité qui est principe
du nombre ne désigne rien d'autre qu'un continu non-divisé. Il y a ainsi un
rapport d'analogie entre le nombre et les unités, d'une part, les parties d'un
continu divisé et le continu non-divisé, de l'autre65. Par conséquent, il y a

également analogie entre le rapport de l'unité (qui est principe du nombre)
au continu non-divisé et le rapport du nombre (qui est une multitude
d'unités) au continu divisé. Aussi, puisque l'unité ne peut pas être disjointe
du continu non-divisé, le nombre ne peut pas être dissocié de la division
du continu66. L'unité et la continuité expriment ainsi la même chose, mais

63 Cf. ibid. : « Vel possumus dicere, ex quo ambae magnitudines essent in genere et
specie, et cum magnitudo infinita occuparet totam speciem, non posset secum compati
aliam magnitudinem ».

64 Cf. ibid. : « Primum autem ens non occupât aliquod genus vel speciem, sed est extra
omne genus, et propterea compatitur secum alia entia, quae sunt in genere et specie, immo
etiam ab ipso dependent ».

65 Cf. ibid., 197: « Nihil autem invenimus in genere quantitatis, quod possit dare rei uni-
tatem, nisi quantitatem continuam. Per continuitatem enim res quantae sunt indivisae in se

et divisae ab aliis, ex quo sequitur, quod unum, quod est principium numeri, nihil aliud di-
cat quam continuum indivisum. Sicut ergo se habet numerum ad unitates, ita se habent partes

continui divisi ad continuum indivisum ».
66 Cf. ibid. : « sicut se habet unum, quod est principium numeri, ad continuum indivisum,

ita se habet numerus ad divisionem continui. Sed unitas nihil aliud est quam continuum

indivisum et ideo non potest separari ab indivisione continui. Ergo numerus, qui est



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 445

selon des points de vue différents : la continuité est ce qui perfectionne
une chose dans le rapport à ses parties, alors que l'unité constitue la
perfection de la chose en elle-même. Pour cette raison, le continu est divisible
comme tel - car la division se rapporte toujours aux parties -, alors que
l'unité est indivisible par soi, les parties étant étrangères à sa définition67.
Ce qui est un n'est donc pas divisible en tant qu'il est un, mais en tant qu'il
est un continu. Le nombre possède ainsi par lui-même un état ultime, car
il peut être ramené à ses unités, lesquelles constituent chacune un
indivisible68.

III.2.2 : Y a-t-il dans le nombre une progression à l'infini qui ne
serait pas causée par la division du continu

Pour répondre à cette question Nicolas invoque deux acceptions de l'unité
: il y a l'unité qui est convertible avec l'être - et qui est donc un mode

transcendantal de l'être - et l'unité qui est principe du nombre et qui équivaut

à un continu non-divisé. De manière analogue, on peut distinguer deux

types de pluralité : l'une qui résulte des unités numériques et une autre qui
résulte des unités convertibles avec l'être. Cette dernière ne constitue pas
un nombre à proprement parler et n'est pas susceptible de progression à

l'infini, car elle se rapporte à la forme (acte d'être) et à la perfection. La

progression à l'infini ne concerne donc que le nombre qui, n'étant pas sé-
parable de la division du continu, est produit par addition en vertu de la
divisibilité même du continu69. Nicolas rapproche ces considérations de la
distinction aristotélicienne entre l'infinité négative - désignant la négation de
toute limitation et finitude, et qu'il fait correspondre à l'infinité divine -,
et l'infinité privative - qui indique une déterminabilité jamais actualisée,
ce qui correspond précisément à l'infinité du nombre.

Dans ce contexte, le dominicain réitère la thèse de l'impossibilité de

l'augmentation d'une grandeur à l'infini et rappelle la réfutation aristotéli-

quantitas numeri, est continuum intercisum et per consequens non poterit separari a divi-
sione continui ».

67 Cf. ibid., 196 : « Dicendum quod, quamvis unum vel continuum eandem rem et ean-
dem perfectionem dicant, non tarnen sub eadem ratione, quia talis res, quod est continuum,
prout perficit id, in quo est, per comparationem ad partes meretur nomen continui, sed prout
perficit id, in quo est, secundum se consideratum, non per relationem ad partes, dicitur
unum, quod est principium numeri. Inde est ergo quod continuum est quid divisibile [...].
Unum autem per se est indivisibile et in definitione unius non cadunt partes positive ».

68 Cf. ibid. : « Ex quo patet quod numerus per se habet statum in minus, quia resolvi habet

in unitates, quae de se quid indivisibile dicunt ». On notera toutefois que cette conception
résorbe l'unité en tant qu'indivisible dans la réalité du continu.

69 Cf. ibid., 198: « Processus autem consequens formam non vadit in infinitum [...].
Numerus autem proprie sumptus, qui non separatur a divisione continui, sed causatur ab ea
secundum additionem, vadit in infinitum ». L'ensemble du point III.1.1 jusqu'à ce point de
III.1.2 est repris à la lettre de GILLES DE Rome : Commenataria in octo libros Physicorum, 1. III,
lectio XV, fol. 68vb-Ô9ra.



446 Tiziana Suarez-Nani

cienne de l'existence d'un corps infini en acte70. Son argumentation se

rattache alors à un débat proprement médiéval, faisant référence à « certains »

(« aliquibus »)71 qui, contre d'autres, défendent le bien fondé des arguments
d'Aristote. Or l'interlocuteur caché derrière ces « aliquibus » n'est autre
que Gilles de Rome72, convoqué ici pour étayer le choix doctrinal auquel
Nicolas se rallie. Cette stratégie argumentative montre bien à quel point
Gilles de Rome constitue pour le dominicain allemand une autorité inco n-
testée73.

IV. Pour conclure

Au terme de ce premier examen du De infinito de Nicolas de Strasbourg,
nous pouvons formuler deux remarques.

La première se situe sur le plan doctrinal. Comme on a pu le constater,
la doctrine de l'infini développée par le dominicain allemand est en tous
points fidèle à celle d'Aristote et conforme à sa physique qualitative74, dont
elle adopte les éléments saillants. De ce point de vue, aucune nouveauté
n'apparaît dans ce traité, si ce n'est l'ajout de subdivisions supplémentaires
de l'infini, de diverses acceptions de « distance infinie » et de l'écho de
certains questionnements relevant du contexte intellectuel de la rédaction du
traité.

Aristotélicien « orthodoxe »75, Nicolas ne fait aucune mention du débat
qui, à l'époque de la rédaction de son traité, portait sur la composition du
continu ou sur les indivisibles - que l'on songe, par exemple, au débat
entre Walter Burley et Guillaume d'Ockham au cours des années 132076.

Aussi, il n'évoque jamais l'idée d'un infini positif - formulée par Henri de
Gand en relation à l'infinité divine et appliquée au domaine de la physique

70 Cf. NICOLAS DE Strasbourg : Summa, 1. II, tr. 14, éd. cit., 196 : « Philosophus diversis
probat intentionibus [...] et illarum rationes quaedam sumuntur ex parte ipsius corporeitatis,
quaedam ex parte Iocationis corporis et quaedam ex parte motus ipsius ».

71 Cf. ibid., 199 : « Sed aliquibus hoc non placet ».
72 Cf. Gilles de Rome : Commentaria in octo libros Physicorum, 1. Ill, lectio VIII, fol. 63a.
73 L'importance de Gilles de Rome émerge aussi dans le domaine de la métaphysique,

concernant notamment le rapport entre essence et existence : cf. Imbach, R./Lindblad, U. :

'Compilatio rudis ac puerilis', 187.
74 Nous renvoyons à ce propos aux considérations de C. Trifogli sur la conception «

métaphysique » de l'infini chez Gilles de Rome (cf. La dottrina dell'infinito, 235-237).
73 Du moins en ce qui concerne la conception de l'infini - ce qui n'empêche pas l'un ou

l'autre écart, comme celui relatif à la théorie des homocentriques : cf. PELLEGRINO, G. : Novus
ex veteribus iibellus, 344.

76 Cf. Lamy, A. : La mesure de l'être au XIVe siècle. Une lecture introductive aux commentaires

de la 'Physique'de Gauthier Burley. Paris : Hermann 2012.



Le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg 447

par Jean Duns Scot, Henri de Harclay ou Grégoire de Rimini77. Considéré
du point de vue « parisien » et « oxonien », le traité de Nicolas se situe
donc en marge de ce débat, qui aura pourtant occupé le devant de la scène

au cours de la première moitié du XIVe siècle et aura favorisé le développement

d'une physique quantitative. Dans un tel contexte, le traité de
Nicolas de Strasbourg peut être considéré comme « périphérique ».

Cela dit, les notions de « centre » et de « périphérie » étant toujours
relatives au point focal que l'on privilégie, il est tout aussi légitime de «

regarder les choses du point de vue allemand »78 ; dans cette perspective, il
s'avère que ce traité se situe au « centre » du courant aristotélico-thomiste
auquel adhérait au moins une partie des penseurs de son ordre et qu'il
constitue un apport philosophique significatif au sein de l'école dominicaine

allemande.
La deuxième remarque est d'ordre historique. Comme nous l'avons

indiqué, l'objectif de la Summa était de « rassembler » en un ouvrage de
synthèse des doctrines dispersées, en particulier celles des deux grands maîtres
de l'ordre dominicain. Nicolas a atteint cet objectif en privilégiant le courant

aristotélicien au sein de son ordre, tout particulièrement la doctrine
de Thomas d'Aquin revisitée par un non-dominicain - mais néanmoins
doctrinalement proche de Thomas -, à savoir Gilles de Rome79. Celui-ci est
l'autorité dominante du De infinito - tout comme il l'a été pour les traités
de Nicolas sur le temps80. Comme nous l'avons indiqué à plusieurs reprises,

Nicolas emprunte de larges extraits du commentaire de la Physique de
Gilles : c'est donc la version égidienne de la physique aristotélicienne de
l'infini qu'il propose aux destinataires de la Summa. Si un des buts de
Nicolas était de contribuer à fixer l'identité doctrinale de l'école dominicaine

allemande, force est de constater que la pensée de Gilles de Rome
exerce une fonction décisive dans cette entreprise.

Reste évidemment à savoir si - comme s'interroge Loris Sturlese -
l'objectif visé par Nicolas de Strasbourg avait encore du sens à son époque :

« que pouvait-il rassembler et synthétiser » à une époque où l'école
dominicaine allemande était elle-même déchirée entre deux orientations
antagonistes81, et à un moment où la culture philosophique en dehors de

77 Cf. Biard, J./Celeyrette, J. (éds.) : De la théologie aux mathématiques. L'absence d'une
notion positive de l'infini est considérée comme un point faible de la conception de Gilles de
Rome par Trifogli, C. : La dottrina dell'infinito, 238.

78 C'est ce que revendique STURLESE, L. : Storia délia filosofîa tedesca, 10.
79 Ceci n'implique pas que Gilles de Rome partage toujours la position de Thomas d'Aquin.

En ce qui concerne Nicolas, la reconsidération de la position de Thomas à travers celle de
Gilles de Rome a été observée à plusieurs reprises, comme par exemple dans la question des
dimensions indéterminées dans la matière : cf. PELLEGRINO, G. : Un contributo al dibattito
storiografico, 408.

80 Cf. Suarez-Nani, T. : Tempo ed essere nell'autunno del Medioevo, 168-171.
81 Cf. Sturlese, L. : Eckhart, Teodorico e Picardi, 198.



448 Tiziana Suarez-Nani

l'Allemagne, notamment à Paris et à Oxford, était en pleine effervescence
concernant la problématique de l'infini

Résumé
Cette étude examine pour la première fois la conception de l'infini physique
formulée par Nicolas de Strasbourg dans le traité 14 du IIe livre de la Summa,
rédigée entre 1315 et 1320. Dans ce court traité le dominicain discute la
nature et les modalités de l'infini et développe une théorie qui est en tous points
fidèle à celle d'Aristote. Nicolas partage notamment la conception négative
de l'infini comme ce qui est indéterminé et inaccompli. Appliquée aux réalités

continues, cette conception débouche sur la thèse de l'impossibilité de

l'existence d'un corps infini en acte, alors qu'elle admet la possibilité d'un
accroissement sans limites du nombre en tant que quantité discontinue. Ce

traité sur l'infini constitue un témoin significatif de l'importance de la
tradition aristotélicienne au sein de l'école dominicaine allemande au début du

XIVe siècle.

Abstract
This study examines the conception of the Infinite according to Nikolaus of
Strassburg in his Summa (1315-1320). In the short treatise De infinito (Sum-
ma, Book II, tr. 14), Nikolaus discusses the nature and various modalities of
the Infinite and develops a doctrine that faithfully reflects the Aristotelian
conception. In particular, he shares with Aristotle a negative notion of the
Infinite, as what is indeterminate and unfulfilled. Applied to the continuum,
this concept leads towards the impossibility ofan actual infinite body, while
a number (as a discontinuous quantity) can increase without reaching a
limit. The treatise on the Infinite appears as a significant witness of the
Aristotelian tradition within the German Dominican school at the beginning of
the XIV century.


	Ni au centre, ni à la périphérie : le traité sur l'infini de Nicolas de Strasbourg

