Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Das Eine in uns und seine Erweckung : das Fundament der Henologie
des Platonikers Proklos

Autor: Rohstock, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAX ROHSTOCK

Das Eine in uns und seine Erweckung:
Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos

EINLEITUNG

Proklos! ist nicht nur einer der wichtigsten Denker des Platonismus, son-
dern auch einer der einflussreichsten und wirkmachtigsten Ideengeber fiir
die abendldndische Philosophie. Kernelement seiner Philosophie ist die He-
nologie.2 In ihr fiihrt Proklos hin zum absoluten Einen und thematisiert es
als das absolute Prinzip aller Bestimmungen, das alle Bestimmungen, Den-
ken und Sein transzendiert. Wie aber, so miissen wir sogleich kritisch fra-
gen, konnen wir das Absolute, das gegeniiber allen Bestimmungen und mit-
hin gegeniiber allem Begreifen vollkommen transzendent3 ist, iberhaupt
thematisieren? Wie konnen wir von einem Absoluten, das jedem Begreifen
entzogen ist, wissen? Besonders bedenklich scheint das energische Plado-
yer fiir ein voraussetzungsloses absolutes Prinzip zu sein, das als solches
iiber Sein und Denken hinausgehen muss, um Sein und Denken iiberhaupt
erst zu bedingen. Nach Proklos muss das absolute Eine, das die Bedingung

1 Die hier zitieren Werke des Scholarchen werden nach folgenden Ausgaben zitiert: Tria
Opuscula. De providentia, Libertate, Malo, ed. Helmut Boese. Berlin: Walter de Gruyter 1960;
The Elements of Theology, ed. Eric R. Dodds. Oxford: University of Oxford Press 21963 [ND
Oxford: Clarendon Press 1992]; Théologie Platonicienne, ed. Henry D. Saffrey und Leenhard
G. Westerink, 6 Bde. Paris: Les Belles Lettres 1968-1997 ; Sur le Premier Alcibiade de Platon,
ed. Alain-Philippe Segonds, 2 Bde. Paris: Les Belles Lettres 1985 ; Procli In Platonis Parmeni-
dem Commentaria, ed. Carlos Steel, 3 Bde. Oxford University Press 2007-2009.

2 Das Standardwerk zur Proklischen Henologie, insofern diese vor allem im Parmenides-
kommentar expliziert wird, stammt von CURSGEN, Dirk: Henologie und Ontologie. Die meta-
physische Prinzipienlehre des spdtantiken Neuplatonismus. Wiirzburg: Konigshausen & Neu-
mann 2007. Zum Denken Proklos’ insgesamt s. BEIERWALTES, Werner: Proklos. Grundziige
seiner Metaphysik. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann *1979; SIORVANES, Lucas: Proclus.
Neo-Platonic Philosophy and Science. Edinburgh University Press 1996; CHLUP, Radek: Pro-
clus. An Introduction. Cambridge University Press 2012; D'HOINE, Pieter/MARTJIN, Marije
(Hgg.): All from One. A Guide to Proclus. Oxford University Press 2017. Eine aktuelle Biblio-
graphie zu Proklos (seit 1990) wird vom De Wulf-Mansion Centre for Ancient, Medieval and
Renaissance Philosophy online zur Verfiigung gestellt:

http://hiw.kuleuven.be/dwmc/ancientphilosophy/proclus/proclusbiblio.html
(18.07.2021).

3 Zum Konzept der Transzendenz s. HALFWASSEN, Jens: Metaphysik und Transzendenz.
Jahrbuch fiir Religionsphilosophie 1 (2002), 13-27. HALFWASSEN, Jens: Zur Entdeckung der
Transzendenz in der Metaphysik, in: HOGREBE, Wolfram (Hg.): Grenzen und Grenziiberschrei-
tungen. Berlin: Akademie Verlag 2004, 69o-700. S. auch TROUILLARD, Jean: La mystagogie de
Proclus. Paris: Les Belles Lettres 1982, 93-108 und 235-243. Darin gibt Trouillard einen Uber-
blick iiber die Begriffe, die Proklos zur Beschreibung der Transzendenz verwendet.



378 Max Rohstock

der Moglichkeit der Einheitlichkeit und inneren Geschlossenheit von Sein
und Denken und damit deren Prinzip ist, allen Bestimmungen vorausge-
setzt werden. Wie aber kann das Absolute, das dem Denken vollig entriickt
ist, noch als Prinzip aller Dinge gedacht werden? Denn dem Absoluten koén-
nen keine Bestimmung im eigentlichen Wortsinn zugesprochen werden.
Doch wenn wir es als Prinzip aller Dinge denken, iibertragen wir auf es die
Bestimmung der Relation, da das Prinzip nur dann als Prinzip gedachten
werden kann, wenn es einen Bezug zu seinen Prinzipiaten aufweist. Wie
kénnten wir also das vollkommen transzendente Absolute tiberhaupt the-
matisieren und als Prinzip denken?+

Proklos hat diese Probleme durchaus gesehen und konsequent durch-
dacht. Insbesondere ist er mafdgeblich fiir die Konzeption eines Theorems
verantwortlich, das man gewissermafien als das sichere Fundament betrach-
ten kann, das die vor dem Hintergrund der soeben umrissenen Probleme
paradox und fragil wirkende neuplatonische Henologie abzusichern ver-
mag. Gemeint ist das Konzept des ,Einen in uns® (unum in nobis bzw. to év
Nuiv €v).5 Im Lichte dieses Konzeptes werden jene zwei soeben umrissenen
Probleme und eine ganze Reihe an weiteren dringenden Fragen an die
Proklische Henologie im Speziellen und die Metaphysik im Allgemeinen
geklart. Das Eine in uns vermag vor allem das Verhaltnis von Noologie und
Henologie zu beleuchten. Mit anderen Worten wirft das Eine in uns Licht
auf den Bezug des Denkens zum Absoluten und bildet somit das Funda-
ment fiir eine Theorie des Absoluten. Dem Einen in uns inhédrieren genau
genommen, so die hier vorgetragene Hauptthese, vier Bedeutungsaspekte.
Nur zusammen betrachtet konnen diese Bedeutungen die systematische
Funktion, die das Einen in uns innerhalb der Proklischen Henologie er-
filllt, verdeutlichen. Der Begriff dieses Einen in uns ist der Forschung zwar
keineswegs unbekannt, wird aber dennoch eher stiefmiitterlich behandelt.6
Aufgabe der vorliegenden Arbeit ist es, dieses oft nur am Rande erwdhnte
Konzept in den Rahmen der Proklischen Metaphysik zu integrieren, um so
seine zentrale Funktion aufzuweisen.

(I) Zunachst muss das Verhdltnis des Denkens zum Absoluten analy-
siert werden. In diesem Zusammenhang gilt es vor allem, Proklos’ Nega-
tionslehre in den Blick zu nehmen. In der Forschung ist durchaus bekannt,

4 Zur Paradoxie des Ursprungs s. BEIERWALTES: Proklos, 357-360.

5 Das Konzept des Einen in uns wird vor allem am Ende des siebenten Buches des Par-
menideskommentars erdrtert: In Parm. VII, 505-521. Der Begriff spielt aber schon zuvor eine
wichtige Rolle: Vgl. etwa In Parm. VI, 1072, 6; 1081, 4.

6 BEIERWALTES, Werner: ... in Allem eine unendliche Sehnsucht nach dem Licht des Einen,
in: BEIERWALTES, Werner: Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und
ihrer Wirkungsgeschichte. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 198s, 254-280; bes. 274-279;
DERS.: Proklos, 367-382; CURSGEN: Henologie und Ontologie, 276-279; KOBUSCH, Theo: Nega-
tive Theologie als praktische Philosophie, in: OLIVETTI, Marco M. (Hg.): Théologie négative.
Padova: CEDAM 2002, 185-200.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 379

dass Proklos negative Theologie betreibt, um iiber das Absolute zu philo-
sophieren. Wie aber kann Proklos das Absolute durch Negationen themati-
sieren? Die Beantwortung dieser Frage wird ein erstes Licht auf Bedeutung
und Funktion des Einen in uns werfen.

(II) In einem zweiten Schritt muss die Frage gestellt werden, wie es tiber-
haupt méglich sein soll, das Absolute zu thematisieren - oder anders ge-
fragt: Wie wird die Henologie ermoglicht? Miissen wir nicht, so die hier ent-
scheidende Frage, iiber eine Intuition des Absoluten verfiigen, um es thema-
tisieren zu kénnen? Daraus ergibt sich konsequenterweise eine weitere
dringende Frage: Wenn wir iiber eine Intuition des Absoluten verfiigen,
kennen wir es dann nicht bereits? Ist also das Absolute unseren Erkennt-
nisvermdgen wirklich entzogen? In diesem Zusammenhang gilt es, den Weg
des Denkens, also seinen Aufstieg zum Absoluten, auf seine Bedingungen
zu hinterfragen.

(IIT) Aufbauend auf den ersten beiden Abschnitten kann in dem zentra-
len dritten Kapitel die produktive Bedeutung des Einen in uns verdeutlich
werden. Diesem inhdriert namlich eine produktive Kraft, die das Denken ge-
neriert und unser Selbstbewusstsein vervollkommnet.

(IV) Durch die Vorarbeiten sind wir in der Lage, die Funktion des Einen
in uns fiir die Vollendung der Proklischen Philosophie, die bekannterma-
Ben die sog. évwolq ist, zu pointieren: Das unum in nobis soll dadurch zur
Klarung der Frage beitragen, inwiefern Proklos’ Metaphysik als philosophi-
sche Mystik interpretiert werden kann. Abschlief3end sollen die Ergebnisse
der Abhandlung in gedrangter Kiirze zusammengefasst werden (V).

Sicherlich ist eine erschopfende Darstellung des Einen in uns im Rah-
men dieser Arbeit nicht moglich, betrifft das Konzept des unum in nobis
doch den gesamten unzeitlichen ,Prozess‘ der Genese des Denkens und sei-
nes Riickbezugs zu seinem Prinzip. Daher sollen die einzelnen Bedeutun-
gen im Folgenden nur in ihren Grundziigen vorgestellt werden.”

|

Zum Einstieg in die tiberaus komplexe Thematik bietet sich, wie oben be-
reits umrissen, eine kurze Diskussion des Bezugs des Denkens zum Abso-
luten an. Das Verhdltnis des Denkens zum Absoluten kann vereinfacht in
zwei Schritten illustriert werden (A-B). In einem darauf aufbauenden drit-
ten Schritt (C) kann dann das Eine in uns niher bestimmt werden.

(A) Die Grundsatzfrage der Proklischen Metaphysik lautet: Wie ist die Fak-
tizitat der Vielheit und Differenz zu erklaren?8 Diese Fragen verlangen als

7 Derzeit arbeite ich im Rahmen eines durch die Fritz Thyssen Stiftung geforderten Pro-
jektes an der Ausarbeitung dieser Grundziige.

8 Proklos betont bereits in der ersten Proposition der Stoicheidsis theologiké, dass sich
die Vielheit nicht aus sich selber heraus begriinden kann, sondern die Einheit als ihr Prinzip



380 Max Rohstock

Antwort den Riickgang auf die Bedingung der Mdoglichkeit von Sein und
Denken iiberhaupt. Bereits Plotin insistiert darauf, dass Sein und Denken
nicht vollkommen selbststindig, sondern von einem noch machtigeren Ein-
heitsprinzip abhdngig seien. Seine Analyse von Sein und Denken ldsst er-
kennen, dass alles Seiende und alle denkbaren Bestimmungen eine ihnen
vorgdngige Einheit voraussetzen.® Auch Proklos bemiiht sich um den Auf-
weis eines Einheitsprinzips, ohne das nichts sein konnte. Ein besonders ein-
dringliches Argument liefert er am Anfang der Stoicheidsis theologiké.10

Jede Menge (mAfj00¢), so heifdt es dort, miisse am Einen, also dem obers-
ten einheitsstiftenden Prinzip, teilhaben. Wiirde eine Menge nicht am Ei-
nen teilhaben, wiirde sich - erstens - aus der Menge bzw. den vielen Ele-
menten kein Ganzes bilden konnen. Zweitens wdre auch jedes Element
bzw. jeder Teil dieser Menge keine in sich geschlossene Einheit und mithin
nicht bestimmbar: Wenn also eine beliebige Bestimmung nicht am Einen
teilhdtte bzw. nicht durch das Eine bedingt wire, wére sie selbst keine Ein-
heit und mithin keine in sich geschlossene und umgrenzte Bestimmung.
Gdbe es die Einheit als einheitsstiftendes Prinzip nicht, ware also schlecht-
hin nichts bestimmt. Jede Menge also, die nicht am Einen selbst teilhat, ist
eine bestimmungslose Vielheit ohne innere Einheit und ohne Grenzen. Da-
durch aber ist sie undenkbar und - aufgrund der typisch (neu-)platonischen
Ubereinstimmung von Denken und Sein - nicht seiend. Die Einheit ergibt
sich aus diesem Argument notwendig als Bedingung der Moglichkeit von
Denkbarkeit und Sein iiberhaupt.

(B) Als Ermoéglichungsbedingung ist das Eine aber nicht ein Moment neben
anderen und also nicht koordiniert mit anderen Bestimmungen zu begrei-
fen. Es ist kein Teil eines Ganzen und ebenso wenig das Ganze selbst, son-
dern als Bedingung jedes Teiles und mithin jeder Ganzheit gerade jenseits
von allem.1! Aus der Funktion, Bedingung allen Seins und Denkens zu sein,
ist zu schlussfolgern, dass das Eine als Prinzip allen Bestimmungen not-
wendig vorauszusetzen ist. Allerdings zieht Proklos diese Konsequenz in
aller Schirfe erst in seinem Parmenideskommentar. Auf den ersten Blick
hat die Annahme, allen Bestimmungen ein Prinzip vorauszusetzen, den An-
schein einer thetischen Setzung an sich. Die Voraussetzung des Prinzips,
die Proklos als notwendig denkt, ist aber nicht als Voraussetzung, sondern
als Voraussetzung zu begreifen. Damit wir die Bedingungen der Moglich-
keit von Sein und Denken iiberhaupt in den Blick nehmen und damit der

voraussetzt. Daher wird Vielheit nur faktisch vorgefunden, kann aber jederzeit auf ihre Griinde
hin befragt werden. Uberblickend zur Stoicheibsis theologiké CURSGEN: Henologie und Onto-
logie, 37-87.

9 PLOTIN: Enn. VI 9, 1-2.

10 Elem. theol. prop. 1.

11 Zur Asymmetrie der Beziehung Einheit-Vielheit, wobei die Einheit hierbei dominiert,
s. Elem. theol. prop. 5.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 381

Frage, wieso liberhaupt etwas sein kann, auf den Grund gehen kénnen, miis-
sen wir Uber Sein und Denken hinaus verweisen.

Diese ,Vorgangigkeit' des Absoluten pointiert Proklos im Parmenides-
kommentar durch eine umfassende negative Dialektik: Jede mogliche Be-
stimmung wird von Proklos in Bezug auf das Eine negiert, weil es nur so
allen Bestimmungen enthoben ist und vorangehen kann. Proklos pointiert
mit seiner negativen Dialektik die Transzendenz des Einen und arbeitet sie
als Grundzug seiner Theorie des Absoluten heraus. So ist der gesamte Par-
menideskommentar Ausdruck der Aufstiegsbewegung zum Einen,!2 von dem
schrittweise alle denkbaren Bestimmungen negiert werden: Es ist weder
»in sich“ noch ,in einem anderen“13, weder Ruhe noch Bewegung!4, weder
Identitit noch Differenz!5, weder Ahnlichkeit noch Unihnlichkeit 16, weder
Gleichheit noch Ungleichheit!?. Das absolute Eine ist auch jenseits des Seins
und kann gerade deshalb nicht mal mehr mit dem Pradikat ,ist“ ausge-
zeichnet werden.18 Schliellich wird sogar der Begriff der Einheit iiberstie-
gen, insofern dieser in dem Begriff der Vielheit seinen Gegensatz hat und
gerade durch seinen Bezug zu einer anderen Bestimmung vergleichbar
wird.!® Proklos arbeitet also auf der Grundlage der durchgangigen Disjunk-
tionalitdt und Relationalitit von Bestimmungen und iiber die Methode der
Negation20 die Ubergegensitzlichkeit des Absoluten heraus.2!

Proklos hat das Denken des Einen als absolutes Prinzip daher konse-
quent in die Form einer negativen Theologie, also einer negativen Prinzi-
pientheorie, gekleidet. Das Prinzip ldsst sich iiberhaupt nur durch Nega-
tionen als solches denken, weil es nur so gegeniiber allem anderen absolut
ist. Die Absolutheit des Prinzips kann also nur iiber Negationen herausge-

12 Proklos’ Kommentar zur ersten hypothesis hat den Aufstieg zum Absoluten zum Ziel
(In Parm. VI, 1071, 4-7).

13 In Parm. VII, 1133, 1-1152, 1.

14 1n Parm. V11, 1152, 12-1172, 20.

15 Bes. In Parm. VII, n77, 22-24.

16 In Parm. VII, 1191, 8-1201, 16.

17 In Parm. V11, 1201, 17-1212, 4.

18 In Parm. V11, 1239, 18-498, 2; vgl. 498, 35-499, 3.

19 [n Parm. VII, 498, 27-499, 3. Dem Einen wird schlieflich sogar die ,Kraft“ (§tvauig),
etwas hervorzubringen, abgesprochen (In Parm. VII, 520, 3-4).

20 Proklos unterscheidet mindestens drei Arten von Negationen, die nicht dasselbe mei-
nen: die seinsinferiore privative, die seinsimmanente andersheitliche und die seinstranszen-
dente Negation (In Parm. VI, 1072, 14-1073, 9). Nur letztere fiithrt hinauf zur Einsicht in die
Transzendenz des Absoluten (In Parm. VII, 512, 6-9). S. dazu CURSGEN: Henologie und Onto-
logie, 238-242; BEIERWALTES: Proklos, 341-343; KOBUSCH: Negative Theologie als praktische
Metaphysik, 193-194. Zur Bedeutung und Problematik der Negation am Ende des Parme-
nideskommentars s. STEEL, Carlos: Negatio negationis: Proclus on the Final Lemma of the First
Hypothesis of the Parmenides, in: CLEARY, John J. (Hg.): Traditions of Platonism. Essays in
Honour of John Dillon. Andershot: Ashgate 1999, 351-368.

21vgl. In Parm. VII, 127, 8-17; 516, 35-517, 5; 518, 18-19; 519, 4-12.



382 Max Rohstock

stellt werden. Positive Begriffe hingegen scheitern daran.2? Die Pointe ei-
ner negativen Prinzipientheorie ist also, dass wir das Prinzip nur dann als
das einzige und oberste Prinzip aller Dinge fassen konnen, wenn wir es ab-
solut denken. Damit es Prinzip aller Bestimmungen sein kann, muss es al-
len Bestimmungen gegeniiber transzendent sein. Die Folge ist eine gene-
relle Unbestimmbarkeit des absoluten Prinzips, das aber nur so konsequent
als Absolutes angenommen werden kann. Ohne die Negationen, die wir
vollziehen, konnten wir uns das Eine gar nicht als das allen Bestimmungen
vorangehende Prinzip vorstellen.

(C) Wir setzen also das Prinzip allen Bestimmungen notwendig voraus und
denken dieses Prinzip gerade durch Negationen als das Absolute schlecht-
hin. Vor diesem Hintergrund kann das Eine in uns ndher charakterisiert
werden: Das unum in nobis ist, daran liasst Proklos keinen Zweifel, unser
»Begriff (conceptus/évvoia)23 vom Absoluten, nicht aber dieses Absolute
selbst. Weil wir das Absolute durch Negationen denken, ist das Eine in uns
unser Begriff vom Absoluten. Damit aber ist das Eine in uns schon auf den
ersten Blick kein herkémmlicher Begriff. Wahrend alle positiv bestimmba-
ren Begriffe der Dialektik von Bejahung und Verneinung unterliegen, so-
dass es fiir jeden Begriff ein Pendant bzw. einen Gegenbegriff gibt und alle
Begriffe miteinander durch Relation verbunden sind, versteht Proklos das
Eine in uns vielmehr als Negation aller Begriffe und Bestimmungen.

Diese Negation aller Bestimmungen ist aber, so ist hier einzuscharfen,
keine Definition des Absoluten. Denn die Negationen meinen nicht eine
vermeintlich hohere Affirmation. Die Negationen sind keine bestimmten
Negationen, die das Negierte in eine Setzung umwandeln, sondern Verwei-
se. Diese Negationen setzen also nicht etwas. Proklos trigt diesem Um-
stand Rechnung, indem er explizit darauf hinweist, dass die Negationen
nicht der Sache nach etwas iiber das Absolute aussagten, sondern nur auf
es verwiesen.2* Wie Eriugena einige Jahrhunderte spéter mit an Proklos ge-
mahnender Eindringlichkeit pointierte, sind die Negationen, durch die wir
das Absolute zu erreichen versuchen, keine das Absolute selbst begrenzen-
den oder definierenden Bestimmungen, sondern verweisen iiber die Gren-
zen von Sein und Denken hinaus.25 Das Eine in uns, so ist der Anspruch

22 Wobei zu betonen ist, dass auch die transzendierenden Negationen im , Vorhof* des
Absoluten enden (In Parm. VII, 520, 31). Proklos wendet aber dieses Scheitern, wie sich im
Folgenden zeigen lasst, produktiv.

23 In Parm. V1I, 518, 15-16.

24 In Parm. V11, 518, 13-28.

25 JOHANNES SCOTUS ERIUGENA: Iohannis Scotti seu Eriugenae Periphyseon, ed. Edouard
Jeauneau, Bd. I. Turnhout: Brepols 1996, 879-884: ,Nam quae dicit ,superessentialitas est’
non quid est dicit sed quid non est. Dicit enim essentiam non esse sed plus quam essentiam,
quid autem illud est quod plus quam essentia est non exprimit. Dicit enim deum non esse
aliquod eorum quae sunt sed plus quam ea quae sunt esse, illud autem esse quid sit nullo
modo diffinit.”



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 383

dieses Begriffs bei Proklos zu verstehen, ist auf das Absolute hin durchsich-
tig: Nur in und durch das Sein transzendierende Negationen kann Proklos
tiberhaupt vom Absoluten reden.2¢

Wir kénnen also bereits jetzt festhalten, dass das Einen in uns der ne-
gative Begriff des Absoluten ist, durch den wir auf die vollkomme Trans-
zendenz hinweisen, ohne dass wir dabei das Absolute einer Bestimmung
unterziehen. Denn die Negationen sind keine addquaten Ausdriicke fiir
das Absolute, sondern nur unser Weg hin zum Absoluten. Die Negationen
selbst sind deshalb noch mit dem Denken verbunden, weil wir tiber sie auf
das Absolute verwiesen werden. Genau genommen ist das Eine in uns die
,Bliite unseres Wesens“?’7, die hochste ,Spitze unserer Tatigkeit“28 und die
,Bliite des Geistes“ bzw. Denkens2?, durch die tiber die Grenzen unseres
Denkens und des Denkens iiberhaupt hinaus verwiesen werden soll. Dieser
Verweis liber die Grenzen des Denkens hinaus ist nach Proklos notwendig.
Wie oben bereits gezeigt, muss jeder Viel-Einheit eine reine Einheit voran-
gehen, die sich freilich nicht thetisch voraussetzen, wohl aber im Verweis
rechtfertigen lasst. Also muss das Denken notwendig iiber sich selbst hin-
ausweisen und erweist so die Voraussetzung als verniinftig. Wir denken so
das Absolute als das Unbestimmte und Unbegreifliche schlechthin, das ge-
rade kraft seiner Unbestimmtheit als das allen Bestimmungen vorauszuset-
zende Prinzip gedacht werden kann.

Allerdings droht das Absolute trotz der soeben beschriebenen negati-
ven Dialektik in eine Relation eingebunden und mithin hypostasiert oder
verobjektiviert zu werden. Wenn es als das Unbestimmte gedacht wird,
scheint es doch als das Unbestimmte in eine Disjunktion mit dem Bestimm-
ten zu geraten. Daher ist das Absolute nach Proklos eigentlich nicht unbe-
greiflich, sondern tiberunsagbar oder iiberunbegreiflich.30 Um auch der
letzten Gefahr zu begegnen, etwas iiber das Absolute im Sinne einer eigent-
lichen oder definierenden Art und Weise auszusagen, werden sogar die ver-
weisenden Negationen aufgehoben.3! Damit bleiben die Negationen unsere

26 Dazu HALFWASSEN, Jens: Jenseits von Sein und Nichtsein. Wie kann man fiir Transzen-
denz argumentieren?, in: BUCHHEIM, Thomas/HERMANNI, Friedrich/HUTTER, Axel/SCHWOBEL,
Christoph (Hgg.): Gottesbeweise als Herausforderung fiir die moderne Vernunft (= Collegium
Metaphysicum 4). Tiibingen: Mohr Siebeck 2013, 85-98; HALFWASSEN, Jens: Schénheit und
Bild bei Plotin, in: NEUBER, Simone/VERESSOV, Roman (Hgg.): Das Bild als Denkfigur. Funk-
tionen des Bildbegriffs in der Geschichte der Philosophie. Miinchen: Fink 2010, 67-78. Die bei-
de genannten Abhandlungen finden sich auch in HALFWASSEN, Jens: Auf den Spuren des Ei-
nen. Studien zur Metaphysik und ihrer Geschichte (= Collegium Metaphysicum 14). Tiibingen:
Mohr Siebeck 2015, 37-49 bzw. 265-278.

27 In Alc. 247, 1.

28 In Alc. 247, 14.

29 In Alc. 248, 3.

30 In Parm. VII, n72, 27. Vgl. DIONYSIOS PS.-AREOPAGITES: Corpus Dionysiacum. Bd. I: De
divinis nominibus, ed. Beate R. Suchla. Berlin: Walter de Gruyter 1990, I, 5, 115, 6-18.

31 In Parm. VII, 519, 4-12; 520, 1-15; 520, 29-521, 26.



384 Max Rohstock

Begriffe und Verweise und sind daher nicht das Absolute selbst. Obgleich
durch die Negationen auf die Ubergegensitzlichkeit und Prinzipfunktion
des Absoluten hingewiesen werden soll, bleiben die von Proklos durchge-
fiihrten Negationen letztlich hinter dem Absoluten zuriick. Keine Negation
kann an das Absolute selbst heranreichen, also kann uber das absolute Ei-
ne in letzter Konsequenz nichts mehr ausgesagt werden. Die Negationen
enden vielmehr im ,Vorhof* des Absoluten.32 Um die vollkommene Unsag-
barkeit zu pointieren, hebt Proklos also die Negationen, durch die wir auf
das Absolute verwiesen werden und durch die wir das Absolute als trans-
zendentes Prinzip denken, in der die negative Dialektik aufgebenden Ne-
gation der Negation auf.33 Gleichwohl bedeutet dieser letzte Schritt nicht,
dass die Beschaftigung mit dem Absoluten sinnlos wdre.

I

Damit das Absolute fiir uns thematisierbar bleibt und es tiberhaupt zur
Einsicht in die vollkommene Transzendenz des Absoluten kommen kann,
muss zundchst das Eine in uns entdeckt und erweckt werden. Mit anderen
Worten muss der Pfad, der zur Einsicht in die Erhabenheit des Absoluten
und schliellich zum Absoluten selbst fiihren soll, erst gesucht und betre-
ten werden. Hiermit stellt sich also die Frage nach dem Anfang der Heno-
logie.

Proklos’ Henologie - und dariiber hinaus jede Theorie eines transzen-
denten Absoluten - scheint von einer gewissen Intuition des Absoluten aus-
zugehen. Schon die Frage nach dem Prinzip aller Bestimmungen scheint
dieses als das alles bestimmende Moment bereits vorauszusetzen.34 Deut-
lich wird dies durch einen kurzen Blick auf das Moment, das als Vollen-
dung der Proklischen Philosophie begriffen wird: die &vwoig. Miissen wir,
so ist hier zu fragen, das Absolute nicht voraussetzen, um zur Einung mit
diesem tiberhaupt streben zu kénnen? Auch das Denken selbst bringt in
der neuplatonischen Philosophie nicht etwa erst durch den Denkakt Ein-
heitlichkeit hervor, sondern setzt diese als die Bedingung seines Tuns vo-
raus.35 Wissen wir aber so schon um das Absolute und seine Transzendenz,
bevor wir es {iberhaupt in den Blick nehmen kénnen?

32 In Parm. VII, 520, 31.

33 Letztlich kann {iber das Absolute also nur noch geschwiegen werden (In Parm. VII,
520, 25-26). Doch auch das Schweigen reicht - genau genommen - nicht an das Absolute he-
ran (In Parm. VI, 505, 14-18).

34 vgl. PLATON: Men. 8ce. NICOLAUS CUSANUS: Opera Omnia. Bd. III: De coniecturis, ed.
Josef Koch, Karl Bormann und Hans G. Senger. Hamburg: Felix Meiner 1972, 1, c. 5, n. 19.

35 Zum Einheitsvorgriff des Denkens bei Plotin s. HALFWASSEN, Jens: Plotin und der Neu-
platonismus. Miinchen: C.H. Beck 2004, 34-35. Ganz dhnlich argumentiert Nicolaus Cusanus:
In jedem Denkakt und jedem Selbstbewusstsein wird das Prinzip, das Nicht-Andere, bereits
vorausgesetzt, ohne dass es uns dabei immer thematisch bewusst ist (dazu ROHSTOCK, Max:



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 385

Proklos spricht natiirlich nicht von einem bereits vorhandenen Wissen
tiber das Absolute, sondern von einem allen Seelen, ja allen Dingen inha-
rierenden ,natiirlichen Streben® zu diesem.36é Dieses Streben ist fiir sich ge-
nommen kein Garant fiir einen gelungenen Aufstieg zum Absoluten oder
die Vollendung der Philosophie. Vielmehr setzt der Aufstieg intensive Be-
griffsarbeit voraus; und der Aufstieg durch Begriffsarbeit lduft auf einen Kul-
minationspunkt hinaus: Dieser besteht darin, dass das natiirliche Streben
mit dem Denken des Absoluten, also mit der negativen Dialektik, in Uber-
einstimmung gebracht werden muss: Dieses Streben muss vom Denken ge-
wissermafien erst durch Abstraktionen freigelegt werden, um durch es wirk-
lich auf das transzendente Prinzip aller Bestimmungen hinblicken zu kon-
nen. Erst dadurch wird es uns als das zum Absoluten hinleitende Moment
bewusst. Im Folgenden wollen wir diesen Prozess genauer betrachten.

Besonders eindringlich beschreibt Proklos das in uns lebende Streben
anhand seiner Theorie absoluter Schonheit. Das Schone, griechisch kaAdv,
deutet Proklos etymologisierend von xaAeiv, also ,rufen®, her.3” Die Idee
der Schénheit ruft uns demnach auf, zu ihr zu streben. Personifikation des
Strebens zum Schonen ist der Eros38: Der Eros, der durch unausléschliches
Streben bestimmt ist, wendet sich schrittweise immer intensiveren Formen
der Schonheit zu. Zundchst strebt er zu einem schéonen Korper, dann zu
schonen Korpern, zum sittlich Schonen, den Tugenden, und zu schonen
Kenntnissen, aber erst nach Abstraktion aller derivativen und minderen
Schonheit schliefflich zum absolut Schonen selbst. Im immer neu ansetzen-
den Streben wird zugleich deutlich, dass die Sehnsucht des Eros durch die
Zuwendung zu Korpern, Kunstwerken oder Tugenden letztlich nicht Giber-
wunden werden kann. Allein das Schone selbst kann als Quelle alles deri-
vativen Schonen die innerste Sehnsucht stillen.3?

Der negative Selbstbezug des Absoluten. Untersuchungen zu Nicolaus Cusanus’ Konzept des
Nicht-Anderen [= Quellen und Studien zur Philosophie 119]. Berlin/Boston, M.A.: Walter de
Gruyter 2014, 74-116).

36 In Parm. VII, 1191, 6-7; 509, 13-510, 3; 511, 3-33. Vgl. Elem. theol. prop. 7-8. Theol. Plat.
I, 22,101, 27-102, 1.

37 Theol. Plat. 1, 24, 108, 2-11. In Alc. 328, 11-17.

38 Zum Eros bei Proklos s. BEIERWALTES: Proklos, 306-313 und VASILAKIS, Dimitrios: Eros
in Neoplatonism and its Reception in Christian Philosophy. Exploring Love in Plotinus, Proclus
and Dionysius the Areopagite. London: Bloomsbury Academic 2021, 67-140. Bes. hervorzu-
heben sind die iiberzeugenden Ausfiihrungen von TORNAU, Christian: Der Eros und das Gute
bei Plotin und Proklos, in: PERKAMS, Matthias/PICCIONE, Rosa M. (Hgg.): Proklos. Methode,
Seelenlehre, Metaphysik. Leiden/Boston, M.A.: Brill 2006, 200-229. Tornau betont vdllig zu-
treffend und ganz unmissverstandlich, dass dem Eros nach Proklos auch eine pronoetisch-
fiirsorgliche Seite zugesprochen werden miisse. Dass aber der ,erotische Aspekt” dem ,pro-
noetischen Wirken“ zum Opfer fiele (TORNAU: Der Eros und das Gute, 212), geht wohl zu
weit. Denn beide Aspekte bilden fiir Proklos eine Einheit. Und es ist gerade die Spannung des
Strebens zum Absoluten, die eine - in modernen Worten ausgedriickt - ,Energie’ entfaltet
(diese sogar ist), durch die alles Seiende gehalten und mithin fiirsorglich getragen wird.

39 PLATON: Symp. 210a-212a.



386 Max Rohstock

Man kann also konstatieren, dass uns nattirlicherweise ein Streben zu
schonen Dingen inhdriert, weil diese an der Schonheit selbst partizipieren.
Ebenso natiirlich ist nach Proklos das Streben zum Absoluten selbst. Aller-
dings scheint es uns zundchst nicht bewusst zu sein, denn die ,Spur des
Einen, die in uns gelegt ist, ist ,verborgen®.40 Ahnlich wie das Schéne sich
nicht sofort als Quelle aller Schonheit entbirgt und erst nach langen, sehn-
suchtsvollen Miihen als diese entdeckt wird, ist auch das Streben zum Ei-
nen uns zundchst nicht oder nicht immer bewusst. Wir miissen also das
Eine in uns entdecken, damit wir das uns immanente Streben zum absolu-
ten Einheitsprinzip auch wirklich ernst nehmen und nicht bei nicht abso-
luten Prinzipien stehen bleiben. Denn das Verlangen nach dem Einheits-
prinzip, auf das alle Bestimmungen zuriickgefiihrt werden konnen, ist wohl
kaum in der sinnlich wahrnehmbaren Welt zu stillen. Das uns immanente
Streben fiithrt uns bei aufmerksamer Suche zu der Erkenntnis, dass sogar
der Inbegriff der Schonheit, der nichts anderes als der absolute Geist und
der diesem immanente Ideenkosmos ist, noch iiberwunden werden muss.
Denn auch der absolute Geist ist durch Vielheit geprdgt, ist er doch die
harmonische Einheit aller intelligiblen Bestimmungen und der Momente
von povij, mpdodog und éniotpodny. Daher ist er nicht das absolute Prinzip,
das allen Bestimmungen Einheitlichkeit verleiht, sondern als Einheit vieler
Momente seinerseits vom absoluten Einheitsprinzip abhdngig. Im absolu-
ten Denken wird daher das uns immanente Streben zum absoluten Prinzip
nicht befriedigt und daher nicht zur Ruhe gebracht. Die Erkenntnis aber,
dass alle bisherigen Formen von Einheit keine absolute Einheit, sondern de-
rivative Einheitsformen darstellen, ldasst in uns die Erkenntnis reifen, dass
wir sogar iiber Sein und Denken noch hinausgehen miissen. 41

Das Eine in uns ist also nichts anderes als das natiirliche und uns imma-
nente Streben hin zum seins- und erkenntnistranszendenten Absoluten,
das unsere Suche nach dem Prinzip aller Bestimmungen antreibt und uns
letztlich iiber Sein und Denken hinaus verwiesen sein lasst. Dieser Weg ist
aber keineswegs, um es noch einmal deutlich zu machen, einfach vorge-
zeichnet. Besonders eindringlich pointiert Proklos die Problematik der Su-
che nach dem Absoluten, indem er darauf hinweist, dass wir uns bei der
Suche nach diesem auch verirren konnen. Denn die transzendente Negati-

40 De dec. dub. 64, 10-12.

41 Der Aufstieg zum Einen erfolgt bei Proklos gewissermaRen ,stufenweise’ und geordnet
(In Parm. V, 990, 21-991, 4; 993, 7-19) und nur unter Beriicksichtigung dianoetischer, noeti-
scher und hypernoetischer Erkenntnisweisen: In Parm. VI, 1071, 4-1072, 14. Vgl. De prov. 27-
32. — Zur hochsten, gottbegeisterten bzw. hypernoetischen Einsicht und ihrer Beziehung zu
anderen Formen des Verstehens s. GERSH, Stephen: Proclus’ theological Methods. The Pro-
gramme of Theol. Plat. 1 4, in: SEGONDS, Alain-Philippe/STEEL, Carlos (Hgg.): Proclus et la
Théologie Platonicienne. Leuven: University Press 2000, 15-27 und PEPIN, Jean: Les modes de
l'enseignement théologique dans la Théologie Platonicienne, in: SEGONDS, Alain-Philippe/
STEEL, Carlos (Hgg.): Proclus et la Théologie Platonicienne. Leuven: University Press 2000, 1-14.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 387

vitdt kann mit der privativen durchaus verwechselt werden.42 Die Abstrak-
tion von allen Bestimmungen darf aber unter keinen Umstinden privativ
verstanden werden, da der Weg der Privation gerade nicht zum Absoluten
fihrt.43

Die entscheidende Pointe des uns immanenten Strebens ist letztlich,
dass Proklos dieses sehnsuchtsvolle Streben zum Absoluten mit den Nega-
tionen, durch die wir iliber Sein und Denken hinaus auf das Absolute verwei-
sen, in Ubereinstimmung bringt. Indem wir die Negationen vollziehen,
blicken wir - wie oben bereits erkldrt - iiber oder durch die Negationen
auf das Absolute hin. Dieser spekulative Blick, das Eine in uns also, ist
nichts anderes als das Streben zum Absoluten, dem Ziel unserer innigsten
Sehnsucht. Dabei zeigt sich die Negation aller Bestimmungen, die wir voll-
ziehen, als Tdtigkeit, die auf keine andere oder vermeintlich hohere Be-
stimmung aus sein und selbst - als Negation - nicht positiv gewusst oder
umgriffen werden kann.44 Das Eine in uns ist also in erster Linie Nicht-
wissen. Denn diese Negation aller positiven und wissbaren Bestimmungen
ist keine bestimmte Negation, sondern verweist liber den Bereich des Noe-
tischen, also des Erkenn- und Wissbaren, insgesamt hinaus. Im Einen in
uns, in dem sich Nichtwissen und Streben vereinen, tritt uns also die ty-
pisch platonische Einheit von Theorie und Praxis entgegen. Die zundchst
verborgene Spur des absoluten Einen wird von uns in uns ,erweckt®+s
wenn unser natiirliches Streben hin zum Absoluten mit unserer hochsten
Operation des Denkens, der negativen Dialektik, in Ubereinstimmung ge -
bracht wird. Unser urspriingliches und unaustilgbares Streben zum Abso-
luten und unsere Negationsakte, also unsere Betrachtungen des Absoluten,
bilden eine Einheit, sodass die apriorische Einheit von Theorie und Praxis
realisiert wird: Unsere Schau (fswpic) des Absoluten ist vom Streben zum
Absoluten, unserer urspriinglichen, natiirlichen und unverduf3erlichen Tat
(mpdéig), ununterschieden.46 Das Verlangen nach dem Einen ist also mit
dem Nichtwissen, das iiber das Denken hinaus verweist, in Ubereinstim-

42 In Parm. V1, 1081, 9-1082, 12.

43 Das privative Nichts kann freilich nicht Prinzip sein. Eine totale Privation erweist sich
bei genauer Betrachtung sogar als unmaoglich: Sie ist eine blofie Illusion des Denkens (In
Parm. VI, 1082, 10). Im Grunde baut eine solche Totalprivation auf Teilprivationen auf. Hier-
zu sei ein Beispiel angefiihrt: Wenn wir einzelne Gegenstinde etwa aus einem Raum wegden-
ken konnen, so konnen wir diese Privationen auch radikalisieren und den Raum selbst mit-
samt seiner Moblierung entfernen. Diese Denkoperation fiihrt aber im wahrsten Sinne des
Wortes letztlich zu Nichts, zumal das Denken keine vollkommene Privation durch sich selbst
erschaffen kann, weil es als Trdger dieser Denkoperation nicht selbst aus dem Denken ent-
fernt wird.

44 In Parm. V11, 51, 18-29. Weil das Absolute kein Objekt ist, kann es weder in einem Er-
kenntnisakt erschaut noch wie irgendein Gegenstand erstrebt werden.

45 In Parm. V1, 1071, 4-1072, 14.

46 Vgl. In Parm. VI, 509, 20-21. Daher ist unser Weg zum Absoluten letztlich nichts an-
deres als eine innere katharsis, die sogar die Dialektik transzendiert: In Parm. VI, 521, 13-17.



388 Max Rohstock

mung gebracht. Und nur im Verweis tiber alle Bestimmungen hinaus ist das
Verlangen nach dem absoluten Einen vollstindig aktualisiert, weil sich die
Seele letztlich nicht mehr intelligiblen Gegenstinden oder derivativen Ein-
heitsformen zuwendet. Denn sie hat die innere Vielheit von Sein und Den-
ken durchschaut und sucht daher das Einheitsprinzip nicht (mehr) im Sein
oder im Denken.

Zusammenfassend ldsst sich also konstatieren, dass wir iiber eine prare-
flexive Intuition des Absoluten verfiigen, die aber - und dies ist die beson-
dere Schwierigkeit - uns zu vollem Bewusstsein gebracht werden muss.
Das bedeutet letztlich, dass die urspriingliche Intuition des Absoluten, die
in uns waltet und uns zu diesem hinleitet, das Absolute nicht einfach ent-
schliisselt, sondern vielmehr die philosophische Arbeit erst in Gang setzt.
Die zunachst verborgene Spur des Einen muss also als das uns immanente
Streben zum seinstranszendenten Absoluten freigelegt, mithin als solches
verstanden und zu Bewusstsein gebracht werden. Gerade in der Einheit
von Theorie und Praxis wird das Eine in uns erweckt. Die enorme Bedeu-
tung dieser Erweckungserfahrung fiir unser Wissen um unser Streben zum
transzendenten Absoluten muss im Folgenden noch eingehender betrach-
tet werden. Dafiir soll im Folgenden die Produktivitdt des Einen in uns, al-
so des Strebens und des Nichtwissens, thematisiert werden.

111

Die Erweckung des Einen in uns ist unsere Sammlung auf das Absolute
hin, die durch die Reinigung von allen Bestimmungen ermoglicht wird.
Diese Erweckung des Einen in uns hat eine produktive oder generierende
Funktion. Genau genommen inhariert dem Einen in uns gerade aufgrund
seiner Negativitdt eine produktive Kraft.

Proklos hat bekanntlich eine Theorie entwickelt, in der Negationen die
an ihnen verneinten Bestimmungen hervorbringen.4” Diese Negationen sind
gerade deswegen natiirlich nicht privativ. Sie sind aber auch keine be-
stimmten bzw. andersheitlichen Negationen. Auf der Ebene des Seins sind
die Negationen den Affirmationen zwar koordiniert, gleichwohl aber den
Affirmationen an Wert unterlegen. Die produktiven Negationen sind dem-
gegeniiber nichts anderes als die bereits besprochenen, die Dialektik ins-
gesamt transzendierenden Momente. Diese bezeichnet Proklos daher auch

47 In Parm. VII, 1208, 19-20: ,f| yap anédaciq yévesic &otiv, @G mMOAAGKIG eipnTat, THG
Kotapdoews.” Vgl. In Parm. VI, 1075, 14-15; 1076, 23-25; 1077, 9-10; 1099, 24; VII, 520, 1-2.
Damit eignet den transzendierenden Negationen eine produktive Kraft (8ivauig), die von
Proklos auch, wie wir noch sehen werden, den sog. Henaden zugesprochen wird. Es ldsst
sich daher spekulieren, dass transzendierende Negation, 8Uvapig und Henaden eine unzer-
trennliche Einheit bilden.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 389

als ,Miitter der Affirmationen“.#8 Vor diesem Hintergrund ist unser Bezug
auf das Absolute, der letztlich nichts anderes als Nichtwissen ist, gerade
kein Unwissen, sondern ein - so ungewohnlich dieser Begriff klingen mag
- produktives Nichtwissen. Dieses Nichtwissen hat eine doppelte Funktion.

(A) Wie gezeigt sind wir durch die Negationen auf das Absolute hin aus-
gerichtet: Wir thematisieren also das Absolute in den Negationen, die wir
vollziehen. Die einzig mogliche ,Wissensform’ iiber das Eine ist also die
Negation aller Bestimmungen. Durch die Negationen ,wissen‘ wir von der
Transzendenz des Absoluten - oder anders formuliert: Durch das Eine in
uns wird uns das Nicht-Wissen-Kénnen zu Bewusstsein gebracht. Wah-
rend die Ideen und obersten Bestimmungen im Wechselverhdltnis von Be-
jahung und Verneinung positiv gesetzt sind, ist das Absolute nur noch ne-
gativ, also im negativen Begriff oder im Nichtwissen, zu denken.4? Wir ver-
weisen auf das Absolute, konnen es aber nicht im Wissen einholen, weil
wir es gerade nicht wissen konnen: Denken und Wissen scheitern schlecht-
hin am Absoluten. Vor diesem Hintergrund wird auch ersichtlich, wieso das
Eine in uns Bild des Absoluten ist.50 Das Eine in uns ist als Nicht-Wissen-
Konnen die Manifestation vollkommener Transzendenz: Das Absolute zeigt
sich durch das Nichtwissen bzw. durch die Negation aller Bestimmungen
als das, ,was‘ es ,ist'; namlich als nicht-objektivierbare Unsagbarkeit. Es
kommt also zur Erscheinung des an sich Verborgenen. Und diese Erschei-
nung ist Erscheinung der vollkommenen Transzendenz als Negation und
als Unerreichbarkeit.

Diesen Gedanken Proklos’ wird Nicolaus Cusanus aufgreifen. In seinem
Begriff des Nicht-Anderen (non aliud), der schon auf den ersten Blick ein

48 In Parm. V1, 1133, 3-4: ,«i amoddoeig, O S&deikta, unrépeg eiol tdv kataphoewv”. Das
Negieren bedingt durch seine urspriingliche Kraft (8Uvapig) positive Bestimmungen. Proklos
deutet den dvvapig-Begriff vor allem im Sinne von Kraft oder Macht, womit er auf Plotins
Konzept der d0vapig ndvrwv zuriickgreift (s. dazu Theol. Plat. 111, 8, 34, 7-11). Er denkt diese
Ur-Kraft als ,Mutter” aller Akte (In Alc. 84, 18-19 und 122, 9-11). Diese Kraft gesteht Proklos
neben den transzendierenden Negationen auch den Henaden und der Ur-Grenze (népag) zu
(VAN RIEL, Gerd: Les hénades de Proclus sont-elles composes de limite et d’illimité?, in: Revue
des scienes philosophiques et théologiques 85 [2001], 417-432). Zur 80vauig als Kraft s. die
beiden zusammenhdngenden Abhandlungen von SAFFREY, Henri D.: Fonction divine de la
Sduvapc dans la Théologie Proclinienne, in: ROMANO, Francesco/CARDULLO, R. Loredana (Hgg.):
Dunamis nel Neoplatonismo. Firenze: La Nuova Italia Editrice 1996, 107-120 und STEEL,
Carlos: Puissance active et puissance receptive chez Proclus, in: ROMANO, Francesco/CAR-
DULLO, R. Loredana (Hgg.): Dunamis nel Neoplatonismo. Firenze: La Nuova Italia Editrice
1996, 121-137, hier 121: ,La puissance parfaite est celle qui est capable d'apporter par elle-
méme l'actualité, d’abord parce qu’elle peut s’actualiser elle-méme sans avoir besoin d'une
aide extérieure, ensuite parce qu’elle peut conférer 'actualité a d’autres choses qui n’en sont
pas capables par elles-mémes, et les rendre ainsi parfaites. Cette puissance est souvent ca-
ractérisée par des adjectifs comme dpaotfipiog efficace, yovipog féconde, yevvntikdg, généra-
trice, teAealovpyog, teAeiwtikdg, perfectrice.”

49 In Parm. V1, 1080, 29-1081, 9; bes. 1081, 8-9.

50 In Parm. VII, 509, 21-26; VI, 1071, 20-21.



390 Max Rohstock

negativer Begriff ist, wird das Absolute als reine Negativitat illustriert. Das
Unbegreifliche wird so als das Unbegreifliche begriffen; das Nicht-Erschei-
nende erscheint als Negation aller Anderen. Das Nicht-Andere bildet also
die Unsagbarkeit des Absoluten in negativ-begrifflicher, nicht mehr affir-
mativ zu beschreibender ,Form‘ ab.51

Die erste Funktion des Nichtwissens bzw. des Einen in uns ist also, dass
wir uns durch die Erweckung des unum in nobis der Transzendenz und
Nicht-Wissbarkeit des Absoluten bewusst werden. Wenn unser Denken
am Absoluten aufgrund seiner vollkommenen Transzendenz scheitert, wis-
sen wir um unser Nichtwissen. Das Nichtwissen verschafft uns also Klar-
heit tiber die Transzendenz des Absoluten. Wir werden uns iiber und durch
die Negation bewusst, dass das Absolute unerreichbar ist. Das Eine in uns
ist daher nichts anderes als der Evidenzpunkt, durch den uns das Absolute
zuletzt als Unerkenn- und Unbegreifbares bewusst wird. Denn wir erken-
nen das Absolute nicht, weshalb unser Bezug auf es eine Negation, die Ne-
gation aller Bestimmungen, aller Erkenntnisgegenstdande (vontd) und kon-
kreten Wissensbeziige ist. Unser Bezug auf es ist daher ein Nichtwissen -
oder anders formuliert: Das Denken scheitert am Absoluten. Dieses Schei-
tern am Absoluten wird uns bewusst, sodass die hochste dem Denken be-
wusste Einsicht nichts anderes als ein wissendes Nichtwissen ist. Das Eine
in uns nimmt also eine dem Platonischen Eros dhnliche Mittelposition ,zwi-
schen’ dem Denken und dem Absoluten ein und avanciert so zum eigent-
lichen Vermittler des Absoluten. Das Eine in uns ist konstitutiv dafiir, dass
wir das Absolute als solches, also als das Absolute, thematisieren konnen.

(B) Dieses wissende Nichtwissen sagt letztlich mehr {iber uns und das
Denken als iiber das Absolute selbst aus. Genau hierin ist die zweite Funk-
tion des Nichtwissens zu sehen: Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass
das Denken am Absoluten scheitert. Dieses Scheitern fiihrt nicht zur Auf-
gabe der Henologie. Denn das Streben zum Absoluten ist unaustilgbar und
zudem fiir uns, unser Denken und Wissen konstitutiv. Dadurch zeigt sich
die Produktivitiat des Nichtwissens: Durch das Scheitern jeden wissenden
Bezuges auf das Absolute werden wir uns unserer epistemischen Grenzen
bewusst. In diesem Scheitern am Absoluten werden wir daher gewisserma-
en auf uns selbst zuriickgeworfen, sodass wir die Grenzen unseres Den-
kens vollkommen ausgeleuchtet und das Denken konsequent bis an sein
,Ende‘ verfolgt haben. Dieses Scheitern des Denkens wird gerade durch das
uns immanente Streben zum Absoluten zum produktiven Nichtwissen: Da
sich die philosophische Arbeit letztlich im Nichtwissen bricht, die zum Ab-

51 Zum Nicht-Anderen ROHSTOCK, Max: Nicholas of Cusa’s Not-Other. The Absolute as
Negative Self-Reference, in: Dionysius 31 (2013), 17-126; ROHSTOCK, Max: De non aliud, in:
BROSCH, Marco/EULER, Walter A./GEISSLER, Alexandra/RANFF, Viki (Hgg): Handbuch Niko-
laus von Kues. Leben und Werk. Darmstadt: WBG 2014, 245-249. ROHSTOCK: Der negative
Selbstbezug, 12-16.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 301

soluten strebende Liebe aber unaustilgbar ist,52 muss die philosophische
Suche nach dem Absoluten fortgesetzt werden. Im Spannungsfeld des un-
austilgbaren Strebens zum Absoluten hin und des steten begrifflichen Schei-
terns an diesem zeigt sich die Produktivitiat des Nichtwissens.53 Unser Stre-
ben hin zum Absoluten ist also das treibende Moment, um die Grenzen
unseres Denkens und Erkennens iiberhaupt ausloten zu konnen. Nur Kraft
der intrinsischen und uns (zundchst) verborgenen Sehnsucht zum Absolu-
ten kommen wir zu hochstem Selbstbewusstsein. Im Scheitern des Den-
kens wird dieses auf sich selbst zurlickgeworfen, sodass das Eine in uns
nun als genetischer Punkt von Denken und Wissen bestimmt werden kann.
Im Grunde ist das Scheitern aller Bestimmungen die begrenzende und
einheitsstiftende Erfahrung.’5 Dass das Scheitern von Denken und Wissen
vollkommen ist, betont Proklos eindringlich, indem er die Giiltigkeit von
Affirmationen und Negationen im Hinblick auf das Absolute tilgt.56 Das
Absolute ist letztlich nicht einfach ,das Unbegreifliche’, sondern iiberun-
begreiflich, weswegen auch die negative Dialektik am Absoluten notwen-
dig versagt und so dem Denken ihren bloff verweisenden Charakter be-
wusst macht.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich auch das Konzept des abvBundéotatov
ndher erldutern. Ein authypostaton («x00undotarov), dessen Bedeutung und
Funktion Proklos vor allem in der Stoicheiésis theologiké entfaltet, ist ein
selbstandiges Wesen, das in und durch sich selbst gewirkt ist. Daher ist es
von keinem Anderen abhdngig, sondern autark.57 Gleichwohl ist auch ein

52 In Parm. V11, 509, 33.

33 vgl. dazu die erhellende Deutung Christian Tornaus; TORNAU: Der Eros und das Gute,
218: ,Die Seienden erstreben das Gute unaufhoérlich und kénnen es doch nie erreichen. Da-
raus ergibt sich fiir jedes Seiende eine Balance zwischen Streben und Scheitern, die ihm
seinen spezifischen Ort in der Seinshierarchie zuweist. Die Unerreichbarkeit des Guten ist
somit die Hauptursache fiir den Bestand der neuplatonischen gestuften Seinsordnung.“ Da-
mit wird das henologische Streben, wie Tornau véllig richtig schlussfolgert, zum ,seinssta-
bilisierenden Prinzip“.

54 In Parm. VII, 1199, 13-24.

55 Damit sind Streben und Scheitern die Grenze (népag), die das eine Moment des ,Ur-
Gegensatzpaares” von Grenze und Unendlichkeit (BEIERWALTES: Denken des Einen, 208) ist,
von Sein und Denken. Grenze und Unendlichkeit - oder besser: unendlicher Kraft
(&metpoduvapia; s. De dec. dub. 10-14) - bilden bei Proklos eigentlich eine Einheit. Wenigs-
tens hadlt Proklos, wie Gerald Bechtle zeigen konnte, den im Gegensatzpaar angelegten Dua-
lismus so gering wie mdglich (BECHTLE, Gerald: Géttliche Henaden und platonischer Parme-
nides. Losung eines Mifverstdndnisses?, in: Rheinisches Museum fiir Philologie 142 [1999],
358-391). Gerd Van Riel wiederum gesteht der Grenze eine unbegrenzte Kraft zu und ver-
deutlicht so ihre differenzlose Einheit (VAN RIEL, Gerd: Les hénades de Proclus, bes. 418). Das
Eine in uns wiederum ist fiir uns die hochste Grenzerfahrung, aus der heraus Wissen um un-
ser Nicht-Wissen-Konnen generiert wird. In der Grenzerfahrung steckt also eine produktive
Kraft. Daher ldsst sich vermuten, dass das Eine in uns systematisch mit den Henaden und
ihrer pronoetisch-fiirsorglichen Kraft verkniipft ist.

56 In Parm. VII, 519, 8-10.

57 Elem. theol. prop. 40-49.



392 Max Rohstock

authypostaton vom Absoluten selbst abhdngig, weil dieses nach der ersten
Proposition der Stoicheidsis theologiké allen Bestimmungen Einheitlichkeit
und Geschlossenheit verleiht. Absolutes und authypostaton geraten aber
gerade nicht in einen Konflikt.58 Man kann vielmehr davon ausgehen, dass
sich jedes authypostaton selbst aktualisiert, sich aber nur deshalb selbst
aktualisieren kann, weil es in der Riickwendung zu seinem Urgrund gerade
an diesem scheitert.5?

Allerdings liegt hier ein Einwand nahe: Ist das Eine in uns, insofern wir
es als Negation aller Bestimmungen begreifen, nicht blofd eine logische
Operation, die von uns abhangt? Gilt sie damit nur subjektiv? Proklos kon-
tert diesen Einwand allerdings mit Verve. Denn er denkt die Negationen,
wie bereits erwdhnt, als ,Miitter der Affirmationen®. Diese hingen daher
nicht vom Sein oder Denken, sondern Sein und Denken hangen umgekehrt
von den Negationen ab. Dass wir Negationen vollziehen, bedeutet fiir Pro-
klos daher, auf die niachst ,hohere Ebene’ der metaphysischen ,Stufenfolge’,
die Henadendimension, vorzugreifen, um mit ihrer Hilfe die Einheitlich-
keit und Geschlossenheit von Sein und Denken zu erkldren.¢® Negationen

58 Einen solchen vermuten filschlicherweise Ernst-Otto Onnasch und Ben Schomakers
(Theologische Grundlegungen, ed. Ernst-Otto Onnasch und Ben Schomakers. Hamburg: Felix
Meiner 2015, 261).

59 Proklos konnte bei seiner Konzeption der Autokonstitution des authypostaton durch
dessen Hinwendung zum Absoluten auf Plotin zuriickgreifen. Wie Jens Halfwassen zeigen
konnte, wendet sich der Geist dem Einen zu, scheitert an diesem und produziert so die ihn
bestimmenden intelligiblen Ideen (HALFWASSEN, Jens: Der Aufstieg zum Einen. Untersuchun-
gen zu Platon und Plotin. Miinchen: K.G. Saur 22006, 130-149).

60 Die nur schwer verstiandlichen Henaden sind reine Negationen, stehen daher dem Ab-
soluten nahe und ,schweben’ gewissermaflen zwischen diesem und dem Denken. Zur Hena-
denlehre s. CURSGEN: Henologie, 74-83; 136-152; 232-235; VAN RIEL, Gerd: The One, the He-
nads, and the Principles, in: D’HOINE, Pieter/MARTJIN, Marije (Hgg.): All from One. A Guide to
Proclus. Oxford University Press 2017, 73-94; DERS.: Les hénades de Proclus, 417-432; BECH-
TLE: Géttliche Henaden und platonischer Parmenides, 358-391 und TANASEANU-DOBLER, Ilin-
ca: ,Alles, was am Einen teilhat, ist Eins und Nicht-Eins‘: Zur Darstellung des Géttlichen in der
Elementatio theologica des Proklos, in: FURST, Alfons/AHMED, Luise/GERS-UPHAUS, Chris-
tian/KLUG, Stefan (Hgg.): Monotheistische Denkfiguren in der Spdtantike. Tiibingen: Mohr
Siebeck 2013, 243-267. Kurz, aber instruktiv, auch im Hinblick auf die Verkniipfung der He-
naden mit dem Prinzipienpaar von Grenze und Unbegrenztheit ROTH, Veronika M.: Das ewi-
ge Nun. Ein Paradoxon in der Philosophie des Proklos. Berlin: Duncker & Humblot 2008, go-
96. Erst kiirzlich hat Friedemann Drews eine ausfiihrliche Studie zu den Henaden vorgelegt
(DREWS, Friedemann: Teilhabe-Ontologie und interreligiéser Dialog im Platonismus und Chris-
tentum. ,Gott ist Richter mitten unter den Géttern‘ [Ps. 82, 1b]. Monotheismus, Polytheismus
und Teilhabe-Ontologie im Platonismus und Christentum, die Henaden bei Proklos und der in-
terreligiose Dialog bei Nikolaus von Kues [= Collegium Metaphysicum 19]. Tiibingen: Mohr
Siebeck 2017), wobei er ihre Verbindung zu Grenze und Unbegrenztheit mit Betonung her-
vorhebt (DREWS: Teilhabe-Ontologie, 121-176). Leider entgeht Drews in seiner gleichwohl ge-
lungen - weil detailreichen und umsichtigen - Studie, dass die Henaden mit den transzen-
dierend-produzierenden Negationen unmittelbar in Verbindung stehen. Hierzu muss Fol-
gendes beachtet werden: Gerd van Riel ist aus guten Griinden der Meinung, die Henaden
bildeten keine eigene Hypostase (RIEL: The One, the Henads, and the Principles, 73-94. Vgl.
dagegen CHLUP: Proclus, 14). Diese Einschidtzung ist vollig korrekt, insofern die Henaden



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 393

haben daher fiir Proklos eine doppelte Funktion: Der reine Negationsakt
ist einerseits nichts anderes als die reine Ausrichtung auf das Absolute. An-
dererseits ist er reines Ubergehen, durch die uns die Transzendenz des Ei-
nen vermittelt werden soll. Man kann also davon ausgehen, dass Proklos
den reinen Negationsakt, der durchaus als negativer actus purus begriffen
werden kann, als reines Streben hin zum Absoluten und als Vermittlung des
Absoluten fasst. In beiden Fallen kann man den Negationsakt auch als rei-
nes Ubergehen ,bestimmen’, das sich in diesem Akt erhilt, also nicht {iber-
gegangen ist. In diesem Zusammenhang wird die Verbindung von Proklos’
Negationslehre mit seinem Konzept des intelligiblen Lichts, das vermut-
lich vom Absoluten ausstromt, erkennbar.6! Das Licht wird in der neupla-
tonischen Tradition paganer und christlicher Pragungen im Allgemeinen
als der diaphane ,Hintergrund‘ des Denkens gedeutet, ohne den es Erkenn-
barkeit gar nicht geben konnte.62 Durch das Licht werden alle Erkenntnis-
gegenstdnde {iberhaupt erst konturiert. Das Licht selbst jedoch ist aufgrund
seiner eigenen ,Konturlosigkeit’ nicht sichtbar und daher unbegreiflich.63
Vor diesem Hintergrund wiederum ist das Eine in uns gerade als Negation
und Nichtwissen das uns erfiillende Licht, durch das wir erst zum Selbst-
bewusstsein gelangen.64 Den Negationen kommt also eine entscheidende
logische und ontologische Funktion zu. Sie vermitteln uns das Absolute als
Absolutes: Es sind die Negationen, die uns die Transzendenz des Einen
vermitteln und daher von Proklos zu Recht Sein und Denken {ibergeordnet
werden. Daher ist das Eine in uns die Grundstruktur des Seins und des
Denkens, die freigelegt werden muss. Und durch die Freilegung oder Er-
weckung des Einen in uns wird es unmaoglich, das Absolute als Illusion zu
begreifen.

selber als Verborgene nur negativ ,bestehen’ und daher nicht als in definite Grenzen einge-
schlossen gedacht werden konnen. Insofern sie also ontologische Differenz- und Grenzbe-
stimmungen transzendieren, bilden sie keine vom Seienden unterscheidbare Seinshierarchie.
Dennoch sind sie nicht die Seienden und sind, wenn man sie an ihnen selbst betrachtet, ab-
solute, kontinuierlich wirkende dUvapig. Und insofern sie eine unbeschrankte Kraft entfal-
ten, sind sie, genau wie die produzierenden Negationen, ,Miitter* der positiven Bestimmun-
gen. Transzendierend-produzierende Negationen und Henaden sind also nicht voneinander
unterschieden, sondern bilden vielmehr eine Einheit.

61 Proklos betont die bleibende Transzendenz der Quelle des Lichts gegeniiber diesem
ausdriicklich: Theol. Plat. 11, 7, 48, 9-22. Zur konturierenden Funktion des Lichtes s. Theol.
Plat. 111, 4,16, 15 - 17, 12.

62 Vgl. dazu Wolfram Hogrebes Deutung Schellings, die sich auch auf Proklos iibertra-
gen ldsst; HOGREBE, Wolfram: Echo des Nichtwissens. Berlin: Akademie Verlag 2006, 338: ,Es
bleibt immer ein im Wissen Nicht-Gewufites, an dem wir aber orientiert bleiben und das wie
ein anonymes Reglement unsere semantischen Explikationsbemiihungen ,dirigiert’ und ihr
Kontinuativ ist.”

63 Bes. eindringlich wird diese Lehre von Cusanus beschrieben: Opera Omnia. Bd. XIII:
Directio speculantis seu de non aliud, ed. Ludwig Baur u. Paul Wilpert. Leipzig: Felix Meiner
1944, C. 3.

64 In Parm. VII, 505, 29-506, 8.



394 Max Rohstock

Wir haben also laut Proklos, so darf man hier spekulieren, durchaus ei-
nen Zugang zum Absoluten; und dieser besteht in einer genuin philosophi-
schen Evidenzerfahrung.65 Diese Evidenz stellt sich ein, allerdings nicht auf
direktem Wege. Denn wir konnen diese nicht erzwingen. Vielmehr stellt
sie sich indirekt und ,plotzlich“éé ein, indem unsere Wissensanspriiche und
Wissensbeziige am Absoluten selbst scheitern.6” Diese Evidenz ist daher
zwar nicht zu erzwingen, wohl aber philosophisch ergriindbar oder philoso-
phisch nachvollziehbar.68 Sie ist genau deshalb kein blinder, unreflektier-
ter Glaube und kein blof3es Einfithlen.¢® Ebenso wenig ist sie als Gottesbe-
weis zu verstehen, da das Absolute allen ontologischen und logischen Be-
zligen gegeniiber transzendent ist. Gleichwohl ist unter der Bedingung der
Erweckung des Einen in uns die Annahme des transzendenten Absoluten
unbezweifelbar, obwohl es sich dem um- und begrenzenden Denken stets
entzieht. Sicherlich ist diese Aussage im Ganzen betrachtet durchaus para-
dox. Wie nun aber deutlich werden sollte, besteht der Sinn der Paradoxien
im Neuplatonismus darin, dem Denken stets bewusst zu halten, dass das
Absolute nicht in einem thematisch fassbaren Wissen objektiviert werden

darf.

65 In Parm. VII, 514, 24-32; 509, 30-510, 3. Proklos kann in diesem Zusammenhang auch
von ,Glaube“ (miotig) sprechen. Christian Tornau weist diesen ,Glauben“ vollig zutreffend
als ,,Gewissheit“ aus (TORNAU: Der Eros und das Gute, 225), weshalb der Glaube als philoso-
phischer bezeichnet werden darf. Diese Gewissheit ist wiederum nichts nichts anderes als
Begeisterung (évBovoiaopdg).

66 PLATON: Ep. VII, 341c-d. Denn direkt lisst sich nicht nach dem Absoluten fragen, weil
wir so drohen, es zu objektivieren (In Parm. VII, 516, 19-22).

67 Diese Evidenzerfahrung kann sich aber nur dann als philosophische erweisen, wenn
zuvor die dialektische Methode konsequent angewandt und das Denken selbst durchdacht
wurde: Vgl. In Parm. V, 993, 7-19. Dass wir diese Erfahrung gleichwohl nicht erzwingen kon-
nen, hingt damit zusammen, dass wir weder am Anfang noch wihrend des Philosophierens
damit rechnen, dass unsere Wissensanspriiche ultimativ am Absoluten scheitern. Und doch
sind alle unsere theoretischen Bemithungen um das Absolute von unserer unausléschlichen
Sehnsucht zu diesem geleitet.

68 Es sind aber nicht wir, die das Licht der Evidenz entziinden, ,[d]enn wo wir sind, da
brennt es schon,“ wie es Dieter Henrich im Hinblick auf die Evidenzerfahrung bei Johann
Gottlieb Fichte formuliert hat (HENRICH, Dieter: Dies Ich, das viel besagt. Fichtes Einsicht
nachdenken. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2019, 34). Und dennoch sind wir angehal-
ten, ihm nachzuspiiren, denn die Entziindung des inneren Funkens ist kein bloer Gnaden-
akt. Durch unsere Einstellung 6ffnen wir uns der Einstrahlung, machen uns also aktiv bereit,
gottliche Einsicht zu empfangen.

69 Das Eine in uns ldsst sich demnach als vermittelte Unmittelbarkeit begreifen, da es
uns, sobald es erweckt wurde, das im und durch das mittelbare Begreifen Nicht-Vermittel-
bare, also das Absolute selbst, dem Denken in einer unbezweifelbaren Einsicht vermittelt.
Auf diesem Hintergrund ist es vollig verfehlt, im Hinblick auf Proklos’ Epistemologie von
»metaphysische[r] Hoffnungslosigkeit" zu sprechen (LODER, Martin: Die Existenz des Speku-
lativen. Untersuchungen zur neuplatonischen Seelenlehre und zu Hegels Philosophie des sub-
jektiven Geistes [= Quellen und Studien zur Philosophie 129]. Berlin.: Walter de Gruyter
2016, 137). Denn hochste, geradezu beseligende Einsicht ist nach Proklos fiir uns durchaus
moglich.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 395

vV

Die Erweckung des Einen in uns, durch die wir letztlich auf das Absolute
hin ausgerichtet und uns dieser Ausrichtung auch bewusst sind, ist auch
Grundlage fiir den Selbstiiberstieg der Proklischen Philosophie, die zugleich
ihre Vollendung ist: Gemeint ist hiermit die sog. évwoig. Die Erweckung
des Einen in uns muss daher als Fundament der Proklischen Mystik begrif-
fen werden. Denn erst wenn das Eine in uns erweckt wurde, konnen wir
durch eine gottliche ,Begeisterung” (évBovoiaopdg70) oder ,Besessenheit”
(porvia?1) erfiillt werden.”2 Die Erweckung des Einen in uns ist im Grunde
gar nichts anderes als das vollstindig realisierte Ergriffen-Sein vom Ver-
langen nach dem Einen, also die Begeisterung selbst. Die uns ergreifende
Begeisterung steht wiederum im direkten Zusammenhang mit der &vwolg,
der unio mystica der Proklischen Metaphysik.73

Durch unser Streben, unser Suchen und durch die Negationen, die wir
vollziehen, gelangen wir letztlich zu einem absoluten Wissen, das in einem
wissenden Nichtwissen besteht. In diesem wissen wir um den Weg, der
uns zum Absoluten hinfiihrt. Unter der Bedingung, dass wir auf das Abso-
lute durch das Eine in uns ausgerichtet und begeistert werden, ist die &vwaoig
iberhaupt erst realisierbar. In diesem Zusammenhang ist der letzte, von
uns zu vollziehende Akt die Negation auch der Negationen, durch die wir
das Absolute zu erfassen versuchen. Nur in der volligen Aufhebung des
Strebens und mithin von jeder Intentionalitdt, Zweiheit und Relationalitat
kann die &vwoig letztlich vollzogen werden.”’* Weil das Absolute selber nicht
strebt, kann es nicht in einem intentionalen Akt erreicht werden. Wir
miissen uns dariiber bewusst werden, dass jedem Streben Intentionalitat
inhdriert. Durch das Eine in uns werden wir uns bewusst, dass jede Negat-
ion intentional ist und ihr daher eine entzweiende Wirkung zukommt. Nur
durch die Aufhebung jeder Intentionalitdt ist die Vereinigung mit dem Ab-

70 In Parm. VI, 1071, 17-24. Theol. Plat. 1, 24, 108, 7-11. De prov. 19, 13-21; 31, 1-9; vgl. 32, 1-
5. S. ferner De dec. dub. 64, 10-12. Vgl. dazu BEIERWALTES, Werner: Catena Aurea. Plotin,
Augustinus, Eriugena, Thomas, Cusanus. Frankfurt a.M.: Klostermann 2017, 93-94.

71 De prov. 19, 19-21.

72 Nach Platon sind Formen des gottlichen Wahnsinns unterscheidbar, wobei der Wahn
dem besonnenen Denken iiberlegen ist (PLATON: Phaidr. 244a-245¢).

73 Dagegen synthetisiert Radek Chlup filschlicherweise das Eine in uns mit der mysti-
schen Einung (CHLUP: Proclus, 57).

74 In Parm. VII, 521, 13-18. Vgl. De prov. 32, 2-3. Die Negation, so beschreibt es Carlos
Steel zutreffend, ist noch Moment der Dialektik (STEEL: Negatio negationis, 359) und muss
daher in der ultimativen Negation der Negation - wobei Proklos diesen Ausdruck genau ge-
nommen nicht gebraucht (367) - iiberschritten werden (362). - Erwdhnenswert ist ferner,
dass die Proklische negatio negationis anders als diejenige Meister Eckharts zu verstehen ist,
insofern Proklos mit der ultimativen Negation die transzendierenden Negationen, die im
,Vorhof* des Absoluten (In Parm. VII, 520, 31) enden, negiert, wahrend Eckhart die anders-
heitlichen Negationen transzendiert.



396 Max Rohstock

soluten moglich. Dieser letzte Schritt ist die Selbstaufgabe der denkenden
Seele, die anscheinend der Gipfel des gottlichen Wahnsinns ist.”5

Allerdings meint diese Selbstaufgabe keine suizidale Vernichtung des
eigenen Ich. Auch wird durch sie die ontologische Differenz zwischen der
Seele und dem Absoluten nicht einfach eingeebnet.’6 Vielmehr ist die
Einung punktuell.”” Weil die évwoig vollendendes und erfiillendes Moment
und das Absolute zudem der innerste Kern unseres eigenen Wesens ist,
kann diese Selbstaufgabe zudem gerade keine Selbstentfremdung sein.
Denn fiir Proklos ist das Absolute nicht in einem wortlichen Sinne tiber
allen Dingen. Die évwoig ist daher keine externalisierende Bewegung, son-
dern die Vollendung einer in die verborgenen Tiefen des eigenen Selbst
vordringenden Verinnerlichung. Und diese Vollendung kann nur durch ei-
ne radikale Uberwindung aller Formen realisiert werden.”8

Dieser Schritt, der letztlich hin zur Einung fiihren soll, ist aber ohne
das Eine in uns gar nicht durchfithrbar. Es lasst sich also feststellen, dass
das Eine in uns auch das Fundament fiir die Mystik bildet. Gerade durch
das Eine in uns erweist sich die Proklische Mystik als philosophische. Durch
es wird das mystische Element seiner Metaphysik iiberhaupt erst versteh-
bar und mit anderen Konzepten, etwa christlichen Vorstellungen von Mys-
tik, vergleichbar.

KONKLUSION

Das Eine in uns hat, so konnte gezeigt werden, vier Bedeutungen, die es
als zentrales Fundament der Proklischen Henologie ausweisen: (I) Das Ei-
ne in uns ist der negative Begriff, der auf das Absolute selbst verweist, die-
ses aber nicht um- oder ergreift. (II) Ferner ist es die Bedingung fiir den
Aufstieg zum Absoluten, denn es ist der Aufruf des Absoluten. Dieser Auf-
ruf muss aber erst als solcher verstanden werden. Unsere innerste Sehn-
sucht ist als Streben zum transzendenten Absoluten hin freizulegen: Dies
gelingt, indem das Streben bzw. Verlangen nach dem Einen mit der Nega-

75 De prov. 31, g-16.

76 Gott und Mensch werden, wie Platon im Symposion gefordert hat (Symp. 203a), auch
bei Proklos nicht einfach vermischt. Vgl. BEIERWALTES: Proklos, 211-212.

77 Vgl. DIONYSIOS PS.-AREOPAGITES: Corpus Dionysiacum. Bd. 1I: De coelesti hierarchia.
De ecclesiastica hierarchia. De mystica theologia. Epistulae, ed. Giinther Heil u. Adolf M.
Ritter. Berlin: Walter de Gruyter 1991, Ep. I, 159.

78 Vgl. dazu BEIERWALTES: Denken des Einen, 128-147; bes. 136. Theo Kobusch stellt in
diesem Zusammenhang vollig zu Recht heraus, dass ,die menschliche Seele in der prakti-
schen Metaphysik“ des Scholarchen zu ,ihrem wahren Selbst“ durchbreche (KOBUSCH: Nega-
tive Theologie als praktische Philosophie, 200). Zur Untrennbarkeit von Theorie und Praxis
im Denken des Scholarchen s. ferner BEIERWALTES, Werner: Procliana. Spdtantikes Denken
und seine Spuren. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2007, 25-60 und 61-64. Demgegen-
iiber ist die Deutung Radek Chlups, nach der Proklos eine eher ,passive Haltung der Seele
im Hinblick auf die Einung favorisieren wiirde, entschieden abzulehnen (CHLUP: Proclus, 57).



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 397

tion aller Bestimmungen in Ubereinstimmung gebracht wird: In der Ein-
heit von Theorie und Praxis kommt es zur Erweckung des Einen. (III) In
der Erweckung des Einen in uns wird dessen produktive Kraft gleich in
doppelter Hinsicht sichtbar: (A) Das Eine in uns ist produktiv, weil es un-
ser Bewusstsein von der Unbegreiflichkeit des Absoluten bedingt. Durch
das Eine in uns wird uns das Absolute als Unerkenn- und Unbegreifbares
bewusst. (B) Zudem vollendet es unser Selbstbewusstsein, weil es die Gren-
zen des Denkens auslotet. Absolutes Selbstbewusstsein ist nur im schei-
ternden Bezug des Denkens auf das Absolute zu erlangen.” Und gerade
durch das Scheitern wird uns das unerreichbare Absolute letztlich als das
unser Denken begrenzende Prinzip bewusst. Das Absolute kann vor diesem
Hintergrund nicht mehr als Illusion abgetan werden. Denn nach Proklos’
Argumentation sind wir, wenn das Eine in uns erweckt wurde, begeistert
vom Absoluten. Es stellt sich also eine Evidenzerfahrung ein, die wir aber
gleichwohl nicht erzwingen kénnen. Vielmehr scheitern unsere Wissensbe-
ziige am Absoluten plétzlich und unverhofft, wobei diese Erfahrung, wie
gezeigt, produktiv ist. (IV) SchlieRlich ist das Eine in uns Inbegriff der phi-
losophischen Mystik. Ohne die Erweckung des Einen in uns ist die Einung
mit dem Absoluten nicht realisierbar.

Wer also das Eine in uns erweckt hat, steht auf dem soliden Fundament
eines zweifelsfrei gewissen Wissens um die Verniinftigkeit der neuplatoni-
schen Henologie. Die Erweckung kann daher bereits als der sichere ,Ha-
fen“ verstanden werden, von dem Proklos in seinem Gebet an Athene
spricht.80 Das Konzept des Einen in uns stiitzt, so ldsst sich konstatieren,
die komplexe Henologie des Scholarchen ab.

79 Von Carlos Steel wird die henologische Perspektive bei seiner Deutung der Selbstre-
flexion nach Proklos leider ignoriert (STEEL, Carlos: Proklos iiber Selbstreflexion und Selbst-
begriindung, in: PERKAMS, Matthias/PICCIONE, Rosa M. [Hgg.]: Proklos. Methode, Seelenlehre,
Metaphysik. Leiden: Brill 2006, 230-255).

80 Proclus’ Hyms, ed. Robert M. van den Berg. Leiden: Brill 2001, 276, 32-34.



398 Max Rohstock

Zusammenfassung

Proklos’ henologische Metaphysik scheint aufgrund ihres paradoxen Cha-
rakters eine gewisse Fragilitdt aufzuweisen: Wenn das Absolute vollkom men
transzendent ist, wie kann es dann noch thematisiert werden? Die zentrale
These dieser Abhandlung ist, dass Proklos’ Henologie durch dessen Konzept
des Einen in uns fundiert wird. Die Erweckung des Einen in uns ist gleich-
bedeutend mit einem produktiven Selbstbescheid des Denkens: Indem dem
Denken die Grenzen seiner Reichweite bewusst werden, leuchtet ihm die Un-
begreifbarkeit der Transzendenz ein, weshalb die Erweckung auch als genuin
philosophische Evidenzerfahrung gewertet werden darf. Diese Erfahrung ist
kein unreflektierter Glaube, sondern die Spitze der negativ-theologischen
Philosophie des Scholarchen.

Abstract

The henology of Proclus seems to be fragile: If the Absolute is transcendent,
how can it be the object of philosophical thought? The central thesis of this
article is that the concept of the One in ourselves is the foundation of the
Proclean henology. I argue that we need to awaken the One in ourselves, and
that this discovery is a genuine philosophical experience of evidence as
opposed to a mere and unreflected belief. This experience marks the point
where we conceive the transcendent Absolute undoubtedly as ‘what’ it ‘is’ -
as un-circumscribable - and are at the same time ‘thrown back’ upon our-
selves to recognize our own epistemological limits.



	Das Eine in uns und seine Erweckung : das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos

