
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 2

Artikel: Das Eine in uns und seine Erweckung : das Fundament der Henologie
des Platonikers Proklos

Autor: Rohstock, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Max Rohstock

Das Eine in uns und seine Erweckung:
Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos

Einleitung

Proklos1 ist nicht nur einer der wichtigsten Denker des Piatonismus,
sondern auch einer der einflussreichsten und wirkmächtigsten Ideengeber für
die abendländische Philosophie. Kernelement seiner Philosophie ist die
Henologie.2 In ihr führt Proklos hin zum absoluten Einen und thematisiert es

als das absolute Prinzip aller Bestimmungen, das alle Bestimmungen, Denken

und Sein transzendiert. Wie aber, so müssen wir sogleich kritisch
fragen, können wir das Absolute, das gegenüber allen Bestimmungen und mithin

gegenüber allem Begreifen vollkommen transzendent3 ist, überhaupt
thematisieren? Wie können wir von einem Absoluten, das jedem Begreifen
entzogen ist, wissen? Besonders bedenklich scheint das energische Plädoyer

für ein voraussetzungsloses absolutes Prinzip zu sein, das als solches
über Sein und Denken hinausgehen muss, um Sein und Denken überhaupt
erst zu bedingen. Nach Proklos muss das absolute Eine, das die Bedingung

1 Die hier zitieren Werke des Scholarchen werden nach folgenden Ausgaben zitiert: Tria
Opuscula. De Providentia, Libertate, Mala, ed. Helmut Boese. Berlin: Walter de Gruyter i960;
The Elements of Theology, ed. Eric R. Dodds. Oxford: University of Oxford Press *1963 [ND
Oxford: Clarendon Press 1992] ; Théologie Platonicienne, ed. Henry D. Saffrey und Leenhard
G. Westerink, 6 Bde. Paris: Les Belles Lettres 1968-1997 ; Sur le Premier Alcibiade de Platon,
ed. Alain-Philippe Segonds, 2 Bde. Paris: Les Belles Lettres 1985 ; Prodi In Piatonis Parmeni-
dem Commentaria, ed. Carlos Steel, 3 Bde. Oxford University Press 2007-2009.

2 Das Standardwerk zur Proklischen Henologie, insofern diese vor allem im Parmenides-
kommentar expliziert wird, stammt von CÜRSGEN, Dirk: Henologie und Ontologie. Die
metaphysische Prinzipienlehre des spätantiken Neuplatonismus. Würzburg: Königshausen &
Neumann 2007. Zum Denken Proklos' insgesamt s. Beierwaltes, Werner: Proklos. Grundzüge
seiner Metaphysik. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann -1979; SlORVANES, Lucas: Proclus.
Neo-Platonic Philosophy and Science. Edinburgh University Press 1996; Chlup, Radek:
Proclus. An Introduction. Cambridge University Press 2012; D'HOINE, Pieter/MARTJIN, Marije
(Hgg.): All from One. A Guide to Proclus. Oxford University Press 2017. Eine aktuelle
Bibliographie zu Proklos (seit 1990) wird vom De Wulf-Mansion Centre for Ancient, Medieval and
Renaissance Philosophy online zur Verfügung gestellt:

http://hiw.kuleuven.be/dwmc/ancientphilosophy/proclus/proclusbiblio.html
(18.07.2021).

3 Zum Konzept der Transzendenz s. Halfwassen, Jens: Metaphysik und Transzendenz.
Jahrbuch für Religionsphilosophie 1 (2002), 13-27. HALFWASSEN, Jens: Zur Entdeckung der
Transzendenz in der Metaphysik, in: Hogrebe, Wolfram (Hg.): Grenzen und Grenzüberschreitungen.

Berlin: Akademie Verlag 2004, 690-700. S. auch Trouillard, Jean: La mystagogie de
Proclus. Paris: Les Belles Lettres 1982, 93-108 und 235-243. Darin gibt Trouillard einen Überblick

über die Begriffe, die Proklos zur Beschreibung der Transzendenz verwendet.



378 Max Rohstock

der Möglichkeit der Einheitlichkeit und inneren Geschlossenheit von Sein
und Denken und damit deren Prinzip ist, allen Bestimmungen vorausgesetzt

werden. Wie aber kann das Absolute, das dem Denken völlig entrückt
ist, noch als Prinzip aller Dinge gedacht werden? Denn dem Absoluten können

keine Bestimmung im eigentlichen Wortsinn zugesprochen werden.
Doch wenn wir es als Prinzip aller Dinge denken, übertragen wir auf es die
Bestimmung der Relation, da das Prinzip nur dann als Prinzip gedachten
werden kann, wenn es einen Bezug zu seinen Prinzipiaten aufweist. Wie
könnten wir also das vollkommen transzendente Absolute überhaupt
thematisieren und als Prinzip denken?4

Proklos hat diese Probleme durchaus gesehen und konsequent durchdacht.

Insbesondere ist er maßgeblich für die Konzeption eines Theorems
verantwortlich, das man gewissermaßen als das sichere Fundament betrachten

kann, das die vor dem Hintergrund der soeben umrissenen Probleme
paradox und fragil wirkende neuplatonische Henologie abzusichern
vermag. Gemeint ist das Konzept des „Einen in uns" (unum in nobis bzw. rô év

f|pïv ëv).5 Im Lichte dieses Konzeptes werden jene zwei soeben umrissenen
Probleme und eine ganze Reihe an weiteren drängenden Fragen an die
Proklische Henologie im Speziellen und die Metaphysik im Allgemeinen
geklärt. Das Eine in uns vermag vor allem das Verhältnis von Noologie und
Henologie zu beleuchten. Mit anderen Worten wirft das Eine in uns Licht
auf den Bezug des Denkens zum Absoluten und bildet somit das Fundament

für eine Theorie des Absoluten. Dem Einen in uns inhärieren genau
genommen, so die hier vorgetragene Hauptthese, vier Bedeutungsaspekte.
Nur zusammen betrachtet können diese Bedeutungen die systematische
Funktion, die das Einen in uns innerhalb der Proklischen Henologie
erfüllt, verdeutlichen. Der Begriff dieses Einen in uns ist der Forschung zwar
keineswegs unbekannt, wird aber dennoch eher stiefmütterlich behandelt.6
Aufgabe der vorliegenden Arbeit ist es, dieses oft nur am Rande erwähnte
Konzept in den Rahmen der Proklischen Metaphysik zu integrieren, um so
seine zentrale Funktion aufzuweisen.

(I) Zunächst muss das Verhältnis des Denkens zum Absoluten analysiert

werden. In diesem Zusammenhang gilt es vor allem, Proklos'
Negationslehre in den Blick zu nehmen. In der Forschung ist durchaus bekannt,

4 Zur Paradoxie des Ursprungs s. BEIERWALTES: Proklos, 357-360.
5 Das Konzept des Einen in uns wird vor allem am Ende des siebenten Buches des Par-

menideskommentars erörtert: In Parm. VII, 505-521. Der Begriff spielt aber schon zuvor eine
wichtige Rolle: Vgl. etwa In Parm. VI, 1072, 6; 1081, 4.

6 BEIERWALTES, Werner: in Allem eine unendliche Sehnsucht nach dem Licht des Einen,
in: BEIERWALTES, Werner: Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und
ihrer Wirkungsgeschichte. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1985, 254-280; bes. 274-279;
DERS.: Proklos, 367-382; CÜRSGEN: Henologie und Ontologie, 276-279; KOBUSCH, Theo: Negative

Theologie als praktische Philosophie, in: Olivetti, Marco M. (Hg.): Théologie négative.
Padova: CEDAM 2002,185-200.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 379

dass Proklos negative Theologie betreibt, um über das Absolute zu
philosophieren. Wie aber kann Proklos das Absolute durch Negationen thematisieren?

Die Beantwortung dieser Frage wird ein erstes Licht auf Bedeutung
und Funktion des Einen in uns werfen.

(II) In einem zweiten Schritt muss die Frage gestellt werden, wie es

überhaupt möglich sein soll, das Absolute zu thematisieren - oder anders
gefragt: Wie wird die Henologie ermöglicht? Müssen wir nicht, so die hier
entscheidende Frage, über eine Intuition des Absoluten verfügen, um es
thematisieren zu können? Daraus ergibt sich konsequenterweise eine weitere
drängende Frage: Wenn wir über eine Intuition des Absoluten verfügen,
kennen wir es dann nicht bereits? Ist also das Absolute unseren
Erkenntnisvermögen wirklich entzogen? In diesem Zusammenhang gilt es, den Weg
des Denkens, also seinen Aufstieg zum Absoluten, auf seine Bedingungen
zu hinterfragen.

(III) Aufbauend auf den ersten beiden Abschnitten kann in dem zentralen

dritten Kapitel die produktive Bedeutung des Einen in uns verdeutlich
werden. Diesem inhäriert nämlich eine produktive Kraft, die das Denken
generiert und unser Selbstbewusstsein vervollkommnet.

(IV) Durch die Vorarbeiten sind wir in der Lage, die Funktion des Einen
in uns für die Vollendung der Proklischen Philosophie, die bekanntermaßen

die sog. Eveoaiç ist, zu pointieren: Das unum in nobis soll dadurch zur
Klärung der Frage beitragen, inwiefern Proklos' Metaphysik als philosophische

Mystik interpretiert werden kann. Abschließend sollen die Ergebnisse
der Abhandlung in gedrängter Kürze zusammengefasst werden (V).

Sicherlich ist eine erschöpfende Darstellung des Einen in uns im Rahmen

dieser Arbeit nicht möglich, betrifft das Konzept des unum in nobis
doch den gesamten unzeitlichen ,Prozess' der Genese des Denkens und seines

Rückbezugs zu seinem Prinzip. Daher sollen die einzelnen Bedeutungen

im Folgenden nur in ihren Grundzügen vorgestellt werden.7

I

Zum Einstieg in die überaus komplexe Thematik bietet sich, wie oben
bereits umrissen, eine kurze Diskussion des Bezugs des Denkens zum Absoluten

an. Das Verhältnis des Denkens zum Absoluten kann vereinfacht in
zwei Schritten illustriert werden (A-B). In einem darauf aufbauenden dritten

Schritt (C) kann dann das Eine in uns näher bestimmt werden.

(A) Die Grundsatzfrage der Proklischen Metaphysik lautet: Wie ist die Fak-
tizität der Vielheit und Differenz zu erklären?8 Diese Fragen verlangen als

7 Derzeit arbeite ich im Rahmen eines durch die Fritz Thyssen Stiftung geforderten
Projektes an der Ausarbeitung dieser Grundzüge.

8 Proklos betont bereits in der ersten Proposition der Stoicheiôsis theologikê, dass sich
die Vielheit nicht aus sich selber heraus begründen kann, sondern die Einheit als ihr Prinzip



380 Max Rohstock

Antwort den Rückgang auf die Bedingung der Möglichkeit von Sein und
Denken überhaupt. Bereits Plotin insistiert darauf, dass Sein und Denken
nicht vollkommen selbstständig, sondern von einem noch mächtigeren
Einheitsprinzip abhängig seien. Seine Analyse von Sein und Denken lässt
erkennen, dass alles Seiende und alle denkbaren Bestimmungen eine ihnen
vorgängige Einheit voraussetzen.9 Auch Proklos bemüht sich um den
Aufweis eines Einheitsprinzips, ohne das nichts sein könnte. Ein besonders
eindringliches Argument liefert er am Anfang der Stoicheiôsis theologikê.10

Jede Menge (7rÀfj0oç), so heißt es dort, müsse am Einen, also dem obersten

einheitsstiftenden Prinzip, teilhaben. Würde eine Menge nicht am
Einen teilhaben, würde sich - erstens - aus der Menge bzw. den vielen
Elementen kein Ganzes bilden können. Zweitens wäre auch jedes Element
bzw. jeder Teil dieser Menge keine in sich geschlossene Einheit und mithin
nicht bestimmbar: Wenn also eine beliebige Bestimmung nicht am Einen
teilhätte bzw. nicht durch das Eine bedingt wäre, wäre sie selbst keine Einheit

und mithin keine in sich geschlossene und umgrenzte Bestimmung.
Gäbe es die Einheit als einheitsstiftendes Prinzip nicht, wäre also schlechthin

nichts bestimmt. Jede Menge also, die nicht am Einen selbst teilhat, ist
eine bestimmungslose Vielheit ohne innere Einheit und ohne Grenzen.
Dadurch aber ist sie undenkbar und - aufgrund der typisch (neu-)platonischen
Übereinstimmung von Denken und Sein - nicht seiend. Die Einheit ergibt
sich aus diesem Argument notwendig als Bedingung der Möglichkeit von
Denkbarkeit und Sein überhaupt.

(B) Als Ermöglichungsbedingung ist das Eine aber nicht ein Moment neben
anderen und also nicht koordiniert mit anderen Bestimmungen zu begreifen.

Es ist kein Teil eines Ganzen und ebenso wenig das Ganze selbst,
sondern als Bedingung jedes Teiles und mithin jeder Ganzheit gerade jenseits
von allem.11 Aus der Funktion, Bedingung allen Seins und Denkens zu sein,
ist zu schlussfolgern, dass das Eine als Prinzip allen Bestimmungen
notwendig vorauszusetzen ist. Allerdings zieht Proklos diese Konsequenz in
aller Schärfe erst in seinem Parmenideskommentar. Auf den ersten Blick
hat die Annahme, allen Bestimmungen ein Prinzip vorauszusetzen, den
Anschein einer thetischen Setzung an sich. Die Voraussetzung des Prinzips,
die Proklos als notwendig denkt, ist aber nicht als VorausSetzung, sondern
als Voraussetzung zu begreifen. Damit wir die Bedingungen der Möglichkeit

von Sein und Denken überhaupt in den Blick nehmen und damit der

voraussetzt. Daher wird Vielheit nur faktisch vorgefunden, kann aber jederzeit auf ihre Gründe
hin befragt werden. Überblickend zur Stoicheiôsis theologikê CÜRSGEN: Henologie und Ontologie,

37-87.
9 Plotin: Enn. VI 9,1-2.
10 Elem. theol. prop. 1.

11 Zur Asymmetrie der Beziehung Einheit-Vielheit, wobei die Einheit hierbei dominiert,
s. Elem. theol. prop. 5.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 381

Frage, wieso überhaupt etwas sein kann, auf den Grund gehen können, müssen

wir über Sein und Denken hinaus verweisen.
Diese Vorgängigkeit' des Absoluten pointiert Proklos im Parmenides-

kommentar durch eine umfassende negative Dialektik: Jede mögliche
Bestimmung wird von Proklos in Bezug auf das Eine negiert, weil es nur so
allen Bestimmungen enthoben ist und vorangehen kann. Proklos pointiert
mit seiner negativen Dialektik die Transzendenz des Einen und arbeitet sie
als Grundzug seiner Theorie des Absoluten heraus. So ist der gesamte Par-
menideskommentar Ausdruck der Aufstiegsbewegung zum Einen,12 von dem
schrittweise alle denkbaren Bestimmungen negiert werden: Es ist weder
„in sich" noch „in einem anderen"13, weder Ruhe noch Bewegung14, weder
Identität noch Differenz15, weder Ähnlichkeit noch Unähnlichkeit16, weder
Gleichheit noch Ungleichheit17. Das absolute Eine ist auch jenseits des Seins
und kann gerade deshalb nicht mal mehr mit dem Prädikat „ist"
ausgezeichnet werden.18 Schließlich wird sogar der Begriff der Einheit überstiegen,

insofern dieser in dem Begriff der Vielheit seinen Gegensatz hat und
gerade durch seinen Bezug zu einer anderen Bestimmung vergleichbar
wird.19 Proklos arbeitet also auf der Grundlage der durchgängigen Disjunk-
tionalität und Relationalität von Bestimmungen und über die Methode der
Negation20 die Übergegensätzlichkeit des Absoluten heraus.21

Proklos hat das Denken des Einen als absolutes Prinzip daher konsequent

in die Form einer negativen Theologie, also einer negativen
Prinzipientheorie, gekleidet. Das Prinzip lässt sich überhaupt nur durch
Negationen als solches denken, weil es nur so gegenüber allem anderen absolut
ist. Die Absolutheit des Prinzips kann also nur über Negationen herausge-

12 Proklos' Kommentar zur ersten hypothesis hat den Aufstieg zum Absoluten zum Ziel
(In Parm. VI, 1071, 4-7).

13 In Parm. VII, 1133,1-1152,11.
14 In Parm. VII, 1152,12-1172, 20.
15 Bes. In Parm. VII, 1177, 22-24.

In Parm. VII, 1191, 8-1201,16.
17 In Parm. VII, 1201,17-1212, 4.
18 In Parm. VII, 1239,18-498, 2; vgl. 498, 35-499, 3.
19 In Parm. VII, 498, 27-499, 3- Dem Einen wird schließlich sogar die „Kraft" (Siivapu;),

etwas hervorzubringen, abgesprochen (In Parm. VII, 520, 3-4).
20 Proklos unterscheidet mindestens drei Arten von Negationen, die nicht dasselbe meinen:

die seinsinferiore privative, die seinsimmanente andersheitliche und die seinstranszendente

Negation (In Parm. VI, 1072, 14-1073, 9). Nur letztere führt hinauf zur Einsicht in die
Transzendenz des Absoluten (In Parm. VII, 512, 6-9). S. dazu CÜRSGEN: Henologie und Ontologie,

238-242; BEIERWALTES: Proklos, 341-343; KOBUSCH: Negative Theologie als praktische
Metaphysik, 193-194. Zur Bedeutung und Problematik der Negation am Ende des Parme-
nideskommentars s. STEEL, Carlos: Negatio negationis: Proclus on the Final Lemma of the First
Hypothesis of the Parmenides, in: CLEARY, John J. (Hg.): Traditions of Platonism. Essays in
Honour ofJohn Dillon. Andershot: Ashgate 1999, 351-368.

21 Vgl. In Parm. VII, 1127, 8-17; 516, 35-517, 5; 518,18-19; 5'9> 4-12.



382 Max Rohstock

stellt werden. Positive Begriffe hingegen scheitern daran.22 Die Pointe
einer negativen Prinzipientheorie ist also, dass wir das Prinzip nur dann als
das einzige und oberste Prinzip aller Dinge fassen können, wenn wir es
absolut denken. Damit es Prinzip aller Bestimmungen sein kann, muss es
allen Bestimmungen gegenüber transzendent sein. Die Folge ist eine generelle

Unbestimmbarkeit des absoluten Prinzips, das aber nur so konsequent
als Absolutes angenommen werden kann. Ohne die Negationen, die wir
vollziehen, könnten wir uns das Eine gar nicht als das allen Bestimmungen
vorangehende Prinzip vorstellen.

(C) Wir setzen also das Prinzip allen Bestimmungen notwendig voraus und
denken dieses Prinzip gerade durch Negationen als das Absolute schlechthin.

Vor diesem Hintergrund kann das Eine in uns näher charakterisiert
werden: Das unum in nobis ist, daran lässt Proklos keinen Zweifel, unser
„Begriff' {conceptus/èwoia)23 vom Absoluten, nicht aber dieses Absolute
selbst. Weil wir das Absolute durch Negationen denken, ist das Eine in uns
unser Begriff vom Absoluten. Damit aber ist das Eine in uns schon auf den
ersten Blick kein herkömmlicher Begriff. Während alle positiv bestimmbaren

Begriffe der Dialektik von Bejahung und Verneinung unterliegen,
sodass es für jeden Begriff ein Pendant bzw. einen Gegenbegriff gibt und alle
Begriffe miteinander durch Relation verbunden sind, versteht Proklos das

Eine in uns vielmehr als Negation aller Begriffe und Bestimmungen.
Diese Negation aller Bestimmungen ist aber, so ist hier einzuschärfen,

keine Definition des Absoluten. Denn die Negationen meinen nicht eine
vermeintlich höhere Affirmation. Die Negationen sind keine bestimmten
Negationen, die das Negierte in eine Setzung umwandeln, sondern Verweise.

Diese Negationen setzen also nicht etwas. Proklos trägt diesem
Umstand Rechnung, indem er explizit darauf hinweist, dass die Negationen
nicht der Sache nach etwas über das Absolute aussagten, sondern nur auf
es verwiesen.24 Wie Eriugena einige Jahrhunderte später mit an Proklos
gemahnender Eindringlichkeit pointierte, sind die Negationen, durch die wir
das Absolute zu erreichen versuchen, keine das Absolute selbst begrenzenden

oder definierenden Bestimmungen, sondern verweisen über die Grenzen

von Sein und Denken hinaus.25 Das Eine in uns, so ist der Anspruch

22 Wobei zu betonen ist, dass auch die transzendierenden Negationen im „Vorhof' des

Absoluten enden (In Parm. VII, 520, 31). Proklos wendet aber dieses Scheitern, wie sich im
Folgenden zeigen lässt, produktiv.

23 In Parm. VII, 518,15-16.
24 In Parm. VII, 518,13-28.
25 JOHANNES Scotus Eriugena: Iohannis Scotti seu Eriugenae Periphyseon, ed. Edouard

Jeauneau, Bd. I. Turnhout: Brepols 1996, 879-884: „Nam quae dicit ,superessentialitas est'

non quid est dicit sed quid non est. Dicit enim essentiam non esse sed plus quam essentiam,
quid autem illud est quod plus quam essentia est non exprimit. Dicit enim deum non esse
aliquod eorum quae sunt sed plus quam ea quae sunt esse, illud autem esse quid sit nullo
modo diffinit."



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 383

dieses Begriffs bei Proklos zu verstehen, ist auf das Absolute hin durchsichtig:

Nur in und durch das Sein transzendierende Negationen kann Proklos
überhaupt vom Absoluten reden.26

Wir können also bereits jetzt festhalten, dass das Einen in uns der
negative Begriff des Absoluten ist, durch den wir auf die vollkomme
Transzendenz hinweisen, ohne dass wir dabei das Absolute einer Bestimmung
unterziehen. Denn die Negationen sind keine adäquaten Ausdrücke für
das Absolute, sondern nur unser Weg hin zum Absoluten. Die Negationen
selbst sind deshalb noch mit dem Denken verbunden, weil wir über sie auf
das Absolute verwiesen werden. Genau genommen ist das Eine in uns die
„Blüte unseres Wesens"27, die höchste „Spitze unserer Tätigkeit"28 und die
„Blüte des Geistes" bzw. Denkens29, durch die über die Grenzen unseres
Denkens und des Denkens überhaupt hinaus verwiesen werden soll. Dieser
Verweis über die Grenzen des Denkens hinaus ist nach Proklos notwendig.
Wie oben bereits gezeigt, muss jeder Viel-Einheit eine reine Einheit vorangehen,

die sich freilich nicht thetisch voraussetzen, wohl aber im Verweis
rechtfertigen lässt. Also muss das Denken notwendig über sich selbst
hinausweisen und erweist so die Voraussetzung als vernünftig. Wir denken so

das Absolute als das Unbestimmte und Unbegreifliche schlechthin, das
gerade kraft seiner Unbestimmtheit als das allen Bestimmungen vorauszusetzende

Prinzip gedacht werden kann.
Allerdings droht das Absolute trotz der soeben beschriebenen negativen

Dialektik in eine Relation eingebunden und mithin hypostasiert oder
verobjektiviert zu werden. Wenn es als das Unbestimmte gedacht wird,
scheint es doch als das Unbestimmte in eine Disjunktion mit dem Bestimmten

zu geraten. Daher ist das Absolute nach Proklos eigentlich nicht
unbegreiflich, sondern überunsagbar oder überunbegreiflich.30 Um auch der
letzten Gefahr zu begegnen, etwas über das Absolute im Sinne einer eigentlichen

oder definierenden Art und Weise auszusagen, werden sogar die
verweisenden Negationen aufgehoben.31 Damit bleiben die Negationen unsere

26 Dazu Halfwassen, Jens: Jenseits von Sein und Nichtsein. Wie kann man für Transzendenz

argumentieren?, in: BUCHHEIM, Thomas/HERMANNI, Friedrich/HUTTER, Axel/SCHWÖBEL,

Christoph (Hgg.): Gottesbeweise als Herausforderung für die moderne Vernunft Collegium
Metaphysicum 4). Tübingen: Mohr Siebeck 2013, 85-98; HALFWASSEN, Jens: Schönheit und
Bild bei Plotin, in: NEUBER, Simone/VERESSOV, Roman (Hgg.): Das Bild als Denkfigur.
Funktionen des Bildbegrijfs in der Geschichte der Philosophie. München: Fink 2010, 67-78. Die beide

genannten Abhandlungen finden sich auch in Halfwassen, Jens: Auf den Spuren des

Einen. Studien zur Metaphysik und ihrer Geschichte Collegium Metaphysicum 14). Tübingen:
Mohr Siebeck 2015, 37-49 bzw. 265-278.

27 In Ale. 247,11.
28 In Ale. 247,14.
29 In Ale. 248, 3.
30 In Parm. VII, 1172, 27. Vgl. DlONYSIOS Ps.-AreopagitêS: Corpus Dionysiacum. Bd. I: De

divinis nominibus, ed. Beate R. Suchla. Berlin: Walter de Gruyter 1990,1, 5,115, 6-18.
31 In Parm. VII, 519, 4-12; 520,1-15; 520, 29-521, 26.



384 Max Rohstock

Begriffe und Verweise und sind daher nicht das Absolute selbst. Obgleich
durch die Negationen auf die Übergegensätzlichkeit und Prinzipfunktion
des Absoluten hingewiesen werden soll, bleiben die von Proklos durchgeführten

Negationen letztlich hinter dem Absoluten zurück. Keine Negation
kann an das Absolute selbst heranreichen, also kann über das absolute Eine

in letzter Konsequenz nichts mehr ausgesagt werden. Die Negationen
enden vielmehr im „Vorhof' des Absoluten.32 Um die vollkommene
Unsagbarkeit zu pointieren, hebt Proklos also die Negationen, durch die wir auf
das Absolute verwiesen werden und durch die wir das Absolute als
transzendentes Prinzip denken, in der die negative Dialektik aufgebenden
Negation der Negation auf.33 Gleichwohl bedeutet dieser letzte Schritt nicht,
dass die Beschäftigung mit dem Absoluten sinnlos wäre.

II

Damit das Absolute für uns thematisierbar bleibt und es überhaupt zur
Einsicht in die vollkommene Transzendenz des Absoluten kommen kann,
muss zunächst das Eine in uns entdeckt und erweckt werden. Mit anderen
Worten muss der Pfad, der zur Einsicht in die Erhabenheit des Absoluten
und schließlich zum Absoluten selbst führen soll, erst gesucht und betreten

werden. Hiermit stellt sich also die Frage nach dem Anfang der Heno-
logie.

Proklos' Henologie - und darüber hinaus jede Theorie eines transzendenten

Absoluten - scheint von einer gewissen Intuition des Absoluten
auszugehen. Schon die Frage nach dem Prinzip aller Bestimmungen scheint
dieses als das alles bestimmende Moment bereits vorauszusetzen.34 Deutlich

wird dies durch einen kurzen Blick auf das Moment, das als Vollendung

der Proklischen Philosophie begriffen wird: die ëvodcnç. Müssen wir,
so ist hier zu fragen, das Absolute nicht voraussetzen, um zur Einung mit
diesem überhaupt streben zu können? Auch das Denken selbst bringt in
der neuplatonischen Philosophie nicht etwa erst durch den Denkakt
Einheitlichkeit hervor, sondern setzt diese als die Bedingung seines Tuns
voraus.35 Wissen wir aber so schon um das Absolute und seine Transzendenz,
bevor wir es überhaupt in den Blick nehmen können?

32 In Parm. VII, 520, 31.
33 Letztlich kann über das Absolute also nur noch geschwiegen werden (In Parm. VII,

520, 25-26). Doch auch das Schweigen reicht - genau genommen - nicht an das Absolute heran

(In Parm. VII, 505,14-18).
34 Vgl. Platon: Men. 8oe. NICOLAUS CUSANUS: Opera Omnia. Bd. III: De coniecturis, ed.

josef Koch, Karl Bormann und Hans G. Senger. Hamburg: Felix Meiner 1972,1, c. 5, n. 19.
35 Zum Einheitsvorgriff des Denkens bei Plotin s. HalfwASSEN, Jens: Plotin und der Neu-

platonismus. München: C.H. Beck 2004, 34-35. Ganz ähnlich argumentiert Nicolaus Cusanus:
In jedem Denkakt und jedem Selbstbewusstsein wird das Prinzip, das Nicht-Andere, bereits
vorausgesetzt, ohne dass es uns dabei immer thematisch bewusst ist (dazu ROHSTOCK, Max:



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 385

Proklos spricht natürlich nicht von einem bereits vorhandenen Wissen
über das Absolute, sondern von einem allen Seelen, ja allen Dingen inhä-
rierenden „natürlichen Streben" zu diesem.36 Dieses Streben ist für sich
genommen kein Garant für einen gelungenen Aufstieg zum Absoluten oder
die Vollendung der Philosophie. Vielmehr setzt der Aufstieg intensive
Begriffsarbeit voraus; und der Aufstieg durch Begriffsarbeit läuft auf einen
Kulminationspunkt hinaus: Dieser besteht darin, dass das natürliche Streben
mit dem Denken des Absoluten, also mit der negativen Dialektik, in
Übereinstimmung gebracht werden muss: Dieses Streben muss vom Denken
gewissermaßen erst durch Abstraktionen freigelegt werden, um durch es wirklich

auf das transzendente Prinzip aller Bestimmungen hinblicken zu können.

Erst dadurch wird es uns als das zum Absoluten hinleitende Moment
bewusst. Im Folgenden wollen wir diesen Prozess genauer betrachten.

Besonders eindringlich beschreibt Proklos das in uns lebende Streben
anhand seiner Theorie absoluter Schönheit. Das Schöne, griechisch kccàôv,
deutet Proklos etymologisierend von k<xàeïv, also „rufen", her.37 Die Idee
der Schönheit ruft uns demnach auf, zu ihr zu streben. Personifikation des
Strebens zum Schönen ist der Eros38: Der Eros, der durch unauslöschliches
Streben bestimmt ist, wendet sich schrittweise immer intensiveren Formen
der Schönheit zu. Zunächst strebt er zu einem schönen Körper, dann zu
schönen Körpern, zum sittlich Schönen, den Tugenden, und zu schönen
Kenntnissen, aber erst nach Abstraktion aller derivativen und minderen
Schönheit schließlich zum absolut Schönen selbst. Im immer neu ansetzenden

Streben wird zugleich deutlich, dass die Sehnsucht des Eros durch die
Zuwendung zu Körpern, Kunstwerken oder Tugenden letztlich nicht
überwunden werden kann. Allein das Schöne selbst kann als Quelle alles
derivativen Schönen die innerste Sehnsucht stillen.39

Der negative Selbstbezug des Absoluten. Untersuchungen zu Nicolaus Cusanus' Konzept des
Nicht-Anderen [= Quellen und Studien zur Philosophie 119]. Berlin/Boston, M.A.: Walter de

Gruyter 2014, 74-116).
36 In Parm. VII, 1191, 6-7; 509,13-510, 3; 511, 3-33. Vgl. Elem. theo/, prop. 7-8. Theol. Plat.

I, 22,101, 27-102,1.
37 Theol. Plat. 1, 24,108, 2-11. In Ale. 328,11-17.
38 Zum Eros bei Proklos s. Beierwaltes: Proklos, 306-313 und VASILAKIS, Dimitrios: Eros

in Neoplatonism and its Reception in Christian Philosophy. Exploring Love in Plotinus, Proclus
and Dionysius the Areopagite. London: Bloomsbury Academic 2021, 67-140. Bes. hervorzuheben

sind die überzeugenden Ausführungen von Tornau, Christian: Der Eros und das Gute
bei Plotin und Proklos, in: PERKAMS, Matthias/PiCCIONE, Rosa M. (Hgg.): Proklos. Methode,
Seelenlehre, Metaphysik. Leiden/Boston, M.A.: Brill 2006, 200-229. Tornau betont völlig
zutreffend und ganz unmissverständlich, dass dem Eros nach Proklos auch eine pronoetisch-
fürsorgliche Seite zugesprochen werden müsse. Dass aber der „erotische Aspekt" dem „pro-
noetischen Wirken" zum Opfer fiele (Tornau: Der Eros und das Gute, 212), geht wohl zu
weit. Denn beide Aspekte bilden für Proklos eine Einheit. Und es ist gerade die Spannung des
Strebens zum Absoluten, die eine - in modernen Worten ausgedrückt - .Energie' entfaltet
(diese sogar ist), durch die alles Seiende gehalten und mithin fürsorglich getragen wird.

39 PLATON: Symp. 2ioa-2i2a.



386 Max Rohstock

Man kann also konstatieren, dass uns natürlicherweise ein Streben zu
schönen Dingen inhäriert, weil diese an der Schönheit selbst partizipieren.
Ebenso natürlich ist nach Proklos das Streben zum Absoluten selbst. Allerdings

scheint es uns zunächst nicht bewusst zu sein, denn die „Spur des

Einen", die in uns gelegt ist, ist „verborgen".40 Ähnlich wie das Schöne sich
nicht sofort als Quelle aller Schönheit entbirgt und erst nach langen,
sehnsuchtsvollen Mühen als diese entdeckt wird, ist auch das Streben zum
Einen uns zunächst nicht oder nicht immer bewusst. Wir müssen also das

Eine in uns entdecken, damit wir das uns immanente Streben zum absoluten

Einheitsprinzip auch wirklich ernst nehmen und nicht bei nicht absoluten

Prinzipien stehen bleiben. Denn das Verlangen nach dem Einheitsprinzip,

auf das alle Bestimmungen zurückgeführt werden können, ist wohl
kaum in der sinnlich wahrnehmbaren Welt zu stillen. Das uns immanente
Streben führt uns bei aufmerksamer Suche zu der Erkenntnis, dass sogar
der Inbegriff der Schönheit, der nichts anderes als der absolute Geist und
der diesem immanente Ideenkosmos ist, noch überwunden werden muss.
Denn auch der absolute Geist ist durch Vielheit geprägt, ist er doch die
harmonische Einheit aller intelligiblen Bestimmungen und der Momente
von povf|, 7rpôoÔoç und émorpotj)^. Daher ist er nicht das absolute Prinzip,
das allen Bestimmungen Einheitlichkeit verleiht, sondern als Einheit vieler
Momente seinerseits vom absoluten Einheitsprinzip abhängig. Im absoluten

Denken wird daher das uns immanente Streben zum absoluten Prinzip
nicht befriedigt und daher nicht zur Ruhe gebracht. Die Erkenntnis aber,
dass alle bisherigen Formen von Einheit keine absolute Einheit, sondern
derivative Einheitsformen darstellen, lässt in uns die Erkenntnis reifen, dass

wir sogar über Sein und Denken noch hinausgehen müssen.41
Das Eine in uns ist also nichts anderes als das natürliche und uns immanente

Streben hin zum seins- und erkenntnistranszendenten Absoluten,
das unsere Suche nach dem Prinzip aller Bestimmungen antreibt und uns
letztlich über Sein und Denken hinaus verwiesen sein lässt. Dieser Weg ist
aber keineswegs, um es noch einmal deutlich zu machen, einfach
vorgezeichnet. Besonders eindringlich pointiert Proklos die Problematik der Suche

nach dem Absoluten, indem er darauf hinweist, dass wir uns bei der
Suche nach diesem auch verirren können. Denn die transzendente Negati-

40 De dec. dub. 64, 10-12.
41 Der Aufstieg zum Einen erfolgt bei Proklos gewissermaßen .stufenweise' und geordnet

(In Parm. V, 990, 21-991, 4; 993, 7-19) und nur unter Berücksichtigung dianoetischer, noeti-
scher und hypernoetischer Erkenntnisweisen: In Parm. VI, 1071, 4-1072, 14. Vgl. De prov. 27-
32. - Zur höchsten, gottbegeisterten bzw. hypernoetischen Einsicht und ihrer Beziehung zu
anderen Formen des Verstehens s. Gersh, Stephen: Proclus' theological Methods. The

Programme o/Theol. Plat. I 4, in: Segonds, Alain-Philippe/STEEL, Carlos (Hgg.): Proclus et la

Théologie Platonicienne. Leuven: University Press 2000, 15-27 und PÉPIN, Jean: Les modes de

l'enseignement théologique dans la Théologie Platonicienne, in: Seconds, Alain-Philippe/
Steel, Carlos (Hgg.): Proclus et la Théologie Platonicienne. Leuven: University Press 2000,1-14.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 387

vität kann mit der privativen durchaus verwechselt werden.42 Die Abstraktion

von allen Bestimmungen darf aber unter keinen Umständen privativ
verstanden werden, da der Weg der Privation gerade nicht zum Absoluten
führt.43

Die entscheidende Pointe des uns immanenten Strebens ist letztlich,
dass Proklos dieses sehnsuchtsvolle Streben zum Absoluten mit den
Negationen, durch die wir über Sein und Denken hinaus auf das Absolute verweisen,

in Übereinstimmung bringt. Indem wir die Negationen vollziehen,
blicken wir - wie oben bereits erklärt - über oder durch die Negationen
auf das Absolute hin. Dieser spekulative Blick, das Eine in uns also, ist
nichts anderes als das Streben zum Absoluten, dem Ziel unserer innigsten
Sehnsucht. Dabei zeigt sich die Negation aller Bestimmungen, die wir
vollziehen, als Tätigkeit, die auf keine andere oder vermeintlich höhere
Bestimmung aus sein und selbst - als Negation - nicht positiv gewusst oder
umgriffen werden kann.44 Das Eine in uns ist also in erster Linie
Nichtwissen. Denn diese Negation aller positiven und wissbaren Bestimmungen
ist keine bestimmte Negation, sondern verweist über den Bereich des Noe-
tischen, also des Erkenn- und Wissbaren, insgesamt hinaus. Im Einen in
uns, in dem sich Nichtwissen und Streben vereinen, tritt uns also die
typisch platonische Einheit von Theorie und Praxis entgegen. Die zunächst
verborgene Spur des absoluten Einen wird von uns in uns „erweckt",45
wenn unser natürliches Streben hin zum Absoluten mit unserer höchsten
Operation des Denkens, der negativen Dialektik, in Übereinstimmung
gebracht wird. Unser ursprüngliches und unaustilgbares Streben zum Absoluten

und unsere Negationsakte, also unsere Betrachtungen des Absoluten,
bilden eine Einheit, sodass die apriorische Einheit von Theorie und Praxis
realisiert wird: Unsere Schau (Gecopia) des Absoluten ist vom Streben zum
Absoluten, unserer ursprünglichen, natürlichen und unveräußerlichen Tat
(npâ^iç), ununterschieden.46 Das Verlangen nach dem Einen ist also mit
dem Nichtwissen, das über das Denken hinaus verweist, in Übereinstim-

42 In Parm. VI, 1081, 9-1082,12.
43 Das privative Nichts kann freilich nicht Prinzip sein. Eine totale Privation erweist sich

bei genauer Betrachtung sogar als unmöglich: Sie ist eine bloße Illusion des Denkens (In
Parm. VI, 1082, 10). Im Grunde baut eine solche Totalprivation auf Teilprivationen auf. Hierzu

sei ein Beispiel angeführt: Wenn wir einzelne Gegenstände etwa aus einem Raum wegdenken

können, so können wir diese Privationen auch radikalisieren und den Raum selbst
mitsamt seiner Möblierung entfernen. Diese Denkoperation führt aber im wahrsten Sinne des
Wortes letztlich zu Nichts, zumal das Denken keine vollkommene Privation durch sich selbst
erschaffen kann, weil es als Träger dieser Denkoperation nicht selbst aus dem Denken
entfernt wird.

44 In Parm. VII, 511,18-29. Weil das Absolute kein Objekt ist, kann es weder in einem
Erkenntnisakt erschaut noch wie irgendein Gegenstand erstrebt werden.

45 In Parm. VI, 1071, 4-1072,14.
46 Vgl. In Parm. VII, 509, 20-21. Daher ist unser Weg zum Absoluten letztlich nichts

anderes als eine innere katharsis, die sogar die Dialektik transzendiert: In Parm. VII, 521,13-17.



388 Max Rohstock

mung gebracht. Und nur im Verweis über alle Bestimmungen hinaus ist das

Verlangen nach dem absoluten Einen vollständig aktualisiert, weil sich die
Seele letztlich nicht mehr intelligiblen Gegenständen oder derivativen
Einheitsformen zuwendet. Denn sie hat die innere Vielheit von Sein und Denken

durchschaut und sucht daher das Einheitsprinzip nicht (mehr) im Sein
oder im Denken.

Zusammenfassend lässt sich also konstatieren, dass wir über eine
präreflexive Intuition des Absoluten verfügen, die aber - und dies ist die besondere

Schwierigkeit - uns zu vollem Bewusstsein gebracht werden muss.
Das bedeutet letztlich, dass die ursprüngliche Intuition des Absoluten, die
in uns waltet und uns zu diesem hinleitet, das Absolute nicht einfach
entschlüsselt, sondern vielmehr die philosophische Arbeit erst in Gang setzt.
Die zunächst verborgene Spur des Einen muss also als das uns immanente
Streben zum seinstranszendenten Absoluten freigelegt, mithin als solches
verstanden und zu Bewusstsein gebracht werden. Gerade in der Einheit
von Theorie und Praxis wird das Eine in uns erweckt. Die enorme Bedeutung

dieser Erweckungserfahrung für unser Wissen um unser Streben zum
transzendenten Absoluten muss im Folgenden noch eingehender betrachtet

werden. Dafür soll im Folgenden die Produktivität des Einen in uns, also

des Strebens und des Nichtwissens, thematisiert werden.

III

Die Erweckung des Einen in uns ist unsere Sammlung auf das Absolute
hin, die durch die Reinigung von allen Bestimmungen ermöglicht wird.
Diese Erweckung des Einen in uns hat eine produktive oder generierende
Funktion. Genau genommen inhäriert dem Einen in uns gerade aufgrund
seiner Negativität eine produktive Kraft.

Proklos hat bekanntlich eine Theorie entwickelt, in der Negationen die
an ihnen verneinten Bestimmungen hervorbringen.47 Diese Negationen sind
gerade deswegen natürlich nicht privativ. Sie sind aber auch keine
bestimmten bzw. andersheitlichen Negationen. Auf der Ebene des Seins sind
die Negationen den Affirmationen zwar koordiniert, gleichwohl aber den
Affirmationen an Wert unterlegen. Die produktiven Negationen sind
demgegenüber nichts anderes als die bereits besprochenen, die Dialektik
insgesamt transzendierenden Momente. Diese bezeichnet Proklos daher auch

47 In Parm. VII, 1208, 19-20: „r| yàp à7rô<f>am<; yév£ct'<; êoriv, (bç ttoXXolku; Etprjrca, rrjc;
Kaxa<j)dtCT£<o(;." Vgl. In Parm. VI, 1075, 14-15; 1076, 23-25; 1077, 9-10; 1099, 24; VII, 520, 1-2.
Damit eignet den transzendierenden Negationen eine produktive Kraft (Sùvapic;), die von
Proklos auch, wie wir noch sehen werden, den sog. Henaden zugesprochen wird. Es lässt
sich daher spekulieren, dass transzendierende Negation, Süvocpu; und Henaden eine
unzertrennliche Einheit bilden.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 389

als „Mütter der Affirmationen".48 Vor diesem Hintergrund ist unser Bezug
auf das Absolute, der letztlich nichts anderes als Nichtwissen ist, gerade
kein Unwissen, sondern ein - so ungewöhnlich dieser Begriff klingen mag
- produktives Nichtwissen. Dieses Nichtwissen hat eine doppelte Funktion.

(A) Wie gezeigt sind wir durch die Negationen auf das Absolute hin
ausgerichtet: Wir thematisieren also das Absolute in den Negationen, die wir
vollziehen. Die einzig mögliche ,Wissensform' über das Eine ist also die
Negation aller Bestimmungen. Durch die Negationen ,wissen' wir von der
Transzendenz des Absoluten - oder anders formuliert: Durch das Eine in
uns wird uns das Nicht-Wissen-Können zu Bewusstsein gebracht. Während

die Ideen und obersten Bestimmungen im Wechselverhältnis von
Bejahung und Verneinung positiv gesetzt sind, ist das Absolute nur noch
negativ, also im negativen Begriff oder im Nichtwissen, zu denken.49 Wir
verweisen auf das Absolute, können es aber nicht im Wissen einholen, weil
wir es gerade nicht wissen können: Denken und Wissen scheitern schlechthin

am Absoluten. Vor diesem Hintergrund wird auch ersichtlich, wieso das
Eine in uns Bild des Absoluten ist.50 Das Eine in uns ist als Nicht-Wissen-
Können die Manifestation vollkommener Transzendenz: Das Absolute zeigt
sich durch das Nichtwissen bzw. durch die Negation aller Bestimmungen
als das, ,was' es ,ist'; nämlich als nicht-objektivierbare Unsagbarkeit. Es

kommt also zur Erscheinung des an sich Verborgenen. Und diese Erscheinung

ist Erscheinung der vollkommenen Transzendenz als Negation und
als Unerreichbarkeit.

Diesen Gedanken Proklos' wird Nicolaus Cusanus aufgreifen. In seinem
Begriff des Nicht-Anderen {non aliud), der schon auf den ersten Blick ein

48 In Parm. VI, 1133, 3-4: „ai àirotjjàaeK;, œç SéSeiKtoa, pqtépeç eiai rràv KatacjxfoiECüv". Das

Negieren bedingt durch seine ursprüngliche Kraft (Süvotpu;) positive Bestimmungen. Proklos
deutet den SOvapiç-Begriff vor allem im Sinne von Kraft oder Macht, womit er auf Plotins
Konzept der Süvocpu; itdvraiv zurückgreift (s. dazu Theo! Plat. III, 8, 34, 7-11). Er denkt diese
Ur-Kraft als „Mutter" aller Akte (In Ale. 84, 18-19 und 122, 9-11). Diese Kraft gesteht Proklos
neben den transzendierenden Negationen auch den Henaden und der Ur-Grenze (trépan) zu
(Van RlEL, Gerd: Les hénades de Proclus sont-elles composes de limite et d'illimité?, in: Revue
des scienes philosophiques et théologiques 85 [2001], 417-432). Zur 5üvapi<; als Kraft s. die
beiden zusammenhängenden Abhandlungen von Saffrey, Henri D.: Fonction divine de la
Svvapiç dans la Théologie Proclinienne, in: ROMANO, Francesco/CARDULLO, R. Loredana (Hgg.):
Dunamis ne! Neoplatonismo. Firenze: La Nuova Italia Editrice 1996, 107-120 und Steel,
Carlos: Puissance active et puissance receptive chez Proclus, in: Romano, Francesco/CARDULLO,

R. Loredana (Hgg.): Dunamis nel Neoplatonismo. Firenze: La Nuova Italia Editrice
1996, 121-137, hier 121: „La puissance parfaite est celle qui est capable d'apporter par elle-
même l'actualité, d'abord parce qu'elle peut s'actualiser elle-même sans avoir besoin d'une
aide extérieure, ensuite parce qu'elle peut conférer l'actualité à d'autres choses qui n'en sont
pas capables par elles-mêmes, et les rendre ainsi parfaites. Cette puissance est souvent
caractérisée par des adjectifs comme Spaanjpioç efficace, yôvipoç féconde, yewqTiKÔt;, génératrice,

teAectioupyôç, TEÀEiumKÔç, perfectrice."
49 In Parm. VI, 1080, 29-1081, 9; bes. 1081, 8-9.
50 In Parm. VII, 509, 21-26; VI, 1071, 20-21.



39° Max Rohstock

negativer Begriff ist, wird das Absolute als reine Negativität illustriert. Das

Unbegreifliche wird so als das Unbegreifliche begriffen; das Nicht-Erschei-
nende erscheint als Negation aller Anderen. Das Nicht-Andere bildet also
die Unsagbarkeit des Absoluten in negativ-begrifflicher, nicht mehr
affirmativ zu beschreibender ,Form' ab.51

Die erste Funktion des Nichtwissens bzw. des Einen in uns ist also, dass

wir uns durch die Erweckung des unum in nobis der Transzendenz und
Nicht-Wissbarkeit des Absoluten bewusst werden. Wenn unser Denken
am Absoluten aufgrund seiner vollkommenen Transzendenz scheitert, wissen

wir um unser Nichtwissen. Das Nichtwissen verschafft uns also Klarheit

über die Transzendenz des Absoluten. Wir werden uns über und durch
die Negation bewusst, dass das Absolute unerreichbar ist. Das Eine in uns
ist daher nichts anderes als der Evidenzpunkt, durch den uns das Absolute
zuletzt als Unerkenn- und Unbegreifbares bewusst wird. Denn wir erkennen

das Absolute nicht, weshalb unser Bezug auf es eine Negation, die
Negation aller Bestimmungen, aller Erkenntnisgegenstände (voqrü) und
konkreten Wissensbezüge ist. Unser Bezug auf es ist daher ein Nichtwissen -
oder anders formuliert: Das Denken scheitert am Absoluten. Dieses Scheitern

am Absoluten wird uns bewusst, sodass die höchste dem Denken be-
wusste Einsicht nichts anderes als ein wissendes Nichtwissen ist. Das Eine
in uns nimmt also eine dem Platonischen Eros ähnliche Mittelposition .zwi¬
schen' dem Denken und dem Absoluten ein und avanciert so zum eigentlichen

Vermittler des Absoluten. Das Eine in uns ist konstitutiv dafür, dass

wir das Absolute als solches, also als das Absolute, thematisieren können.

(B) Dieses wissende Nichtwissen sagt letztlich mehr über uns und das

Denken als über das Absolute selbst aus. Genau hierin ist die zweite Funktion

des Nichtwissens zu sehen: Es wurde bereits daraufhingewiesen, dass

das Denken am Absoluten scheitert. Dieses Scheitern führt nicht zur Aufgabe

der Henologie. Denn das Streben zum Absoluten ist unaustilgbar und
zudem für uns, unser Denken und Wissen konstitutiv. Dadurch zeigt sich
die Produktivität des Nichtwissens: Durch das Scheitern jeden wissenden
Bezuges auf das Absolute werden wir uns unserer epistemischen Grenzen
bewusst. In diesem Scheitern am Absoluten werden wir daher gewissermaßen

auf uns selbst zurückgeworfen, sodass wir die Grenzen unseres Denkens

vollkommen ausgeleuchtet und das Denken konsequent bis an sein
.Ende' verfolgt haben. Dieses Scheitern des Denkens wird gerade durch das

uns immanente Streben zum Absoluten zum produktiven Nichtwissen: Da
sich die philosophische Arbeit letztlich im Nichtwissen bricht, die zum Ab-

51 Zum Nicht-Anderen ROHSTOCK, Max: Nicholas of Cusa's Not-Other. The Absolute as
Negative Self-Reference, in: Dionysius 31 (2013), 117-126; ROHSTOCK, Max: De non aliud, in:
BröSCH, Marco/EULER, Walter A./Geissler, Alexandra/RANFF, Viki (Hgg): Handbuch Nikolaus

von Kues. Leben und Werk. Darmstadt: WBG 2014, 245-249. ROHSTOCK: Der negative
Selbstbezug, 12-116.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 391

soluten strebende Liebe aber unaustilgbar ist,52 muss die philosophische
Suche nach dem Absoluten fortgesetzt werden. Im Spannungsfeld des

unaustilgbaren Strebens zum Absoluten hin und des steten begrifflichen Scheiterns

an diesem zeigt sich die Produktivität des Nichtwissens.53 Unser Streben

hin zum Absoluten ist also das treibende Moment,54 um die Grenzen
unseres Denkens und Erkennens überhaupt ausloten zu können. Nur Kraft
der intrinsischen und uns (zunächst) verborgenen Sehnsucht zum Absoluten

kommen wir zu höchstem Selbstbewusstsein. Im Scheitern des Denkens

wird dieses auf sich selbst zurückgeworfen, sodass das Eine in uns
nun als genetischer Punkt von Denken und Wissen bestimmt werden kann.
Im Grunde ist das Scheitern aller Bestimmungen die begrenzende und
einheitsstiftende Erfahrung.55 Dass das Scheitern von Denken und Wissen
vollkommen ist, betont Proklos eindringlich, indem er die Gültigkeit von
Affirmationen und Negationen im Hinblick auf das Absolute tilgt.56 Das
Absolute ist letztlich nicht einfach ,das Unbegreifliche', sondern
überunbegreiflich, weswegen auch die negative Dialektik am Absoluten notwendig

versagt und so dem Denken ihren bloß verweisenden Charakter be-
wusst macht.

Vor diesem Hintergrund lässt sich auch das Konzept des aüBimöaxaTOV
näher erläutern. Ein authypostaton (ca>0u7röcrraTOv), dessen Bedeutung und
Funktion Proklos vor allem in der Stoicheiôsis theologikê entfaltet, ist ein
selbständiges Wesen, das in und durch sich selbst gewirkt ist. Daher ist es

von keinem Anderen abhängig, sondern autark.57 Gleichwohl ist auch ein

52 In Parm. VII, 509, 33.
53 Vgl. dazu die erhellende Deutung Christian Tornaus; Tornau: Der Eros und das Gute,

218: „Die Seienden erstreben das Gute unaufhörlich und können es doch nie erreichen.
Daraus ergibt sich für jedes Seiende eine Balance zwischen Streben und Scheitern, die ihm
seinen spezifischen Ort in der Seinshierarchie zuweist. Die Unerreichbarkeit des Guten ist
somit die Hauptursache für den Bestand der neuplatonischen gestuften Seinsordnung." Damit

wird das henologische Streben, wie Tornau völlig richtig schlussfolgert, zum
„seinsstabilisierenden Prinzip".

54 In Parm. VII, 1199,13-24.
55 Damit sind Streben und Scheitern die Grenze (rcépo«;), die das eine Moment des „Ur-

Gegensatzpaares" von Grenze und Unendlichkeit (Beierwaltes: Denken des Einen, 208) ist,
von Sein und Denken. Grenze und Unendlichkeit - oder besser: unendlicher Kraft
(ànEipoSuvapia; s. De dec. dub. 10-14) - bilden bei Proklos eigentlich eine Einheit. Wenigstens

hält Proklos, wie Gerald Bechtle zeigen konnte, den im Gegensatzpaar angelegten
Dualismus so gering wie möglich (BECHTLE, Gerald: Göttliche Henaden und platonischer Parme-
nides. Lösung eines Mißverständnisses?, in: Rheinisches Museum für Philologie 142 [1999],
358-391). Gerd Van Riel wiederum gesteht der Grenze eine unbegrenzte Kraft zu und
verdeutlicht so ihre differenzlose Einheit (VAN RIEL, Gerd: Les hénades de Proclus, bes. 418). Das
Eine in uns wiederum ist für uns die höchste Grenzerfahrung, aus der heraus Wissen um unser

Nicht-Wissen-Können generiert wird. In der Grenzerfahrung steckt also eine produktive
Kraft. Daher lässt sich vermuten, dass das Eine in uns systematisch mit den Henaden und
ihrer pronoetisch-fürsorglichen Kraft verknüpft ist.

56 In Parm. VII, 519, 8-10.
57 Elem. theol. prop. 40-49.



392 Max Rohstock

authypostaton vom Absoluten selbst abhängig, weil dieses nach der ersten
Proposition der Stoicheiôsis theologikê allen Bestimmungen Einheitlichkeit
und Geschlossenheit verleiht. Absolutes und authypostaton geraten aber
gerade nicht in einen Konflikt.58 Man kann vielmehr davon ausgehen, dass

sich jedes authypostaton selbst aktualisiert, sich aber nur deshalb selbst
aktualisieren kann, weil es in der Rückwendung zu seinem Urgrund gerade
an diesem scheitert.59

Allerdings liegt hier ein Einwand nahe: Ist das Eine in uns, insofern wir
es als Negation aller Bestimmungen begreifen, nicht bloß eine logische
Operation, die von uns abhängt? Gilt sie damit nur subjektiv? Proklos kontert

diesen Einwand allerdings mit Verve. Denn er denkt die Negationen,
wie bereits erwähnt, als „Mütter der Affirmationen". Diese hängen daher
nicht vom Sein oder Denken, sondern Sein und Denken hängen umgekehrt
von den Negationen ab. Dass wir Negationen vollziehen, bedeutet für Proklos

daher, auf die nächst .höhere Ebene' der metaphysischen .Stufenfolge',
die Henadendimension, vorzugreifen, um mit ihrer Hilfe die Einheitlichkeit

und Geschlossenheit von Sein und Denken zu erklären.60 Negationen

58 Einen solchen vermuten fälschlicherweise Ernst-Otto Onnasch und Ben Schomakers
(Theologische Grundlegungen, ed. Ernst-Otto Onnasch und Ben Schomakers. Hamburg: Felix
Meiner 2015, 261).

59 Proklos konnte bei seiner Konzeption der Autokonstitution des authypostaton durch
dessen Hinwendung zum Absoluten auf Plotin zurückgreifen. Wie Jens Halfwassen zeigen
konnte, wendet sich der Geist dem Einen zu, scheitert an diesem und produziert so die ihn
bestimmenden intelligiblen Ideen (Halfwassen, Jens: Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen

zu Piaton und Plotin. München: K.G. Saur 22oo6,130-149).
60 Die nur schwer verständlichen Henaden sind reine Negationen, stehen daher dem

Absoluten nahe und .schweben' gewissermaßen zwischen diesem und dem Denken. Zur Hena-
denlehre s. CÜRSGEN: Henologie, 74-83; 136-152; 232-235; Van Riel, Gerd: The One, the He-
nads, and the Principles, in: d'Hoine, Pieter/MARTJIN, Marije (Hgg.): All from One. A Guide to
Proclus. Oxford University Press 2017, 73-94; Ders.: Les hénades de Proclus, 417-432; Bech-
TLE: Göttliche Henaden und platonischer Parmenides, 358-391 und Tanaseanu-DÖbler, Ilin-
ca:,Alles, was am Einen teilhat, ist Eins und Nicht-Eins': Zur Darstellung des Göttlichen in der
Elementatio theologica des Proklos, in: FÜRST, Alfons/AHMED, Luise/GERS-UPHAUS, Chris-
tian/KLUG, Stefan (Hgg.): Monotheistische Denkfiguren in der Spätantike. Tübingen: Mohr
Siebeck 2013, 243-267. Kurz, aber instruktiv, auch im Hinblick auf die Verknüpfung der
Henaden mit dem Prinzipienpaar von Grenze und Unbegrenztheit Roth, Veronika M.: Das ewige

Nun. Ein Paradoxon in der Philosophie des Proklos. Berlin: Duncker & Humblot 2008, 90-
96. Erst kürzlich hat Friedemann Drews eine ausführliche Studie zu den Henaden vorgelegt
(Drews, Friedemann: Teilhabe-Ontologie und interreligiöser Dialog im Piatonismus und
Christentum. ,Gott ist Richter mitten unter den Göttern' [Ps. 82, ib], Monotheismus, Polytheismus
und Teilhabe-Ontologie im Piatonismus und Christentum, die Henaden bei Proklos und der
interreligiöse Dialog bei Nikolaus von Kues [= Collegium Metaphysicum 19]. Tübingen: Mohr
Siebeck 2017), wobei er ihre Verbindung zu Grenze und Unbegrenztheit mit Betonung
hervorhebt (DREWS: Teilhabe-Ontologie, 121-176). Leider entgeht Drews in seiner gleichwohl
gelungen - weil detailreichen und umsichtigen - Studie, dass die Henaden mit den transzen-
dierend-produzierenden Negationen unmittelbar in Verbindung stehen. Hierzu muss
Folgendes beachtet werden: Gerd van Riel ist aus guten Gründen der Meinung, die Henaden
bildeten keine eigene Hypostase (RIEL: The One, the Henads, and the Principles, 73-94. Vgl.
dagegen Chlup: Proclus, 114). Diese Einschätzung ist völlig korrekt, insofern die Henaden



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 393

haben daher für Proklos eine doppelte Funktion: Der reine Negationsakt
ist einerseits nichts anderes als die reine Ausrichtung auf das Absolute.
Andererseits ist er reines Übergehen, durch die uns die Transzendenz des

Einen vermittelt werden soll. Man kann also davon ausgehen, dass Proklos
den reinen Negationsakt, der durchaus als negativer actus purus begriffen
werden kann, als reines Streben hin zum Absoluten und als Vermittlung des
Absoluten fasst. In beiden Fällen kann man den Negationsakt auch als reines

Übergehen .bestimmen', das sich in diesem Akt erhält, also nicht
übergegangen ist. In diesem Zusammenhang wird die Verbindung von Proklos'
Negationslehre mit seinem Konzept des intelligiblen Lichts, das vermutlich

vom Absoluten ausströmt, erkennbar.61 Das Licht wird in der
neuplatonischen Tradition paganer und christlicher Prägungen im Allgemeinen
als der diaphane .Hintergrund' des Denkens gedeutet, ohne den es Erkennbarkeit

gar nicht geben könnte.62 Durch das Licht werden alle
Erkenntnisgegenstände überhaupt erst konturiert. Das Licht selbst jedoch ist aufgrund
seiner eigenen .Konturlosigkeit' nicht sichtbar und daher unbegreiflich.63
Vor diesem Hintergrund wiederum ist das Eine in uns gerade als Negation
und Nichtwissen das uns erfüllende Licht, durch das wir erst zum Selbst-
bewusstsein gelangen.64 Den Negationen kommt also eine entscheidende
logische und ontologische Funktion zu. Sie vermitteln uns das Absolute als
Absolutes: Es sind die Negationen, die uns die Transzendenz des Einen
vermitteln und daher von Proklos zu Recht Sein und Denken übergeordnet
werden. Daher ist das Eine in uns die Grundstruktur des Seins und des

Denkens, die freigelegt werden muss. Und durch die Freilegung oder
Erweckung des Einen in uns wird es unmöglich, das Absolute als Illusion zu
begreifen.

selber als Verborgene nur negativ .bestehen' und daher nicht als in definite Grenzen
eingeschlossen gedacht werden können. Insofern sie also ontologische Differenz- und
Grenzbestimmungen transzendieren, bilden sie keine vom Seienden unterscheidbare Seinshierarchie.
Dennoch sind sie nicht die Seienden und sind, wenn man sie an ihnen selbst betrachtet,
absolute, kontinuierlich wirkende ôùvagiç. Und insofern sie eine unbeschränkte Kraft entfalten,

sind sie, genau wie die produzierenden Negationen, „Mütter" der positiven Bestimmungen.

Transzendierend-produzierende Negationen und Henaden sind also nicht voneinander
unterschieden, sondern bilden vielmehr eine Einheit.

61 Proklos betont die bleibende Transzendenz der Quelle des Lichts gegenüber diesem
ausdrücklich: Theol. Plat. II, 7, 48, 9-22. Zur konturierenden Funktion des Lichtes s. Theol.
Plat. III, 4,16,15 - 17,12.

62 Vgl. dazu Wolfram Hogrebes Deutung Schellings, die sich auch auf Proklos übertragen

lässt; Hogrebe, Wolfram: Echo des Nichtwissens. Berlin: Akademie Verlag 2006, 338: „Es
bleibt immer ein im Wissen Nicht-Gewußtes, an dem wir aber orientiert bleiben und das wie
ein anonymes Reglement unsere semantischen Explikationsbemühungen .dirigiert' und ihr
Kontinuativ ist."

63 Bes. eindringlich wird diese Lehre von Cusanus beschrieben: Opera Omnia. Bd. XIII:
Directio speculantis seu de non aliud, ed. Ludwig Baur u. Paul Wilpert. Leipzig: Felix Meiner
1944, c. 3.

64 In Parm. VII, 505, 29-506, 8.



394 Max Rohstock

Wir haben also laut Proklos, so darf man hier spekulieren, durchaus
einen Zugang zum Absoluten; und dieser besteht in einer genuin philosophischen

Evidenzerfahrung.65 Diese Evidenz stellt sich ein, allerdings nicht auf
direktem Wege. Denn wir können diese nicht erzwingen. Vielmehr stellt
sie sich indirekt und „plötzlich"66 ein, indem unsere Wissensansprüche und
Wissensbezüge am Absoluten selbst scheitern.67 Diese Evidenz ist daher
zwar nicht zu erzwingen, wohl aber philosophisch ergründbar oder philosophisch

nachvollziehbar.68 Sie ist genau deshalb kein blinder, unreflektier-
ter Glaube und kein bloßes Einfühlen.69 Ebenso wenig ist sie als Gottesbeweis

zu verstehen, da das Absolute allen ontologischen und logischen
Bezügen gegenüber transzendent ist. Gleichwohl ist unter der Bedingung der
Erweckung des Einen in uns die Annahme des transzendenten Absoluten
unbezweifelbar, obwohl es sich dem um- und begrenzenden Denken stets
entzieht. Sicherlich ist diese Aussage im Ganzen betrachtet durchaus paradox.

Wie nun aber deutlich werden sollte, besteht der Sinn der Paradoxien
im Neuplatonismus darin, dem Denken stets bewusst zu halten, dass das
Absolute nicht in einem thematisch fassbaren Wissen objektiviert werden
darf.

65 In Parm. VII, 514, 24-32; 509, 30-510, 3. Proklos kann in diesem Zusammenhang auch
von „Glaube" (idaric;) sprechen. Christian Tornau weist diesen „Glauben" völlig zutreffend
als „Gewissheit" aus (TORNAU: Der Eros und das Gute, 225), weshalb der Glaube als
philosophischer bezeichnet werden darf. Diese Gewissheit ist wiederum nichts nichts anderes als

Begeisterung (èvBouaiocapôç).
66 PLATON: Ep. VII, 34ic-d. Denn direkt lässt sich nicht nach dem Absoluten fragen, weil

wir so drohen, es zu objektivieren (In Parm. VII, 516,19-22).
67 Diese Evidenzerfahrung kann sich aber nur dann als philosophische erweisen, wenn

zuvor die dialektische Methode konsequent angewandt und das Denken selbst durchdacht
wurde: Vgl. In Parm. V, 993, 7-19. Dass wir diese Erfahrung gleichwohl nicht erzwingen können,

hängt damit zusammen, dass wir weder am Anfang noch während des Philosophierens
damit rechnen, dass unsere Wissensansprüche ultimativ am Absoluten scheitern. Und doch
sind alle unsere theoretischen Bemühungen um das Absolute von unserer unauslöschlichen
Sehnsucht zu diesem geleitet.

68 Es sind aber nicht wir, die das Licht der Evidenz entzünden, „[djenn wo wir sind, da
brennt es schon," wie es Dieter Henrich im Hinblick auf die Evidenzerfahrung bei Johann
Gottlieb Fichte formuliert hat (HENRICH, Dieter: Dies Ich, das viel besagt. Fichtes Einsicht
nachdenken. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2019, 34). Und dennoch sind wir angehalten,

ihm nachzuspüren, denn die Entzündung des inneren Funkens ist kein bloßer Gnaden -
akt. Durch unsere Einstellung öffnen wir uns der Einstrahlung, machen uns also aktiv bereit,
göttliche Einsicht zu empfangen.

69 Das Eine in uns lässt sich demnach als vermittelte Unmittelbarkeit begreifen, da es

uns, sobald es erweckt wurde, das im und durch das mittelbare Begreifen Nicht-Vermittelbare,

also das Absolute selbst, dem Denken in einer unbezweifelbaren Einsicht vermittelt.
Auf diesem Hintergrund ist es völlig verfehlt, im Hinblick auf Proklos' Epistemologie von
,,metaphysische[r] Hoffnungslosigkeit" zu sprechen (LODER, Martin: Die Existenz des
Spekulativen. Untersuchungen zur neuplatonischen Seelenlehre und zu Hegels Philosophie des

subjektiven Geistes [= Quellen und Studien zur Philosophie 129). Berlin.: Walter de Gruyter
2016, 137). Denn höchste, geradezu beseligende Einsicht ist nach Proklos für uns durchaus
möglich.



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 395

IV

Die Erweckung des Einen in uns, durch die wir letztlich auf das Absolute
hin ausgerichtet und uns dieser Ausrichtung auch bewusst sind, ist auch
Grundlage für den Selbstüberstieg der Proklischen Philosophie, die zugleich
ihre Vollendung ist: Gemeint ist hiermit die sog. evtoat«;. Die Erweckung
des Einen in uns muss daher als Fundament der Proklischen Mystik begriffen

werden. Denn erst wenn das Eine in uns erweckt wurde, können wir
durch eine göttliche „Begeisterung" (évGouoiaapôç70) oder „Besessenheit"
(pavia71) erfüllt werden.72 Die Erweckung des Einen in uns ist im Grunde

gar nichts anderes als das vollständig realisierte Ergriffen-Sein vom
Verlangen nach dem Einen, also die Begeisterung selbst. Die uns ergreifende
Begeisterung steht wiederum im direkten Zusammenhang mit der evoogiç,
der unio mystica der Proklischen Metaphysik.73

Durch unser Streben, unser Suchen und durch die Negationen, die wir
vollziehen, gelangen wir letztlich zu einem absoluten Wissen, das in einem
wissenden Nichtwissen besteht. In diesem wissen wir um den Weg, der
uns zum Absoluten hinführt. Unter der Bedingung, dass wir auf das Absolute

durch das Eine in uns ausgerichtet und begeistert werden, ist die ëvcuoic;

überhaupt erst realisierbar. In diesem Zusammenhang ist der letzte, von
uns zu vollziehende Akt die Negation auch der Negationen, durch die wir
das Absolute zu erfassen versuchen. Nur in der völligen Aufhebung des
Strebens und mithin von jeder Intentionalität, Zweiheit und Relationalst
kann die ëvcoGiç letztlich vollzogen werden.74 Weil das Absolute selber nicht
strebt, kann es nicht in einem intentionalen Akt erreicht werden. Wir
müssen uns darüber bewusst werden, dass jedem Streben Intentionalität
inhäriert. Durch das Eine in uns werden wir uns bewusst, dass jede Negation

intentional ist und ihr daher eine entzweiende Wirkung zukommt. Nur
durch die Aufhebung jeder Intentionalität ist die Vereinigung mit dem Ab-

70 In Parm. VI, 1071,17-24. TheoI. Plat. I, 24,108, 7-11. De prov. 19,13-21; 31,1-9; vgl. 32,1-
5. S. ferner De dec. dub. 64, 10-12. Vgl. dazu BEIERWALTES, Werner: Catena Aurea. Plotin,
Augustinus, Eriugena, Thomas, Cusanus. Frankfurt a.M.: Klostermann 2017, 93-94.

71 De prov. 19, 19-21.
72 Nach Piaton sind Formen des göttlichen Wahnsinns unterscheidbar, wobei der Wahn

dem besonnenen Denken überlegen ist (PLATON: Phaidr. 2443-2450).
73 Dagegen synthetisiert Radek Chlup fälschlicherweise das Eine in uns mit der mystischen

Einung (Chlup: Proclus, 57).
74 In Parm. VII, 521, 13-18. Vgl. De prov. 32, 2-3. Die Negation, so beschreibt es Carlos

Steel zutreffend, ist noch Moment der Dialektik (Steel: Negatio negationis, 359) und muss
daher in der ultimativen Negation der Negation - wobei Proklos diesen Ausdruck genau
genommen nicht gebraucht (367) - überschritten werden (362). - Erwähnenswert ist ferner,
dass die Proklische negatio negationis anders als diejenige Meister Eckharts zu verstehen ist,
insofern Proklos mit der ultimativen Negation die transzendierenden Negationen, die im
„Vorhof' des Absoluten (In Parm. VII, 520, 31) enden, negiert, während Eckhart die anders-
heitlichen Negationen transzendiert.



396 Max Rohstock

soluten möglich. Dieser letzte Schritt ist die Selbstaufgabe der denkenden
Seele, die anscheinend der Gipfel des göttlichen Wahnsinns ist.75

Allerdings meint diese Selbstaufgabe keine suizidale Vernichtung des

eigenen Ich. Auch wird durch sie die ontologische Differenz zwischen der
Seele und dem Absoluten nicht einfach eingeebnet.76 Vielmehr ist die

Einung punktuell.77 Weil die evoxtiç vollendendes und erfüllendes Moment
und das Absolute zudem der innerste Kern unseres eigenen Wesens ist,
kann diese Selbstaufgabe zudem gerade keine Selbstentfremdung sein.
Denn für Proklos ist das Absolute nicht in einem wörtlichen Sinne über
allen Dingen. Die svcoauj ist daher keine externalisierende Bewegung,
sondern die Vollendung einer in die verborgenen Tiefen des eigenen Selbst
vordringenden Verinnerlichung. Und diese Vollendung kann nur durch eine

radikale Überwindung aller Formen realisiert werden.78
Dieser Schritt, der letztlich hin zur Einung führen soll, ist aber ohne

das Eine in uns gar nicht durchführbar. Es lässt sich also feststellen, dass
das Eine in uns auch das Fundament für die Mystik bildet. Gerade durch
das Eine in uns erweist sich die Proklische Mystik als philosophische. Durch
es wird das mystische Element seiner Metaphysik überhaupt erst verstehbar

und mit anderen Konzepten, etwa christlichen Vorstellungen von Mystik,

vergleichbar.

Konklusion

Das Eine in uns hat, so konnte gezeigt werden, vier Bedeutungen, die es

als zentrales Fundament der Proklischen Henologie ausweisen: (I) Das Eine

in uns ist der negative Begriff, der auf das Absolute selbst verweist, dieses

aber nicht um- oder ergreift. (II) Ferner ist es die Bedingung für den
Aufstieg zum Absoluten, denn es ist der Aufruf des Absoluten. Dieser Aufruf

muss aber erst als solcher verstanden werden. Unsere innerste Sehnsucht

ist als Streben zum transzendenten Absoluten hin freizulegen: Dies
gelingt, indem das Streben bzw. Verlangen nach dem Einen mit der Nega-

75 De prov. 31, 9-16.
76 Gott und Mensch werden, wie Piaton im Symposion gefordert hat (Symp. 203a), auch

bei Proklos nicht einfach vermischt. Vgl. Beierwaltes: Proklos, 211-212.
77 Vgl. DlONYSlOS PS.-AreopagitêS: Corpus Dionysiacum. Bd. II: De coelesti hierarchia.

De ecclesiastica hierarchia. De mystica theologia. Epistulae, ed. Günther Heil u. Adolf M.
Ritter. Berlin: Walter de Gruyter 1991, Ep. III, 159.

78 Vgl. dazu BEIERWALTES: Denken des Einen, 128-147; bes. 136. Theo Kobusch stellt in
diesem Zusammenhang völlig zu Recht heraus, dass „die menschliche Seele in der praktischen

Metaphysik" des Scholarchen zu „ihrem wahren Selbst" durchbreche (KOBUSCH: Negative

Theologie als praktische Philosophie, 200). Zur Untrennbarkeit von Theorie und Praxis
im Denken des Scholarchen s. ferner BEIERWALTES, Werner: Procliana. Spätantikes Denken
und seine Spuren. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2007, 25-60 und 61-64. Demgegenüber

ist die Deutung Radek Chlups, nach der Proklos eine eher „passive" Haltung der Seele

im Hinblick aufdie Einung favorisieren würde, entschieden abzulehnen (CHLUP: Proclus, 57).



Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos 397

tion aller Bestimmungen in Übereinstimmung gebracht wird: In der Einheit

von Theorie und Praxis kommt es zur Erweckung des Einen. (III) In
der Erweckung des Einen in uns wird dessen produktive Kraft gleich in
doppelter Hinsicht sichtbar: (A) Das Eine in uns ist produktiv, weil es unser

Bewusstsein von der Unbegreiflichkeit des Absoluten bedingt. Durch
das Eine in uns wird uns das Absolute als Unerkenn- und Unbegreifbares
bewusst. (B) Zudem vollendet es unser Selbstbewusstsein, weil es die Grenzen

des Denkens auslotet. Absolutes Selbstbewusstsein ist nur im
scheiternden Bezug des Denkens auf das Absolute zu erlangen.79 Und gerade
durch das Scheitern wird uns das unerreichbare Absolute letztlich als das

unser Denken begrenzende Prinzip bewusst. Das Absolute kann vor diesem

Hintergrund nicht mehr als Illusion abgetan werden. Denn nach Proklos'
Argumentation sind wir, wenn das Eine in uns erweckt wurde, begeistert
vom Absoluten. Es stellt sich also eine Evidenzerfahrung ein, die wir aber

gleichwohl nicht erzwingen können. Vielmehr scheitern unsere Wissensbezüge

am Absoluten plötzlich und unverhofft, wobei diese Erfahrung, wie
gezeigt, produktiv ist. (IV) Schließlich ist das Eine in uns Inbegriff der
philosophischen Mystik. Ohne die Erweckung des Einen in uns ist die Einung
mit dem Absoluten nicht realisierbar.

Wer also das Eine in uns erweckt hat, steht auf dem soliden Fundament
eines zweifelsfrei gewissen Wissens um die Vernünftigkeit der neuplatonischen

Henologie. Die Erweckung kann daher bereits als der sichere „Hafen"

verstanden werden, von dem Proklos in seinem Gebet an Athene
spricht.80 Das Konzept des Einen in uns stützt, so lässt sich konstatieren,
die komplexe Henologie des Scholarchen ab.

79 Von Carlos Steel wird die henologische Perspektive bei seiner Deutung der Selbstreflexion

nach Proklos leider ignoriert (Steel, Carlos: Proklos über Selbstreflexion und
Selbstbegründung, in: Perkams, Matthias/PlCCIONE, Rosa M. [Hgg.]: Proklos. Methode, Seelenlehre,

Metaphysik. Leiden: Brill 2006, 230-255).
80 Proclus' Hyms, ed. Robert M. van den Berg. Leiden: Brill 2001, 276, 32-34.



398 Max Rohstock

Zusammenfassung
Proklos' henologische Metaphysik scheint aufgrund ihres paradoxen
Charakters eine gewisse Fragilität aufzuweisen: Wenn das Absolute vollkom men
transzendent ist, wie kann es dann noch thematisiert werden? Die zentrale
These dieser Abhandlung ist, dass Proklos' Henologie durch dessen Konzept
des Einen in uns fundiert wird. Die Erweckung des Einen in uns ist
gleichbedeutend mit einem produktiven Selbstbescheid des Denkens: Indem dem
Denken die Grenzen seiner Reichweite bewusst werden, leuchtet ihm die Un-
begreifbarkeit der Transzendenz ein, weshalb die Erweckung auch als genuin
philosophische Evidenzerfahrung gewertet werden darf Diese Erfahrung ist
kein unreßektierter Glaube, sondern die Spitze der negativ-theologischen
Philosophie des Scholarchen.

Abstract
The henology ofProclus seems to be fragile: If the Absolute is transcendent,
how can it be the object ofphilosophical thought? The central thesis of this
article is that the concept of the One in ourselves is the foundation of the
Proclean henology. I argue that we need to awaken the One in ourselves, and
that this discovery is a genuine philosophical experience of evidence as

opposed to a mere and unreflected belief. This experience marks the point
where we conceive the transcendent Absolute undoubtedly as 'what' it 'is' -
as un-circumscribable - and are at the same time 'thrown back' upon
ourselves to recognize our own epistemological limits.


	Das Eine in uns und seine Erweckung : das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos

