
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Henryk Anzulewicz

Aufgang einer Epoche wissenschaftlicher Rationalität: 12. Jahrhundert.
Anmerkungen zum dritten Band des

Grundrisses der Geschichte der Philosophie*

Die Neubearbeitung des von Friedrich Ueberweg begründeten Grundrisses
der Geschichte der Philosophie ist zweifelsohne das aktuell ehrgeizigste
Projekt der besten deutschsprachigen Tradition der Philosophiegeschichtsschreibung.

Seit seiner Übernahme durch den Basler Schwabe Verlag im
Jahre 1950 bzw. 1955 gehört er zu den Vorzeigeprojekten des Verlages und
jener mit seiner Bearbeitung betrauten Gelehrten. An Ueberwegs historio-
graphischem Grundsatz „nur Wesentliches, aber auch nach Möglichkeit
alles Wesentliche soll in diesem Grundriss in concisester Form dem Leser
geboten werden"1 festhaltend, gleichwohl in der methodisch-konzeptionellen

Hinsicht von Grund auf modernisiert, inhaltlich auf den neuesten
Stand gebracht, in seinem Spektrum stark erweitert und perspektivisch ge -

öffnet, fachlich und organisatorisch in der Durchführung optimiert ist die
Neubearbeitung zu einer weltweit einzigartigen, historiographische Standards

setzenden Gesamtschau der Philosophie in Europa und in der
arabisch-islamischen Welt geworden. Sie wird lexikographisch durch das
Historische Wörterbuch der Philosophie des Schwabe Verlages flankiert, das in
dreizehn Bänden in den Jahren 1971-2007 erarbeitet wurde und nunmehr
mit zahlreichen corrigenda auch online zugänglich ist.

Nach einer mehrjährigen und wechselreichen Vorlaufzeit der Planung
einer aktualisierten und konzeptionell modernisierten Neuausgabe des
Grundrisses der Geschichte der Philosophie sind in seiner Mittelalter-Reihe

* Die Philosophie des Mittelalters, herausgegeben von Ruedi Imbach und Peter Schulthess,
Band 3/1-2: 12. Jahrhundert, herausgegeben von Laurent Cesalli, Ruedi Imbach, Alain de
Libera und Thomas Ricklin (f), unter Mitarbeit von Jakob Georg Heller (Grundriss der
Geschichte der Philosophie, begründet von Friedrich Ueberweg. Völlig neu bearbeitete Ausgabe,
herausgegeben von Laurent Cesalli und Gerald Härtung). Basel: Schwabe Verlag 2021. Erster
Halbband: XXXII + 1-716 S., zweiter Halbband: XVIII + 717-1318 S., ISBN: 978-3-7965-2625-1.

1 Ueberweg, Friedrich: Grundriss der Geschichte der Philosophie von Thaies bis auf die

Gegenwart. Erster Theil. Die vorchristliche Zeit. Berlin: E.S. Mittler 81 Sohn 1863, V. Vgl.
ROTHER, Wolfgang: „Nur Wesentliches, aber auch nach Möglichkeit alles Wesentliche in
concisester Form". Zum alten und neuem Grundriss der Geschichte der Philosophie, in: Archiv
für Geschichte der Philosophie 84 (2002), 232-241.



314 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

in den vergangenen vier Jahren die Bände 4/1-2:13. Jahrhundert (2017) und
1: Byzanz. Judentum (2019) herausgegeben worden. Noch vor dem Jahresende

2020 verließ die Druckpresse des Schwabe Verlages und wurde ausgeliefert

der Band 3/1-2:12. Jahrhundert. Es sei erinnert, dass die Erstausgabe
der Gesamtreihe des Grundrisses nur drei Bände umfasste und die Darstellung

der Philosophie des Mittelalters (einschließlich der Patristik) in der
zwölften Auflage, welche die unmittelbare Vorläuferin dieser Neubearbeitung

ist, in einem Band auf 826 Seiten und von einem Verfasser, B. Geyer
(unter einer mehr oder weniger begrenzten Mitwirkung von M. Horten, J.

Koch und J. Quint), binnen drei Jahren erarbeitet wurde (vgl. ThRv 115

[2019] 5of. und FZPhTh 66 [2019] 295-297). Die neue Grundriss-Ausgabe
indes haben ihre Herausgeber, der Schwabe Verlag und das für dieses Projekt

zuständige Kuratorium bei der Schweizerischen Akademie der Geistes-

und Sozialwissenschaften (SAGW) auf 30 Bände geplant. Gehört zur
Tradition der Reihe von Anfang an das Zusammenwirken von Verlag und
Herausgeber bei der Festlegung der konzeptionellen, formalen und inhaltlichen

Regularien für alle Teile des Projekts, soll das Hinzutreten des

Kuratoriums der SAGW zusätzlich für die Planung, Optimierung und
Einhaltung der höchsten wissenschaftlichen Standards bei der Umsetzung
bürgen.2 Die Erfolgsgeschichte des Projekts hat zweifellos mehrere Gründe.

Sie liegen zum einem in der Tatsache, dass im Kuratorium mit Ruedi
Imbach (Universität Freiburg i.Ü. / Paris, Sorbonne), Peter Schulthess und
Ulrich Rudolph (beide Universität Zürich) renommierte Fachvertreter
mitwirkten. Konzeptionell durchschlagende Optimierungen, die von dieser
Seite autorisiert sein mussten, sind an der Erweiterung der ursprünglich
auf vier Bände geplanten, auf die lateinische Tradition fokussierten
Historiographie der Philosophie des Mittelalters um die inzwischen als Band 1

erschienene Darstellung der Philosophie im Byzantinischen Reich und im
Judentum am deutlichsten erkennbar. Diese beiden Bereiche der
Philosophiegeschichte bekamen in B. Geyers Ausgabe des Grundrisses keinen
eigenständigen Platz, sondern sie wurden der zweiten Periode der
mittelalterlichen Philosophie zugerechnet und jeweils als ein Teilabschnitt der
Frühscholastik abgehandelt (vgl. ThRv 116 [2020] 375-377). Auch die
mittlerweile erfolgte Reevaluierung und angemessene Berücksichtigung der
arabisch-islamischen Philosophie im Gesamtplan des neuen Grundrisses
durch ihre strukturell und inhaltlich gesonderte Erfassung und Darstellung,

die U. Rudolph und Anke von Kügelgen als Herausgeber der auf drei
Bände berechneten Reihe Die Philosophie in der islamischen Welt
verantworten, ist in diesem Kontext zu sehen. In Geyers Bearbeitung des Grundrisses

fand die „syrische und arabische Philosophie" in der Darstellung von
Max Horten im Abschnitt „Die Frühscholastik § 28" (287-325) ihre
Berücksichtigung. So wichtig die Mitverantwortung des Kuratoriums für die kon-

2 ROTHER: „Nur Wesentliches", 232.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 315

zeptionelle Gestaltung und die personelle Organisation der Reihe insgesamt

anerkennenswert ist, ist für seine Mittelalter-Reihe die gestalterisch
maßgebliche Rolle von Ruedi Imbach und Peter Schulthess sowie deren
Schülern und Mitarbeitern Thomas Ricklin und Christoph Flüeler an erster
Stelle zu unterstreichen. Das Konzept des vorliegenden Bandes und seine

Umsetzung ist indes eine gemeinschaftliche Meisterleistung von Ruedi
Imbach und Thomas Ricklin sowie ihrer engsten Mitarbeiter. Dem Erfolg
wohnt insofern eine gewisse Tragik inne, als Ricklins verfrühter Tod sowie
das Hinscheiden seines Mitarbeiters Peter Bernd einen Schatten auf ihn
werfen. Im Gedenken an Ricklins Verdienste um diesen Band, an seine fachliche

Kompetenz, menschliche Größe und Freundschaft widmen ihm die
Herausgeber das Werk (vgl. Vorwort, XIXf.).

An der gelungenen Umsetzung der Konzeption des vorliegenden
Doppelbandes, die durch Ruedi Imbach und Thomas Ricklin als die Herausgeber

ausgearbeitet wurde, von Laurent Cesalli, Alain de Libera und Jakob
G. Heller als Mitherausgebern und Co-Autoren mitverantwortet wird,
haben 31 Verfasserinnen und Verfasser sowie ein weiterer Personen- und
Institutionenkreis auf vielfaltige Weise unterstützend mitgewirkt (vgl.
Vorwort, XIX; Einleitung, XXII). Der Modellcharakter des Bandes für die
Mittelalter-Reihe des Grundrisses spiegelt sich in der dreiteiligen Anlage der
beiden zuvor erschienenen Teilbände zur Philosophie im 13. Jahrhundert
und auch im ersten Teil des ersten Mittelalterbandes (Byzanz) wider. Die
drei Teile dieses Bandes - Voraussetzungen, Historisch-topographische
Darstellung, Das Feld der Philosophien - werden in insgesamt 15 Kapitel
gegliedert und diese in 38 Paragraphe unterteilt, deren Zahl in einem Kapitel
je nach thematischer Komplexität der erörterten Gegenstände variiert.
Jeder Abschnitt beginnt mit exakten Angaben über seinen inhaltlichen Aufbau

und einem Verzeichnis der Primärliteratur; die Sekundärliteratur wird
jeweils zum Schluss des Abschnitts geboten.

Der einleitende Teil umfasst das Vorwort (XIX-XX) und die Einleitung
der Herausgeber L. Cesalli, R. Imbach und A. de Libera (XXI-XXXI zzgl.
Bibliographie, XXXII). In der Einleitung werden die Methoden der
Philosophiegeschichtsschreibung kritisch reflektiert, B. Geyers Kriterien der histo-
riographischen Erschließung der patristischen und scholastischen Philosophie

als nicht mehr angemessen gewertet und in Abkehr von diesen ein
historisch-topographisches Ordnungsprinzip für die Darstellung der
Philosophie des Mittelalters aufgestellt und begründet. Im Teil I Voraussetzungen

(3-81) werden die materiellen, sozialen, ordnungspolitischen, religiösen,

institutionellen, ideellen und intellektuellen Hintergründe und
Koordinaten des Philosophierens im 12. Jahrhunderts in fünf Abschnitten, die
das erste Kapitel des Bandes ausmachen, auf Quellenbasis eingehend
erläutert und mit einem Verzeichnis der einschlägigen Literatur versehen.
Die mit Teil II Historisch-topographische Darstellung: Benediktinische
Tradition und Chorherren (Kap. 2-3) / Politische Räume (Kap. 4-10) überschrie-



3i6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

benen Inhalte der nachfolgenden neun Kapitel, die den Löwenanteil des

ersten Teilbandes (85-715) und beinahe ein Drittel des zweiten Teilbandes
(717-995) ausmachen, stellen die eigentlichen Entwicklungen dar, welche
im Bereich der Philosophie unter den im ersten Teil geschilderten
Voraussetzungen stattgefunden haben. Die Erfassung und Ergründung dieser
Entwicklungen richten die Herausgeber und Autoren des Bandes nach einem
topographischen Ordnungsprinzip historisch und literarisch dokumentierter

Gegebenheiten und Sachgehalte, deren institutioneller Träger und
individueller Exponenten in sechs geopolitischen Räumen Europas einschließlich

atopischer' Zeugnisse, angefangen mit Frankreich über das eis- und
transalpine Imperium, Papsttum, England, Königreich Sizilien bis hin zur
Iberischen Halbinsel. Inhaltlich und methodologisch am systematischsten
ausgerichtet und in diesem Sinne Herzstück des Bandes ist Teil III Das Feld
der Philosophien (999-1286). In diesem letzten Teil werden Philosophiebegriff

(Kap. 11, 999-1030), Philosophie der Sprache (Kap. 12, 1031-1124),
praktische und theoretische Philosophie, d.h. einerseits das Menschenbild oder
.Anthropologie', wie es Peter Abaelard in seinem Römerbriefkommentar
auf den Begriff bringt,3 Ethik und Politik (Kap. 13, 1125-1192) und andererseits

Naturphilosophie, Mathematik und Metaphysik einschließlich der
Reflexionen über das Verhältnis von Metaphysik und Theologie (Kap. 14,

1193-1273) sowie im Anschluss an die theoretische Philosophie die sacra
doctrina als theologische Disziplin (Kap. 15, 1275-1286) dargestellt. Die auf
die Sekundärliteratur zum letzten Kapitel des dritten Teils folgenden
Register, welche den Inhalt der beiden Teilbände nach Sachen, Namen antiker

und mittelalterlicher Autoren und anonymen Schriften erschließen,
sind ein Ausdruck der Benutzerffeundlichkeit, die den Grundriss auszeichnet.

Worin besteht das neue philosophiegeschichtliche Bewusstsein, das die
Herausgeber in der Einleitung präsentieren, und was sind die neuen Maßstäbe

und Standards, die sie für die historiographische Erschließung und
Darstellung der Philosophie im mittelalterlichen Europa setzen? Auf die
Erörterung dieser grundsätzlichen Fragen und auf die Präsentation
ausgewählter Themen soll im Folgenden eingegangen werden, welche das

Interesse und die Aufmerksamkeit eines am 12. Jahrhundert interessierten
Lesers bei einer ersten Durchsicht der Inhalte der beiden Teilbände geweckt
haben und ihn veranlassen, diese Themen in den Vordergrund zu rücken,
sie gelegentlich zu kommentieren und anhand der gewonnenen Einsichten
eine kritische Würdigung der mit diesem Band gesetzten wissenschaftlichen

Standards und der erzielten Ergebnisse vorzunehmen.
Vor dem Hintergrund einer Unterscheidung zwischen zwei gängigen

Formen der Philosophiegeschichtsschreibung, einer sich im Narrativ er-

3 Petrus Abaelardus: Commentaria in Epistolam Pauli ad Romanos 1. 3 (VIII, u), ed. E.M.
Buytaert CCCM u). Turnhout: Brepols 1969, 215, Z. 183.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 317

schöpfenden und einer das Narrativ reflektierenden, entscheiden sich die
Herausgeber der Mittelalter-Reihe des Grundrisses für einen Mittelweg.
Friedrich Ueberwegs Vorreden zu den beiden ersten Ausgaben des Grundrisses

folgend, streben sie danach, der Historie und der Philosophie jeweils
gerecht zu werden und sie zugleich in ein harmonisches, einander
ergänzendes Verhältnis zu bringen. Dies gelingt ihnen, indem sie die Fülle des
Materials formal-inhaltlich dreigeteilt in den Blöcken (x) Voraussetzungen,
(2) Historisch-topographische Darstellung und (3) Das Feld der Philosophien

beschreiben, rekonstruieren und reflektieren. Diese strukturell-methodologische,

das kollektive Werk einende Konzeption, erlaubt einerseits
die historischen Bedingungen und die Verfasstheit philosophierelevanter
Sachverhalte mit Umsicht zu erfassen und andererseits sie in ihrem
philosophischen Gehalt genau zu bestimmen und zu evaluieren. Darin sehen
die Herausgeber die von F. Ueberweg klar definierten und unverändert
gültigen Grundsätze und Ziele des Grundrisses, die sie als ihre eigene
Aufgabe begreifen. Der Grundriss steht, wie sie überzeugend argumentieren,
durch den wechselseitig fruchtbaren Austausch der historischen Forschung
und der Philosophie im Dienste der beiden Disziplinen. Da es bis auf P.

Drenkes Sammelband A History of Twelfth-Century Western Philosophy
bislang keine weitere philosophiehistorische Gesamtdarstellung für diesen
Zeitraum gegeben hat, vermag das Proprium des vorliegenden Bandes der
Intention der Herausgeber gemäß im Bestreben nach möglichst vollständiger

Erfassung auch der weniger bedeutenden und bekannten Autoren,
der Quellenschriften des Philosophiejahrhunderts und in der Erforschung
der Hauptströme der theoretischen und der praktischen Philosophie sowie
ihrer gesonderten, systematisierenden Darstellung im dritten Teil des Bandes

liegen.
Von allgemeinem Interesse ist die Grundsatzdiskussion der Herausgeber

über die Kriterien, die einem Standardwerk der Philosophiegeschichtsschreibung

wie diesem zugrunde zu legen sind. Das Ergebnis ist die
Bestätigung der zuvor thematisierten Grundsätze und Intention (einschließlich

der Disposition der Inhalte), die F. Ueberweg in seinem anderthalbseitigen

Vorwort prägnant formuliert hat. Interessant und lehrreich ist die
Kritik, mit der Geyers Darstellung des 12. Jahrhunderts in seiner Bearbeitung

des zweiten Teils des Grundrisses (Die patristische und scholastische
Philosophie, Basel 1927) und auch P. Drenkes Darstellung der Philosophiegeschichte

des 12. Jahrhunderts (Cambridge 1988) hierbei bedacht werden.
Die Zweiteilung und Abwechslung sowie Vermischung in der Anwendung
des Prinzips der Geschichtsschreibung zum einen nach Hauptvertretern
des Jahrhunderts und zum andern nach philosophischen Disziplinen und
systematisch orientierten Themen sei nicht nur in Bezug auf das Mittelalter,

sondern grundsätzlich problematisch, lautet der Tenor der Kritik.
Diese Kriterien seien nicht angemessen, weil sie eine Vernachlässigung
von weniger bedeutenden oder bekannten Autoren zur Folge haben, im



3i8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

systematischen Teil der Darstellung, der insgesamt ein leitender ist,
anachronistische Begriffe für die Bezeichnung der Wissenschaftsdisziplinen in
das 12. Jahrhundert hineintragen und damit von philosophischen Grund-
entscheidungen ausgehen, die der historischen Wirklichkeit nicht entsprechen.

Vermag diese berechtigte Kritik nach beinahe einem Jahrhundert der
Weiterentwicklung des philosophiehistorischen Methodenbewusstseins
nicht verwundern, wäre es wiewohl utopisch, von Geyer eine methodischstrukturell

adäquatere Konzeption der Erforschung der Philosophie des

Mittelalters ohne „grundlegende philosophische Vorentscheidungen" zu
erwarten, die der Komplexität des Gegenstandes und den gegenwärtigen
Erkenntnissen und methodologischen Entwicklungen in den historischen
Wissenschaften entspräche. Obwohl Geyers Konzept die Voraussetzungen
und die Vielstimmigkeit der Philosophie im östlichen und westlichen
Europa vom l. Jahrhundert n. Chr. bis zum ausgehenden 15. Jahrhundert im
Blick hatte, war für ihn objektiv gesehen eine den angewandten Methoden
in diesem Band entsprechend akkurate und möglichst lückenlose Darstellung

der Philosophie und ihrer Exponenten in den genannten geopoliti-
schen Räumen und Jahrhunderten einschließlich der Akkulturation
philosophischer Traditionen der byzantinischen und der arabisch-islamischen
Welt in einem einzigen Band buchstäblich ein impossibile per se. Die
formal von außerhalb des Gegenstandes hinzukommenden Vorentscheidungen

und Grenzziehungen in seiner Darstellung sind de facto durch diesen
Umstand konditioniert. Es musste beinahe ein Jahrhundert vergehen, bis
ein kleiner Zirkel von Philosophen und Historikern über sachlich, metho -

disch, strukturell und technisch adäquate Kriterien für den neuen Grund-
riss gründlich nachgedacht und entschieden hat. Das Herausgeber-Kollektiv

gibt zu und hält es sogar für einen Vorteil, dass die neu festgelegten
Kriterien in Teilen zwar im Verhältnis zum Gegenstand extrinsischer Natur

sind, genauer „philosophiefern und in einem gewissen Sinne philosophisch

sogar irrelevant", aber gerade deshalb gleichsam als formale,
inhaltsleere Raster keine inhaltlichen Vorentscheidungen beinhalten. Dies
gelte für das historisch-topographisch-politische Ordnungsprinzip der
historischen Forschung und ihrer reflexiven Selbstdarstellung. Vor dem
Hintergrund des argumentativ überzeugenden Plädoyers und der Entscheidung

für die formalen, philosophiefremden und die philosophischen
Inhalte offensichtlich nicht tangierenden historiographischen Ordnungs-
prinzipien stellt sich im Umkehrschluss die schwerwiegende Frage, ob und
inwiefern Geyers Kriterien der Philosophiegeschichtsschreibung nach dieser

Zäsur ihre Plausibilität und die Ergebnisse der von diesen Prinzipien
geleiteten Grundriss-Bearbeitung ihre inhaltliche Gültigkeit verlieren.
Enthebt die argumentative Plausibilität der angewandten Kriterien die Neube -

arbeitung des Grundrisses mit Blick auf ihre kriteriologisch-strukturelle
Dreiteilung und besonders auf den dritten, systematischen Teil jedweder
methodologischen Inkohärenz und inhaltlichen Redundanz? Sind nicht



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 319

auch hier, ähnlich wie in Geyers Bearbeitung, gewisse Vorentscheidungen
und Kompromisse in methodischer und struktureller Hinsicht einerseits
durch scharfe Unterscheidungen und die Erfassung philosophischer (und
philosophisch relevanter) Sachgehalte nach geopolitisch-sozialen Kriterien
einerseits und anderseits nach systematischen Gesichtspunkten, die
naturgemäß eine grenzüberschreitende Permeabilität auszeichnet, getroffen
worden? Wie scharf lassen sich die Grenzziehungen und die Verbindungslinien

unter dem letztgenannten Aspekt im Jahrhundert des kulturellen
Transfers, der translatio studiorum und der philosophischen Akkulturation
sowie der .Renaissancen' ziehen? Diese Fragen sollen verdeutlichen, dass

es die perfekte Lösung nicht gibt. Dennoch steht außer Frage, dass die neu
festgelegten Prinzipien, die durchweg einleuchtend begründet und dem
Selbstverständnis der Geschichte und der Philosophie angemessen sind,
einen konzeptionellen, methodischen und strukturellen Fortschritt mit sich
bringen.

Wie zupackend die Art ist, in der die Herausgeber dieses Bandes ihr
Projekt und Anliegen im Vorwort und in der Einleitung erläutern und be -

gründen, so zielbewusst und zutreffend sind die Einleitung abschließenden

zwei Feststellungen, welche dieses Projekt als Ganzes charakterisieren
und legitimieren: „Das Zentrum der europäischen Philosophie des 12. ist
überall" (in diesem Sinn spricht Ricklin von „Zentren" und der „Peripherie",

20), und: Die Philosophie des 12. Jahrhunderts „muss [...] nicht nur als

Vorläufer, sondern auch als epistemisch unabhängig von der des 13.
Jahrhunderts interpretiert werden, weil sie intellektuell und geistig vor jener
Institution liegt, welche die Spätantike sowie das Hochmittelalter vom
Spätmittelalter und der nachfolgenden Moderne trennt: die Universität"
(Einleitung, XXX). Zum Schluss dieser Reflexionen über das Vorwort und die
Einleitung des Bandes sei angemerkt, dass die ausführlich dargelegte und
sorgfaltig begründete konzeptionelle Programmatik der
Philosophiegeschichtsschreibung von grundlegender Relevanz für alle Bände der
Mittelalterreihe des Grundrisses ist. Sie erklärt ex post das strukturell-methodische

Konzept des 2019 erschienenen Doppelbandes Die Philosophie 4:13.
Jahrhundert und beantwortet nunmehr auch manche Fragen, die in seinen
Rezensionen problematisiert wurden.

Im Teil I Voraussetzungen schildert J. Verger die materiellen,
zivilisatorisch-gesellschaftspolitischen und ideellen Faktoren, welche die
Entwicklung des philosophischen Denkens in Europa im 12. Jahrhundert
begünstigt und wesentlich mitgeprägt haben. Hierzu werden insbesondere
die fortschreitende Besiedlung und wirtschaftliche Erschließung großflächiger

geographischer Räume, die zunehmende Verstadtlichung, der
Aufstieg des Weltklerus, Kirchenreform und die Entstehung neuer Orden
sowie die Mobilität und der Kulturtransfer gezählt. Als ergänzender
Literaturhinweis aus der neueren Forschung zur letztgenannten Frage des Kap. 1

§ 1 bietet sich für die interessierte Leserschaft die Veröffentlichung Kultur-



320 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

kontakte und Rezeptionsvorgänge in der Theologie des 12. und 13. Jahrhunderts,

hg. von I. Köpf, D.R. Bauer Archa Verbi. Subsidia 8). Münster 2011,

an, darin bes. die Aufsätze von R. Bäsch, R. Berndt, U. Köpf, Ch. Lohr, M.
Olszewski, L. Richter-Bernburg, R.M.W. Stammberger, G. Strohmaier und
M.M. Tischler.

Was von den Klassikern des literarischen philosophischen Erbes aus dem
lateinischen und dem nicht-lateinischen Kulturkreis im 12. Jahrhundert
zur Verfügung stand, verzeichnet und erörtert im zweiten Paragraphen des
1. Kapitels Th. Ricklin. Er konstatiert, dass die jüdische Gelehrsamkeit in
dieser Epoche der (zwei) Renaissance(n) im Großraum von Europa zumindest

eine geringe Aufnahme fand, dagegen die in der griechischen und
arabischen Sprache verfassten Quellen, sieht man von den Kontakten an den
Grenzen der Sprach- und Kulturräume sowie von den einzelnen Gelehrten
ab, die sich der Übersetzung der philosophischen Texte aus dem Arabischen

und Griechischen widmeten, nahezu bedeutungslos geblieben sind.
Die ideale Bibliothek der Anfänge des 12. Jahrhunderts spiegelt sich nach
seiner Darstellung in einer klösterlichen Büchersammlung wider, wie sie
anhand der Institutiones des Cassiodor rekonstruierbar ist und in der Zeit
nach Cassiodor durch die Schriften des Boethius, Martianus Capeila,
Calcidius, Macrobius, Gregors des Großen, Isidors von Sevilla und Johannes
Scotus Eriugena verkörpert wurde. Auf die Zusammenstellung der
Sekundärliteratur, die Ricklins Ausführungen abschließt, folgt ein Anhang mit
einer umfassenden, von R. Büchi erarbeiteten allgemeinen Bibliographie
der Quellentexte (34-46). Nach einem einheitlichem, jedes Kapitel und
jeden Paragraphen ordnenden Schema: Primärliteratur, Darstellung zu
einem Thema resp. Autor und Sekundärliteratur, werden in den Paragraphen

3-5, die den ersten, aus nur einem Kapitel bestehenden Teil des ersten

Halbbandes abschließen, die Bildungsstätten, literarische Gattungen,
Techniken und Formen der schriftlichen und oralen Wissensvermittlung
und deren Träger sowie der Begriff des Philosophen erläutert.

Der zweite, seiner Ausführlichkeit und Detailliertheit nach stärkste Teil
folgt in der Makrostruktur einem ordensgemeinschaftlichen und geopoli-
tisch-topographischen Ordnungsprinzip, wiewohl dieses mit personenbezogenen

bio-bibliographischen und lehrinhaltlichen Darstellungskriterien
verknüpft wird. Die Makrostruktur erweist sich als ein heuristischer Raster

zur strukturierten Erfassung und allgemeinen Charakterisierung der
Gegenstände der Philosophiegeschichtsschreibung, während die Erschließung

der Inhalte in Detail sich nach Schulen, Personen und Lehrinhalten
richtet. In dieser Ordnung und nach diesen Vorgaben werden, wie
eingangs festgehalten, monastisch-kirchliche Träger (Benediktiner, Zisterzienser,

Kartäuser, Augustiner-Chorherren und Prämonstratenser sowie gesondert

die Viktoriner) und unter ihnen die individuellen Exponenten philo -

sophischer Traditionen und Lehren in geopolitischen Räumen vom nördli-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 321

chen und südlichen Teil des Imperiums über Papsttum (Patromonium
Petri), England, Königreich Sizilien bis hin zur Iberischen Halbinsel im
Licht der neuesten Forschung dargestellt. Dass dies durchgängig mit
Akkuratesse, Prägnanz und angestrebter Vollständigkeit geschieht, kann in
diesem Rahmen für das Ganze im Allgemeinen attestiert und mit einigen
ausgewählten Beispielen im Folgenden belegt werden.

Die Ausführungen über die philosophischen Traditionen der christlichen
Orden im Teil II, Kap. 2 und 3, vermitteln und idealtypisch belegen die
genannten, diesen Band auszeichnenden Qualitäten. Aus dem detailreich
gezeichneten Panorama werden die für den jeweiligen Orden spezifische
Gestalt des Denkens und die Lebensform als die Entäußerung dieses Denkens
in ihrem Verhältnis zur Philosophie deutlich. Zeichnet sich bei den
Benediktinern, dem ersten und ältesten der präsentierten Orden, ein breites
Spektrum an philosophischen Fragestellungen im Rahmen der theologischen

Spekulation ab, wie Ch. Meier urteilt, darunter insbesondere der
Kosmologie und Anthropologie einschließlich der Medizin, so werden ihre
Exponenten auf dem europäischen Festland offensichtlich noch als
geschlossene Kommunität und nur durch relativ wenige bekanntere
Persönlichkeiten wie Rupert von Deutz, Hildegard von Bingen und Petrus
Venerabiiis historiographisch wahrgenommen. Philosophische Bedeutung
erlangte auch Wilhelm von St. Thierry, der in diesem Band noch zu den
Benediktinern gerechnet wird, vor allem durch seine Schrift De natura
corporis et animae, die er nach seinem Übertritt vom Benediktinerorden zu
den Zisterziensern verfasst hat. Dieses Faktum erhellt möglicherweise die
zwei neuen Charakteristika, die Ch. Trottmann bei der Darstellung des

Beitrags der Zisterzienser zur Philosophie im 12. Jahrhundert gegenüber
der ,philosophischen' Mentalität der Benediktiner herausgearbeitet hat.
Zum einen handelt es sich hierbei um eine enorme Belebung philosophischer

Interessen und die Vermehrung ihres literarischen Niederschlags,
zum andern um das Hervortreten einer Reihe philosophisch bedeutender
Persönlichkeiten, mit Konzentration in Frankreich, obwohl der Orden in
der Mitte des 12. Jahrhundert eine weite Verbreitung auch in Osteuropa
(Polen) fand. Bernhard von Clairvaux dominiert zwar die intellektuelle
Tradition des Ordens, deren Schwerpunkt ohne Zweifel in der Theologie
liegt, wie aus dem Verzeichnis seiner wichtigsten Werke ersichtlich ist.
Die auf das Wesentliche beschränkte, akribische Präsentation von insgesamt

16 namentlich bekannten Autoren und Werken einschließlich der

anonymen Schrift De spiritu et anima, führt dem Leser vor Augen, wie
stark das philosophische Interesse, darunter insbesondere für die Probleme

von Seele und Körper, metaphysische, vermögenspsychologische und
physiologische Voraussetzungen der Erkenntnis, bei den Gelehrten des
Zisterzienserordens ausgeprägt in deren Schrifttum zur Geltung kam. Dieser

durch Wilhelm von St. Thierry gewissermaßen etablierten Tradition



322 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

folgte u.a. Isaak von Stella, den Ch. Trottmann als den „zweifelsohne
wichtigsten Philosophen des 12. Jahrhunderts" würdigt (188). Damit trägt Trottmann

in seiner luziden Darstellung von Isaaks Werk der Bedeutung und
dem Wirkungsgrad seines philosophischen Beitrags vor allem im Anschluss
an den „Brief über die Seele" Rechnung. Alles Wesentliche des thematischen

Spektrums wird durch die Primärquellen und Sekundärliteratur, die
Letztere retrospektiv bis zum Beginn des letzten Jahrhunderts, abgedeckt.
Dieser chronologisch weitreichende bibliographische Nachweis der
Forschung gibt an dieser Stelle Anlass zu einer in zweifacher Hinsicht interessanten

und aufschlussreichen Bemerkung. Im Jahr 2013 fielen uns einige
Restposten aus der Privatbibliothek von Bernhard Geyer in einem unweit
von Bonn gelegenem Antiquariat auf. Darunter befanden sich zwei Exemplare

von Wilhelm Meusers (f 2008) Untersuchung über die Erkenntnislehre

des Isaak von Stella, mit welcher der aus Düsseldorf stammende, spätere

Studiendirektor am Beethoven-Gymnasium in Bonn bei Martin
Honecker in der Philosophischen Fakultät der Albert-Ludwigs-Universität
zu Freiburg i.Br. 1934 promoviert wurde.4 Als Korreferent wirkte bei der
Promotion kein geringerer als Martin Heidegger mit, der sich in seiner von
Arthur Schneider betreuten Dissertation mit der Erkenntnislehre und
Psychologie (bei den modernen Autoren) und später in der Habilitationsschrift

mit der Kategorien- und Bedeutungslehre bei Johannes Duns Scotus
befasst hat. Der andere Grund für die Erwähnung der Studie Meusers liegt
darin, dass sie wie keine der im Literaturverzeichnis zu Isaak von Stella
verzeichneten Untersuchungen seine Erkenntnislehre und Erkenntnispsychologie,

ihre metaphysischen und anthropologischen Voraussetzungen
und Quellen anhand seines Gesamtwerkes rekonstruiert und die Wirkungsgeschichte

dieser Lehren bei den Zisterziensern und bei anderen Autoren
vom 12. bis zum 14. Jahrhundert, darunter auch bei Albertus Magnus, skiz -
ziert.

Mit vergleichbarer Umsicht, Genauigkeit und dem Augenmerk auf die
Autoren, deren Biographien und Werke werden die Beiträge zur Philosophie

im 12. Jahrhundert dargestellt, welche die Kartäuser, die Augustiner-
Chorherren, die Prämonstratenser sowie die Viktoriner von Paris
beigesteuert haben. Ist der Anteil der Kartäuser an der philosophischen Reflexion

des Jahrhunderts noch relativ gering, nimmt er bei den drei anderen
Denominationen der Chorherren allmählich zu und erreicht bei den Viktorinern

in Paris das Höchstmaß. Die Darstellung der Philosophie bei den
Viktorinern gemäß dem Kriterium des allgemeinen und individuellen
Beitrags der Ordensgemeinschaften zu Philosophie führt dazu, dass die Vikto -

4 MEUSER, Wilhelm: Die Erkenntnislehre des Isaak von Stella. Ein Beitrag zur Geschichte
der Philosophie des 12. Jahrhunderts. Bottrop i. W.: Buch- und Kunstdruckerei Wilhelm Postberg

1934. Das eine der beiden vom Verfasser signierten Exemplare des Druckes, welches mit
leeren Seiten durchschossen und mit Notizeneinträgen versehen ist, war offensichtlich das

Handexemplar des Autors.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 323

riner im historisch-topographischen, Frankreich gewidmeten Teil (Kap. 4,
373ff.) nicht berücksichtigt werden. Diese strukturell-inhaltliche, konsequent

umgesetzte Anordnung ermöglicht, redundantes Referieren zu
vermeiden, was zum Vorteil dieses Bandes zu rechnen ist. Folgt die historio
graphische Erfassung der Philosophie bei den grenzüberschreitend-vernetzt
agierenden Ordensgemeinschaften mit weitreichendem Einfluss dem Prinzip

der Ordenszugehörigkeit, bedeutet dies noch nicht zwangsläufig eine
Missachtung der geo-räumlichen Koordinaten. Als diskussionswürdig könnte

indes die Berücksichtigung Davids von Dinant im fünften Kapitel Imperium

erachtet werden, wirkte dieser offensichtlich doch in Paris, geriet
dort aufgrund seiner Auslegung der aristotelischen Naturphilosophie und
seiner unorthodoxen, pantheistisch und materialistisch anmutenden
Prinzipienlehre in Verruf und wurde dort auch verurteilt. An diesen drei
Beispielen wird erkennbar, dass und wie gewisse Kompromisse bei der
Umsetzung der in der Einleitung festgelegten und begründeten strukturell-
formalen Kriterien der inhaltlichen Ausgestaltung des Bandes gegebenenfalls

möglich oder sogar notwendig sind. In einer gleichermaßen
konsequenten als auch flexiblen Anwendung methodologischer Annahmen und
Mittel sowie produktiver Ausschöpfung epistemischer Ressourcen liegt der
Grund einer gelungenen Darstellung der philosophisch bedeutsamen,
historisch nicht selten im sehr begrenzten Ausmaß greifbaren Personen und
ihrer Doktrin, wie es sich beispielsweise im Fall des erwähnten Magister
David von Dinant oder des Alfred von Sareshel verhält. Das von Ricklin
gezeichnete philosophische Portrait des Verfassers der Schrift De motu
cordis, Glossators der Schriften Meteora des Aristoteles und der Aristoteles
zugeschriebenen Schrift des Nicolaus Damascenus De plantis, die er nebst
Avicennas De congelatione et conglutinatione lapidum aus dem Arabischen
ins Lateinische übertrug, sowie (seinen eigenen Angaben zufolge) Verfassers

weiterer Kommentare aristotelischer Werke, die bis auf den Kommentar

zu De generatione et corruptione nicht wiederaufgefunden sind, ist ein
Musterbeispiel der Wiedergewinnung eines Bildganzen aus versprengten
Fragmenten. Ähnliches gilt für V. Huths Rekonstruktion der philosophischen

Physionomie des David von Dinant, welche vor allem aufgrund der
Entdeckungen von B. Lawn und E. Casadei sowie der philologischen
Forschungen von G. Vuillemin-Diem in schärferen Zügen und im neuen Licht
erscheint. Ist möglicherweise ein relevanter Forschungsbeitrag zu David
von Dinant oder ein wichtiges Detail zum Werk Alfred von Sareshels
übersehen oder unerkannt geblieben, beinträchtigt dies die vorzügliche
wissenschaftliche Qualität der Darstellung der beiden Denker bei alldem nicht.
Denn es bleibt auch zu berücksichtigen, dass die Fertigstellung bis hin zur
Drucklegung dieses für die höchsten Standards der Philosophiegeschichtsschreibung

renommierten Werkes durch eine Vielzahl von Autoren mehrere

Jahre gedauert hat, während derer die philosophiehistorischen
Forschungen nicht stehen geblieben und möglicherweise einige Schritte wei-



324 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tergegangen sind als sie in diesem Band dokumentiert werden.5 Ein
nennenswerter Aktualitätsverlust des Grundrisses ist damit aber nicht
vorprogrammiert.

Mit einem Blick auf zwei Themen des systematischen, dritten Teils des

Doppelbandes, nämlich auf Laurent Cesallis und Ruedi Imbachs Darstellung

des Philosophiebegriffs (Kap. 11, 999-1030) und Dominique Poirels
Charakterisierung der Sacra doctrina vor dem Hintergrund des Verständnisses

und der Systematik der Wissenschaften im 12. Jahrhundert (Kap. 15,

1275-1286) sowie mit einer Glosse zur Präsenz des Albertus Magnus in
diesem Band des Grundrisses sind diese Notizen aus seiner ersten Durchsicht
allmählich zu schließen. Bei der Behandlung des erstgenannten Themas
gelangen die Autoren zu dem Urteil, dass die Charakterisierung der
Philosophie im 12. Jahrhundert als die Philosophie zweier Renaissancen, welche
durch die Entfaltung des klassischen, lateinisch-sprachigen Erbes einerseits

und andererseits durch die Akkulturation griechisch-arabischer Quellen

in lateinischen Übersetzung hervorgebracht wurde, unzureichend ist.
Der gefragte Philosophiebegriff resultiere zwar aus der Wiederentdeckung,
Erneuerung und Entfaltung des Klassischen, aber er drückt im Urteil der
Autoren im stärkeren Maße den Aufbruch zum Neuen aus, dessen Signatur
die wissenschaftliche Rationalität ist. Von diesen komplexen geistigen
Vorgängen werde kein differenziertes Philosophieverständnis rekonstruiert, der
auf einen gemeinsamen Nenner zurückgeführt werden könnte, sondern ein
für das Jahrhundert charakteristisches Panoramabild, welches aus
Traditionen, Quellen und Autoritäten gewonnen werden könne, die sich mit dem
Selbstverständnis der Philosophie und ihren Vollzügen beschäftigen und

5 Die noch relativ überschaubare Forschungsliteratur zu David von Dinant kann mittlerweile

um einige Neuzugänge ergänzt werden: DAGRON, Tristan: David de Dinant. Sur le
fragment <Hyle, Mens, Deus> des Quaternuli, in: Revue de Métaphysique et de Morale 40 (2003),
419-436; ANZULEWICZ, Henryk: Zwischen Faszination und Ablehnung. Theologie und Philosophie

im ig. Jh. in ihrem Verhältnis zueinander, in: OLSZEWSKI, Mikolaj (Hg.): What is "Theology"

in the Middle Ages. Religious Cultures of Europe (ii'h-ifh centuries) as reflected in their
Self-Understanding Archa Verbi. Subsidia 1). Münster: Aschendorff 2007, 135-138 (Abschn.
1.1: Die Herausforderung: David von Dinant und die Naturphilosophie des Aristoteles)', Ders.:
David de Dinanto redivivus. Znaczenie badan ks. prof. Mariana Kurdzialka nad dinantczykiem
w kontekscie mediewistyki europejskiej [The Importance of Rev. Prof. Marian Kurdziatek's
Research on David of Dinant in the Context of European Medieval Studies], in: Roczniki Fi-
lozoficzne 60 (2012), 53-71; KURDZIAtEK, Marian: Prolegomena zu Davidis de Dinanto Quater-
nulorum Fragmenta. Aus dem Polnischen übersetzt, mit einem Nachwort versehen und hg.

von H. Anzulewicz. Münster: Aschendorff 2019; ANZULEWICZ, Henryk: Much ado about
nothing. Spôr o autentycznodc Quaternulorum fragmenta Dawida z Dinantu [Streit um die
Authentizität der Quaternulorum fragmenta Davids von Dinant], in: KOMSTA, Monika A. (Hg.):
Marian Kurdzialek mediewista. Lublin: Wydawnictwo KUL 2018, 57-88; KOMSTA, Monika A.:
Dawid z Dinant - filozof i przyrodnik. Wprowadzenie do przektadu fragmentôw Notatnika
[David von Dinant - Philosoph und Naturforscher. Einführung in die Übersetzung der
Fragmente seiner Notizbücher], in: EAD (Hg.): Marian Kurdzialek mediewista, 89-105. Die neuen
Erkenntnisse zum Werk des Alfred von Sareshel werden derzeit vom Verfasser für die

Drucklegung vorbereitet.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 325

ihnen folgen. Folglich werden ausgehend von den geläufigen Einteilungen
der Wissenschaften und der Philosophie zwei sich durchsetzende, aus der
Spätantike stammende Gliederungsschemata, ein auf Aristoteles
zurückgehendes peripatetisches und ein von Piaton und der Stoa abgeleitetes
Modell, ermittelt und in der je eigenen Art und Entwicklung charakterisiert.

In diesen Modellen sehen Cesalli und Imbach das ebenfalls spätantike,

durch Augustinus, Martianus Capella und Isidor von Sevilla zu einem
Kanon geformte System der ,freien Künste' (artes liberales) enthalten,
welches in der Einführungsliteratur eine der Wissenschaftsklassifikation
und dem Philosophiebegriff gegenüber kristallisierende Funktion erfülle
und bis ins ausgehende 12. Jahrhundert mit der Philosophie identifiziert
werde. Die Klassifikation der Wissenschaften und die damit einhergehende

Selbstvergewisserung der Philosophie und ihrer Teildisziplinen erläutern

die beiden Autoren im Detail im Spiegel einschlägiger Werke des Hugo
von St. Viktor, Peter Abaelard und Dominikus Gundissalinus sowie zweier

anonymer Einleitungen in die Theologie und Philosophie. Sie verweisen
hierbei auf die durch Boethius verbürgte Kontinuität der aristotelischen
Tradition im Lateinischen Westen und deren Erweiterung durch die
Rezeption der arabisch-islamischen und jüdischen Quellen. Dass die beiden
Verfasser ihre Darstellung des Philosophiebegriffs bei ausgewählten Autoren

und Schriften mit einer verallgemeinernden Charakterisierung der Grundzüge

des Philosophieverständnisses im 12. Jahrhundert und einer synoptischen

Zusammenstellung der Wissenschaftseinteilungen (1018-1024; 1024-
1028) beschließen, kann den Leser angesichts der erwähnten Einschränkung

zu Beginn des Paragraphen ein wenig, freilich im durchaus positiven
Sinne, überraschen.

Im letzten (fünfzehnten), mit Sacra doctrina überschriebenen Kapitel
des Doppelbandes erhält auch die frühscholastische Theologie der
biblisch-christlichen Offenbarung in Ergänzung der dargestellten Wissen-
Schaftseinteilungen ihren eigenen Platz. Dominique Poirel, der Verfasser
dieses Kapitels, beschreibt sie als eine „Wissenschaft mit unscharfen
Konturen [...], die als heilig verstanden wird" (1278). Ging B. Geyer davon aus,
dass sie unter dem terminologischen Gewand einer facultas theologica
wahrscheinlich bei Gilbert de la Porrée erstmalig auftrat,6 stellt Poirel
nunmehr fest, dass ihr Anliegen eine inhaltliche Synthese des christlichen Glaubens

war und es sich bei Peter Abaelard, Hugo von St. Viktor und Gilbert
von Poitiers gleichzeitig artikulierte. Wissenschaftstheoretisch und
-systematisch weder eigenständig noch fest verankert - als solche einschließlich
ihres Merkmals einer scientia affectiva wird sie spätestens durch Albertus
Magnus ausgewiesen -, ordnet Poirel sie zwischen biblischer Exegese und
Philosophie ein; er erörtert die Entwicklung ihrer methodischen, sich der

6 Vgl. GEYER, Bernhard: Facultas theologica. Eine bedeutungsgeschichtliche Untersuchung,
in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 75 (1964), 136-137.140-142.



326 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Herausforderung durch die aufkommende wissenschaftliche Rationalität
stellenden und ihre Vermittlung mit der Autorität erstrebenden Standards.
Das Resultat dieser Entwicklungen am Ende des 12. Jahrhunderts wird im
letzten Abschnitt durch Summenliteratur und Sentenzenkommentare
illustriert. Die Berücksichtigung der Sacra doctrina in der Darstellung der
Philosophie im 12. Jahrhundert ist, wie sich hier zeigt, nicht deshalb unerläss-
lich, weil sie die Signatur der Philosophie vollständiger zu erkennen
erlaubt, sondern vielmehr aufgrund ihrer Rolle in der Entwicklung der
Philosophie und der Wissenschaften sowie ihrer Mittelstellung als doctrina
resp. scientia.7

Nicht nur die Stellung und die Rolle der Theologie im 12. Jahrhundert
erscheint aus der Perspektive des 13. Jahrhunderts, wie angedeutet, im
helleren Licht, sondern auch der Philosophiebegriff und das genuin philosophische

Erbe selbst. Eine indirekte Bestätigung dieses Urteils kann an den
wiederkehrenden Erwähnungen des Albertus Magnus in diesem Band
abgelesen werden. Das durch sein Werk tradierte Wissen liefert historiogra-
phisch und doktrinell wertvolle, bisweilen exklusive Auskünfte über Autoren,

Quellen und Lehrtraditionen des 12. Jahrhunderts sowie ihre Überlieferung

und Wirkungsgeschichte. Werden Alberts Schriften in diesem
Doppelband unter Primärliteratur angeführt, bedeutet dies in den meisten Fällen,

dass die in den kritischen Editionen seiner Kommentarwerke mitedierten

Vorlagen als philosophische Quellen und/oder die auf diese Quellen
bezogenen Auskünfte Alberts erwogen werden. Zu den klassischen Fällen
dieser Art, die sich in den vorliegenden Halbbänden feststellen lassen,
gehören Alberts Zeugnis für Gilbert von Poitiers als Verfasser des Liber de

sex principiis (Bd. 3/1, Kap. 4 §14 Abschn. 3, 467 Nr. 197 u. Bd. 3/2 Kap. 10

§28 Abschn. 3, 972L; vgl. Albertus M.: IVSent. d. 12 a. 16, ed. Borgnet, Bd.

29, S. 326b, 331b), das Dossier zu David von Dinant (Bd. 3/2 Kap. 5 §20
Abschn. 1.3, 730L, 745-749) und Auskünfte über die für die Autoren des 12.

und des 13. Jahrhunderts gemeinsamen aristotelischen, pseudepigraphi-
schen und anonymen Quellen wie De causis proprietatum elementorum,
Liber de causis, Liber XXIV philosophorum und hermetische Texte (darun-

7 Aus der neueren Forschungsliteratur zu diesem Kapitel bieten sich einige Ergänzungen,

darunter folgende, die als einschlägig gewertet werden dürfen: OLSZEWSKI (Hg.): What
is "Theology " in the Middle Ages, darin Abschnitt "1. Theology in the 11th and 12th Century",
19-119, mit Beiträgen von M. Enders, P. Gemeinhardt, L. Valente, E. Reinhardt und J.E.
Wannenmacher); Gemeinhardt, Peter/GEORGES, Tobias (Hgg.): Theologie und Bildung im
Mittelalter Archa Verbi. Subsidia 13). Münster: Aschendorff 2015, darin Beiträge von P.

Gemeinhardt, J. Verger und Ch. Trottmann; Leinsle, Ulrich G.: Introduction to Scholastic
Theology. Washington, D.C.: The Catholic University of America 2010; Köpf, Ulrich (Hg.):
Theologen des Mittelalters. Eine Einführung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2020, mit Beiträgen zu Anselm von Canterbury (K. Kienzle), Peter Abaelard (R. Rieger),
Bernhard von Clairvaux (U. Köpf) und Hugo von St. Viktor (R. Berndt).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 327

ter De sex rerum principiis) und ihre Wirkung.8 Die Schlussglosse zur
Präsenz Alberts im Kontext der Philosophiegeschichte des 12. Jahrhunderts
vermag dem Leser dieser Zeilen anstelle eines Fazits die Kohärenz und die
sich wechselseitig erklärende Vernetzung der Mittelalterreihe des neuen
Grundrisses vor Augen zu führen und gleichsam selbstredend die in
diesem Doppelband im höchsten Maße gelungene Verwirklichung des von
Friedrich Ueberweg 1862 aufgestellten, in unsere Gegenwart übertragenen
Paradigma der Philosophiegeschichtsschreibung zu würdigen.

8 Albert Zeugnis über die Person des Nicolaus Peripateticus und das ihm zugeschriebene
naturphilosophische Werk sowie überhaupt diese Person und ihr Werk finden außer zwei
beiläufigen Erwähnungen des Namens (S. 998 und 1636), keine Berücksichtigung in den bisher

erschienenen Mittelalterbänden des Grundrisses.



Dario Colombo

Im Anfang war die Resonanz
Zum Resonanzbegriff bei Hartmut Rosa - eine theologische Würdigung

Um was geht es im Leben? Diese Frage bewegt Hartmut Rosa in seinem Werk
Resonanz - Eine Soziologie der Weltbeziehung. Seine These ist, „dass es im
Leben auf die Qualität der Weltbeziehung ankommt, das heißt auf die Art und
Weise, in der wir als Subjekte Welt erfahren und in der wir zur Welt Stellung
nehmen; auf die Qualität der Weltaneignung".1 Es geht also im Leben darum,
wie wir Menschen unserer Umwelt und unseren Mitmenschen begegnen, wie
wir diese erleben und wie wir mit Umwelt und Mitmenschen in Beziehung treten.

Die Weltbeziehung moderner Gesellschaften ist jedoch gemäß Rosa
grundsätzlich gestört durch die dynamische Stabilisierung:

„Moderne Gesellschaften, so lautet eine Grundthese dieses Buches, sind zum
einen dadurch gekennzeichnet, dass sie sich nur dynamisch zu stabilisieren
vermögen; sie sind strukturell auf fortgesetzte Steigerung vermittels Wachstum,
Beschleunigung und Innovationsverdichtung angelegt, und dies erzeugt nicht
nur eine zeitliche und räumliche, technische und ökonomische Eskalationsten-
denz, welche die Möglichkeitshorizonte immer aufs Neue hinausschiebt,
sondern es führt auch dazu, dass die kinetische Energie oder die Transformationsenergie

der Gesellschaft hoch bleibt: Die ,Weltpositionen' der Subjekte, aber
auch der Institutionen und Organisationen verändern und verschieben sich
fortwährend".2

Die dynamische Stabilisierung lässt sich so umschreiben: Man muss immer
schneller gehen, um am selben Ort zu blieben. Sie ist also ein Beschleuni-

gungs- und Steigerungsmodus, ohne merklichen Erfolg.3
Die Wurzel dieser dynamischen Stabilisierung lokalisiert Rosa in der

fehlenden Orientierung auf ein gutes Leben. Fehlt aber eine gemeinsame
Orientierung, entscheidet jede und jeder selbst, was zum guten Leben gehört
(Privatisierung des Guten). Die Vielzahl der verschiedenen Entwürfe eines guten
Lebens führen zunehmend zu Unsicherheit darüber, was tatsächlich gut ist. Die
Folge: Die Gesellschaft konzentriert sich nicht mehr auf ein gutes Leben als

solches, sondern auf die Ausstattung mit Ressourcen für den Fall der Entdeckung
des guten Lebens:

„Da sie nicht sicher sagen können, was ein gutes Leben ist, welcher Konzeption
von Glück sie folgen wollen und welches ihr innerer Kern oder ihr inneres Maß

1 ROSA, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp Verlag
2019, 19.

2 ROSA: Resonanz, 44.
3 Moderne Gesellschaften „gewinnen Stabilität gleichsam in und durch Bewegung, wobei

diese Bewegung genauer als eine Steigerungsbewegung bestimmt werden kann". ROSA: Resonanz,

673.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 329

ist, sind sie nachgerade dazu gezwungen, sich auf ihre Ressourcenausstattung
zu konzentrieren".4

Salopp formuliert: Wer nicht mehr weiß, was wirklich gut ist, muss möglichst
viel Geld verdienen, um dann, wenn er endlich weiß, was gut ist, es auch er-
werden zu können. Dadurch beginnen moderne Gesellschaften über die Welt zu
verfügen. Anstelle einer gelingenden Weltanverwandlung, durch die der
Mensch harmonisch mit der Welt lebt, wird sie als Rohmaterial gesehen, das

verfügbar und nutzbar gemacht werden kann. Durch das Teleskop wird die
Welt sichtbar, durch die Rakete erreichbar, durch die Kontrolle des Landes
beherrschbar: Die Welt wird zum nutzbaren Objekt.5 Rosa spricht in diesem
Zusammenhang auch von Weltverfügbarmachung und Weltverdinglichung, die zu
einem Verstummen der Welt führt. Daraus folgt ein sich wechselseitig
stabilisierendes „Verhältnis zwischen einer strukturell auf Steigerung und
Reichweitenvergrößerung hin angelegten Sozialformation einerseits und einer
prädominant stummen Form der Weltbeziehung andererseits".6 Anders formuliert:
Durch die Steigerung verstummt die Welt, d.h. sie sagt uns nichts mehr.

Auf dem Spiel steht die sogenannte Weltbeziehung, d.h. die Art und Weise,
wie das Subjekt sich in der Welt vorfindet und dieser begegnet:

„Weltbeziehungen sind stets dynamisch, sie konstituieren sich in und durch
die prozesshaften Begegnungen von Subjekt und Welt. Eine Analyse von
Weltbeziehungen muss deshalb so lange unvollständig, ja fehlerhaft bleiben, wie sie
dem dynamischen Charakter dieser Beziehung nicht gerecht wird: Die Welt
kommt auf das erfahrende Subjekt zu - und dieses geht (handelnd und erschließend)

in die Welt hinein. Weltverhältnisse lassen sich daher danach
unterscheiden, von wo (in der jeweiligen Welterfahrung) die primäre Bewegung
ausgeht. Dominiert der pathische Charakter, so sind es die unvorhersehbaren,
überraschenden, vielleicht auch schicksalhaften oder vorbestimmten Bewegungen
oder Launen der Welt, welche das Weltverhältnis eines Menschen und seinen
Lebensvollzug bestimmen. [...] Dem steht eine prädominant intentionalistische
Weltbeziehung gegenüber, in der sich das Subjekt durch eine (gegebene) Welt
bewegt, um sie zu erkunden, zu beherrschen, zu erschließen etc. Welt erscheint
hier als Feld von (attraktiven) Chancen und (repulsiven) Hindernissen; die

Bewegung geht vom Subjekt aus".7

Die Weltbeziehung benennt also zunächst die Möglichkeit des Menschen,
dieselbe Welt verschieden zu erleben, wie Wittgenstein in seinem Tractatus
logico-philosophicus betont: „Die Welt des Glücklichen ist eine andere als die
des Unglücklichen".8 Es ist möglich, die Welt als Ort der Fremdbestimmung
oder der Selbstwirksamkeit zu erfahren. Dieses Verhältnis hat dynamischen

4 ROSA: Resonanz, 44-45.
5 Vgl. ROSA, Hartmut: Unverfügbarkeit Unruhe bewahren), 4. Auflage. Wien: Residenz

Verlag 2019, 21-24.
6 ROSA: Resonanz, 722.
7 ROSA: Resonanz, 211.
8 WITTGENSTEIN, Ludwig: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-philosophicus,

37. Auflage. Frankfurt a.M: Suhrkamp Verlag 2018,109.



33o Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Charakter: Die Weltbeziehung unterscheidet sich von Mensch zu Mensch,
aber auch der einzelne Mensch kann die Welt über die Zeit unterschiedlich
erfahren. Gelingt die Weltbeziehung, so spricht Rosa von Resonanz, gelingt sie

nicht, von Entfremdung. Für beide Begriffe sollen hier die Definitionen von
Rosa herangezogen werden:

„Resonanz ist eine durch Af <— fizierung und E —* motion, intrinsisches Interesse

und Selbstwirksamkeitserwartung gebildete Form der Weltbeziehung, in
der sich Subjekt und Welt gegenseitig berühren und zugleich transformieren.
Resonanz ist keine Echo-, sondern eine Antwortbeziehung; sie setzt voraus,
dass beide Seiten mit eigener Stimme sprechen, und dies ist nur dort möglich,
wo starke Wertungen berührt werden. Resonanz impliziert ein Moment konstitutiver

Unverfügbarkeit. Resonanzbeziehungen setzen voraus, dass Subjekt und
Welt hinreichend .geschlossen' bzw. konsistent sind, um mit je eigener Stimme
zu sprechen, und offen genug, um sich affizieren oder erreichen zu lassen.
Resonanz ist kein emotionaler Zustand, sondern ein Beziehungsmodus. Dieser
ist gegenüber dem emotionalen Inhalt neutral. Daher können wir traurige
Geschichten lieben".9

„Entfremdung bezeichnet eine spezifische Form der Weltbeziehung, in der
Subjekt und Welt einander indifferent oder feindlich (repulsiv) und mithin
innerlich unverbunden gegenüberstehen. Daher kann Entfremdung auch als
Beziehung der Beziehungslosigkeit (Rahel Jaeggi) bestimmt werden. Entfremdung
definiert damit einen Zustand, in dem die ,Weltanverwandlung' misslingt, so
dass die Welt stets kalt, starr, abweisend und nicht responsiv erscheint. Resonanz

bildet daher ,das Andere' der Entfremdung - ihren Gegenbegriff. Depres-
sion/Burnout heißt der Zustand, in dem alle Resonanzachsen stumm und taub
geworden sind. Man ,hat' beispielsweise Familie, Arbeit, Verein, Religion etc.,
aber sie .sagen' einem nichts: Es findet keine Berührung mehr statt, das Subjekt
wird nicht mehr affiziert und erfährt keine Selbstwirksamkeit. Welt und Subjekt

erscheinen deshalb gleichermaßen als bleich, tot und leer".10

Resonanz ist also eine gelingende Form der Weltbeziehung, in der sich das

Subjekt als von der Welt angesprochen weiß; Entfremdung hingegen ist eine
gestörte Form der Weltbeziehung, in der die Welt verstummt und dem Subjekt

zunehmend „nichts mehr sagt". Damit sind wir wieder beim Problem
moderner Gesellschaften, die durch die dynamische Stabilisierung eine stumme,
d.h. entfremdende und nichtresonante Weltbeziehung begünstigen.
Gesellschaften, die strukturell auf Steigerung und Beschleunigung angelegt sind,
führen zu einer entfremdeten Weltbeziehung, in der immer weniger Resonanz
erlebt werden kann. Trotzdem gibt es in modernen Gesellschaften von Rosa so
benannte Resonanzorte, die er einer horizontalen, diagonalen und vertikalen
Resonanzachse zuteilt. Allen diesen Orten wird auch in modernen
Gesellschaften das Potential zuerkannt, Resonanz, d.h. eine gelingende Weltbeziehung,

zu stiften. Zur horizontalen Resonanzachse gehören z.B. die Familie, die

9 ROSA: Resonanz, 298.
10 ROSA: Resonanz, 316.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 331

Freundschaft und die Politik.11 So werden in modernen Gesellschaften besonders

Familie und Freundschaften als Orte der Resonanz angesehen und
erhofft, jedoch wird auch immer wieder die Erfahrung gemacht, dass Unver-
söhnbarkeit die Resonanz zerstört. Zu den diagonalen Resonanzachsen gehören

Objektbeziehungen wie Arbeit, Schule, Sport, Konsum, Dinge.12 Rosa
betont z.B. das hohe Potential der Schule, die in seiner Sicht den Unterricht so

gestalten kann, dass das Kind vom Lernstoff angesprochen wird und dadurch
résonante Weltbeziehungen entstehen.13 Bildung entsteht also nicht dort, wo
Kompetenz erworben wird, sondern wo Weltausschnitte anverwandelt
werden.14 Zur vertikalen Resonanzachse gehören Religion, Natur, Kunst und
Geschichte15, in denen der Bezug zum Ganzen gemeint ist. Alle drei Resonanzachsen

mit ihren Resonanzorten haben auch in modernen Gesellschaften noch
das Potential, résonante Weltbeziehungen zu stiften, d.h. die Welt zum Sprechen

zu bringen.
Moderne Gesellschaften dürfen gemäß Rosa nicht nur als Resonanzkatastrophe,

sondern müssen im Gegenteil auch als Resonanzsensibilisierung
verstanden werden.16 Wie die dynamische Stabilisierung die Welt zum Verstummen

bringt (Resonanzkatastrophe), so hat die Moderne etliche Resonanzoasen
geschaffen, um dieses Phänomen zu kompensieren (Resonanzsensibilisierung).
Ein vielsagendes Beispiel dafür ist das moderne Konsumverhalten: „Menschen
in Wohlstandsgesellschaften kaufen Jahr für Jahr mehr Bücher, mehr Tonträger,

mehr Teleskope, Tennisschläger und Klaviere, aber sie lesen und hören
sie, beobachten und spielen damit und darauf immer seltener".17 Nicht mehr
der Gebrauch der Dinge steht im Zentrum, sondern der Kaufakt selbst
verspricht Resonanz: „Der Kaufakt erscheint uns dann bereits als die Realisierung
der Weltreichweitenvergrößerung: Jetzt können wir auf die Piste, aufs Meer
etc.".18 Kaufhäuser, Werbung und alles, was damit zusammenhängt, sind Orte,
die Resonanz versprechen: „Kauf dir Resonanz! ist der implizite Lockruf nahezu

aller Werbestrategien und aller Warenangebote: Hol dir Frühlingsfrische ins
Bad (durch ein Duschgel)".19

Das grundlegende Problem - so Rosa - besteht jedoch nach wie vor darin,
dass ein Weltverhältnis der Reichweitenvergrößerung und ein Steigerungsmodus

bzw. die Weltverfügbarmachung „naturalisiert" werden. Die
Reichweitenvergrößerung und der Steigerungsmodus werden also als der natürliche
menschliche Weg angesehen.20 Ein Produkt zu erwerben, es zu besitzen, führt

11 Vgl. ROSA: Resonanz, 341-380.
12 Vgl. ROSA: Resonanz, 381-434.
13 Vgl. ROSA, Hartmut/ENDRES, Wolfgang: Resonanzpädagogik. Wenn es im Klassenzimmer

knistert. Weinheim: Beltz Verlag 2016.
14 Vgl. ROSA: Resonanz, 411.
15 Vgl. ROSA: Resonanz, 435-514.
16 Vgl. ROSA: Resonanz, 596.
17 ROSA: Resonanz, 430.
18 ROSA: Resonanz, 430.
19 ROSA: Resonanz, 620.
20 ROSA: Resonanz, 597.



332 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

nicht zu einer resonanten Weltbeziehung, weil das erworbene Produkt zwar
angeeignet, aber nicht anverwandelt wird. Es ist nicht dasselbe, eine Gitarre
zu besitzen, wie eine Gitarre zum Klingen bringen zu können. Der Besitz als
solcher fuhrt nicht zu einer Resonanzerfahrung - Gitarre spielen zu können
schon. Anstelle der verdinglichten Weltaneignungsstrategie muss nach Rosa
eine nichtverdinglichte Weltanverwandlungsstrategie entwickelt werden. Denn
infolge der dynamischen Stabilisierung als Steigerungsmodus und
Reichweitenvergrößerung bleibt die genuine Resonanz aus, und es entsteht in Gestalt
einer transformativen Weltanverwandlung ein Verlangen nach Steigerung der
Effekte: „Die nächste Reise muss noch exotischer werden, die Klangqualität
der Stereoanlage noch überwältigender, der Gewalt- oder Pornofilm noch
brutaler".23

Folglich fasst Rosa seine Darstellung der modernen Weltbeziehung mit der
Kritik zusammen, „dass die Balance zwischen stummen und resonanten
Weltbeziehungen fundamental gestört ist; mehr noch, dass sich ihr Verhältnis ins
Falsche verkehrt hat".22 Der Steigerungsmodus muss überwunden werden: „An
dieser Stelle schlägt die Resonanztheorie einen kulturellen Paradigmenwechsel

vor: Nicht die Reichweite, sondern die Qualität der Weltbeziehung soll
zum Maßstab politischen wie individuellen Handelns werden. Als Maßstab für
Qualität wiederum kann und soll dann nicht mehr die Steigerung, sondern die

Fähigkeit und Möglichkeit zur Etablierung und Aufrechterhaltung von
Resonanzachsen dienen, während Entfremdung (auf der Seite der Subjekte) und
Verdinglichung (auf der Seite der Objekte) als Seismographen der Kritik
fungieren können".23 Nicht die Reichweitenvergrößerung und Ressourcenausstattung,

die zu Weltverdinglichung und deshalb zum Verstummen der Welt führen,

sondern Resonanz, die eine harmonische Weltbeziehung - eine Welt die
spricht - zu stiften vermag, soll gemeinsames kulturelles Gut werden.

Bislang wurde in diesem Beitrag Rosas Position so klar und nüchtern wie
möglich darzustellen versucht. Nun seien auch kritische Rückfragen erlaubt.
Ohne Zweifel: Der Ansatz von Rosa, die Moderne als Resonanzsensibilisierung
und Resonanzkatastrophe zu verstehen, hat einen hohen Erklärungswert und
ist leicht nachvollziehbar: Die Werbung wirbt nicht mehr mit Produkten, die
man braucht, sondern verspricht Resonanz beim Erwerb des jeweiligen
Produktes. „Wenn du dieses Auto hast, dann bist du wirklich frei". Doch
abgesehen von einer gewissen freien Beweglichkeit bringt ein Auto auch neue
Abhängigkeiten mit sich: Kosten, Wartung, Stress im Stau, Reparaturen etc. Hinzu

kommt: Hätte die Werbung ihr Resonanzversprechen gehalten - dieses Auto

schenkt dir Freiheit - warum ist man dann so schnell unzufrieden und will
so häufig ein zweites oder zumindest möglichst rasch ein neues? Dass es der
Werbung immer wieder gelingt, Dinge zu verkaufen, die man eigentlich nicht
braucht, bestätigt die hohe Sensibilität für Resonanz, weist aber auch auf eine
Katastrophe hin. Wie viel steht zuhause herum, das einmal Resonanz ver-

21 ROSA: Resonanz, 621.
22 ROSA: Resonanz, 733.
23 ROSA: Resonanz, 725.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 333

sprach, die aber nie erlebt wurde? Die Moderne ist beides: Resonanzsensibiii -
sierung und Resonanzkatastrophe. Nach Rosa müssen moderne Gesellschaften
lernen, den Steigerungsmodus durch eine résonante Weltbeziehung zu
überwinden, indem sie sich die Welt nicht instrumentell aneignen, sondern sie
sprechen lassen und lernen, sie harmonisch anzuverwandeln.

Auf diesem Hintergrund wirft Rosas Ansatz zwei Fragen auf. Die erste Frage

hängt mit seiner Ausgangsthese zusammen, die Privatisierung der Frage
nach dem gelingenden und guten Leben habe dazu geführt, „dass jene Frage
im gesellschaftlichen Diskurs nahezu tabuisiert wurde".24 In der heutigen
Gesellschaft kann und soll jede und jeder selbst entscheiden, was für ihn oder sie

gut ist. Rosa kritisiert diese individualisierte Haltung und schlägt ein gemeinsames,

kulturelles Gut vor: eine résonante Weltbeziehung. Eine résonante
Weltbeziehung führt zu einer gelingenden Weltbeziehung, d.h. zu einem guten
Leben. Immer wieder betont Rosa: Es kann keine schlechten Resonanzen geben,
denn Gewalt und ähnliche nicht-resonante Phänomene stellen einen
Resonanzabbruch dar: „Es fehlt ihnen immer und konstitutiv an der dispositio-
nalen Offenheit gegenüber der Stimme des Anderen".25 Die Tragfähigkeit dieser

Argumentation ist jedoch fraglich. Es ist nichts gegen einen Resonanzbegriff

einzuwenden, der darauf hinweist, was man im Leben sucht: eine
gelingende Weltbeziehung. Problematisch wird Rosa jedoch, wenn er den Resonanzbegriff

aus einer so verstandenen Metapher in eine sozialwissenschaftliche
Kategorie überführen will:

„Es kann kein Zweifel daran bestehen, dass sich der Resonanzbegriff als Metapher

zur Beschreibung von Beziehungsqualitäten in hohem Masse eignet [...].
Allein, eine solche metaphorische Verwendung des Begriffs genügt nicht den
konzeptuellen und systematischen Anforderungen, um Resonanz als einen
sozialphilosophischen Grundbegriff und eine sozialwissenschaftliche Analysekategorie

zu etablieren, auf die sich eine umfassende Soziologie der Weltbeziehung

aufbauen ließe".26

Aus dem physikalischen Phänomen der Resonanz soll eine sozialwissenschaftliche

Kategorie27 entwickelt werden, die mehr als eine „bloße Metapher"
ist.

Damit handelt Rosa sich jedoch unweigerlich ein unlösbares Problem ein:
Das höchste Gut des Lebens, das alle Einzelgüter umgreift und übersteigt,
traditionell „Glück" genannt, soll wissenschaftlich objektivierbar werden. Damit
nähert sich der Resonanzbegriff entgegen der Absicht von Rosa dem physikalischen

Resonanz-Phänomen an. Hier setzt Resonanz gerade nicht die „eigene
Stimme" des anderen voraus, sondern zeigt sich als kausaler Wirkungszusammenhang:

„Schlägt man eine Stimmgabel an, beginnt die zweite, so sie sich in
physischer Nähe befindet, in ihrer Eigenfrequenz mitzuschwingen"28 - wie er

24 ROSA: Resonanz, 18.

25 ROSA: Resonanz, 746.
26 ROSA: Resonanz, 281.
27 ROSA: Resonanz, 281-298.
28 ROSA: Resonanz, 282.



334 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

richtig beschreibt. Problematisch wird diese Darlegung des physikalischen
Phänomens jedoch, wenn er betont, „dass beide Körper eines Resonanzverhältnisses

mit jeweils .eigener Stimme' sprechen".29 Dies stimmt insofern, als
dass beide Körper ihre Eigenfrequenz besitzen, geht jedoch zu weit, dies als

.eigene Stimme' zu bezeichnen. Denn eine eigene Stimme setzt die Fähigkeit
voraus, eine Antwort zu verweigern. Dies ist im physikalischen Phänomen der
Resonanz jedoch gerade nicht gegeben. Gewalt und Zerstörung können daher
vom physikalischen Resonanzbegriff nicht ausgeschlossen werden, denn dieser
kann nicht auf „positive Resonanz" beschränkt werden: Resonanz ist
unkontrollierbar und kann ein gewaltiges Zerstörungspotential entfalten. Man denke
an die Brücken, die durch Resonanz zerstört wurden. Wird dieses physikalische

Phänomen also verwendet, um einen sozialphilosophischen Grundbegriff
und eine sozialwissenschaftliche Analysekategorie zu entwickeln, müssen
Gewalt und Zerstörung auch als résonante Weltbeziehungen beschrieben werden.

Mit anderen Worten: Für diejenigen, die beim Ausüben von Gewalt eine
resonanzhafte Steigerung ihres Lebens „fühlen", greift Rosas Einordnung als

„Resonanzabbruch" nicht.
Rosa selbst hat versucht, sich angesichts solcher Vorwürfe zu rechtfertigen.30

Er gesteht zu: „Die Frage danach, ob es nicht auch negative Resonanz

gibt, ob beispielsweise ein erlittener oder begangener Gewaltakt nicht auch als

eine Resonanzerfahrung zu verstehen sein könnte, zählt zu den konzeptuell
schwierigsten Problemen der Resonanztheorie".31 Und doch bleibt er mit aller
Entschiedenheit bei seiner Position: Der positiven Resonanz steht nicht eine
negative Resonanz gegenüber, sondern eine „Entfremdungsresonanz", die für
ihn einer Nicht-Resonanz gleichkommt. Hier wird deutlich, dass bei Rosa der
Resonanzbegriff eine normative Qualität und Kriteriologie in sich birgt. Das
thematisiert er selbst in seinem Schlussabschnitt, der die Form eines Interviews

aufweist, das jedoch bezeichnenderweise ein Gespräch mit sich selbst
darstellt.32 „Tatsächlich lässt sich Resonanz als deskriptiver und normativer
Begriff zugleich begreifen".33 Resonanz soll in der Tat „den Maßstab für ein
gelingendes Leben liefern" und sogar als ein „Metakriterium" dafür fungieren.34

Damit aber lastet Rosa dem Resonanzbegriff mehr auf, als dieser zu tragen
vermag. Er hätte besser daran getan, dem Resonanzbegriff seinen Status als

Metapher zu lassen und ihn nicht in ein wissenschaftliches Analysewerkzeug
zu verwandeln. Denn da Gewalt und Zerstörung in einer wissenschaftlich-soziologischen

Analyse ebenfalls als resonant beschrieben werden müssen und
da die Bestimmung des guten Lebens der privaten Option der Individuen

29 ROSA: Resonanz, 282.
30 Vgl. ROSA: Resonanz, 743-747.
31 ROSA: Resonanz, 743.

32 ROSA: Resonanz, 739-762: Anstelle eines Schlusswortes: Verteidigung der Resonanztheorie

gegen ihre Kritiker - und des Optimismus gegen die Skeptiker. Es handelt sich dabei jedoch
nicht um fiktive Einwände, sondern um kritische Fragen, die ihm in dieser oder in einer
ähnlichen Form bereits gestellt wurden.

33 ROSA: Resonanz, 747.
34 ROSA: Resonanz, 749.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 335

überlassen bleibt, kann Resonanz nicht die gewünschte normative Geltung für
ein gelingendes Leben erlangen. Was dem Resonanzbegriff als Metapher eigen
war (eine gelingende Weltbeziehung zu umschreiben), geht im soziologischen
Resonanzbegriff verloren. Kurz gesagt: Ein gutes Leben bringt eine résonante
Weltbeziehung mit sich - aber nicht jede résonante Weltbeziehung ist
Ausdruck eines guten Lebens.

Die zweite Frage bezieht sich auf die von Rosa geforderte Überwindung des

Steigerungsmodus, die nicht durch Entschleunigung, sondern durch Resonanz
erreicht werde: „Wenn Beschleunigung das Problem ist, dann ist Resonanz
vielleicht die Lösung".35 So lautet der erste Satz von Rosas Werk. Das wäre an
sich nicht problematisch, wenn darauf nicht sogleich und begründungslos die
Aussage folgen würde: Die Lösung heißt nicht: Entschleunigung.36 Wie aber
soll Resonanz, die ja durch den Steigerungsmodus zunehmend ausbleibt, der
Ausweg aus dem Steigerungsmodus sein? Und wie soll der Steigerungsmodus
ohne Entschleunigung überwunden werden? Es scheint, als hätte Rosa 800
Seiten lang dafür plädiert, zugunsten einer resonanten Weltbeziehung zu
entschleunigen, weil eine gelingende Weltbeziehung nicht auf Steigerung,
sondern auf Qualität angelegt ist - um dann doch in seinem Vorwort Resonanz
ohne Entschleunigung als Lösung anzupreisen. Als kommunikative Strategie,
damit das Buch von seinen Gegnern nicht sogleich zur Seite gelegt wird, ist es
natürlich sinnvoll, nicht gleich zu Beginn Entschleunigung zu fordern. Jedoch
hätte man am Schluss des Buches genau diese These erwartet, die aber
ausbliebt. Rosas Resonanzthese müsste auf die Frage hinauslaufen: Bedeutet
Resonanz nicht notwendig auch Entschleunigung? Und er müsste seinen Leserinnen

und Lesern persönlich die Frage stellen: Können und wollen wir es uns
leisten, zu entschleunigen? Eine résonante Weltbeziehung wird doch offenbar
möglich, indem ich, anstatt mit dem Flugzeug über die Welt zu rasen, anhalte,
aussteige und die Welt zu betrachten und zu bewundern lerne. Ja, man muss
entschleunigen, weil es sich schlicht und ergreifend nicht lohnt, immer schneller

zu gehen, um am selben Ort zu bleiben. Die Frage ist nur: Kann die Gesellschaft

sich dazu durchringen? Wer ist bereit, den Preis dafür zu zahlen, wenn
auch die Wirtschaft nicht wächst, Löhne nicht steigen, das Konsumangebot
nicht noch umfassender wird?

Rosa beendet sein Buch mit der Aussage: „Eine bessere Welt ist möglich,
und sie lässt sich daran erkennen, dass ihr zentraler Maßstab nicht mehr das
Beherrschen und Verfügen ist, sondern das Hören und das Antworten".37
Resonanz - so habe ich argumentiert - ist geeignet als Metapher für eine
gelingende Weltbeziehung. Damit diese jedoch gelingt, braucht es - über die
sozialwissenschaftliche Analyse hinaus - eine erneute Reflexion darüber, ob die
Welt tatsächlich von der Art ist, dass sie „spricht" und nicht „Repulsion" als

Schutzhaltung der Verschlossenheit verdient, sondern die hörende und
antwortende Bereitschaft zur Resonanz. Hier bewegen wir uns auf einer Ebene,

35 ROSA: Resonanz, 13.
36 Rosa selbst betont, er hätte sich „nie systematisch mit .Entschleunigung' beschäftigt".

ROSA: Resonanz, 13.
37 ROSA: Resonanz, 762.



336 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

die von der Soziologie als solche nicht mehr erreicht wird. Es stellt sich die
Frage, ob es vielleicht tatsächlich etwas gibt, das gehört und beantwortet werden

kann, ob tatsächlich bereits gesprochen wird: Soll Resonanz keine Echo-,
sondern eine Antwortbeziehung38 sein, braucht es einen Sprechenden. Gibt es
aber keinen Sprecher, trägt das Wort nicht unser Leben, wird Rosas Resonanz-
theorie das Fundament entzogen, und eine gelingende Weltbeziehung im Sinne

einer resonanten Antwortbeziehung und eines Kriteriums zur Unterscheidung

zwischen wahrer und täuschender Resonanz wird zur Fiktion.
Nun hat Rosas Resonanztheorie - wie letztlich jede Theorie - bereits eine

ontologische und metaphysische Grundlage, eine conditio sine qua non: Resonanz

setzt einen Sprechenden, einen Logos und eine Logoshaftigkeit der Welt
voraus, ohne die sich Resonanz als gelingende Antwortbeziehung nicht ergeben

kann. Anders formuliert: Insofern Resonanz tatsächlich erfahren wird,
insofern die Welt uns etwas sagt, lässt sich begründet vermuten, dass es ein
Fundament für die gesamte Resonanztheorie Rosas gibt, dass „Resonanz" in
der Tat den Status einer „Metapher" für gelingendes Leben hat: Wir leben in
einer Welt, die uns tatsächlich etwas zu sagen hat. Darauf kann ich spontan
vertrauen, und es ist gut, dass dies so vielen Menschen gelingt. Doch ich kann
mich bereits in sozialphilosophischer Perspektive der Frage nicht entziehen:
Ist dies die richtige Intuition? Habe ich einen Grund für dieses Weltvertrauen?
Werden die Metaphern des gelingenden Lebens je nach Erfahrung und
Geschmack von Menschen gesetzt, oder umschreiben sie den Gabe- und
Antwortcharakter unserer Welt?

Die hier angesprochene Schwierigkeit lässt sich an Rosas Subjektbegriff
näher erläutern. Rosa will in den Anfangsabschnitten seines Buches den
Widerspruch „einer Position, welche das Subjekt setzt und die Welt als .konstru¬
iert' erschienen lässt, und einer Gegenposition, welche die Welt [...] als
Wirklichkeit setzt und das Subjekt als deren (illusionäres) Ergebnis oder Epiphä-
nomen postuliert" durch die Radikalisierung der Beziehungsidee überwinden.
Damit weist er zu Recht auf zwei Probleme hin: Eine absolute „Subjektphilosophie"

läuft Gefahr, die Welt als Konstruktion des Subjekts anzusehen, und
eine konsequente „Objektphilosophie" schafft das erkennende Subjekt als
illusionäres Ergebnis und somit sich selbst ab. Beide Positionen sind nicht zu halten.

Die radikale Beziehungsidee Rosas postuliert hingegen, „dass beide Seiten

- Subjekt und Welt - in der und durch die wechselseitige Bezogenheit erst
geformt, geprägt, ja mehr noch: konstituiert werden".39

Diese Position hat ihre Grundlage in der Phänomenologie von Maurice
Merleau-Ponty: „Die Unterscheidung Subjekt - Objekt wird erst möglich, weil
wahrnehmende Wesen qua Wahrnehmung immer schon auf die Welt bezogen
oder geöffnet sind".40 Es geht in Rosas Ansatz also darum, eine der Trennung
von Subjekt und Objekt vorausgehende Grundbezogenheit als Urgrund für
Weltpräsenz und subjektive Erfahrung anzunehmen. Subjekt und Objekt sind

38 Vgl. Rosas Resonanzdefinition: ROSA: Resonanz, 298.
39 Vgl. ROSA: Resonanz, 62.
40 MERLEAU-PONTY: Das Metaphysische im Menschen, zitiert aus ROSA: Resonanz, 67.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 337

immer schon aufeinander bezogen. Deshalb setzt weder das Subjekt das Objekt

noch das Objekt das Subjekt.
Was in diesem Postulat von Rosas Resonanztheorie durchgehend ausbleibt

und keine eigene Reflexion erhält, ist die Frage, warum überhaupt auf die
„prästabilierte Harmonie" zwischen Subjekt und Objekt gesetzt werden kann.
Mehr noch, und in den Worten Leibniz': „Warum gibt es Etwas und nicht
vielmehr nichts?"41 Im Kontext unserer Frage formuliert: Warum ist Resonanz
und nicht vielmehr nichts, bzw. warum ist Resonanz keine Echo-, sondern eine

Antwortbeziehung, die gelingen oder scheitern kann? Genau in dieser Frage

besteht Rosas Dilemma: Die Resonanztheorie setzt voraus, dass wir
angesprochen sind; sie vermag jedoch nicht zu erkennen, wer oder was spricht.
Dass und Was klaffen auseinander und können nicht verbunden werden: Rosas
Dass gründet nicht im Was. Mit anderen Worten: Die résonante Weltbeziehung

hat letztlich keinen angebbaren tragenden Grund und daher keine Krite-
riologie: Niemand kann als sprechend benannt werden. Damit hat auch die
Radikalisierung der Beziehungsidee keinen Vorteil gegenüber einer Subjektoder

Objektphilosophie. Ob das Subjekt die Welt setzt, oder ob das Subjekt
von der Welt gesetzt wird, oder ob sich Subjekt und Welt beide gegenseitig
konstituieren, macht keinen Unterschied. Alle drei Positionen stellen Postulate

dar, die sich nicht deduktiv verifizieren lassen. Es fehlt eine Ontologie und
Metaphysik des Wortes, obwohl die Resonanztheorie selbst nach einer solchen
verlangt. Nicht zufallig heißt das von Rosa rezipierte Werk von Merleau-Ponty
Das Metaphysische im Menschen. Rosas Resonanztheorie verlangt nach der
Metafrage: Warum ist Resonanz und nicht vielmehr nichts?

An der Antwort auf diese Frage scheiden sich die Geister. Gibt es einen
tragenden und sprechenden Grund, erhält die Resonanz ihr Fundament; gibt es
diesen nicht, verliert sie es. Eine solche ontologische und letztlich metaphysische

Grundlage fehlt in Rosas Resonanztheorie. Hätte er dem Resonanzbegriff

seinen Status als „Metapher" belassen, wäre er den Grenzen seiner
soziologischen Theorie hinreichend gerecht geworden. Die christliche Theologie
kann die Analysen von Rosa dankbar als praeparatio evangelica entgegennehmen

und bejahen. Sie gibt der metaphorischen Annäherung über den
Resonanzbegriff eine heilsgeschichtliche Konkretisierung in ihrem Verständnis
vom Wort - im Wort, das die Schöpfung ins Leben ruft, und im Wort, das
Mensch geworden ist: „Im Anfang war das Wort" (Joh 1,1), „und das Wort ist
Fleisch geworden" (Joh 1,14). Die in der jüdischen Schöpfungstheologie
gründende christliche Weltanschauung bezeugt einen letzten Grund der Welt, den
sprechenden Gott: „Und Gott sprach: Es werde Licht! Und es ward Licht" (Gen
1,3). Dieser sprechende Gott ist uns in seinem Wort begegnet und hat sich der
Menschheit offenbart. Das Dass erhält sein tragendes Was: den Gott, der die
Liebe ist (1 Joh 4,8).

Die „Wahrheit" des von der christlichen Theologie reflektierten „Grundes"
lässt sich nicht rational zwingend aufzeigen, doch aus den Voraussetzungen

41 „Pourquoi il y a plus tôt quelque chose que rien?": LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm:
Principes de la nature et de la grâce fondés en raison; Monadologie Vernunftprinzipien der
Natur und der Gnade; Monadologie. Hamburg: Meiner 1969,12-13.



338 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

von Rosas Resonanztheorie soll darauf hingewiesen werden, dass die Frage
nach dem „Grund" erneut gestellt werden muss. Ein Dass, das nicht im Was

gründet, verliert seine Aussagekraft. Damit wird Resonanz zu einer „bloßen
Metapher" eines ungewissen gelingenden Lebens. Gründet Resonanz hingegen
in der Liebe Gottes, kann von einer „begründeten Metapher" gesprochen werden.

Resonanz ist nicht bloße Metapher, sie ist auch nicht mehr als eine Metapher,

sondern sie ist begründete Metapher: Sie verweist auf ihren tragenden
Grund, indem sie diesen in die Welt überträgt: Tatsächlich spricht jemand,
und dieses Sprechen erzeugt Resonanz und gibt zugleich Kriterien der
Unterscheidung im Hinblick auf eine Resonanz gelingenden Lebens.

In dem Film von Wim Wenders Papst Franziskus - Ein Mann seines Wortes
formuliert der Papst, wie heute in der Welt gelebt werden könnte: Immer
etwas weniger und jeden Tag ein guter Witz. Entschleunigung und Resonanz.
Rosa hat in seinem Resonanzbuch eine tiefe Wahrheit ausgesprochen: Es geht
im Leben um die Qualität der Weltbeziehung, die sich in der gelingenden
Beziehung von Mensch zu Mitmensch und zur Umwelt ausdrückt. Damit diese
Beziehung jedoch gelingt, müssen wir vertrauen, dass es sich lohnt, auf das zu
hören und zu antworten, was (bereits) ist. Es braucht dazu eine Ontologie und
eine Metaphysik, die den kontrollierenden, begreifenden und instrumentalen
Zugang zur Wirklichkeit begründet und in eine pathische, antwortende
Weltbeziehung verwandeln kann. Es braucht eine erneute Reflexion darüber, ob
und was Gott gesprochen hat. Kurz: Es braucht Theologie. Im Glauben und in
der Hoffnung, dass ein Gott der Liebe die Grundlage des Seins ist, lässt sich
lernen, dass alles, was es braucht - auch was es braucht, um mehr Lebensqualität
zu schaffen - in gewisser Weise bereits da ist. Nicht unsere Reichweite muss
vergrößert werden, sondern die Art und Weise, wie wir mit dem umgehen,
was uns gegeben ist, kann sich ändern. Ja, viele Dinge laufen schief auf der
Welt, und die Lebenssteigerung des einen stürzt andere in Armut und
Unglück. Deshalb „immer etwas weniger". Ja, viele Dinge laufen schief auf der
Welt, und diese Situation überfordert uns und übersteigt all unsere
Einsatzmöglichkeiten. Deshalb „jeden Tag ein guter Witz", der die Hoffnung wachhält,

es möge in der Welt etwas am Werk sein, dass das Unrettbare doch retten

kann: Es braucht Entschleunigung und Resonanz; es braucht Glaube, Hoffnung

und Liebe; es braucht Theologie; dies alles aber hat seinen tragenden
und sprechenden Grund: Im Anfang war das Wort...



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

MiCHELET, Thomas : Sacra doctrina. Mystère et sacramentalité de la Parole
dans la Somme de théologie de St-Thomas d'Aquin Bibliothèque de la
Revue thomiste. Etudes). Paris : Parole et silence 2020, 720 pages. ISBN 978-2-
88959-021-6.

Le frère Thomas Michelet OP, professeur de l'Université de St-Thomas à Rome
(Angelicum), présente sous forme de livre sa thèse de doctorat soutenue à

l'Université de Fribourg en 2015, concentrée sur la question de la sacramen-
talité de la Parole de Dieu. L'importance de ce travail magistral, faisant

preuve de la plus haute culture théologique de son auteur, consiste au fait
d'aborder un sujet central de la sotériologie catholique, notamment le mode
dont le salut de Dieu parvient à l'homme. Ce qui est invisible et divin atteint
l'homme par le moyen de ce qui est visible et humain, dont le sommet est
l'Incarnation du Verbe de Dieu. Comme l'humanité du Christ est le signe et
l'instrument de sa divinité, l'Eglise est « le signe et le moyen de l'union
intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre humain » (Lumen Gentium 1), de
même la parole humaine est le signe et le moyen de la Parole de Dieu. Autrement

dit, la Parole de Dieu est « contenue dans » et « délivrée par » les
paroles humaines. Ainsi se manifeste le caractère sacramentel de la Parole de
Dieu rappelé dernièrement par le Magistère (cf. Benoît XVI : Verbum Do-
mini, 56). Toute cette réflexion sur la sacramentalité de la Parole s'inscrit
dans la ligne du développement contemporain de la sacramentalité du Christ
et de l'Eglise selon lequel la Parole, le Christ et l'Eglise peuvent être vues
comme sacrements-sources du septénaire sacramentaire.

L'objectif de l'auteur est de juxtaposer deux mystères de la foi et d'expliquer

l'un à la lumière de l'autre : celui de la Parole de Dieu en tant que
sacrement et les sept sacrements. Le maître et guide d'une telle étude est St-
Thomas, et plus particulièrement sa Summa Theologiae. Le travail trouve ainsi
son comble dans la lecture parallèle de deux passages de la Somme : la ière

question de la Prima Pars sur la sacra doctrina et les questions 60-65 de la
Tertia Pars sur les sacrements.

L'étude du frère Michelet contient neuf chapitres structurés en trois parties.

La première sert de porte d'entrée dans la problématique et montre son
origine, les façons différentes de l'aborder et la justification du choix de St-
Thomas comme guide de l'étude. La deuxième entre dans le vif du sujet et
met en rapport deux pairs de notion : sacra doctrina - theologia du côté de la
Parole de Dieu et mysterium - sacramentum du côté des sacrements. La partie

conclusive met enfin en lumière comment St-Thomas lui-même fait un
lien entre le mystère de la Parole et le mystère des sacrements.

Ces trois parties sont composées de neuf chapitres. Dans le premier, le
frère Michelet commence son travail par rassembler les données de la Tradition

concernant la notion de la sacramentalité compris au sens large. Comme



34° Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

point de départ sert pour lui la définition de l'Eglise comme sacrement,
exposée par Lumen Gentium (cf. Lumen Gentium, 1), dont il voit une certaine
extension dans la constitution sur la Révélation (Dei Verbum, 2 et 21). Parmi
les données postconciliaires, le document-clé est l'exhortation apostolique
Verbum Domini où la notion de la sacramentalité est appliquée pour la
Parole de Dieu (cf. Verbum Domini, 56). Après avoir présenté les données du
Magistère, il retrace l'arrière-fond biblique, patristique et théologique du

concept, en mettant l'accent particulier sur le renouveau théologique des deux
derniers siècles (Möhler, Günther, Klee, Staudenmaier, Scheeben, Casel,
Schmaus, Congar et d'autres).

En ayant établi un large horizon de la problématique, dans le deuxième
chapitre l'auteur justifie le choix de St-Thomas, et plus particulièrement le
choix de la Somme de théologie, comme guide pour effectuer son étude. Il
fait cela en exposant l'insuffisance de quelques approches contemporaines au

sujet qui, bien qu'elles soient largement répandues, sont selon lui «

déficientes ou réductrices » (64). En ce qui concerne la Parole, il mentionne et
analyse l'imperfection de quelques modèles de la philosophie du langage qui
mettent excessivement en lumière soit l'aspect performatif de l'énoncé, soit
l'aspect significatif. Quant aux sacrements, il expose l'insuffisance du modèle
sacramentaire proposé par Chauvet et du courant contemporain appelé
l'ontologie sacramentelle.

Les insuffisances des approches modernes mènent l'auteur à concentrer
son attention, dans le troisième chapitre, sur la question de la sacra doctrina
de St-Thomas et de préciser l'étendue de sa signification. L'histoire de

l'interprétation de la première question de la Somme qui trouve son origine chez
Cajetan et chez Jean de St-Thomas met en lumière le fait que la signification
de la sacra doctrina thomasienne est plus large et plus riche que la compréhension

moderne de la notion de théologie. La sacra doctrina trouve plutôt
son équivalant en ce que nous appelons aujourd'hui la Parole de Dieu. Ainsi
compris, le sujet de l'étude peut être désormais appelé sacramentalité de la

sacra doctrina. Cette compréhension détermine le plan de la suite du travail
(cf. 163).

Avec le chapitre suivant, l'étude entre dans son coeur, où le fr. Michelet
fait un examen successif de deux éléments de l'analogie qui est l'objet du
travail : la Parole de Dieu (chapitres 4 et 5) et les sacrements (chapitres 6 et
7). Dans le chapitre 4, il envisage la Parole de Dieu comme sacra doctrina. Le

lecteur rencontre ici un survol de la question première de la Somme, c'est-à-
dire une lecture interprétative du texte dont la clef d'interprétation est la
sacramentalité de la Parole. Cette lecture permet de souligner l'importance
particulière du premier article duquel découle la structure des articles suivants.
Ainsi s'explique ici la fonction même de la première question dans
l'ensemble de l'oeuvre (ponere causam) et son plan (divisio textus). Quant au plan
de la question, le premier article est comparé aux textes parallèles de trois
autres textes majeurs de l'Aquinate (Scriptum super Sententias, Summa contra

Gentiles et De Veritate), ce qui montre qu'il est très complexe et composé



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 341

selon à la fois l'ordo inventionis (découverte, connaissance) et l'ordo expositions

(essence) (cf. 169).
Le travail se poursuit dans le chapitre 5 en considérant la Parole de Dieu

comme theologia où on voit une équivalence de signification, avec quelques
nuances bien montrés, entre sacra doctrina et theologia. En lisant la
première question de la Somme, l'Auteur observe l'apparition du mot theologia
dans le premier article, puis un retrait de ce terme par St-Thomas dans les
articles suivants au profit de la notion de sacra doctrina et enfin sa réapparition

dans l'article sept. Il se pose ainsi la question du sens précis du mot
theologia chez St-Thomas et de son rôle dans la première question de la
Somme. Le frère Michelet essaie de répondre à cette question par un retour
aux sources du mot, jusqu'à l'antiquité païenne, et par examiner son histoire
et sa fonction dans l'œuvre de l'Aquinate. Il arrive à la conclusion que sacra
doctrina et theologia se réfèrent à la même réalité - la Parole de Dieu, mais
sous des angles différents : sacra doctrina exprime la Parole de Dieu « qui
vient de Dieu (a Deo) et qui conduit à Dieu (ad Deum) » (271) ; tandis que
theologia exprime la Parole de Dieu qui « parle de Dieu comme son unique
sujet (de Deo) » (271), c'est-à-dire exprime la science que Dieu en tant que le
principe et la fin de tout a de Lui-même et de toutes choses.

Les deux chapitres suivants se concentrent sur l'autre élément de l'analogie,

étant le cœur de l'étude, c'est-à-dire sur les sacrements. À la suite de
l'étude historique du terme theologia, l'Auteur mène une étude pareille de
deux notions liées aux sacrements : mysterium (mysterion), un mot d'origine
biblique, et sacramentum, un terme étant sa traduction faite par les pères
latins. Le chapitre 6 descend aux origines de ces deux termes, en montrant leur
usage, leur similitude et leur dissimilitude aussi bien chez les chrétiens de

l'Antiquité que dans le monde antique païen, surtout dans les institutions
romaines judiciaires et militaires. Ensuite, il explique une fission de signification

de ces deux notions, faite au cours des siècles, qui a mené à réduire
sacramentum au sens spécialisé et a laissé au mysterium un sens plus large.
Comme conséquence de cette étude historique, l'auteur présente dans le
chapitre 7 le concept du sacrement comme étant présent chez St-Thomas. 11 note
son usage au sens large, proche du mysterium, ainsi que l'usage au sens strict
qui est dominant et qui se réfère aux sept sacrements. Il remarque aussi une
évolution de compréhension des sacrements réalisée chez l'Aquinate entre le
Commentaire des Sentence et la Somme de théologie. Ce changement qui met
au premier plan dans son stade final la signification, et non plus la causalité,
fait de la définition des sacrements une définition possible à appliquer aussi

pour la Parole de Dieu. De cela résulte que la structure tripartite du sacrement

(sacramentum tantum - res et sacrementum - res tantum) et la signification

tripartite de la causalité sacramentelle (signum rememorativum -
Signum demonstrativum - signum prognosticum) peuvent être aussi appliqués
pour le mystère de la Parole de Dieu.

La partie finale du livre, composée de deux chapitres, déduit des

conséquences de la mise ensemble des termes sacra doctrina - theologia du côté
de la Parole de Dieu et mysterium - sacramentum du côté des sacrements et



342 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

cherche les liens entre ces deux éléments de l'analogie ainsi posées. Le lien
principal est la convenance, car St-Thomas lui-même en parlant de la

convenance des sacrements (ST III, q. 60, art. 4) renvoie le lecteur à la convenance

de la Parole de Dieu (ST I, q. 1, art. 9). Ainsi, dans le chapitre 8, consacré

à l'économie de convenance, l'Auteur lit l'article 9 de la première question

de la Somme sur la convenance des images dans la sacra doctrina à la
lumière de la convenance des sacrements. Pourtant, le dernier chapitre du
livre, étant un prolongement du précédent, montre que de l'économie de

convenance résulte de l'économie de signification (connaissance). En ce

chapitre, les quatre sens de l'Ecriture (ST I, q. 1, a. 10) sont mis en parallèle avec
la triple signification causale des sacrements. Ainsi l'Auteur achève la lecture
de la première question de la Somme.

Bien que la lecture du livre du frère Michelet soit exigeante, le nexus du
mystère de la Parole de Dieu et du mystère des sacrements, présenté à l'aide
de l'analogie théologique, mène le lecteur au ravissement intellectuel sur
l'unité et la profondeur de la foi chrétienne. La qualité théologique
exceptionnelle du frère Michelet, s'exprimant à travers la lecture attentive de
l'œuvre de St-Thomas, l'analyse précise de son vocabulaire et la recherche au
plan historique, introduit à une compréhension plus claire de la Révélation.
Cet ouvrage de théologie fondamentale a donc le grand mérite d'approfondir
de l'intelligence de la foi.

tUKASZ WlSNIEWSKI OP

Thomas von Aquin: Das Eine und das, was aus dem Einen folgt. Kommentar
zu Aristoteles' Metaphysik, 10. Buch, Deutsch-Lateinisch. Aus dem Lateinischen

übersetzt von Raphael Georg Kürzinger. Neunkirchen-Seelscheid: edi-
tiones scholasticae 2020, 300 Seiten. ISBN 878-3-86838-580-9.

Dank der Bemühungen von Klaus Obenauer verfügt die deutschsprachige
Leserschaft über eine zweisprachige Ausgabe des Metaphysikkommentars
von Thomas von Aquino. Neben der Übersetzung findet die Leserschaft in
diesen Bänden im Anhang den lateinischen Text der sog. Marietti-Ausgabe,

die von Raymundus Cathala und Raymundus Spiazzi 1950 (Turin),
erstellt wurde (allerdings ist leider die Paragraphennummerierung dieser
Ausgabe nicht übernommen worden). Obenauer hat selbst Teile des ersten
Buches (Kritische Sichtung. Von den Vorsokratikern bis Piaton, 2018), Buch
5 (Lexikon der philosophischen Begriffe, 2016), Buch 8 und 9 (Materie und
Form. Aktualität und Potenzialität, 2017) sowie Buch 12 (Materielle
Substanz - immaterielle Substanz - Gott, 2017) übersetzt. Das wichtige 4. Buch
wurde von Stefan Sellner übersetzt (Das Seiende und die ersten Prinzipien,
2016), das dritte und das sechste von Clemens Schlip (Probleme der
Metaphysik, 2016; Das Seiende als Seiendes, 2016), das siebente von Christian
Mohr (Substanz und Wesenheit, 2017), das elfte von Michael Stickelbroeck
(Gegenstand und erste Prinzipien der Metaphysik, 2018). Unter dem Titel
Was ist Metaphysik? hat Christian Mohr Buch I, 1-3 und Buch 2, 1-2 ver-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 343

deutscht (20x6). Der zuletzt in dieser Reihe erschienene Band enthält das
bedeutsame 10. Buch. Thomas selbst hat zu Beginn des Kommentars seine
Auffassung des Plans der aristotelischen Metaphysik zusammengefasst und
das Thema des 10. Buches angekündigt:

„Bereits im vierten Buch dieses Werkes hat der Philosoph gezeigt, dass diese
Wissenschaft als Gegenstand das Seiende und das Eine hat, welches mit dem
Seienden austauschbar ist. Und deshalb, nachdem er das akzidentiell Seiende
und das Seiende, welches die Wahrheit einer Aussage bezeichnet, im sechsten

Buch bestimmt hat und nachdem er das Seiende an sich im Hinblick
darauf, dass es in zehn Kategorien aufgeteilt wird, im siebten und im achten
Buch bestimmt hat und nachdem er das Seiende unter dem Aspekt, dass es in
Potenz und Akt unterteilt wird, im neunten Buch bestimmt hat, hat er nun in
diesem zehnten Buch vor, das Eine zu bestimmen und das, was das Eine an-
belang" (Übersetzung S. 11-12).

In der Tat ist das zehnte Buch für die thomistische Lehre der Transzendentalien

von grundlegender Bedeutung. Nachdem Thomas im zweiten Abschnitt
seines Kommentars festgehalten hat, was das Mass ist („Mass [mensura] aber
ist nichts anderes als das, wodurch die Grösse eines Dinges erkannt wird", 25),
betont Thomas, dass „das Seiende und das Eine irgendwie dasselbe bezeichnen
[aliqualiter idem significant]" (50), denn „das Eine fügt die Ungeteilheit [indi-
visio] zum Seienden hinzu" (50). Nicht allein die Konvertibilität von Einem
und Seiendem ist indes in diesem Buch bedeutsam, sondern ebenfalls die im
Anschluss an Aristoteles erklärte Lehre der vier Gegensätze. Kürzinger übersetzt,

es gebe vier „Gattungen der Entgegensetzung" (oppositionis genera), nämlich

die Kontradiktion (contradictio), die Privation (privatio), die Gegensätzlichkeit

(contrarietas) und die Relation (relatio). Die Übersetzung von privatio
ist vielleicht nicht besonders glücklich. Ein Hinweis auf einen für die thomistische

Philosophie ganz grundlegenden Passus kann Einblick vermitteln in die
Übersetzungsarbeit von Kürzinger. Im fraglichen Passus will Thomas klären,
wie der Begriff der Teilung (divisio), der ja für das Verständnis des Einen als

ungeteiltem grundlegend ist, zu verstehen ist. Die für das Eine vorausgesetzte
Bedeutung der Teilung ist jene, die „Kontradiktion verursacht".

Sic ergo primo in intellectu nos-
tro cadit ens, et deinde divisio et post
hoc unum quod divisionem privat, et
ultimo multitudo quae ex unitatibus
constituitur. Nam licet ea quae sunt
divisa, multa sint, non habent tarnen
rationem multorum, nisi postquam
huic et illi attribuitur quod sit unum.
Quamvis etiam nihil prohiberet dici
rationem multitudinis dependere ex

uno, secundum quod est mensurata
per unum, quod iam ad rationem nu-
meri pertinet.

So gelangt also das Seiende zuerst
in unseren Verstand und hierauf die
Teilung und nachher das Eine,
welches von der Teilung frei ist, und
zuletzt die Vielheit, welche aus Einheiten

zusammengesetzt wird. Denn mögen

auch die Dinge, die getrennt sind,
viele sein, haben sie dennoch nicht die
Bedeutung der Vielen, ausser nachdem

diesem und jenem Ding die
Wesenheit des Einen zuerkannt wurde.
Obgleich überdies nichts daran hin-
dert zu sagen, dass der Begriff der



344 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Vielheit vom Einen abhängt, insofern
sie durch das Eine gemessen wird,
welches sich schon auf die Bedeutung der
Zahl bezieht. (64)

Wichtig sind in den Ausführungen des zehnten Buches ebenfalls die

Unterscheidung zwischen dem transzendentalen und dem numerischen Einen, also

dem Einen, „welches das Prinzip der Zahl ist" (unum quod est principium
numeri, 133) und dem Einen, „welches mit dem Seienden austauschbar ist"
(unum, quod convertitur cum ente, 133) sowie die Unterscheidung zwischen
dem transzendentalen Einen und dem Mass:

„Man muss aber wissen, dass die Mehrheit [pluralitas] oder Vielheit [multitu-
do] für sich, welche dem Einen, das mit dem Seienden austauschbar ist,
entgegengesetzt wird, gleichsam die Gattung der Zahl ist; denn die Zahl [numerus]

ist nichts anderes als die Mehrheit oder Vielheit von durch das Eine
messbaren Dingen. So ist demnach das Eine, insofern als einfachhin [simpli-
citer] das unteilbare Seiende ausgesagt wird, mit dem Seienden vertauschbar"
(132)-

Wie an anderer Stelle kritisiert Thomas auch in diesem Buch Avicenna, der
nicht angemessen zwischen dem transzendentalen und dem numerischen
Einen unterscheidet:

„Denn er wurde von der Doppeldeutigkeit [aequivocatione] des Einen
irrgeleitet. Denn das Eine, insofern es das Prinzip der Zahl ist und die Bedeutung
des Masses in der Gattung der Quantität hat, bezeichnet eine gewisse Natur,
welche zu dem, von der sie ausgesagt wird, hinzugefügt wird, weil sie zur
Gattung der Akzidentien gehört. Aber das Eine, welches mir dem Seienden aus-
tauchbar ist, schliesst alle seienden Dinge ein [circuit omnia entia]" (53-54).

Die vorangehenden Ausführungen geben einen Einblick in die Beschaffenheit

der Übersetzung von Kürzinger, aber sie belegen ebenfalls, wie
bedeutungsvoll der Thomas Kommentar zum zehnten Buch der Metaphysik ist.

Allerdings ist hier eine Kritik nicht an der Arbeit des Übersetzers
angebracht, sondern an einem Mangel, der die gesamte Reihe betrifft. Die
übersetzten Texte sind einem Textkommentar entnommen. Es scheint mir uner-
lässlich, dem Kommentar den kommentierten Text des Aristoteles hinzuzufügen,

also sowohl die lateinische Fassung des aristotelischen Textes sowie
eine deutsche Übersetzung dieses Textes. Trotz dieses eindeutigen Mankos
sind die von Klaus Bernauer besorgten Ausgaben ein dienlicher Beitrag zur
Verbreitung und zum Verständnis thomistischen Denkens. Obenauer hat das
Vorhaben seines Unternehmens wie folgt zusammengefasst: „Motiviert ist das

Unternehmen durch ein Vorschussvertrauen in die Leistungsfähigkeit der
Metaphysik des Aristoteles und deren eigenständiger Anverwandlung durch den

Aquinaten" (Vorwort, in: Was ist Metaphysik?, X). Die Reihe vermittelt indes
den Eindruck, dass ein unmittelbares Verständnis des Textes von Thomas möglich

wäre. Die heutige Anverwandlung der Philosophie (und Theologie) des
Thomas erfordert indessen eine unverzichtbare historische Klärung, Situie-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 345

rung und Analyse dieser Texte des 13. Jahrhunderts. Nützliche, kommentierte
Literaturhinweise im Vorwort des Übersetzers (1-6) berücksichtigen im

besprochenen Band diese Anforderung mindestens zum Teil.

Ruedi Imbach

Koridze, Georg: Die thomistische Theorie der Intentionalität. Neunkirchen-
Seelscheid: editiones scholasticae 2019, 247 Seiten. ISBN 978-3-86838-216-7.

Die vorliegende Studie befasst sich mit der thomistischen Theorie der
Intentionalität, und zwar in der Ausprägung, welche diese bei dem französischen
Dominikaner Hervaeus Natalis fand. Genauer gesagt, bildet Natalis' wohl
zwischen 1307 und 1316 verfasster Traktat De secundis intentionibus den
Gegenstand der Untersuchung. Natalis' Traktat, so Koridze, ist als „die Vorlage
für sämtliche thomistischen Theorien der Intentionalität" (1) anzusehen. Es

handelt sich, wie man ohne Übertreibung sagen kann, um einen Meilenstein
in der Entwicklung der scholastischen Philosophie.

Die Grundidee des scholastischen Intentionalitätsverständnisses besteht
in der Ansicht, dass sich nicht nur das Denken auf einen Gegenstand, sondern

umgekehrt auch der Gegenstand auf das Denken richtet. Dabei wird
grundsätzlich differenziert zwischen dem realen und dem gedanklichen
Gegenstand. Der reale Gegenstand wird auch als erste Intention bezeichnet, da
er im Erkenntnisvorgang zuerst erfasst wird, während der gedankliche
Gegenstand auch als zweite Intention bezeichnet wird, da seiner Erkenntnis die
erfasste Sache stets vorausgeht. Universalien und Gattungen wären Beispiele
für zweite Intentionen, Einzeldinge wie Menschen, Steine und Häuser
Beispiele für erste Intentionen. Zu den ersten Intentionen zählen also insbesondere

auch extramentale Entitäten, wohingegen zweite Intentionen ausschließlich

intramental zu deuten sind. Als solche ermöglichen sie die „Wissenschaft

der Logik" (2), mit deren Grundlegung wiederum Natalis' Traktat sich
auseinandersetzt. Dessen zentrale These lautet, dass die „Logizität der
Wirklichkeit" (3) jedem Denken und Sprechen vorausgeht, so dass einem
„metaphysischen Realismus" (5) der Weg geebnet wird. Es wird somit ein Fundament

geschaffen für „die objektive Erkenntnis der Wesenheiten durch die
philosophische Logik der zweiten Intentionen" (ebd.).

Ganz allgemein lässt eine Intention nach Natalis sich definieren als
„gezielte Tendenz" (18). Dabei gilt es zu sehen, dass Natalis prinzipiell
unterscheidet zwischen Intentionen im Bereich der Willensäußerung und
Intentionen auf dem Gebiet der Verstandestätigkeit. Letztere werden noch einmal
untergliedert in intentio ex parte intelligentis und intentio ex parte rei in-
tellecte, also die Ausrichtung der Erkenntnis auf den Gegenstand und die
Ausrichtung des Gegenstands auf seine Erkenntnis. Der Realismus ergibt
sich aus der zweiten Unterart der verstandesgebundenen Intentionen. Koridze
wörtlich: „Die ganze Architektonik der Erkenntnisbildung geht auf die
Intention der Sache zurück. Sie bestimmt, was und wie erfasst wird [...]" (20).

Ist schon die Auffassung einer vom Gegenständlichen selbst ausgehenden
Intentionalität dem modernen Denken prima facie eher fremd, so gilt Ähn-



346 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

liches für das von Natalis vertretene Konzept von Objektivität und Subjektivität.

Reale Gegenstände können extramental und intramental vorkommen,
sind aber als grundsätzlich subjektiv verfasst zu deuten. Gedankliche Gegenstände

dagegen existieren ausschließlich intramental und zugleich objektiv.
Hierbei muss man allerdings sehen, dass .subjektiv' nach dem scholastischen
Verständnis Natalis' zusammenhängt mit .Substrat' und somit der
Eigenschaft, Subjekt im ontologischen Sinne zu sein. .Objektiv' auf der anderen
Seite verweist Natalis zufolge auf Gedankendinge (die unter Umständen auch
rein imaginär sein können). Dies vorausgesetzt, ergeben sich vier verschiedene

Seinsmodi: (i) ausschließlich subjektiv-extramental; (ii) ausschließlich
subjektiv-intramental; (iii) zugleich objektiv-intramental und subjektiv-extramental;

(iv) ausschließlich objektiv-intramental. Die ersten drei Seinsmodi
stellen jeweils ein ens realis dar, der vierte Seinsmodus ein ens rationis. Zu

(i) gehören einfache reale Entitäten wie Steine, zu (ii) solche Entitäten wie
Begriffe und andere kognitive Mittel. Ein Paradebeispiel für (iii) sind Universalien.

Zu (iv) gehört nichts Seiendes aus der realen Welt, sondern nur
Seiendes aus der gedanklichen Welt (wobei vorausgesetzt wird, dass Universalien

irgendwie zur realen Welt gehören, was alles andere als selbstverständlich
ist, zumal ihre Zugehörigkeit zur zweiten Intention im engen Sinne all dem
dann irgendwie auch entgegensteht).

Im weiteren Verlauf der Studie wird nun der „Frage nach der Bestimmung
der zweiten Intention" (51) nachgegangen. Man erinnere sich: der gedankliche

Gegenstand (das ens rationis) wird von Natalis mit dieser zweiten
Intention in eins gesetzt. Diese ist sonach „ein gedanklich Seiendes" (83), aber,
wie Koridze gleich hinzufügt, „angewiesen" (85) auf die erste Intention (dem
ens realis). Genauer gesagt ist die zweite in der ersten Intention „fundiert"
(111). Oder noch einmal anders gewendet: Logik wird, im Sinne eines
metaphysischen Realismus, ontologisch untermauert. Die hauptsächliche Funktion

der zweiten Intention liegt Natalis zufolge darin, wahrheitsgemäße
Aussagen über extramentale Entitäten tätigen zu können. Eine Schlüsselrolle
spielt in diesem Zusammenhang die 4. quaestio des Traktats, deren Ziel
Natalis selbst wie folgt bestimmt: „Postquam quaesitum est de secunda in-
tentione in comparatione ad primam quantum ad suam fundationem, nunc
quaerendum est de secunda intentione in comparatione ad primam quantum
ad praedicationem" (113, Fn. 435). Es geht also, verkürzt gesagt, um das Wesen

der Prädikation.
In dem die rationalen Wissenschaften umfassenden Trivium gibt es nun

drei Disziplinen, die sich mit gedanklichen Entitäten befassen: Grammatik,
Rhetorik und Logik. Allerdings ist es nur die Logik, welche „gedanklich
Seiendes sowohl im Allgemeinen als auch im Besonderen behandelt" (189). Geht
es um das Wesen der Prädikation, so kommt es auf die Allgemeinheit an.

Wichtiger noch: es ist die Logik, welche das gedanklich Seiende in seiner
Relation zum real Seienden (und somit im Verhältnis zur Metaphysik) behandelt.

Während Grammatik und Rhetorik gedanklich Seiende in Isolation als

reine Verstandesprodukte betrachten, befasst sich Logik - als die Wissen-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 347

schaft der zweiten Intention - „mit gedanklich Seienden, die von der Natur
der erfassten Sache her entstehen" (212).

Wie Koridze gegen Ende der Studie noch einmal hervorhebt, besteht die
Grundaussage des von Natalis auf den Weg gebrachten „intentionalitischefn]
Realismus" (216) darin, dass der erkannte reale Gegenstand „sich auf den
Verstand richtet, ihn aktiviert, d.h. ihn in eine Relation zu sich selbst setzt"
(ebd.). Man hätte sich, was dieses aktivische Verständnis von extramentaler
Realität betrifft, mehr an veranschaulichenden Beispielen gewünscht. Doch
soviel steht fest: folgt man dem Logik-Verständnis Natalis', dann werden die
Regeln der Begriffsbildung vom Logiker entdeckt und nicht etwa aus freien
Stücken aufgestellt. Doch wie lässt sich das erklären? Verbirgt sich hinter
Natalis realistischer Ausrichtung eine motivierende theologische Überlegung?
Laut Koridze ist dies nicht der Fall. Vielmehr handele es sich bei der
postulierten habitudo rei intellectae ad intellectum um „eine natürliche
Offenbarung der Weltvernünftigkeit" (217). Haben wir damit bereits „an der Tür
zur Neuzeit geklopft"? (218) Es ist dies die Frage, welcher der Autor sich zum
Abschluss seiner Studie widmet. Dabei tun sich zunächst sehr interessante
Parallelen zum Intentionalitätsverständnis Edmund Husserls auf. Dessen

Differenzierung zwischen Erkenntnisobjekt, Gehalt und Akt finde sich bei
Natalis bereits vorweggenommen, und zwar in Gestalt der Trias res intel-
lecta, conceptus mentis ud actus intelligendi. Überdies qualifiziere sich der
speziell durch Natalis repräsentierte Thomismus „als gegenwärtiger
Gesprächspartner" (223) in Anbetracht der Intentionalitätskonzepte Roderick
Chisholms und insbesondere John Searles. Allerdings dürfe man bei all dem
nicht den gravierendsten Unterschied übersehen: „In den modernen Theorien

wird vom Meinenden auf den Gegenstand referiert, bei Hervaeus genau
umgekehrt: vom Gegenstand auf das Meinende" (226). Wie gesagt: die
interpretierende Rekonstruktion hätte hier ruhig expliziter (beziehungsweise
illustrativer) ausfallen können. Denn dass „die Sachen es selbst bewirken, die
Wissenschaft der Logik aus der Begegnung mit dem menschlichen Geist
hervortreten zu lassen" (228), ist alles andere als selbstverständlich. Sicher: Der
Ausweg über den Verweis auf das „Wunder der menschlichen Erkenntnis"
(ebd.) lässt sich immer wählen. In Anbetracht sich immer stärker zur
Geltung bringender kognitions- und neurowissenschaftlicher Forschung ist dies
allerdings wohl kaum der ideale Weg, um den Thomismus als „Gesprächspartner"

im Spiel zu halten. Doch wie dem auch sei, die Wiederentdeckung
der Intentionalitätstheorie Natalis' stellt einen wichtigen Beitrag zur
philosophiehistorischen Forschung im engen, epochenbezogenen Sinne dar. Es

steht zu hoffen, dass sich weitere Forschungsbeiträge anschließen werden.

Matthias Neuber

KAISER, Christian: Epikur im lateinischen Mittelalter. Mit einer kritischen Edition

des X. Buches der Vitae philosophorum des Diogenes Laertios in der
lateinischen Übersetzung von Ambrogio Traversari (1433) Rencontres de



348 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Philosophie Médiévale 19). Leiden: Brepols 2019, 501 Seiten. ISBN 978-2503-
58769-1.

Der zu rezensierende Band besteht aus zwei Teilen, nämlich einer umfangreichen

Studie zur Tradition Epikurs im Mittelalter und einer kritischen Edition

der lateinischen Übersetzung des zehnten, Epikur gewidmeten Buches
der Vitae philosophorum des Diogenes Laertios, die Ambrogio Traversari 1433
abgeschlossen hat. Diese Edition (342-416) beruht auf der Handschrift Firen-
ze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut. 65.21, einer Handschrift die Cosimo
de' Medici gewidmet ist. Das Autograph Traversaris (Biblioteca Medicea
Laurenziana, Strozzi 64) wurde zur Erstellung des Textes ebenfalls berücksichtigt

und im Apparat werden überdies die Varianten von 15 weiteren
Handschriften vermerkt. Kaiser hat den Kontext der Entstehung dieser Übersetzung

des Kamaldulenserpaters genau studiert (225-262) und kann vor allem
nachweisen, dass die Übersetzung im Kontext der Auseinandersetzung
zwischen Leonardo Bruni und Traversari zu situieren ist. Dieser setzte sich mit
seiner Übersetzung der säkularisierenden Tendenz Brunis entgegen. Es ist
keineswegs zufallig, dass Traversari ebenfalls die Vitae patrum übersetzte
und offensichtlich die beiden Übersetzungen als ein „zusammengehöriges
Projekt" (239) verwirklichte und auf diese Weisen die „Glorifizierunge weltlicher

Ethik" (255) bekämpfen wollte. Diese kritische Edition des 1472 erstmals
publizierten Textes ist für das Studium der Philosophie- und Mentalitätsgeschichte

Europas ein wichtiges Dokument.
Auf überzeugende und bislang in ihrer Vielfalt noch nie erreichte Weise

dokumentiert der erste Teil des Buches von Kaiser, wie die Figur und das Denken

Epikurs im Mittelalter wahrgenommen und beurteilt wurden. Der
kritische Leser begegnet in dieser umfassenden Einleitung nicht nur den schon
bekannten Rezipienten epikureischer Reminiszenzen, sondern ist erfreut,
auch Autoren wie Peter Abaelard (67-69), Johannes von Salisbury (54-56,
59-67), Albertus Magnus (70-74) und Ulrich von Strassburg (75-76)
anzutreffen. Die akribische Beschreibung der Präsenz Epikurs im Mittelalter
betont nicht allein die patristische Prägung des Epikur-Bildes (15-37), sondern
weist überdies nach, in welcher Weise die verschiedenen Autoren immer
wieder ihre Nachzeichnungen von dem vor allem durch Augustinus bestimmten

Bild der Funktion der ,Epikureer' geleitet waren. Der Behauptung Kaisers
kann ich in vollem Umfang zustimmen: „Epikur und seine Weltdeutung
stellten wie gesehen eine feste Größe im theologischen und philosophischen
Diskurs des lateinischen Mittelalters dar, vermittelt und angeregt durch die
indirekte Überlieferung der Kirchenväter sowie der lateinischen Klassiker
Cicero, Seneca und Boethius" (77).

Zweifellos verdient die Darstellung der Rolle der epikureischen Philosophie

im medizinischen Denken besondere Beachtung, aber dieser Aspekt
gehört nicht zu meiner Kompetenz (dazu vgl. 77-99). Die Ausführungen zu
Heliand von Froidmont und seines Einflusses greifen die Entdeckungen von
Thomas Ricklin auf (100-115) und entwickeln sie fruchtbringend. Es will mir
scheinen, dass die Einsicht, dass „die von Helinand initiierte Gesamtschau
über die reécriture durch Vinzenz von Beauvais den prägendsten Einfluss auf



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 349

das spätmittelalterliche Wissen um Epikur" (114) geliefert hat, zu den wichtigen

Ergebnissen der Studie zählt. Erwähnenswert ist zweifellos auch das
Kapitel, das Epikur bei Dante und in den frühen Kommentaren der Commedia
gewidmet ist (165-224). In diesem Zusammenhang lehnt Kaiser entschlossen
die in der Danteforschung entwickelte These zweier Epikurbilder im Mittelalter

ab. Seine Forschung belege, sagt Kaiser, dass Epikur „im mittelalterlichen

Denken omnipräsent war" (175): „Der Athener Epikur ist ein eindeutig
bestimmbarer Philosoph [...], dessen Lehre die Lust als höchstes Gut gesetzt,
die Existenz einer göttlichen Vorsehung bestritten und die menschliche Seele

als ein körperliches, sterbliches Gebilde begriffen hat" (175).
Zweifellos ist es einerseits die Edition der Übersetzung von Traversari

und andererseits deren reichhaltige Kontextualisierung, welche das größte
Interesse der Forschung entfachen werden. Was mich betrifft, so möchte ich
auf drei Aspekte der Studie hinweisen, die mich aus verschiedenen Gründen
in besonderer Weise beeindruckt haben. Die erste diesbezügliche Beobachtung

betrifft Petrarca, der sich namentlich in De remediis utriusque fortunae
auf Epikur bezieht. Kaiser betont, die Darstellung Petrarcas sei „höchst
tendenziös" (119) und der Dichter wolle aufzeigen, „dass Epikur trotz seiner schönen

Sprüche kein echtes Vorbild sein könne" (122). Der wichtigen
Schlussfolgerung kann man zustimmen:

„Diese abwertende Einschätzung Petrarcas (von Epikur) erweist seinem Vorbild

Augustinus erneut alle Ehre, und sie macht als eine von vielen
mittelalterlichen Quellen erneut darauf aufmerksam, dass die vermeintliche ,Duplizität',

die viele Forscher im Epikurbild des Mittelalters ausmachen, von den
Zeitgenossen gemäß ihrer eigenen Wahrheitsform geschmeidig und widerspruchslos

erklärt werden konnte und wurde" (123).

Erneut wird hier die grundlegende Deutungshypothese des unübersehbaren
Einflusses der Kirchenväter und namentlich Augustins auf das
mittelalterliche Epikurbild betont. Zusammenfassend Iässt sich unter diesem
Gesichtspunkt sagen, „dass die Epikureer seit der lukanischen Erzählung von
Paulus' Disput auf dem Areopag in der Apostelgeschichte und deren
Ausdeutung durch die Kirchenväter für eine Weltanschauung einstehen, die die
Seele für körperlich und sterblich und die Lust für das höchste Gut hält: Als
Anhänger dieser Ideologie werden alle Menschen betrachtet, die nicht an die
Unsterblichkeit der Seele glauben oder an ihr zweifeln" (129).

Mein zweiter Hinweis betrifft die Interpretation von Boccaccios
Einschätzung Epikurs. Selbstverständlich wird auf Boccaccios Porträt von Epikur
in seinem Comento zum zehnten Gesang des Inferno hingewiesen, wo der
Dichter einerseits die Leugnung der Unsterblichkeit betont, aber andererseits

jene tadelt, die unterstellen, Epikur sei ein Schlemmer gewesen. Mich
interessiert indes vor allem die bezüglich der neunten Novelle des VI. Tages
im Decameron inszenierte Diskussion (vgl. dazu 206-216). Diese Novelle
erinnert bekanntlich an eine Begegnung mit Guido Cavalcanti, der von
Boccaccio als jemand eingeführt wird „che [...] aliquanto tenea della oppi-
nione degli epicuri, si diceva tralle gente volgare che queste sue speculazioni



35o Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

erano solo in cercare se trovar potesse che Iddio non fosse" (zitiert 207, Fussnote

94). Methodisch ist Kaisers Erörterung dieser Begegnung und vor allem
ihrer modernen Interpretation für den kritischen Leser sehr aufschlussreich.
Er warnt ausdrücklich vor der „Rückführung eigener Denkschemata auf
vergangene Zeiten und liebgewordene Geistesheroen" (210). Er weist also ganz
entschieden eine Interpretation der Novelle zurück, die wie beispielweise
Olaf Pluta den Epikuräer Cavalcanti als Atheisten deuten, denn „die Novelle
scheint [...] keine eindeutige Moral zu transportieren" (213). Ich will mich
hier nicht auf eine Diskussion über die Deutung der Novelle einlassen, ich
will ausschließlich auf den unablässigen meta-kritischen Umgang Kaisers
mit der Forschungsliteratur hinweisen. Die Zerstörung scheinbarer Autoritäten

ist ein Gestus, den Kaiser gern und ständig vollzieht. Er geht sehr
umsichtig und kritisch mit den Texten und ihren Deutungen um. Er besitzt
jenes Misstrauen, jene Vorsicht, die für den geschulten Historiker unverzichtbar

ist.
Mein dritter Punkt bezieht sich auf einen mich besonders bestrickenden

sowohl inhaltlichen wie auch historischen Aspekt: ich meine die von Kaiser
aufgezeigt Beziehung, welche mehrere mittelalterliche Autoren zwischen dem
Epikureismus und dem alttestamentlichen Kohelet gesehen haben (131-164).
Es wurde bereits daraufhingewiesen, dass ein ganz entscheidendes, im
Mittelalter überliefertes Merkmal des epikureischen Denkens die Leugnung der
Unsterblichkeit war. Diese Epikur zugeschriebene Infragestellung eines
Lebens nach dem Tod hat eine ganze Reihe von Theologen dazu geführt, eine
Beziehung herzustellen zwischen der alttestamentlichen, Salomon
zugeschriebenen, Schrift Ecclesiastes und Epikur. Bereits Filastrius von Brescia
(4. Jh.), aber auch Alcuin, Petrus Comestor, Hugo von Saint-Cher, Johannes
Peckham oder Bonaventura vergleichen gewisse Aussagen im Kohelet mit
der Lehre Epikurs. Wie die ausführliche, diesbezügliche Untersuchung von
Kaiser zeigt, verdient diese Verknüpfung der heidnischen Weltanschauung
Epikurs mit dem pseudo-salomonischen Text große Beachtung, namentlich
wenn wir beobachten, wie sie beispielweise in der Chronica von Salimbene
(131-134) anzutreffen ist. Aus zwei Gründen erachte ich die Untersuchung
Kaisers zu diesem Problem von besonderer Tragweite. Zum einen betont er
zu Recht die unübersehbaren Irritationen, die dieser alttestamentliche Text
für den christlichen Leser hervorrufen kann. Es handelt sich um eine
Provokation, die nicht von außen kommt, „sondern innerhalb der eigenen
Wahrheitsform auftritt, indem sie von den eigenen heiligen Texten auszugehen
scheint, genauer gesagt von den alttestamentlichen Weisheitsbüchern" (160).
Der zurecht in den Vordergrund gerückte Text von Fra Salimbene, den Kaiser
übersetzt, zeigt die Sprengkraft des alttestamentlichen Textes: ich zitiere nur
den Anfang einer geschickten Zusammenstellung Salimbenes, auf die Kaiser
hinweist und die er übersetzt:

Ebenso Ecclesiasticus: ,Wir leben nur dieses Leben, denn nach dem Tod wird
unser Name nicht mehr solcherart sein.' Ebenso der Psalm: ,Ihre Seele starb
in ihnen.' Auf dasselbe Thema bezieht sich, was der Weise im 3. Kapitel des
Ecclesiastes sagt [Koh 3,19-22]: ,Ein einziger ist der Tod des Menschen und



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 351

der Tiere, und beide haben die gleiche Beschaffenheit. So wie der Mensch
stirbt, sterben auch jene. Alle atmen auf die gleiche Weise, und nichts hat
der Mensch, was über das Tier hinausginge. Allesamt unterliegen sie der
Vergänglichkeit, und alle gehen zum selben Ort. Aus Erde sind sie gemacht, und
zur Erde kehren sie ebenso zurück. Wer weiß schon, ob der Hauch der Kinder

Adams nach oben steigt und ob der Hauch der Tiere nach unten herabsteigt?

Ich habe erkannt, dass es für den Menschen nichts Besseres gibt, als
sich an seinem Werk zu freuen, und dass dies sein Anteil ist. Denn wer bringt
ihn in die Lage zu erkennen, was nach ihm sein wird?' Solcherart gibt es noch
viel mehr im Ecclesiastes, das Salomon in der Rolle des fleischlichen
Menschen (persona carnalium) sagte (zitiert und übersetzt 132).

Die Analyse Kaisers zeigt, wie die mittelalterlichen Exegeten einen herme-
neutischen Kniff haben finden müssen, um diese Passagen der Bibel zu
entschärfen oder zu genehmigen. Salimbene sagt: „Salomon [...] in persona
carnalium dixit." Thomas von Aquin dagegen: „Salomon inducit rationem illa ex
persona insipientium." Ich erachte es als besonders aufschlussreich, wenn
derartige Spannungen im Überlieferungsgut der christlichen Tradition sichtbar
gemacht werden. Es gehört auch zur Aufgabe der Philosophiegeschichte,
derartige Konfliktpotentiale zu vergegenwärtigen. Ein zweiter Aspekt, der mir
an der Darstellung dieser besonderen Koheletrezeption beachtenswert scheint,
ist die dezidierte Ablehnung einer historiographischen Hypothese, welche
einen Zusammenhang der durch den Kohelet und Epikur vermittelten Ablehnung

der Unsterblichkeit mit dem sogenannten Averroïsmus wahrnehmen
möchte. Die Konfrontation der christlichen Theologie mit der Leugnung der
Unsterblichkeit ist von der lateinischen Aristotelesrezeption und der damit
verbundenen Auseinandersetzung mit der arabischen Philosophie unabhängig.

Nach Kaiser lässt sich „der mit Epikur verbundene Satz, dass die Seele

mit dem Körper sterbe" (151) weder mit Aristoteles noch mit den arabischen
Philosophen noch mit den .radikalen Aristotelikern' in Verbindung bringen.1
Die vorangehenden Hinweise genügen, um die unbestreitbare Originalität
und die belangreiche Bedeutung der Studie von Christian Kaiser zu bescheinigen.

Ruedi Imbach

KaräSEK, Jindrich/KOLLERT, Lukâs/MATËjCKOVÂ, Tereza (Hgg.): Übergänge in
der klassischen deutschen Philosophie Abteilung II. Studien 18). Paderborn:

Wilhelm Fink 2019, 218 Seiten. ISBN 978-3-7705-6402-6.

Bei den Hauptexponenten der an Kants Programm der kritischen Vernunft
anschließenden Strömung des Deutschen Idealismus besteht in der Regel der
ausgeprägte Anspruch eines systemorientierten Philosophierens. Unter ande-

1 Vor kurzem ist erschienen: ROBERT, Aurélien: Epicure aux Enfers. Hérésie, athéisme et
hédonisme au moyen âge. Paris: Fayard 2021. Im Buch von Robert ist die Studie von Kaiser
nicht berücksichtigt; vgl. dazu meine Rezension in der Revue de théologie et de philosophie
(2021).



352 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

rem wird davon gesprochen, die jeweils zu diskutierenden Denkinhalte seien
ausgehend von einem in sich sicheren oder bekannten und hinsichtlich der
Fortsetzbarkeit geeigneten Axiom oder Anfangsgrund herzuleiten, abzuleiten,

zu deduzieren, argumentativ zu festigen, zu begründen oder zu beweisen.

Was damit jeweils genau gemeint ist und an welche logisch-methodischen

Verfahrensschritte dabei gedacht wird, lässt sich nicht leicht
ausmachen. Zuweilen wird in darstellerischer Hinsicht mit logischen Deduktionen

oder Syllogismen operiert, mitunter bedient man sich im Falle von
Beweisschritten transzendentaler Argumente. Bei Erläuterungen des eigenen
methodischen Vorgehens ist nicht selten von einem sowohl analytisch-regressive

als auch synthetisch-progressive Schritte durchlaufenden
Begründungsweg oder auch, wie vornehmlich bei Hegel, von einer dialektischen
Bewegung des Begriffs die Rede. Es wird angenommen, dass sich im Gang des
Erkennens als sicher angenommene Denkinhalte bei näherer Prüfung als
widersprüchlich und defizitär erweisen und gleichsam von selbst kritisieren,
revidieren und komplettieren. Das zum Fortschreiten nötigende Moment
wird hier an einer Struktur des Selbstbezugs festgemacht und drückt sich in
dem Bestreben aus, die jeweiligen Denkinhalte möglichst vollständig und in
der richtigen Reihenfolge wiederzugeben. Die Sache genauer besehen, sind
zweifellos auch Kompositionsmerkmale ästhetischer Art im Spiel. Es wird,
einer musikalischen Improvisation vergleichbar, von einem Grundthema mittels

Variation, Reflexion und Spekulation zu neuen Themen vorgedrungen.
Dabei dürfen die Übergänge weder zu unmerklich noch zu abrupt sein.
Kurzum: die Übergänge müssen stimmen.

Die Autoren und Autorinnen des vorliegenden Sammelbandes widmen
sich unter dem Stichwort „Übergänge" diversen Facetten und Problempunkten

dieses systematischen und systemischen Denkspektrums der Deutschen
Idealisten. Behandelt werden einschlägige Lehrstücke Fichtes, Schillings und
Hegels. Am Rande einbezogen wird ebenso der kritische Kant, zumal dieser
wenn auch nicht für das Prinzipiendenken und die Erkenntnismethode der
Deutschen Idealisten, so doch für deren Auffassung eines systematischen
(statt rhapsodischen oder aphoristischen) Erkennens vorbildlich ist.

Eine Reihe von Beiträgen dreht sich um den Befund, dass bei den Deutschen

Idealisten nicht nur im Blick auf den Gang des Erkennens Systemstrenge

gefordert wird. Auch hinsichtlich kompositorischer und architektonischer

Aspekte der Systementfaltung werden ambitionierte Ziele postuliert.
Die jeweiligen Systemteile und Systemstufen sollen nicht einfach
aneinandergereiht, sondern konstruiert und durchgängig entwickelt werden. Es

müssen einleuchtende Zusammenhänge und Übergange existieren. Wer sich
diesem Anforderungsprofil nicht beugt, macht sich aus der Sicht der
Deutschen Idealisten, wie Jindïich Karäsek im Vorwort treffend festhält, einer
unverzeihlichen „Leichtigkeit und Plattheit" (VII) schuldig. Dabei bleiben
allerdings die erhobenen Prätentionen in vielen Fällen erklärungsbedürftig. Und
es ist fraglich, ob sie im Blick auf die vorliegenden Systemdurchführungen
als eingelöst betrachtet werden können.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 353

Wie mit dem Eröffnungsbeitrag von Rocco Porcheddu einmal mehr
ersichtlich wird, ist selbstverständlich auch Kant da und dort von nicht leicht
nachvollziehbaren und bezüglich der Folgeleistung fraglichen Direktiven der
Systematizität ausgegangen. Porcheddu konzentriert sich auf Kants „Übergang"

von der Grundlegung der Metaphysik der Sitten zur Kritik der praktischen

Vernunft. Seiner Meinung nach ist Kant die nötigen Ausführungen zu
diesem als systemrelevant behaupteten Übergang schuldig geblieben, weshalb

man es sich zur Aufgabe machen muss, den betreffenden Übergang
nachträglich aus Voraussetzungen Kants zu extrapolieren. Porcheddu gelangt bei
diesem Unterfangen zu dem Resultat, der Übergang bestehe im Kern in
einem „geltungsbegründenden Argument des kategorischen Imperativs" aus
dem noumenalen Begriff des Willens (19-21). Die Geltung des kategorischen
Imperativs sei an dieser Stelle als eine Folgerung aus der Tatsache zu
erbringen, dass ein Subjekt sich Wille und praktische Vernunft zuschreibe. Zu
einer solchen Sichtweise, die auf Parallelen mit Reinholds und Fichtes
Begründungen des Sittengesetzes aus dem Freiheitsbegriff deutet, bieten
diverse Aussagen Kants durchaus Hand. Fraglich bleibt aber, wie sie mit Kants
Diktum aus der Kritik der praktischen Vernunft, demzufolge das Sittengesetz
in sich gesehen ein Faktum der praktischen Vernunft sein soll, in Einklang
zu bringen ist.

Bezüglich der Hauptakteure des Deutschen Idealismus sind es vor allem
die als schlüssig und zwingend behaupteten Übergänge zwischen allgemeinem

System und besonderen, angewandten Systemen, zwischen System der
theoretischen und System der praktischen Vernunft sowie zwischen System
der Natur und System des Subjekts oder Geistes, die im Kreis der Interpreten
stets wieder zu überprüfenden Betrachtungen und Beanstandungen Anlass
geben.

Lars-Thade Ulrichs erörtert kritisch das Verhältnis von Subjekt- und
Naturphilosophie beim frühen Schelling und bestreitet die Haltbarkeit von
Schellings Verlautbarung, mit seiner Naturphilosophie werde ein in
ebenbürtiger Weise neben der Subjektphilosophie stehender Systemzweig aufgestellt.

Ulrichs zufolge widerspricht Schellings in der Zeit um 1800 vorherrschende

Entwicklung des Natursystems anhand eines Schichtenmodells,
demzufolge Natur und Geist gleichermaßen Ausdruck einer umfassenden
Subjekt-Organisation sind, der Vorstellung der Gleichwertigkeit von Subjekt
und Natur. Dem Naturprozess werden mit diesem Modell Subjektleistungen
einverleibt, die diesem - gerade auch dort, wo die Prozesse selbstreferentiell
sind - nicht zukommen können. Was Schelling de facto präsentiert, ist so
lediglich eine naturphilosophische „Unterfütterung der reinen Ich-Lehre" (93),
kein homogener Übergang von der Subjekt- zur Naturphilosophie. Und was
Schelling hiermit bewerkstelligt, ist kein Erklären, sondern allenfalls ein
vorbereitendes Verstehen von Natur. Anzuerkennen ist hingegen, dass Schelling
mit seiner Synthese von reiner Ich-Lehre und Naturphilosophie zu einer
Subjektauffassung gelangt ist, mit der sich eine damals bemängelte
subjektivistische Engführung in der Ich-Lehre Fichtes überwinden lässt. Auf
diesen Punkt wird mit dem direkt anschließenden Beitrag von Jindrich



354 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Karâsek aufmerksam gemacht. Karâsek arbeitet heraus, dass Schelling in den

1797 niedergeschriebenen Abhandlungen zur Erläuterung des Idealismus der
Wissenschaftslehre eine naturphilosophisch imprägnierte Idee der Subjektivität

vertritt, bei der Strukturen der Selbstentäußerung und der Einheit von
Selbstsein und Anderssein zur Entfaltung kommen. Hiermit hat Schelling
nicht nur Hegel'sche Denkfiguren aus der Zeit nach 1800 vorweggenommen.
Man darf Schelling auch zubilligen, erstmals den Übergang „von der
transzendentallogisch interpretierten Subjektivität zur Subjektivität als Geist"
(xio) ins Auge gefasst zu haben.

Zu Problemen und Streitfragen in Sachen Übergang, welche Hegels in
Logik, Welt der Natur und Welt des Geistes gegliedertes enzyklopädisches System

betreffen, äußern sich Andreas Arndt und Stefan Lang. Nach einer
Nachzeichnung von Hegels Verhältnis von Natur und Geist, das insgesamt als eine

Selbsterkenntnis des Geistes in der Natur - und nicht über der Natur oder
in Opposition zur Natur - auszulegen ist, wendet Arndt sich der vieldiskutierten

Hegel'schen Aussage zu, wonach sich im Weg vom System der Logik
zum System der Natur kein Gewordensein und Übergehen abzeichne, dass
hier vielmehr eine den Gang des reinen, logischen Denkens abschliessende
Idee sich selbst frei entschließe und entlasse. Sich von hiermit aufdrängenden

Vorstellungen eines Bruchs in der Systemarchitektonik oder einer
logisch-theologischen Schöpfung der Natur distanzierend, plädiert Arndt
dafür, dass an dieser Schlüsselstelle Hegels durchaus von einer Art von Übergang

gesprochen werden kann, sofern man eine andere als üblicherweise
geltend gemachte Lesart von Hegels Aussage favorisiert. Das freie
Sich-Entschließen ist als „Sich-Aufschließen für das Reale" (145) zu übersetzen und
als eine Zurücknahme jener Abstraktion vom Realen aufzufassen, die
erforderlich war, um dasjenige, was sich auf der Ebene der Natur und des Geistes
ereignet, zu extrahieren und in der Sphäre der Logik, des reinen Denkens,
wiederzugeben. Im Beitrag von Lang wird minutiös die sogenannte Deduktion

des Erwachens der individuellen Seele, die Hegel auf der ersten Stufe
des Systems des subjektiven Geistes, jener der Anthropologie, geliefert
haben will, durchleuchtet. Als Weg der Aufschlüsselung dient unter anderem
das logische Urteil, das den Begriff in seinen Momenten von Subjekt,
Prädikat und Kopula wiedergibt und das Hegel in dieser elementaren Form als
Strukturmerkmal der ersten Stufe des subjektiven Geistes wiederkehren lässt.

Lang spielt auf dieser Basis mehrere Interpretationsmöglichkeiten durch, die
Hegels Deduktion stützen könnten, und kommt zum ernüchternden Fazit,
dass keine überzeugend ist. Es kann jedenfalls nicht erwiesen werden, wie
sich aus vorangehenden Stufen des Natürlichen und Mentalen die „Notwendigkeit

des Übergangs" (209) zum Erwachen der individuellen Seele ergibt.
Gewinnbringend sind Langs Überlegungen nicht zuletzt deshalb, weil sie den
Fokus darauf richten, dass Hegel bei seinen systemischen Stufungen offenbar
in vielen Fällen eine strenge Notwendigkeit des Übergehens (auf A folgt
notwendig B) wie auch der Reihenfolge in diesem Übergehen (nur B kann auf A
folgen) unterstellt hat.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 355

Das von den Deutschen Idealisten supponierte Übergehen im Sinne des
auseinander Entwickeins von Denkbestimmungen setzt voraus, dass

Bestimmungen zu ermitteln sind, die sich als fortsetzbar erweisen und zu einer
Fortsetzung drängen. Mit dieser Bedingung schließt die Reflexion zum
Übergehen von der einen Bestimmung zur anderen eine Verständigung über den
Anfang im Gang von Bestimmungen ein. Was muss als Anfang gesetzt sein,
damit die Fortsetzbarkeit und dasjenige, was mit dieser im Vorausblick auf
das Ende erreicht werden soll, garantiert ist? Unter den Deutschen Idealisten

ist es vermutlich Fichte, der mit dieser Problematik am heftigsten gerungen

hat. Nach den Versuchen in den îyçoer-Jahren, die systematische Abfolge

von Bestimmungen ausgehend von drei obersten Grundsätzen des sich
selbst setzenden Ich, daraufhin von einem Ich der tätigen intellektuellen
Anschauung in Gang zu bringen, hat Fichte nach 1800 in seinen Vorlesungen
wiederholt Neuvorschläge zu einem vertieften und den eigenen Systemzielen
adäquateren Anfangsprinzip des Philosophierens unterbreitet. Jürgen
Stolzenberg geht in diesem Punkt auf die Wissenschaftslehre von 1804 ein und
legt dar, dass Fichte in dieser Phase den Anfang des Philosophierens mit
einem selbstbezüglichen, sich selbst konstruierenden und sich in der Erscheinung

manifestierenden Sein schlechthin gemacht hat. Das anfangliche Sein,
das sich der Erscheinung entzieht und zugleich darin offenbart, somit auch
als überseiendes Sein bezeichnet werden kann, wird als Faktum behauptet,
seiner elementaren Struktur nach als Einheit von absoluter Aktivität,
sittlicher Gesetzlichkeit und Freiheit beschrieben. In seiner Eigenschaft als
absolute Aktivität ist es, wodurch ebenso seine schöpferisch-experimentelle
Komponente betont wird, Forderung und Gefordertes, kategorisches und
problematisches Sollen zugleich. Stolzenberg zufolge hat Fichte mit diesem
Resultat eine Neuformulierung des Anfangsprinzips des Philosophierens in die
Wege geleitet, mit der sowohl längere Zeit gehegten Erfordernissen einer
Verbindung von praktischer und theoretischer Vernunft Rechnung getragen
als auch eine Idee Kants zum „Selbstbewusstsein einer reinen praktischen
Vernunft" (82) zum Abschluss gebracht wird. Was Fichte daneben schon in
den îyçoer-Jahren als versierten Denker von Anfangsstrukturen auszeichnet,
ist die Tatsache, dass er sein erstes Prinzip des sich selbst setzenden Ich
strukturell als interpersonales Verhältnis anlegt sowie vor dem Hintergrund
eines Verhältnisses von Absolutheit und Begrenztheit in Anschlag bringt. Zur
ersten Richtung von Fichtes Grundlegungsreflexionen wird mit dem Beitrag
von Silvan Imhof Stellung genommen. Imhof untersucht Fichtes mit der
Interpersonalitätsidee verwobene Ansichten zur Funktion und Rolle der
menschlichen Sprache. Er macht deutlich, dass Fichte den Gebrauch sprachlicher

Zeichen als unentbehrliche Voraussetzung zur Wiedergabe von
Gedanken verstanden und dabei die Mitteilungsfunktion der Sprache, genauer:
das Vermögen eines sprachlichen Verständigungshandelns, ins Zentrum
gestellt hat. Schließlich argumentiert er dafür, dass diese funktionale Bestimmung

der Sprache die Bedingung dafür ist, dass das für das Gelingen
interpersonaler Anerkennung erforderliche wechselseitige Auffordern zustande
kommen kann. Vorausgesetzt, dass das Ich grundlegend interpersonal ver-



356 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

fasst ist, ist die sprachliche Funktion demnach auch Bedingung „mittelbar
der Selbstsetzung des Ich" (45). Die zweite Richtung wird mit Erwägungen
von Lukäs Kollert zur Frage tangiert, wie Fichte sich in seiner Jenaer
Wissenschaftslehre zu Kants kritizistischer These der Unerkennbarkeit des Dinges
an sich verhält. Kollert ist der Ansicht, Fichte habe als Wealrealist das Ding
an sich (bzw. die betreffende These) eliminiert, als Ideal realist jedoch
beibehalten. Beim Idealrea/isfen Fichte erhalte das Ding an sich dabei die Bedeutung

einer unerklärbaren Außenwelt oder eines äußeren Anstoßes für den
Aktivitätsradius der Ich-Welt. Dies führt zu dem interessanten Resultat, dass

zum Konstruktionsrepertoire von Fichtes sich selbst setzendem Ich nicht
nur eine die Vorstellung des Nicht-Ich ermöglichende Selbstbeschränkung
gehört, sondern auch das „Setzen der Grenze" (61) auf einer höheren,
umfassenderen Stufe.

Hegel gilt wohl nicht zu Unrecht als derjenige Vertreter des Deutschen
Idealismus, der am eindringlichsten über die logische Struktur des Fortschreitens

im Gange des Erkennens nachgedacht hat. Die besagte Struktur lässt
sich, auf einen kurzen Nenner gebracht, als eine Selbstbeziehung antinomi-
scher Art, als Selbstbeziehung, die sich iterativ negiert und affirmiert,
umschreiben. Nachvollziehbar ist sie ebenfalls ausgehend vom Begriff einer
selbstbezüglichen und dadurch sich selbst wechselseitig ein- und ausschliessenden
Ganzheit. Schließlich kann man sie als Wissensrelation rekonstruieren, bei
der Wissen eines Gegenstandes einerseits und Selbstwissen des Subjekts, das

von einem Gegenstand weiß, andererseits sich wechselseitig fordern. In
diesem Kontext ist der Beitrag von Holger Gutschmidt zu erwähnen, der sich
einer die Vorleistungen Spinozas betreffenden Seite innerhalb dieses logisch-
antinomischen Denkparadigmas der Philosophie Hegels annimmt. Hegel hat,
mit einem Seitenhieb gegen Spinoza, zu verstehen gegeben, alles Philosophieren

müsse von der über allen attributiven und Einzelbestimmungen
stehenden Substanz ausgehen, wobei diese allerdings ebenso sehr als Subjekt
begriffen werden müsse. In dieser Sache argumentiert Gutschmidt dafür,
dass unter der Voraussetzung, dass man im Einklang mit Hegel Spinozas
Substanz als Ganzheit und Wissen das Ganzen lese, ein Weg vom Denken der
Substanz zum Denken von Subjektivität sich gleichsam von selbst eröffne,
die Erklärung Hegels somit erst eigentlich plausibel werde. Zudem verweist
Gutschmidt vor diesem Hintergrund auf einen markanten Unterschied
zwischen dem Vorgehen Hegels und jenem Fichtes und des frühen Schelling.
Während letztere vom unbedingten Ich zu einem Wissen der Ganzheit
vorangeschritten seien, habe Hegel „vom Ausgangspunkt des Wissens des Ganzen

erst zu dessen Subjektivität" (189) übergeleitet. Dieser Weg einer Herausbildung

der Subjektivität aus einer Substanz der sich wissenden Ganzheit ist
durchaus gegeben. Doch erklärt sich daraus noch nicht, weshalb Hegel
zugleich, Fichte folgend, Strukturen der Intersubjektivität und Anerkennung in
seine Idee der Subjektivität integriert.

Angesichts der Tatsache, dass Hegel - so unter anderem im Anfangsstück
seines Systems der Logik - in nachgerade geballter Form mit den Begriffen
des Werdens, Entstehens, Vergehens und Übergehens operiert, drängt es sich



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 357

auf zu vergegenwärtigen, wie er sich eigens zum Begriff der Zeit und zu Formen

des Zeitlichen geäußert hat. Klärende Gedanken hierzu finden sich im
Beitrag von Tereza Matëjckovâ. Es ist bekannt, dass Hegel ein Zeitverständnis,

das mit einer endlichen oder unendlichen Reihe von Daten oder Punkten

assoziiert wird, für unzureichend gehalten, gegen eine sogenannte
schlechte Unendlichkeit eine Auffassung von wahrhafter Unendlichkeit in
die Waagschale geworfen hat. Diese wahrhafte Unendlichkeit denkt Hegel
aber nicht als Gegenpol der Zeit, sondern als Zeit selbst oder absolute Zeit.
Wie die Autorin einschärft, hat Hegel den Zeitbegriff deshalb auch auf einer
metaphysischen Ebene im Gegenzug gegen eine lange Tradition, in welcher
alles Zeitliche oder Endliche einem Überzeitlichen, Ewigen nachgeordnet
wird, aufgewertet. Zeit gilt Hegel als jenes Absolutum, welches erklärtermaßen

über der Ewigkeit, die seines Erachtens in Wahrheit ein aufgehaltener
Zeitstrom ist, steht. Der Tradition bleibt Hegel dabei aber insofern

verhaftet, als er die Zeit an Geistiges, an den Logos bindet und so mit der
Selbstbewegung des Geistes in Zusammenhang bringt. Eine Zeit als Form der
reinen Anschauung, wie bei Kant, wird dadurch von vorneherein als reduk-
tionistisch zurückgewiesen. Typisch für Hegel ist zudem, dass er Phänomene
der erlebten Zeit (Erfahrung von Anfang, Ende, Kreisläufen, Einbrüchen,
Aufbrüchen) über die physikalische Zeit stellt. Was Hegel dabei wohl am
stärksten bewegt und in Bann zieht, ist, wie die Autorin herauspointiert, das
Zeitbewusstsein einer gegenwärtigen, in der Gegenwart erinnerten,
Vergangenheit. Das Wesen der Zeit besteht für Hegel, der weder ein Freund von
Visionen einer künftigen Welt noch ein bloßer Bewahrer des Vergangenen
und unreflektiert Bestehenden war, „in der hier und jetzt erinnerten,
nachvollzogenen und angeeigneten Vergangenheit" (166). Was es von dieser Warte

aus im Blick auf die Zukunft zu bedenken und unternehmen gilt, ist das
Wachhalten eines diesem Zeitverständnis entsprechenden historischen Be-
wusstseins. Nötig ist ein Verständnis der Vergangenheit aus der Gegenwart
und der Gegenwart aus der Vergangenheit, dies im Wissen sowohl um die
Notwendigkeiten als auch um die Kontingenz und Offenheit im Potential
dieser beiden Zeitformen.

Insgesamt bietet der vorliegende Band eine wohltuende Vielfalt von Themen,

Zugängen und kritischen Analysen. Er enthält aufschlussreiche Thesen
und Resultate, die zum Weiterdenken animieren. Im Zusammenhang der
diskutierten Fragen zu jenen Übergängen, welche eigens die Gliederung der
Systemteile und Systemstufen betreffen, wäre zu überlegen, ob die Maßstäbe,

welche die Deutschen Idealismus sich selbst auferlegt haben, nicht generell

zu rigid und streng sind. Auch Übergänge, die nicht strikt notwendig,
nicht alternativlos sind, können stimmig und einleuchtend sein, können
dem vollständigeren Verständnis einer Sache dienen.

Martin Bondeli



358 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Lang, Stefan: Performatives Selbstbewusstsein. Münster: mentis 2020, 275
Seiten. ISBN 978-3-95743-168-4.

Mit seinem Werk Performatives Selbstbewusstsein, das auf seiner Habilitationsschrift

beruht, legt Stefan Lang eine umfassende Theorie des egologischen
Selbstbewusstseins, des Bewusstseins also, das ich von mir selbst habe, vor.
Er untersucht Umfang und Wesen dieses Phänomens und stellt mit großer
Expertise die Eigenart erstpersönlicher Selbstreferenz dar. Der Autor wendet
sich damit dem zentralen Problem der Philosophie der Neuzeit zu - eben
dem Ich, dem Ego - und führt die umfangreiche philosophische Debatte zur
Subjektivität, die Descartes angestoßen hat, in kreativer Weise fort.

Langs Fokus liegt dabei auf dem Begriff des Akts, des Vollzugs. Denn
egologisches Selbstbewusstsein ist für ihn ein durch und durch performatives
Phänomen. Das heißt: Es existiert genau dann, wenn bestimmte Vollzüge
getätigt werden. So schreibt Lang: „Das egologische Selbstbewusstsein
entsteht. Es verdankt sich einer spontanen Aktivität." (39)

Das Ziel, das sich Lang nun setzt, ist, auszufalten, worin die Vollzüge, die
egologisches Selbstbewusstsein erzeugen, genau bestehen: Welche Bedingungen

müssen erfüllt sein, damit sie Ich-konstituierend sind? Seine Ausgangsthese

lautet, dass egologisches Selbstbewusstsein immer dann vorliegt, wenn
eine erstpersönliche Selbstreferenz getätigt wird, wenn also das Subjekt
anhand des Ausdrucks „ich" auf sich selbst referiert. Erstpersönliche Selbstreferenz

ist demnach eine hinreichende Bedingung für egologisches Bewusst-
sein. Wie Lang schreibt: „Im Fall der Verwendung des Ausdrucks ,ich' weiß
der Sprecher, dass er selbst diesen Ausdruck verwendet." (7)

Diese These wird von ihm dann mit unterschiedlichen Qualifikationen
versehen. So kann sie Allgemeingültigkeit nur dann beanspruchen, wenn der
Sprecher von „ich" diesen Ausdruck sinnvoll zu verwenden vermag, wenn er
also die deutsche Sprache beherrscht. Zudem gilt die Regel laut Lang einzig
und allein in dem Augenblick, in dem der Ausdruck „ich" produziert wird.
Egologisches Selbstbewusstsein ist für Lang eben instantan. Schließlich muss
der Sprecher wach und rational sein und ein inneres Bewusstsein von der
Produktion des Ausdrucks haben, damit die Regel gültig ist. (31)

Die Frage, die sich nun stellt, ist, ob die im Sinne Langs qualifizierte
erstpersönliche Selbstreferenz nicht nur hinreichend, sondern auch notwendig
für die Existenz von egologischem Selbstbewusstsein ist. Liegt egologisches
Bewusstsein mit anderen Worten nicht bloß immer dann, sondern auch nur
dann vor, wenn ein Subjekt mit „ich" auf sich selbst Bezug nimmt? Mit
letzterer Behauptung würden die Grenzen des egologischen Bewusstseins sehr

eng gezogen werden. Nur vergleichsweise wenige unserer Gedanken - eben
die, in denen das erstpersönliche Pronomen vorkommt - würden unter dieser

Voraussetzung mit egologischem Selbstbewusstsein einhergehen. Dies ist
jedoch nicht die Position, die Lang letztlich vertritt, wie der weitere Verlauf
seiner Argumentation zeigt. So weitet er die Extension des egologischen
Selbstbewusstseins nach seinem anfanglichen Fokus auf die Verwendung des
erstpersönlichen Pronomens in weiterer Folge zunehmend aus. Denn Lang geht
dazu über, nicht nur dort egologisches Selbstbewusstsein anzunehmen, wo



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 359

ein Subjekt erstpersönliche Gedanken fasst, sondern auch dort, wo
überhaupt linguistische Ausdrücke produziert werden und der Sprecher rational,
wach etc. ist: „Egologisches Selbstbewusstsein begleitet nicht nur die
Produktion des Ausdrucks ,ich'. Es begleitet die Produktion eines jeden linguistischen

Ausdrucks, wenn diejenigen Voraussetzungen erfüllt sind, die bei der
Diskussion [von Langs Regel] angeführt wurden." (43) Egologisches
Selbstbewusstsein ist in diesem Sinne „ubiquitär", wie Lang sagt: Es liegt, vereinfacht
formuliert, überall dort vor, wo überhaupt gedacht wird. Denn im Denken
eines jeden Gedankens wird vom denkenden Subjekt Lang zufolge mitgedacht,

dass es, also das Subjekt, selbst diesen Gedanken denkt: „Im Fall des
Denkens eines Gedankens besitzt eine Person [...] ein Bewusstsein davon,
dass sie selbst diesen Gedanken denkt." (60) Lang schreibt angesichts dessen:

„Das Präfix eines jeden Gedankens lautet somit: ,Ich denke, dass'." (60)
Diese Formulierung erinnert nicht bloß zufallig an Castaneda. So nimmt Lang
in diesem Kontext explizit auf Castanedas Konzept des transzendentalen Präfix

Bezug. Und in der Tat lässt sich Langs Ansatz über weite Strecken als eine

Fortführung von Castanedas philosophischem Projekt in der Gegenwart
ansehen.

Lang setzt sich in weiterer Folge eingehend mit verschiedenen reduktiven
Erklärungsversuchen von egologischem Selbstbewusstsein auseinander. So

wendet er sich etwa unter Rückgriff auf Shoemakers bekannte Kritik am
Wahrnehmungsmodell des Selbstbewusstseins gegen die These, dass
egologisches Selbstbewusstsein ein Fall von Selbstwahrnehmung ist. Auch die
Behauptung, dass egologisches Selbstbewusstsein eine propositionale Struktur
hat, lehnt Lang ab. Schließlich betont er, dass egologisches Selbstbewusstsein

nicht als Gefühl bestimmt werden kann. Doch, so fragt sich, wie dann?
Wie könnte eine geglückte Erklärung von egologischem Selbstbewusstsein
aussehen?

In seiner Beantwortung dieser Frage betont Lang zunächst, dass seine
performative Theorie nicht den Anspruch erhebt, eine reduktive Erklärung von
egologischem Selbstbewusstsein zu liefern. Egologisches Selbstbewusstsein
soll mit dieser Theorie zwar erklärt werden, jedoch nicht reduktiv. Die Grundlage

von Langs nicht-reduktiver Erklärung ist dann die These, dass der mentale

Akt, mit dem linguistische Ausdrücke produziert werden, zugleich ein
intentionales bzw. repräsentationales Bewusstsein von diesem Ausdruck
darstellt. Wie Lang schreibt: „Die Produktion eines Ausdrucks ist zugleich die
Entwicklung von intentionalem Bewusstsein von diesem Ausdruck." (148)
Der produzierte Ausdruck wird also nicht durch einen vom Akt der
Produktion verschiedenen Akt bewusst, sondern durch diesen Akt selbst. Dieser
sowohl produzierende als auch repräsentierende Akt schließt nun weiter ein
egologisches Selbstbewusstsein ein. Es liegt somit nicht bloß ein anonymes
Bewusstsein vor, dass da ein produzierter Akt ist, sondern ein Bewusstsein
eines Ego, das sich im produzierten Akt seiner selbst bewusst ist. Dieses
egologische Selbstbewusstsein ist nun aber nicht intentional bzw. repräsenta-
tional verfasst. Das Ego ist für Lang kein Repräsentationsobjekt. So schreibt
er: „Die egologische Selbstvertrautheit ist ein kognitives Präfix intentionalen



360 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Bewusstseins, das aus strukturellen Gründen als solches, das heißt, als Präfix,

kein Objekt intentionalen Bewusstseins sein kann." (148-149) Mehr lässt
sich dem Autor zufolge über das in Frage stehende Phänomen schlichtweg
nicht sagen: „Die egologische Selbstvertrautheit ist - in bewusstseinstheo-
retischer oder epistemologischer Hinsicht - nicht weiter erklärbar. Das heißt,
es ist nicht möglich, näher zu erklären, wie die Information gewonnen wird,
dass man selbst einen Ausdruck produziert und dass man selbst Bewusstsein
besitzt." (149)

Schließlich wendet sich Lang dem Problem der Indexikalität zu. Er will
das Phänomen indexikalischer Identifikationen wie „Hier steht ein Tisch"
anhand seiner performativen Theorie erklären. Gezeigt werden soll, wie
egologisches Selbstbewusstseins solche Identifikationen ermöglicht. Wie Lang
schreibt: „Die zentrale Frage lautet, wie gewinnt eine Sprecherin bei einer
autobiographischen indexikalischen Identifizierung Informationen über ihre
Beziehung zu Gegenständen in der Welt?" (178) Die bloße Kenntnis der
Bedeutung des Ausdrucks „hier", so betont der Autor, kann diese Frage nicht
beantworten. Denn diese Regel besagt lediglich, dass „hier" auf den Ort der
Äußerung referiert. Um ausgehend von dieser Regel jedoch zu dem Wissen
zu gelangen, wie sie selbst zu dem indexikalisch identifizierten Tisch steht,
muss die Sprecherin sich darüber hinaus bewusst sein, dass eben sie selbst
die in Frage stehende Äußerung getätigt und „hier" gesagt hat. Wenn sie dieses

Bewusstsein mit der Kenntnis der Bedeutung von „hier" verbindet, dann
stellt sich die zu erklärende Einsicht ein, dann liegt, in Langs Terminologie,
autobiographisches Selbstbewusstsein vor. Der Autor veranschaulicht dies an
folgendem einprägsamen Beispiel:

„Wenn ein Bergsteiger bspw. ,Hier!' ruft, um einen Suchtrupp auf seinen Standort

aufmerksam zu machen, dann versteht er 1. dass dieser Ausdruck auf den
Ort der Äußerung referiert; er ist sich 2. bewusst, dass er selbst diesen
Ausdruck produziert [...]; er besitzt 3. die Information, dass diejenige Person, welche

diesen Ausdruck produziert, sich am Ort des Referenten des Ausdrucks
,hier' befindet. Kraft der Verbindung dieser Informationen gewinnt der Sprecher

autobiographisches Bewusstsein. Er besitzt das Bewusstsein, dass er selbst
sich am Ort der Äußerung befindet, sowie dass er sich an demjenigen Ort
befindet, aufwelchen der Ausdruck ,hier' referiert." (207)

Langs Punkt ist, dass die Erklärung von indexikalischen Identifikationen
egologisches Selbstbewusstsein verlangt. Er wendet sich damit explizit gegen
Kapitans Ansatz, demzufolge das Bewusstsein, das sich in Urteilen wie dem

genannten äußert, anonym ist. Egologisches Selbstbewusstsein ist für Kapitan
an die Verwendung des erstpersönlichen Pronomens gebunden, sodass es
keinen Raum für ein Ego in indexikalischen Identifikationen ohne „ich" gibt.
Am Ende betont Lang noch den performativen Charakter des egologisch
gedeuteten autobiographischen Bewusstseins. Er schreibt: „Mit und durch die
Produktion eines linguistischen Ausdrucks entsteht ein Phänomen, nämlich
autobiographisches Bewusstsein. Das autobiographische Bewusstsein besteht
dann, wenn der Ausdruck ,hier' produziert wird. [...] Es ist daher sachangemessen

als ein performatives Phänomen bezeichnet." (239-240)



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 361

Die wichtigsten Fragen, die sich angesichts von Langs Werk stellen, werden

vom Autor bereits vorweggenommen. So erzeugt etwa Langs Annahme,
dass es neben dem egologischen auch ein nicht-egologisches, anonymes Be-
wusstsein gibt, zum einen die epistemische Frage, wie sich die Behauptung
eines anonymen Bewusstseins rechtfertigen lässt: Woher wissen wir, dass

anonymes Bewusstsein existiert? Diese Frage wird von Lang mit dem Verweis
auf die Erinnerung beantwortet: Sie, so sagt er, zeigt uns, dass nicht alle
unserer Erfahrungen von egologischem Selbstbewusstsein begleitet sind. So

kommen wir durch die Erinnerung etwa zu folgendem Befund: ,„Ich erlebte
diesen Zustand, aber eigentlich war [da] kein Selbst oder Subjekt, Ich war
nicht vorhanden. ,Es' war unheimlich, aber es war nicht ,mir' unheimlich."
(253) Neben der epistemischen Frage stellt sich zum anderen aber auch die
ontologische Frage, wie der Übergang vom anonymen Bewusstsein zum ego-
logischen Selbstbewusstsein erklärbar ist. Lang nennt dieses Problem das

„Transitionsproblem anonymer Theorien des Selbstbewusstseins: Anonymen
Theorien des Selbstbewusstseins gelingt es nicht, die Konstitution von
egologischem Selbstbewusstsein zu erklären." (197) So betont Lang, dass etwa
Kapitan das Transitionsproblem nicht zu lösen vermag. Doch lässt sich ein
ähnlicher Einwand nicht auch gegen Langs eigene Theorie vorbringen?

Eine weitere Frage, die Lang antizipiert, richtet sich auf die Extension
von egologischem Selbstbewusstsein. So bindet er dieses, wie wir gesehen
haben, an die Verwendung von linguistischen Ausdrücken. Er spricht jedoch
auch die These, wonach egologisches Selbstbewusstsein mit allen bewussten
qualitativen Zuständen einhergeht, an, ohne aber ein abschließendes Urteil
über diese These zu fallen. (44) Hier besteht also Raum für weiterführende
Überlegungen. Auch eine eingehende Analyse der Frage, weshalb ein bloß
passives Erleiden, dem der verlangte performative Charakter fehlt, nicht ego-
logisch sein kann, wäre gerade im Hinblick auf die Bedeutung der aktiv/
passiv-Unterscheidung in Metaphysik und Handlungstheorie ein Desiderat.

Lohnend wäre zuletzt außerdem eine weitere Ausfaltung der Frage, wer
der Träger egologischen Selbstbewusstseins ist. Lang scheint in diesem Punkt
zu der Ansicht zu neigen, dass der Träger letztlich nicht das Subjekt,
sondern der Akt selbst ist. So schreibt er: „[Der mentale Akt] ist der Träger der
Information, dass es die eigene Leistung bzw. - aus der Perspektive der ersten

Person formuliert -, dass es meine Leistung ist, durch die ein Wort
produziert wird." (260) Mit dieser Sichtweise wird, so scheint es, das klassische
Substanz-Akzidens-Schema grundsätzlich in Frage gestellt. Eine Ausbuch-
stabierung von Langs Ansatz könnte spannende neue Perspektiven in der
Ontologie eröffnen.

Dass der Autor die genannten Fragen nur anschneidet und nicht im Detail

ausführt, kann ihm freilich nicht zum Vorwurf gemacht werden.
Insbesondere die Ausfaltung der ontologischen Konsequenzen seines Ansatzes
würde der sprachphilosophischen Ausrichtung seines Werkes widersprechen
und auch schlicht dessen Rahmen sprengen. So bleibt zu hoffen, dass auf
Langs umfassende und wichtige Untersuchungen zur Eigenart erstpersönlicher

Selbstreferenz weitere Arbeiten zum bewusstseinstheoretischen und on-



362 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tologischen Hintergrund dieser Untersuchungen folgen. Impulse zu
weiterführenden Überlegungen finden sich in Langs Werk zur Genüge. Einmal mehr
wurde gezeigt, dass Subjektivität ins Zentrum allen Nachdenkens über den
Menschen gehört.

Daniel Wehinger

Delgado, Mariano/HODEL, Bernard (dir.): Huit siècles de mission et de

dialogue interreligieuse dans l'ordre des Prêcheurs Studia Friburgensia - 3ème

série, 2/Cerf Patrimoines). Paris : Les Éditions du Cerf 2020, 319 Seiten. ISBN
978-2-204-13884-0.

Der persönliche Wunsch des heiligen Dominikus, das Evangelium am Rande
der Christenheit (bei den Rumänen) zu verkünden, wurde 1217 mit der Bulle
Gratiarum omnium in die Mission des neu gegründeten Predigerordens
aufgenommen. Gegen die „Feinde des Glaubens", was hier in einem weiten Sinne
verstanden werden kann, mussten die Brüder das Schwert des Wortes Gottes
ziehen. Im Empfehlungsschreiben Quoniam abundavit (1220) beschrieb der
Papst den Orden als ganz dem Kampf gegen Ketzereien und „der Ausrottung
anderer tödlicher Krankheiten" gewidmet. Das kombattante Profil, das aus
diesen Texten hervorgeht, ist jedoch nur eines der Gesichter des Ordens.
Schon unter den ersten Generationen gab es Brüder, die durch Studium und
Gespräche versuchten, die Andersgläubigen besser zu verstehen, um ihnen
effektiver - und weniger polemisch - zu predigen. Das vorliegende Buch, eine
Sammlung von Aufsätzen, die 2016 auf einem Kongress in Freiburg i.Üe. gehalten

wurden, bietet eine historische und theologische Diskussion über
bestimmte Figuren und Momente in der Geschichte des Ordens, die zu einer der
beiden oben genannten Strömungen gehören oder irgendwo dazwischen
liegen. Diese historische Basis gibt dann Anlass zu einigen aktualisierenden
Überlegungen.

Obwohl es unter den Dominikanern auch eine eher versöhnliche, dialogische

Tendenz gab, werden sie auch heute noch meist mit einer intransigenten,
inquisitorischen Haltung gegenüber Andersgläubigen in Verbindung gebracht.
Jeremy Cohen hat von einem spezifischen „mendicant anti-Judaism" gesprochen

(vgl. 68-69), der im 13. Jahrhundert entstand, aber (indirekte) Folgen bis
ins 20. Jahrhundert hatte. In seinem Beitrag über die dominikanische Mission
ad Judaeos im 13. und 14. Jahrhundert, unter dem bildhaften Titel Die „Hunde
des Herrn" auf der Jagd, widerlegt Elias H. Füllenbach Cohens These. Die
Haltung der Dominikaner (und Franziskaner) gegenüber den Juden im Mittelalter
sei ein Ausdruck, nicht eine Radikalisierung, einer in Kirche und Gesellschaft
weit verbreiteten Mentalität. Zum Beispiel argumentiert er, dass die Massen-
bekehrungen in Italien und Spanien nicht eine direkte Folge der Verkündigung

der Bettelorden waren, sondern eher eine Folge der politischen Repression.

Einige dominikanische Gelehrte mahnten zudem zur Mäßigung der
antijüdischen Maßnahmen. Thomas von Aquin schrieb zum Beispiel, dass der
Feudalherr die Pflicht habe, seine jüdischen Untertanen zu schützen, und dass
Juden das Recht hätten, ihre eigenen Kinder zu erziehen. Seine theologische



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 363

Meinung, dass credere voluntatis est und daher nicht mit Gewalt erzwungen
werden könne, wird einen großen Einfluss auf seine Mitbrüder haben. Ein
anderes Beispiel ist Raimund Martini, der zu einer Zeit, als Kopien des Talmuds
öffentlich verbrannt wurden, darauf bestand, diesen zu studieren, weil er
glaubte, dass er tatsächlich den christlichen Glauben bezeuge und daher in der
Predigt verwendet werden könne.

Neben Cohens These wird auch der von José Jiménez Lozano hergestellte
kausale Zusammenhang zwischen den Predigten des mirificus praedicator
Vinzenz Ferrer und verschiedenen Pogromen auf der iberischen Halbinsel in
Frage gestellt (vgl. 88-89). Alfonso Esponera Cerdän bestreitet nicht, dass
Ferrer ein Zwangsprediger war, aber nach der Analyse seiner Predigten kommt
er zu dem Schluss, dass Ferrer nicht in Rassismus verfallen sei, nicht gewollt
habe, dass Juden grundlos beleidigt würden, und dass er Pogrome verurteilt
habe. Cerdäns Plädoyer für Nuancen verläuft manchmal entlang der Linie der
Verteidigung pro domo, was auch Thomas Eggenspergers Beitrag über den
dominikanischen Bischof Tomäs de Berlanga nicht ganz entgeht. Eine solche
defensive Perspektive lässt sich vielleicht nicht vermeiden, wenn man über eine
„unverarbeitete Vergangenheit" spricht, aber heute führt sie in bestimmten
Kreisen zur automatischen Disqualifikation.

Aufgrund des intellektuellen Profils des Ordens waren die Dominikaner die
auserwählten Kandidaten für die Verkündigung unter den Andersgläubigen.
Dass sie ihrem eigenen Bildungsideal jedoch nicht immer gerecht wurden, zeigt
der interessante Beitrag von Matthias M. Tischler über Ramon Llulls Kritik an
der dominikanischen Predigt unter den Muslimen im Kontext der Reconquista.
Llull, der nach einem Bekehrungserlebnis Laienmissionar wurde, setzte sich
für eine Missionsstrategie ein, die eine Art Mittelweg zwischen franziskanischem

religiösem Eifer und dominikanischer Vernunft war. Er wurde jedoch
vom Orden enttäuscht, weil er das Gefühl hatte, dass dieser zu wenig in das
Studium der Philosophie, Theologie, des Arabischen und Hebräischen investierte

und somit nicht in der Lage war, die ihm anvertraute Mission der
Evangelisierung unter den spanischen Muslimen und Juden richtig auszuführen.

In einer Reflexion am Ende des Bandes argumentiert Benoît-Dominique de
La Soujeole, dass die Geschichte des Ordens von der Intuition durchzogen sei,
dass die Verkündigung nicht Propaganda für einen nächsten Kreuzzug sei,
sondern verbo et exemplo erfolgen sollte (293). Dies sehen wir in den
dominikanischen Pionieren in der Neuen Welt auf hervorragende Weise verwirklicht.
Eggensperger weist darauf hin, dass sich der Widerstand der Brüder gegen die
schlechte Behandlung der indigenen Bevölkerung nicht auf die berühmte Predigt

von Montesinos in der Fastenzeit 1511 beschränkte. In der Tat verweigerten
sie auch jenen Kolonisten die Absolution, die sich hartnäckig der

Misshandlung von Indianern hingaben: dies sei „nicht nur eine pastoraltheologische,

sondern auch eine politische Aussage" (140). Das Denken von Barto-
lomé de Las Casas, Protagonist des dominikanischen Widerstands gegen die
Ausbeutung der Indianer, ist Gegenstand von Beiträgen u.a. von Nicole Awais
und Mariano Delgado. Delgado stellt Las Casas' Vision von der Möglichkeit
der Erlösung der indigenen, heidnischen Bevölkerung derjenigen der mexika-



364 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nischen Franziskaner und des spanischen Jesuiten José de Acosta gegenüber.
Las Casas erkannte das desiderium naturale der Indianer und sah in ihrer
Religion eine praeparatio evangelica. Um sie zum Christentum zu bekehren, sollte

- wie schon Thomas gesagt hatte - keine Gewalt angewendet werden,
sondern es bedurfte einer geeigneten Pädagogik, in der sowohl Wille als auch
Vernunft bewegt wurden. Innerhalb dieser Pädagogik war die Einheit von Wort
und Tat unabdingbar: Jeder Christ, der Indianer misshandelte, brachte ein
Gegenzeugnis gegen das Christentum. Das wahre Wunder des Christentums in
der Neuen Welt, so Las Casas, war, dass einige Indianer trotz des Gegenzeugnisses

der Kolonisten freiwillig zum Glauben kamen. Dass nicht alle Dominikaner

in der Neuen Welt dieselbe gemäßigt positive Sicht auf die einheimischen

Religionen hatten, wird aus Michael Sievernichs Beitrag über Katechismen

(Doctrinas Christianas) aus dominikanischer Hand aus dem 16. Jahrhundert

deutlich. Bei ihnen herrschte eine dämonologische Interpretation vor (216).
Die Verkündigung verbo et exemplo von Brüdern wie Montesinos und Las
Casas inspiriert die dominikanischen Brüder, Schwestern und Laien bis heute,
wie der Beitrag von Mike Deeb über das aktuelle Engagement des Ordens für
die Menschenrechte zeigt. Es ist schade, dass der Name von Dominique Pire,
belgischer Dominikaner und Friedensnobelpreisträger von 1958, in diesem
reichhaltigen Überblick fehlt.

Zum Thema der dominikanischen Mission unter den Muslimen finden wir
sowohl einen historischen als auch einen aktuellen Beitrag. Der historische
Beitrag von Joseph Ellul befasst sich mit dem Leben und Wirken des Dominikaners

Riccoldo da Montecroce, der Ende des 13. Jahrhunderts in Bagdad weilte.

Er lobte die Muslime für ihre herzliche Aufnahme, ihre gelehrte Kultur und
ihre guten Werke, lehnte aber ihre Religion als falsch, ihren Propheten als den
Antichristen und ihr heiliges Buch als eine Leugnung der grundlegenden
Wahrheiten des Christentums ab. Seine Sicht auf den Islam unterschied sich
also nicht von der seiner christlichen Zeitgenossen, aber durch seine Schriften
drangen erstmals Eindrücke eines Zeugen aus erster Hand in den Westen ein
(vgl. 32). Für die dominikanische Mission unter den Muslimen heute
unterstreicht Claudio Monge vor allem die Notwendigkeit des Studiums von Sprache,

Kultur und Geschichte, der profunden theologischen Reflexion und des

gemeinsamen Einsatzes für Gerechtigkeit und Frieden.
Für eine Erneuerung der dominikanischen Mission ad Judaeos plädiert

Antoine Lévy dafür, dass der Orden das messianische Judentum begleiten und
verteidigen sollte. Ihm zufolge basiert diese kürzlich entstandene Bewegung
auf zwei positiven Behauptungen, nämlich der Akzeptanz der Besonderheit des

Judentums und der Anerkennung von Jesus als Messias. In der Hitze seiner
Argumentation ignoriert Lévy jedoch einige entscheidende Fragen. Was sind die
Konsequenzen dieses Engagements für die Kirche ad intra (ekklesiologisch)
und ad extra (im Dialog mit dem Judentum)? Wie kann eine Annäherung an
das messianische Judentum vor politischer Rückbesinnung bewahrt werden?

Am Ende dieses Bandes findet der Leser einen Beitrag von Thierry-
Dominique Humbrecht, in seinem gewohnt schwungvollen französischen Stil.
Humbrecht stellt die dominikanische Verkündigung als savoir-faire, mission



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 365

und invention dar. Savoir-faire, weil die dominikanische Verkündigung durch
eine kritische (intellektuelle) Distanz, durch gründliche Vorbereitung und
durch Verbindung mit dem Leben gekennzeichnet sein müsse. Mission, weil
die dominikanische Verkündigung nicht einfach ein Element einer bestimmten

Form des monastischen Lebens sei, sondern die Emanation eines „Ökosystems"

von Studium, Apostolat, Liturgie, Gebet und Gemeinschaft. Invention,
weil die dominikanische Verkündigung einen Mittelweg zwischen dem Nachbeten

der Gesellschaft (mimetische Haltung) und dem Widerstand gegen sie

(dissidente Haltung) beschreiten müsse, einen Mittelweg, der von Freiheit
geprägt sei: « [une] liberté par rapport au respect humain, au carriérisme, à

l'argent, aux idéologies, au conformisme, au légitimisme quel que soit le pouvoir,
à la mondanité, à l'esprit de caste (autre nom de l'instinct grégaire et du
provincialisme), aux intérêts de la tribu dominicaine elle-même, à ma propre
vanité » (287). Wie dieser Band zeigt, sind die Höhepunkte von acht Jahrhunderten

dominikanischer Mission und interreligiösem Dialog dort zu finden, wo
diese „engagierte Freiheit" gelebt wurde. Es ist genau diese „engagierte
Freiheit", die der Prüfstein für die dominikanische Verkündigung sein sollte, heute
und morgen.

Anton-Marie Milh OP

BULGAKOV, Sergij: Die zwei Städte. Studien zur Natur gesellschaftlicher Ideale
[1911]. Aus dem Russischen übersetzt von Katharina A. Breckner und Regula
M. Zwahlen, redaktionell überarbeitet und Regula M. Zwahlen und Barbara
Hallensleben, kommentiert von Regula M. Zwahlen, unter Mitwirkung von
Ksenjia Babkova, Dario Colombo, Barbara Hallensleben, Elke Kirsten Epi-
pahnia 14/Bulgakov Werke 5). Münster: Aschendorff Verlag 2020, 780 Seiten.
ISBN 978-3-402-12050-7.

Ein Begleitband (mit Deutungen einzelner Kapitel verschiedener Autoren) ist
als E-Book erhältlich.

Der Haupttext des neu edierten und übersetzten Werkes des russischen
Religionsphilosophen Sergij Bulgakov (1871-1944) umfasst 540 Seiten, der Anhang
mit Bibliographien, Registern und einem ausführlichen Kommentar von Regula
M. Zwahlen die restlichen 200 Seiten. Der Autor war ursprünglich ein marxistischer

Wirtschaftsphilosoph und Hess sich später zum orthodoxen Priester
weihen. Er war direkt von der bolschewistischen Kultur- und Religionspolitik
betroffen und publizierte später im erzwungenen Exil. Bulgakov folgt der Deutung

des Gottmenschentums von Wladimir Solojev, einer Begründung der
Ethik und Politik in der mystischen Theosis in Christo, im Vorblick auf den
wiederkehrenden Christus der Apokalypse, und er verteidigt parallel zum Werk
seines Freundes Nicolaj Berdjaeveine schöpferische Erneuerung von (orthodoxer)

Kirche und eines Sozialismus der wahren Gemeinschaft in der christlichen

Liebe. Dem Band ist ein Geleitwort der Herausgeberinnen vorangestellt,
das Inhalt und Ziel des Buches prägnant zusammenfasst.



366 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

„Auch die Struktur des Bandes ,Die zwei Städte' lässt sich anhand des Bildes
der Stadt beschreiben. Zu Beginn des Bandes porträtiert Bulgakov mehrere
Architekten des Menschengotttums (Feuerbach, Stirner, Marx), widmet sich
anschliessend in den drei mittleren Kapiteln ausführlich dem ,urchristlichen'
Fundament des Christentums und skizziert zum Schluss einige philosophische
Baumeister' (516) der künftigen .gottmenschlichen' Stadt (Dostoevskij, Fëdo-

rov, Trubeckoj)." (S. XVIII)

In einem Schlussstück wird das Gleichnis vom verlorenen Sohn verwendet, um
eine Vision der Rückkehr in eine - allerdings erneuerte Weltkirche aus den
Wurzeln der Orthodoxie zu illustrieren. Dabei lenkt er die Aufmerksamkeit
auf den zuhause gebliebenen Sohn im bekannten Gleichnis, der den
wiederkehrenden verlorenen Sohn zunächst mit Missgunst und Ablehnung begegnet.
Das ist ein Gleichnis auf die Haltung der traditionalistischen und erzkonservativen

Teile der Kirche, die, um ihre Neigung zu einer selbstgefälligen
Borniertheit zu überwinden, einer Erneuerung und Belebung aus der „Moderne"
und der Kunst bedürfen.

Das lange Kapitel über Feuerbach zeigt nicht nur das religionsphilosophische
Interesse an diesem Autor, sondern auch eine strategische Absicht: die

Aufwertung Feuerbachs gegenüber Marx korreliert mit einer strategischen
Abwertung Feuerbachs gegenüber Stirner und schliesslich einer Verteufelung
aller Formen der Opposition und Alternative zum christlichen Gottmenschentum.

Erhellend ist der pointierte Kommentar von Luca di Blasi zum
Feuerbachkapitel im Begleitband. Auf der Sachebene stellt sich die Frage, ob
Feuerbachs atheistischer Humanismus in sich kohärent ist oder nicht.
Ideologiepolitisch erweist sich Feuerbachs Tendenz zur religiösen Aufladung
von Politik als Angriffspunkt im Kampf gegen einen militanten Atheismus, der
eine vollständige gesellschaftliche Marginalisierung von Kirche und Religion
mit allen Mitteln aktiv unterstützt. Bulgakov oszilliert zwischen Polemik
gegen eine säkulare Kultur, die, auch wenn sie sich selbst noch mit der Maxime
von Hobbes und Spinoza „homo homini deus" „religiös" ausgibt und ohne
(den) Gott (der Bibel und der Kirche) auskommt, sich selbst nicht mehr
verstehe und nicht aus eigenen Ressourcen zu begründen vermöge, und einer
grosszügigeren Bereitschaft, selbst den säkularen und atheistischen Humanismus

zur Mitarbeit für einen gemeinsamen Aufbau der Zukunft einzuladen. An
diesem Punkt wäre es denkbar, Konzeptionen einer „Religion ohne Gott" zu
erwägen und als lebendige Optionen (seit Schopenhauer und Feuerbach) als
Faktum des gesellschaftlichen Pluralismus zu akzeptieren, doch das gelingt
Bulgakov nicht, da er wie die meisten russischen Religionsphilosophen über
keine Theorie eines liberalen und demokratischen Pluralismus verfügt. Liberalismus

wird entweder mit ökonomischen Theorien oder mit einem Relativismus

gleichgesetzt, der die Wahrheit auf einen faktischen Konsens der Mehrheit

reduziert. Seine Idee einer Koalition der schöpferischen Kräfte ist nicht
zuletzt durch eine spezifisch russische Rezeption und religionsphilosophische

Assimilation von Nietzsche inspiriert. Diese Zwiespältigkeit zwischen
Polemik und fairer Kritik zeigt sich z.B. darin, dass der Atheismus von
Feuerbach als inkonsequent und inkohärent dargestellt und in einem strate-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 367

gischen Vergleich mit dem konsequenten Atheismus und Nihilismus von Max
Stirner sogar heruntergestuft wird. Gleichwohl erscheint der religiöse, aber
anti-theologische Humanismus von Feuerbach reichhaltig und attraktiv
genug, um ihn mitzunehmen und mit ihm in der Praxis zu paktieren. Diese
strategische Aufwertung Stirners gegen Feuerbach wird dann wieder zurückgenommen,

indem Stirners Philosophie des Einzigen als eine philosophiegeschichtliche
Episode und Verirrung in „neurasthenischer" Isolation zurückgestuft und

pathologisiert wird. Damit wird eine sachlichere Erörterung von Stirners
„egoistischer Ethik" im Ansatz verpasst. Das Schwanken zwischen polemischer
und sachlicher Kritik hat auch damit zu tun, dass sich der russische Denker
nicht so sehr als akademischer Philosoph, sondern vielmehr als gelehrter, aber
auch ungebundener und kulturkritischer Intellektueller mit einem
religionsphilosophischen Profil versteht, der das schwere Trauma des Umschlagens der
russischen Revolutionen in kulturfeindlichen Staatsterror religionsphilosophisch

antizipiert und im Exil verarbeitet. Manche durchaus produktive
Widersprüche sind vielleicht auch in der „russischen Seele" und ihrer
leidenschaftlichen Literatur angelegt. Er argumentiert wiederholt zwischen den Fronten

(in Richtung eines Pluralismus) und verfallt wieder in ein gegenläufiges
Denken in Fronten (in Richtung Dualismus) gegen Atheismus, Nihilismus und
Despotismus zurück. Dieses dialektische Denken in Fronten und zwischen den
Fronten verleiht dem langen und gedankenreichen Text eine anregende, aber
auch verstörende Verteilung von Licht und Schatten und entspricht weniger
einer strikten Argumentation als einer Rhetorik und stilistischen Schärfe in
der Vision einer alle Disziplinen und Grenzen überschreitenden künftigen,
nicht-entfremdeten und freien Gemeinschaft der Menschheit mit dem
Beistand und den Gnadengaben des Heiligen Geistes. Auffallig ist ein zaghaftes
Abrücken von der systematischen Verteufelung der Kultur ausserhalb der Kirche

und der entgegengesetzte Rückfall in eine Verteufelung des Humanismus
ohne Gott. Wenig plausibel erscheint die Forderung einer neuen, „christlichen"

Kunst, die als Mittel der Erbauung ähnlich anmutet wie eine „christliche"

Wissenschaft, moralische Fabeln oder eine politische Propaganda-Kunst
(etwa im Sinne marxistischer Lehrstücke). („Man merkt die Absicht, und man
ist verstimmt.") Ein Grundwiderspruch besteht in der Aufwertung der
Freiwilligkeit des christozentrischen Gottmenschentums und einer Abwertung der
Freiheit zur nicht-christlichen, säkularen oder atheistischen Dissidenz. (Wie
kann man Juden und Jüdinnen „erklären", dass es ohne Christus kein Heil
gibt?)

Man muss, so meint Bulgakov, sein Herz liebevoll, und nicht hochmütig,
sondern mit christlicher Demut der „weltlichen" Welt öffnen. Dazu braucht es
eine freiwillige „Busse" (d.h. auch Selbstkritik und Eingeständnis eigener Fehler)

auf beiden Seiten, sowohl bezüglich der rüden Ablehnung von Kirche und
Christentum im Kulturbolschewismus oder in den schleichenden Prozessen
des Verlustes des kulturellen Gedächtnisses, als auch Busse und Selbstkritik
innerhalb jener kirchlich-konservativen Milieus, deren Vertreter in Anschluss
an Augustinus glauben, „ihre" Kirche sei bereits das Reich Gottes auf Erden.



368 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Das geistvolle und anschauliche Denken im Zwei-Städte-Band lässt sich
nicht auf eine Fokussierung auf das Feuerbach-Kapitel reduzieren und wird
durch diese Neuedition, die Teil einer mehrbändigen Edition ist, für einen
stolzen Preis von knapp 130 SFR. zugänglich gemacht. Das Lesen ist wegen der
schönen Buchausstattung und der informativen Exkurse im Anhang ein
Vergnügen. Man kann in der Edition auch eine Art „Heimholung" sehen, welche
die Wertschätzung Bulgakovs für die deutschsprachige Philosophie und
Wissenschaft spiegelt, deren befreiende Wirkung und prometheische Tragik er vor
dem Hintergrund seiner russisch-orthodoxen, allgemein theologischen und
literarischen Bildung erforscht hat. Die Anmerkungen von Regula M. Zwahlen
sind eine grosse Hilfe für das Verständnis und die exakte Identifikation der
Referenzen und Quellen. Das wissenschaftliche Team, das zum Gedeihen dieses

Editionsprojekts beiträgt, stellt sich nicht nur in den Dienst der Texte des

Autors, sondern gibt auch Winke zur Aktualisierung eines Denkens, das über
Engstirnigkeit und Vorurteile hinausführt und den verhärteten Boden für
Konflikte und Kontroversen für und gegen Kirchen und Religion auflockert. Dazu
gehören Bulgakovs eindringliche Mahnungen, Politik ohne Religion könne
(wie bei Feuerbach) dazu führen, dass Politik selbst zur Religion bzw. Obsession

wird und sich bis ins Innerste der Privatsphäre einmischt, im totalitären
Bestreben, Utopien manipulativ und gewaltsam durchzusetzen. Wird Politik,
ob antireligiös oder religiös verbrämt, zum Brandbeschleuniger der Apokalypse,

so wird sie zum „Antichrist". Marxistischer Klassenkampf kann unmöglich
das Ziel einer humanistischen Politik sein, sondern allenfalls ein vorübergehendes

und ethisch prekäres Instrument. Die Konfrontation von revolutionärer

Praxis und christlicher Liebe erübrigt sich in einem Sozialismus, der sich
nicht aus dem Atheismus ableitet und definiert. Damit hat Bulgakov eine Linie
der Kritik am politischen Utopismus und an der Wirkung von Marx als

religiösem Typus und an Wissenschaft und Technik als Ideologie der totalen
Selbstermächtigung antizipiert, die u.a. in den Debatten von K. R. Popper und
Theodor W. Adorno, Robert Spaemann und Jürgen Habermas weitergeführt
wurden.

Jean-Claude Wolf


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

