
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus : Quelle der Inspiration und
Kritik

Autor: Dürr, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oliver Dürr

Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus
Quelle der Inspiration und Kritik

l. Prolegomena

"Der Fortschritt ist eben jene Lebensform,
in der das Menschengeschlecht das meiste Leid erfahrt,

während es nach dem Maximum des Vergnügens strebt."1
Nikolaj Fëdorov

Nikolaj Fedorovië Fëdorov (1828/1829-1903) gehörte zu den radikalsten Denkern

Russlands im 19. Jahrhundert.2 Die „Radikalität" seines Denkens
unterschied sich jedoch im Umfang ihres Anspruchs und dem Modus ihrer
Realisierung fundamental von derjenigen sozialrevolutionärer (und terroristischer)

Bewegungen seiner Zeit. Fëdorovs revolutionäre Vision, das vom

1 FEDOROV, Nikolaj: Die Frage der Bruderschaft oder der Verwandtschaft, der Ursachen
des unbrüderlichen und unverwandtschaftlichen, d.h. des unfriedlichen Weltzustandes und der
Mittel zur Wiederherstellung der Verwandtschaft. Memorandum der Nichtgelehrten an die
Gelehrten, die geistlichen und weltlichen, an die Gläubigen und Nichtgläubigen, in: GROYS, Boris/
HAGEMEISTER, Michael (Hgg.): Die neue Menschheit: biopolitische Utopien in Russland zu
Beginn des 20. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp *2016, 68-126; hier 97.

2 Ich stütze mich in der Interpretation von Fëdorov im Folgenden v.a. auf HAGEMEISTER,

Michael: Nikolaj Fedorov. Studien zu Leben, Werk und Wirkung Marburger Abhandlungen
zur Geschichte und Kultur Osteuropas 28). München: Otto Sagner Verlag 1989; bes. 15-127;
Ders.: Nikolaj Fedorov und der „russische Kosmismus", in: Müller, Eberhard/KLEHR, Franz
Josef (Hgg.): Russische religiöse Philosophie: Das wiedergewonnene Erbe: Aneignung und
Distanz. Stuttgart: Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart 1992, 159-170; Ders.: Fedorov,

Nikolaj Fedorovic, in: BBKL Bd. 21 (2003), 381-386; Ders.: Selbstgeschaffenes Paradies und
Wiederbringung aller - Nikolaj Fedorovs „Philosophie des Gemeinsamen Werks", in: PINGGÉRA,

Karl (Hg.): Russische Religionsphilosophie und Theologie um 1900 MThSt 86). Marburg:
N.G. Elwert Verlag 2005, 29-37; DERS.: „Unser Körper muss unser Werk sein." Beherrschung
der Natur und Überwindung des Todes in russischen Projekten des frühen 20. Jahrhunderts, in:
Groys, Boris/HAGEMEISTER, Michael (Hgg.): Die neue Menschheit: biopolitische Utopien in
Russland zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp z2oi6, 19-67; YOUNG,

George M.: The Russian Cosmists: The Esoteric Futurism of Nikolai Fedorov and Flis
Followers. Oxford: Oxford University Press 2012, 46-144; LUKASHEVICH, Stephen: N.F. Fedorov
(1828-1903): A Study of Russian Eupsychian and Utopian Thought. Newark, Delaware:
University of Delaware Press 1977, 13-37; BERDYAEV, Nicholas: N.F. Fedorov, in: The Russian
Review 9 (1950) 2, 124-130; Groys, Boris: Unsterbliche Körper, in: GROYS, Boris/HAGEMEISTER,
Michael (Hgg.): Die neue Menschheit: biopolitische Utopien in Russland zu Beginn des 20.
Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22oi6, 8-18; CLAY, Eugene: Transhumanism and the
Orthodox Christian Tradition, in: Tirosh-Samuelson, Hava/MOSSMAN, Kenneth (Hgg.): Building
Better Flumans? Refocusing the Debate on Transhumanism Beyond Humanism: Trans- and
Posthumanism/Jenseits des Humanismus: Trans- und Posthumanismus 3). Frankfurt a.M.:
Peter Lang Edition 2012,157-180; hier, 167-173.



298 Oliver Dürr

Menschen aktiv gestaltete Projekt einer besseren Welt, sollte ein Werk von
restlos allen Menschen auf ein gemeinsames Ziel hin sein - ein „gemeinsames

Werk" (obscego delà).3 Fëdorov forderte die konkrete geschichtsim-
manente Auferweckung aller Menschen, die jemals gelebt haben, durch die

vereinigte menschliche Arbeit mit wissenschaftlich-technischen Mitteln.4
Dieses Projekt einer „allumfassenden immanenten Selbstvervollkommnung

und Selbsterlösung"5 wurde jüngst - mit gewichtigen Aussparungen6
- von Vertreterinnen und Vertretern des Transhumanismus wieder
aufgegriffen.7 Als prominentes Beispiel kann hier Max Mores Aufsatz The Philosophy

of Transhumanism erwähnt werden, der Fëdorov als einen „Vorläufer"

des Transhumanismus stilisiert.8 Mores Rezeption der Philosophie des

gemeinsamen Werks (die sich auf ein paar wenige Zeilen beschränkt) ist
selektiv und fokussiert auf diejenigen Elemente des fëdorovschen Projektes,

die sich für den Transhumanismus fruchtbar machen lassen: Die
Verwendung wissenschaftlicher Mittel zur Lebensverlängerung, das Anliegen
physischer Unsterblichkeit, die Auferstehung der Toten, die Kolonisierung
der Ozeane und des Weltraumes und die technologische Steuerung
evolutionärer Prozesse.9

Im Folgenden soll nach einer knappen Darstellung und Kontextuali-
sierung von Fëdorovs Philosophie (Abschnitt 2) gezeigt werden, inwiefern
dieser zunächst zu einer Inspirationsquelle für die gegenwärtige
transhumanistische Bewegung werden konnte (Abschnitt 3), aber auch, inwiefern
sein Denken eine noch fundamentalere Kritik derselben impliziert
(Abschnitt 4).

5 Entsprechend dem Titel seiner postum veröffentlichten Philosophie des gemeinsamen
Werks (Filosofija obsiega delà).

4 Zu Fëdorovs Philosophie siehe Abschnitt 2.
5 HAGEMEISTER: Körper, 39.
6 Hierin liegt die These des vorliegenden Aufsatzes. Siehe dazu Abschnitt 2 und 3.
7 Zum Transhumanismus siehe Abschnitt 3.
8 MORE, Max: The Philosophy of Transhumanism, in: MORE, Max/VlTA-MORE, Natasha

(Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the Science,
Technology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley-Blackwell 2013,

3-17; hier 10; vgl. dazu BURDETT, Michael: Eschatology and the Technological Future
Routledge Studies in Religion 43). New York: Routledge Press 2015; bes. 18-22; Ders.:
Contextualizing a Christian Perspective on Transcendence and Human Enhancement. Francis
Bacon, N.F. Fedorov, and Pierre Teilhard de Chardin, in: COLE-TURNER, Ronald (Hg.):
Transhumanism and Transcendence: Christian Hope in an Age of Technological Enhancement.
Washington D.C.: Georgetown University Press 2011,19-35.

9 Vgl. MORE: Philosophy ofTranshumanism, îof.



Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus 299

2. Nikolaj Fëdorov: Eine biographische und philosophische Skizze

Fëdorov10 wurde 1828/1829 (das genaue Datum seiner Geburt ist nicht
bekannt) als unehelicher Sohn des Fürsten Pavel Ivanovië Gagarin und Elizaveta

Ivanova im Gouvernement Tambov geboren. Zwischen 1874 und 1898
war er Beamter in der Bibliothek des Moskauer Öffentlichen und Rumjan-
cev-Museums und hat vermutlich die meisten seiner philosophischen Schriften

in den 1890er Jahren verfasst. Sein Leben lang war Fëdorov gläubiger
orthodoxer Christ und verstand seine Philosophie des gemeinsamen Werks
als konsequente Auslegung des christlichen Auferstehungsglaubens.11 Er
starb am 15. Dezember 1903 in Moskau.

Den Tod sah Fëdorov zeit seines Lebens als Feind. Dieser stellt das

grösste Übel dar, das die Menschen voneinander trennt und sie zu
vernichten droht - im Angesicht des Todes gehört dem Menschen nichts,
nicht einmal sein eigenes Leben.12 Es wird berichtet, dass Fëdorov nur sehr

wenig geschlafen habe, weil der Schlaf doch sehr dem Tode ähnelt, gegen
den sich Fëdorov bewusst einsetzte.13 Gleichzeitig machte er aber auch
deutlich, dass der Tod das menschliche Leben nur beherrsche, insofern
dieser die blinden Kräfte der Natur noch nicht in rationale, zielgerichtete
und steuerbare Bahnen zu lenken vermöge.14 Das eigentliche Ziel menschlicher

Existenz sei es deshalb, „die todbringende Kraft der Natur in eine
lebensspendende zu verwandeln."15 In dieser Perspektive gehöre der Tod
nicht zur eigentlichen Natur des Menschen und er sei auch nicht das Ende,
sondern ein Anfang - eine Aufgabe: Fëdorov akzeptierte entsprechend
nichts Hoffnungsloses, nichts „Erledigtes", „d.h. nichts, was nicht belebt
und auferweckt werden könnte."16 Deshalb müsse das allen menschlichen
Anstrengungen zugrunde liegende Ziel das „gemeinsame Werk" sein: „Die

10 Zur Biographie Fëdorovs vgl. Hagemeister: Studien, 15-45: YOUNG: Cosmists, 51-75.
11 Zur kontroversen Rezeptionsgeschichte Fëdorovs in der russischen Religionsphilosophie

des Silbernen Zeitalters, im russischen Kosmismus und bei den Sowjets siehe
HAGEMEISTER: Studien, 129-457; DERS.: Kosmismus, 159-170; YOUNG: Cosmists, 46-242.

12 Vgl. HAGEMEISTER: Paradies, 34; Berdyaev: Fedorov, 125.
13 Vgl. LUKASHEVICH: Fedorov, 18.

14 Vgl. „[Sjolange die Vereinigung in Gestalt der gemeinsamen Tat zur Umwandlung der
todbringenden in eine lebensstiftende Kraft nicht vollzogen ist, wird der Mensch mit allem
Vieh, mit den wilden Tieren und der seelenlosen Materie der blinden Naturkraft unterworfen

sein." FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 96; 108; hier 96. Für Fëdorov ist es die
„Machtlosigkeit des Menschen, zur Regulierung der Welt zu gelangen", die ihn „der Möglichkeit
beraubt [hat, Anm. OD] das Leben zu bewahren und wiederherzustellen." DERS.: Das
Museum, sein Sinn und seine Bedeutung, in: GROYS, Boris/HAGEMEISTER, Michael (Hgg.): Die
neue Menschheit: biopolitische Utopien in Russland zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp *2016,127-232; hier 135.

15 FEDOROV: Museum, 138L
16 FEDOROV: Museum, 130.



300 Oliver Dürr

Vereinigung der Söhne zur Auferweckung der Väter."17 Boris Groys hat das

obscego delà folgendermassen zusammengefasst:

„Das Projekt der gemeinsamen Tat besteht, kurz formuliert, in der Schaffung
der technologischen, sozialen und politischen Bedingungen, unter denen es

möglich ist, alle Menschen, die je gelebt haben, auf technische, künstliche
Weise wiederaufstehen zu lassen."18

Zur Erreichung dieses Ziels konzipierte Fëdorov eine Reihe utopischer
Projekte, die sich mit Michael Hagemeister im Wesentlichen drei Bereichen
zuordnen lassen:19 In der Philosophie geht es Fëdorov um die Überwindung

der Trennung eines abstrakten Denkens von der Praxis im sogenannten

„Projektivismus"; im sozialen Bereich umschreibt er „Massnahmen zur
Vereinigung aller Menschen und zur Ausrichtung ihres Handelns auf das

gemeinsame Ziel"20; und schlussendlich geht es ihm um die Auseinandersetzung

mit der Natur, d.h. ihre Beherrschung und völlige Umgestaltung
im Sinne einer künstlichen Wiederherstellung der Verstorbenen.21

Als grösstes Hindernis für dieses Projekt benennt Fëdorov die „Unbrü-
derlichkeit"22 bzw. „Unverwandtschaftlichkeit", d.h. der „unfriedliche
Weltzustand."23 Denn für die Beherrschung des Universums, die Regulierung
der Natur und damit die Überwindung des Todes braucht es - so Fëdorov

- restlos alle Menschen, und zwar „alle bis auf den Letzten".24 Die Vorstellung

einer universalen Verwandtschaft (russ. rodstvo) liegt im Zentrum der
fëdorovschen Philosophie: Rodstvo ist das Fundament für die meisten der

ungewählten, aber konstitutiven Beziehungen des Menschen, so z.B. seine
Verbindung mit dem Leben, mit seinen Verwandten, mit der Heimat usw.
Entsprechend ist es für Fëdorov die Unverwandschaftlichkeit (russ. Nerod-
stvennost'), die „Zwietracht [...], die uns zu Werkzeugen der blinden
Naturkraft macht, der Verdrängung der alten Generation durch die junge und
der gegenseitigen Behinderung, die zu eben jener Verdrängung führt."25
Entsprechend ist die Wiederherstellung dieser verwandtschaftlichen
Beziehungen innerhalb der gegenwärtigen Generation die Voraussetzung für

17 Fedorov: Frage der Bruderschaft, 87.
18 GROYS: Unsterbliche Körper, 9.
19 Vgl. HAGEMEISTER: Studien, 104-127.
20 HAGEMEISTER: Studien, 104.
21 „Künstlich" ist für Fëdorov ein positiv konnotierter Begriff. Er nennt das vom

Menschen bewusst und vernünftig Geschaffene „künstlich", um damit seine Unverweslichkeit zu
bezeichnen. Vgl. HAGEMEISTER: Fedorov BBKL), 382.

22 Fedorov redete prominent über die „Bruderschaft". Über die entsprechenden „Schwestern",

d.h. Frauen, hatte er wenig und wenn, dann wenig Gutes zu sagen. Selbstverständlich
muss aber die „Bruderschaft" hier im allgemeineren Sinne als „universale Verwandtschaft"
verstanden werden, die Frauen miteinschliesst, vgl. dazu YOUNG: Cosmists, 52.

23 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 70.
24 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 85 [Hervorhebung des Originals entfernt, OD].
25 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 85 [Hervorhebung im Original, OD],



Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus 301

die Wiederherstellung derselben Einheit mit allen, die jemals gelebt
haben.26 Die von Fëdorov imaginierte societas perfecta ist als allumfassende
Geschwisterschaft konzipiert, welche die perichoretischen Relationen der
Dreieinigkeit zum Vorbild hat - grundsätzlich sah er in der Trinität den
Prototyp und die Organisationsstruktur der gesamten Wirklichkeit.27 Die
Wiedervereinigung, so macht Fëdorov immer wieder deutlich, darf aber
nicht mit einer abstrakten Theorie verwechselt werden,28 sondern muss
ein Projekt werden, das, nach dem Muster der Dreieinigkeit aufgebaut, die
universale Bruderschaft im Reich Gottes realisiert.29

So erklärt Fëdorov, dass der „Sinn der Bruderschaft in der Vereinigung
aller in der gemeinsamen Sache besteht, die der Umwandlung der blinden
Kraft der Natur in ein Werkzeug der Vernunft des ganzen Menschengeschlechtes

zur Wiedergewinnung des Verdrängten dient."30 Für die
Verwirklichung dieser universalen Bruderschaft, der immanenten Auferwe-
ckung aller Toten mit naturwissenschaftlich-technischen Mitteln31, wird
„die gesamte Wissenschaft benötigt, d.h. die organisierte Gesamtheit der

Anstrengungen aller Menschen."32 Dabei geht es Fëdorov nicht nur um ein
brüderliches Gefühl, sondern um ein „brüderliches Wissen" und die
„brüderliche Tat" - der „Projektivismus" bezeichnet ein praktisches Wissen,
das sich in der Steuerung der Naturkräfte zum Zwecke der Auferweckung
realisiert.33 Konkret geht es Fëdorov zunächst darum, die Prokreations-
kraft des Menschen in eine Rekreationskraft zu transformieren.34 Dazu
braucht es wissenschaftlich-technische „Werkzeuge, die die zerstörerischen,

26 Vgl. dazu YOUNG: Cosmists, 77. Für Fëdorov hat die Bruderschaft sowohl die Abstammung

als auch die Kindschaft zur Voraussetzung. Gerade deshalb sind ihm die Väter wichtig
- und letztlich der Gedanke „an einen gemeinsamen Vater, d.h. einen Gott aller Väter".
FEDOROV: Museum, 157. Wahre Religion bedeutet für Fëdorov Treue zum Gott der Väter und
zu allen Vorfahren, die sich in der praktischen bzw. projektiven Arbeit zeigt, vgl. FEDOROV,

Nikolaj/KOUTAISSOFF, Elisabeth/MlNTO, Marilyn (Hgg.): What Was Man Created For? The

Philosophy of the Common Task. London: Honeyglen Press 1990, hier: 180. Zur Prominenz
des Motivs der Vaterschaft in Fëdorovs Philosophie siehe YOUNG: Cosmists, 51-55, bes. 52.

27 Vgl. FEDOROV: Museum, 148; BERDYAEV: Fedorov, 127. In diesem Sinne wird auch deutlich,

dass die angestrebte „Einheit" die vielen einzelnen Teile und Individuen nicht
„verschlingt", sondern „erhöht", vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 83.

28 Weltliches und Geistliches dürfen und können nicht wie „künstlich voneinander
abstrahierte Abstraktionen" getrennt werden, sondern sind im Sinne von Fëdorovs praktischer
Religion eins, vgl. FEDOROV: Museum, 148.

29 In diesem Zusammenhang spricht Fëdorov auch von der Kirche als Versammlung aller
Auferstandenen, deren wahrer Gottesdienst bzw. wahre Liturgie über die Kirchenmauern
hinaus in der Welt stattfinden soll, vgl. FEDOROV: What Was Man Created For?, 172; YOUNG:

Cosmists, 80; BERDYAEV: Fedorov, 128.
30 Fedorov: Frage der Bruderschaft, 85.
31 Vgl. dazu FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 87.
32 FEDOROV: Museum, 151 [Hervorhebung im Original, OD]
33 Vgl. FEDOROV: Museum, 151.
34 Vgl. FEDOROV: Museum, 151.



302 Oliver Dürr

abtötenden Kräfte der Natur regulieren und steuern",35 wobei gerade an
dieser Regulierung und Steuerung der Welt die Möglichkeit hängt, das
Leben zu bewahren und wiederherzustellen.36 Insgesamt geht die zunehmende

Fähigkeit, die Erde zu regulieren, mit der Wiedererweckung der
Menschen aller Generationen einher, und durch beide wird die Ausdehnung
des menschlichen Verwaltungsbereiches auf den gesamten Kosmos in seiner

räumlichen und zeitlichen Dimension verwirklicht.37
In diesem verwandtschaftlichen Projekt der Auferstehung werden für

Fëdorov sämtliche politische und philosophische Gegensätze innerhalb der
Grenzen der menschlichen Geschichte vereint.38 Sogar die Natur selbst, die
den Menschen jetzt noch in seine Grenzen zwingt, ist nur im gegenwärtigen

Zustand „Feind" des Menschen; sobald er sie rational und kommunal
„beherrschen" kann, wird sie zu seiner freundlichen Begleiterin im Reich
Gottes.39 Dieses Gottesreich ist für Fëdorov ein diesseitiges, immanentes,
menschliches und wissenschaftlich-technisches Werk,40 sodass sowohl die
Geschwisterlichkeit als auch die Unsterblichkeit des Menschen letztlich
das Ergebnis menschlicher Arbeit sein müssen.41

Hier liegt der primäre Anknüpfungspunkt für den gegenwärtigen
Transhumanismus, insofern dieser genau vom menschlichen Potential einer
fundamentalen Selbsthervorbringung, Selbstgestaltung und SelbstÜberschreitung

des Menschen ausgeht. So kann Fëdorovs Philosophie des gemeinsamen

Werks als eine dem Transhumanismus vorausgehende Erweiterung der
imaginativen Grammatik des für den Menschen möglichen verstanden
werden.42

3. Fëdorov als Vorläufer des Transhumanismus?

Fëdorov teilt in seinem „prometheischen Impuls"43 mit dem Transhumanismus

prima facie viele Anliegen und Ziele und auch Vorstellungen über
den Modus der Realisierung derselben. Damit ersichtlich wird, worin diese
Ähnlichkeiten bestehen, gilt es zu klären, was hier unter „Transhumanis-

35 FEDOROV: Museum, 132.
36 Vgl. FEDOROV: Museum, 135.
37 Vgl. FEDOROV: What Was Man Created For?, 141L
38 Fëdorov nennt u.a. die Vereinigung von Aristokratismus und Demokratismus,

Spiritualismus und Empirismus, Idealismus und Materialismus, vgl. FEDOROV: Museum, 152.
39 Vgl. dazu YOUNG: Cosmists, 78.
40 Vgl. HAGEMEISTER: Paradies, 36.
41 Vgl. FEDOROV: Museum, 151.
42 More kommentiert: Fëdorov und andere Autoren "expand our sense of the possible",

MORE: Philosophy ofTranshumanism, 11.

43 Hagemeister: Studien, 383.



Nikolaj Fëdorovund der Transhumanismus 303

mus" verstanden wird.44 Max More versteht den Transhumanismus als eine
kulturelle Bewegung bzw. eine Art Philosophie des Lebens, welche die vom
Menschen angetriebene Fortführung und Beschleunigung der Evolution
intelligenten Lebens mithilfe wissenschaftlicher und technologischer Mittel
anstrebt und dabei sämtliche Limitierungen des Menschseins überwinden
möchte.45 Die 1998 von Nick Bostrom, Anders Sandberg und David Pearce

gegründete World Transhumanist Association (heute: Humanity+)
definiert den Transhumanismus entsprechend als

"[t]he intellectual and cultural movement that affirms the possibility and
desirability of fundamentally improving the human condition through applied
reason, especially by developing and making widely available technologies to
eliminate aging and to greatly enhance human intellectual, physical and
psychological capacities."46

Im Horizont eines ungebrochenen Fortschrittsparadigmas im Blick auf
Wissenschaft und Technik, ermutigt von aktuellen Entwicklungen im Bereich
der Bio-, Nano- und Informationstechnologien und angetrieben von einem
ethischen Imperativ zur kontinuierlichen Selbstverbesserung (Enhancement),

strebt der Transhumanismus die Überwindung aller Hindernisse und
Einschränkungen menschlicher Lebensqualität im Sinne einer absoluten
„morphologischen Freiheit" an.47 Das gravierendste solcher „Hindernisse"
ist für den Transhumanismus - wie auch für Nikolaj Fëdorov - der Tod. In
seinem Letter to Mother Nature schreibt More: „We will no longer tolerate

44 Die transhumanistische Bewegung ist ein sehr uneinheitliches und vielschichtiges
Phänomen. Der vorliegende Aufsatz hält sich aufgrund des begrenzten Umfangs primär an Max
Mores „extropianische" Philosophie des Transhumanismus, vgl. dazu MORE, Max: The Ex-

tropian Principles. Version 3.0. A Transhumanist Declaration. http://vency.com/EXtr0pian3.
htm (online eingesehen am 02. Mai 2019); Ders.: Philosophy of Transhumanism, 5; MORE,

Max/VITA-MORE, Natasha (Hgg.): Transhumanist Declaration (2012), in: More, Max/VITA-
MORE, Natasha (Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the
Science, Technology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley -
Blackwell 2013, 54f. Für eine ergänzende Perspektive siehe BOSTROM, Nick: A History of
Transhumanist Thought, in: Journal of Evolution and Technology 14 (2005) 1, 1-25 und die
historische Kontextualisierung des Transhumanismus bei TiROSH-SAMUELSON, Hava: Engaging

Transhumanism, in: HANSELL, Gregory/GRASSIE, William (Hgg.): H± Transhumanism and
Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania: Metanexus Institute 2011, 19-52; hier 19-29. Für eine
deutschsprachige Apologie des Transhumanismus, vgl. SORGNER, Stefan Lorenz: Transhumanismus.

„Die gefährlichste Idee der Welt"!? Freiburg i.Br.: Herder 2016,17-64; 140-191.
45 Vgl. MORE: Philosophy of Transhumanism, 3-17; hier 3. Über die Nähe des Transhumanismus

zu Fëdorov in Bezug auf diese Vorstellungen siehe auch CLAY: Transhumanism, 167-

175, bes. 170.
46 HUMANITY+: Transhumanist FAQ3.0,

https://humanityplus.org/philosophy/transhumanist-faq/ (eingesehen am 30. April 2019).
47 Vgl. Exemplarisch MORE: Philosophy of Transhumanism, 3-8; 13; SANDBERG, Anders:

Morphological Freedom - Why we Not Just Want It, but Need It, in: MORE, Max/VlTA-MORE,
Natasha (Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the Science,

Technology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley-Blackwell
2013, 56-64.



3°4 Oliver Dürr

the tyranny of aging and death"48 und führt eine Liste von Massnahmen
auf, die zur Überwindung dieses Problems führen sollen.49

Aus dem bisher Gesagten wird deutlich, dass es sich beim Transhumanismus

um eine im Folgenden genauer zu explizierende Form von „Utopie"
handelt. Damit ist im Kontext russischer Eschatologien der Zeit Fëdorovs
zunächst einmal der Glaube daran bezeichnet, dass der Mensch unter den

gegenwärtigen Bedingungen und mit den ihm immanent zur Verfügung
stehenden Ressourcen durch eigene Anstrengung einen Idealzustand
bewirken kann.50 Don Ihde hat dem Transhumanismus vorgeworfen, eine
„technofantastische" bzw. „technomythologische" Utopie zu sein und dessen

Zukunftsperspektiven als „idol of paradise" bezeichnet.51 More hat sich

gegen diese Bezeichnung - und spezifisch gegen den Vorwurf des Utopis-
mus - gewehrt,52 da mit diesem zumeist pejorativ verwendeten Begriff
erstens etwas bezeichnet werde, das im landläufigen Sinne „unrealistisch"
oder „idealistisch" erscheine und zweitens ein statischer Zustand umschrieben

werde, d.h. ein gesichertes „Paradies".53 Dagegen geht es dem
Transhumanismus, so More, einerseits gerade um einen nie aufhörenden
kontinuierlichen Fortschritt, um fortwährende Verbesserungen und Optimierungen

des Menschen und gerade nicht um einen statisch verstandenen
Paradieszustand. Andererseits möchte der Transhumanismus eine Vision

48 MORE, Max: A Letter to Mother Nature, in: MORE, Max/VlTA-MORE, Natasha (Hgg.): The

Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the Science, Technology, and

Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley-Blackwell 2013, 449F.; hier
450 [Hervorhebung im Original, OD].

49 Dazu gehören u.a. erstrebte Technologien zur Veränderung der Genetik, Sinneserweiterung,

Intelligenzsteigerung, Emotionskontrolle, Informationsverarbeitung und letztlich
der biochemischen Zusammensetzung des menschlichen Körpers, vgl. MORE: Letter, 450.
More steht hier in einer Linie mit Ray Kurzweil: "We are beginning to understand aging, [...]
as a group of related processes. Strategies are emerging for fully reversing each of these

aging progressions, using different combinations of biotechnology techniques." Kurzweil,
Ray: The Singularity Is Near: When Humans Transcend Biology. New York: Viking Press 2005,
2i2f. Später kommt Kurzweil zur Aussage: "We have the means right now to live long enough
to live forever." Kurzweil: Singularity, 371.

50 Vgl. MÜLLER, Ludolf: Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus, in:
Böhme, Wolfgang (Hg.): Zeit - Endzeit - Ewigkeit Herrenaiber Texte 78). Karlsruhe:
Eigenverlag 1987, 51-69; hier 55; BULGAKOV, Sergij: Apokalyptik und Sozialismus, in: Ruppert,
Hans-Jürgen: Sozialismus im Christentum? Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1977, 53-134;
hier 112-125; 125; zu diesem eschatologischen Kontext vgl. DÜRR, Oliver: Christus oder
Antichrist. Zur Frage nach der Kontinuität in Vladimir Solov'ëvs Eschatologie des vollendeten
Gottmenschentums, in: FZPhTh 66 (2019) 2, 539-558; bes. 542-548.

51 Vgl. IHDE, Don: Of Which Human Are We Post?, in: Hansell, Gregory/GRASSIE,
William (Hgg.): H± Transhumanism and Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania: Metanexus
Institute 2011,123-135; hier 125-127; i3if.

52 Vgl. More, Max: True Transhumanism: A Reply to Don Ihde, in: Hansell, Gregory/
GRASSIE, William (Hgg.): H± Transhumanism and Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania:
Metanexus Institute 2011,135-146; hier 139-141.

53 In diese Richtung läuft auch Ihdes Kritik am Transhumanismus tatsächlich.



Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus

umschreiben, die sicher in den Grenzen des Menschenmöglichen liegt.54 Es

soll hier zunächst darauf hingewiesen werden, dass der von Thomas Morus
in seinem Libellus55 geprägte Begriff „utopia" ursprünglich gerade auf eine
zwar andere, aber mögliche Welt abzielte, die im Falle von Morus trotz
aller Befremdlichkeit und Differenz noch immer im Möglichkeitshorizont
englischer Realpolitik lag.56 Entsprechend kann der Transhumanismus sehr
wohl als „Utopie" bezeichnet werden,57 und zwar präziser noch als
„dynamische Utopie des Fortschritts". Das Ziel des Transhumanismus ist also
kein Zustand, sondern ein andauernder Fortschrittsprozess.58

Hier setzt denn auch eine mögliche Kritik am Transhumanismus an:
Nicht die immerwährende Prozesshaftigkeit technologischer Entwicklungen

wird angezweifelt, auch nicht (in jedem Fall) die Machbarkeit der pro -

pagierten Ziele prinzipiell negiert, vielmehr fokussiert die Kritik auf das
fehlende bzw. mangelhaft diskutierte Ziel dieses Prozesses.59 Ted Peters

argumentiert genau in dieser Linie, dass die nachaufklärerische Gegenwart
Zeugin einer Trennung von technologischem Fortschritt und moralischen
Werten geworden sei, weshalb eine automatische Assoziation von
„Fortschritt" mit der Wertung „besser" zunächst begründet werden müsste:60

Technologische Entwicklung per se hat kein inhärentes Ziel und ist auch
nicht intrinsisch positiv zu werten.61 In dieser Perspektive geht die Beteuerung,

dass der Transhumanismus eine „Verbesserung" der Natur bzw.
grundsätzlich eine „bessere" Zukunft anstrebe, an der eigentlichen Frage
vorbei: Welche Zukunft ist überhaupt erstrebenswert?62 Und zweitens:

54 Vgl. MORE: True Transhumanism, 139. Der Transhumanismus strebt einen "process of
perpetual change" an. Ders.: Philosophy ofTranshumanism, 14.

55 Vgl. Morus, Thomas/JÄCKEL, Eberhard (Hgg.): Utopia. Lateinisch/Deutsch. Stuttgart:
Reclam 2012, passim.

56 Vgl. dazu NlPPERDEY, Thomas: Reformation, Revolution, Utopie: Studien zum 16.

Jahrhundert. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1975, 114-116.
57 So z.B. bei TlROSH-SAMUELSON: Engaging Transhumanism, 46.
58 Vgl. MORE: Philosophy of Transhumanism, 14.
59 Vgl. TlROSH-SAMUELSON: Engaging Transhumanism, 46t.
60 Vgl. PETERS, Ted: Transhumanism and the Posthuman Future: Will Technological

Progress Get us There?, in: Hansell, Gregory/GRASSIE, William (Hgg.): H± Transhumanism and
Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania: Metanexus Institute 2011,147-175; hier 165.

61 Offensichtlich kommt es darauf an, von woher man wohin schreitet. Auch Janina Loh
macht die transhumanistische Haltung eines naiven „Mehr ist besser!" zum Gegenstand ihrer
Kritik, vgl. LOH, Janina: Trans- und Posthumanismus. Zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag

2018, hier 41-64; 79-91.
62 Auch der transhumanistische Verweis auf die totalisierenden Tendenzen solcher

Wertediskurse und der Rückgriff auf eine uneingeschränkte „morphologische Freiheit" sieht sich
vor dasselbe Dilemma gestellt. Denn auch Freiheit, in transhumanistischen Diskursen oft
synonym mit individueller Gestaltungs- und Wahlfreiheit, ist kein Selbstwert, sondern nur
instrumentelle Voraussetzung für die Realisierung bestimmter Werte und Ziele. Welche diese

sein sollen, bleibt unterbestimmt und wenn zugleich die Individualität solcher Entscheidungen

zu stark überbetont wird, läuft die gesamte Konzeption auf einen bellum omnium



3o6 Oliver Dürr

Führen die konkreten technologischen Innovationen uns wirklich näher an
dieses Ziel heran oder nicht? Am Transhumanismus wird also bemängelt,
dass seine Vertreter den ambivalenten und keineswegs neutralen Charakter

realer Technologien unterschätzen.63 Dass in der jüngeren transhumanistischen

Literatur die möglichen Risiken und Nebenwirkungen technologischer

Veränderungen - bspw. unter dem Stichwort „existentielle
Risiken"64 - thematisiert werden,65 hindert Transhumanisten nicht daran, an
der Logik eines „technological solutionism"66 festzuhalten, die damit rechnet,

technologisch induzierte Gefahren mit „besseren" technologischen
Mitteln abwenden zu können und dabei der intrinsischen Dialektik der
technologisch akzelerierten Aufklärung zu wenig Rechnung trägt.67

Am Transhumanismus ist also, um diesen Abschnitt noch einmal
zusammenzufassen, nicht die Propagierung einer evolutionären Prozesshaf-

tigkeit technologischer Innovationen (welche die Lebensqualität des
Menschen offensichtlich auch verbessern können) zu kritisieren, sondern die
Bewertung dieses Prozesses im Sinne und Rahmen eines von den Ereignissen

des zwanzigsten Jahrhunderts ungebrochenen Fortschrittsparadigmas.
Genau hier in der Skepsis gegenüber einem solchen Fortschrittsverständ-

contra omnes hinaus. Hier wird auch eine Kritik im Sinne Fëdorovs einhaken (siehe
Abschnitt 3).

63 Vgl. dazu DÜRR, Oliver: Umstrittene Imagination. Zur Konfrontation von Christentum
und Transhumanismus im säkularen Zeitalter, in: DÜRR, Oliver/STEINGRUBER, Andreas/KUNZ,
Ralph (Hgg.): „Wachet und Betet". Mystik, Spiritualität und Gebet in Zeiten politischer und
gesellschaftlicher Unruhe Glaube & Gesellschaft 10). Münster: Aschendorff 2021, 55-79:
iHDE: Of Which Human Are We Post?, 127. Ähnlich argumentiert auch Peters: "The core

worry [...] here is the naiveté with which believers in progress remove the ambiguities of
human history, with which they maintain confidence in the good that progress can bring while
denying the potential growth of evil", PETERS: Transhumanism, 171.

64 Vgl. z.B. Bostrom, Nick: Existential Risks: Analyzing Human Extinction Scenarios and
Related Hazards, https://nickbostrom.com/existential/risks.pdf (eingesehen am 02. Mai 2019),

1-36.
65 Vgl. MORE: True Transhumanism, 141; Ders.: The Proactionary Principle, in: MORE,

Max/VlTA-MORE, Natasha (Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary
Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West
Sussex: Wiley-Blackwell 2013, 258-267.

66 Evgeny Morozov bezeichnet damit die (ideologische) Vorstellung, sämtliche Probleme
des persönlichen, sozialen und politischen Lebens könnten mit Hilfe technologischer
Innovationen gelöst werden. Seine Kritik läuft darauf hinaus, dass viele der zu lösenden „Probleme"

in Wirklichkeit gar nicht gelöst werden müssen, sondern zu einem guten und normalen
Leben dazugehören, vgl. dazu MOROZOV, Evgeny: To Save Everything, Click Here: The Folly of
Technological Solutionism. New York: Public Affairs 2013, 5-9; hier 6.

67 Diese zirkuläre Logik wird bei Nick Bostrom deutlich: "We should not blame [...]

technology for imposing big existential risks. Because of the way we have defined existential
risks, a failure to develop technological civilization would imply that we have fallen victims
of an existential disaster (namely a crunch, 'technological arrest'). Without technology, our
chances of avoiding existential risks would therefore be nil. With technology, we have some
chance, although the greatest risks now turn out to be those generated by technology itself',
Bostrom: Existential Risks, 20 (Hervorhebung im Original, OD).



Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus 307

nis knüpft eine sich auf Fëdorovs Projekt stützende Kritik des Transhumanismus

an.

4. Fortschritt ohne Erlösung? Fëdorov und die Kritik des Transhumanismus

Tatsächlich lässt sich Nikolaj Fëdorovs Memorandum oberflächlich
zunächst wie eine proto-transhumanistische Zukunftsvision lesen, vergleichbar

z.B. mit Ray Kurzweils The Singularity Is Near und den von Max More
festgehaltenen Anliegen. Ein solcher Fokus auf die zeitgebundene technologisch

spekulative „Science-Fiction"68 Fëdorovs geht jedoch am zentralen
movens seines Projektes vorbei. Die von ihm angestrebte immanente
Selbsterlösung, Auferweckung der Verstorbenen und Kolonisierung des Weltalls
begründet Fëdorov nämlich ethisch: Sie ergibt sich als Forderung seines

„Supramoralismus".69 Die Rückerstattung des Lebens an die Verstorbenen
ist für Fëdorov eine moralische Pflicht70 und die logische Konsequenz der
universalen Verwandtschaft aller Menschen.71 Nur durch die Rückgabe des
Lebens an die verstorbenen Ahnen kann die „Schuld" aller Lebenden
gegenüber denjenigen Toten beglichen werden, die ihnen das Leben
geschenkt haben.72 Aus dieser Perspektive lässt sich der für die vorliegende
Untersuchung leitende Kerngedanke Fëdorovs verstehen: Eine nur zukünftige

Gerechtigkeit, d.h. eine Unsterblichkeit nur der gegenwärtigen oder der
nachfolgenden Generationen, ist keine Gerechtigkeit, sondern „Betrug".73
Entsprechend ist es im Sinne Fëdorovs nicht legitim, in solch einer
Perspektive überhaupt von wirklichem „Fortschritt" zu sprechen. Es gibt für

68 Vgl. FEDOROV: What Was Man Created For?, 141t; YOUNG: Cosmists, 79; vgl. dazu LOH:
Trans- und Posthumanismus, 63.

69 Vgl. dazu: „Der Supramoralismus fordert das Paradies, das Reich Gottes, jedoch kein
jenseitiges, sondern ein diesseitiges, er fordert die Verwandlung der diesseitigen, irdischen
Wirklichkeit, eine Verwandlung, die sich auch auf alle himmlischen Welten erstreckt [...].
Somit ist das Reich Gottes, oder das Paradies ein Werk aller Kräfte, aller Fähigkeiten aller
Menschen in ihrer Gesamtheit". FEDOROV: Filosofija obscega delà, 1: 419 zit. n. HAGEMEISTER:

Paradies, 36; vgl. auch BERDYAEV: Fedorov, 130.
70 Vgl. exemplarisch FEDOROV: Frage der Bruderschaft, liof. Fëdorov macht deudich, dass

diese Pflicht nicht im Sinne eines blinden Automatismus verstanden werden darf, sondern
durch Liebe motiviert ist bzw. sein soll.

71 „Es gibt nur eine Lehre, die nicht Absonderung, sondern Vereinigung fordert, die sich
keine künstlichen Ziele, sondern ein allen gemeinsames, vollkommen natürliches Ziel stellt
- die Lehre von der Verwandtschaft." FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 83.

72 Vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 83; vgl. dazu HAGEMEISTER: Paradies, 34f.;
BERDYAEV: Fedorov, 124ft

73 Vgl. HAGEMEISTER: Körper, 38; BULGAKOV, Sergij: Christentum und Sozialismus, in:
Ruppert, Hans-Jürgen: Sozialismus im Christentum? Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1977, 17-51; hier 31-33; vgl. hierzu die harrsche und fundamentale Kritik Fëdorovs am
Sozialismus bspw. bei FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 112.



3o8 Oliver Dürr

ihn keinen Fortschritt ohne Erlösung des Vergangenen und Auferweckung
der Verstorbenen.74

Hier liegt Fëdorov nahe bei den Intuitionen, denen die Kritische Theorie

im Anschluss an Walter Benjamin später Ausdruck verleihen wird.
Benjamin hat von einer „geheime [n] Verabredung zwischen den gewesenen

Geschlechtern und unserem" gesprochen und von einem „Anspruch"
der vergangenen Geschlechter an die Gegenwart, der nicht „billig" abzufertigen

sei.75 „Nichts, was sich jemals ereignet hat", ist - so Benjamin - „für
die Geschichte verloren zu geben."76 In diesem Sinne war auch für Max
Horkheimer klar, dass kein banal-kontinuierlicher Weg des Fortschritts zu
einem wahren Reich der Gerechtigkeit führen könne, weil die chronologische

Zukunft die Vergangenheit niemals aufwiegt:

„Die Sehnsucht nach vollendeter Gerechtigkeit. Diese kann in der säkularen
Geschichte niemals verwirklicht werden; denn selbst wenn eine bessere Gesellschaft

die gegenwärtige [...] ablösen würde, wird das vergangene Elend nicht
gutgemacht und die Not in der umgebenden Natur nicht aufgehoben."77

Grundsätzlicher noch ist für Fëdorov die Rede von Fortschritt verfehlt,
weil dieser genau den „unbrüderlichen Zustand" perpetuiert, der in einer
Art „Triumph der jüngeren Generation über die ältere"78 seinen Ausdruck
findet.79 Fortschritt ist in Fëdorovs Perspektive im Wesentlichen Verdrän-
gung:80

„Biologisch besteht Fortschritt in der Absorption des Älteren durch das

Jüngere, im Verdrängen der Väter durch die Söhne; psychologisch kommt dem
Ersetzen der Liebe zu den Vätern durch die seelenlose Erhebung über sie,
durch Verachtung ihnen gegenüber gleich; das ist eine moralische oder -
genauer gesagt - höchst unmoralische Verdrängung der Väter durch die Söhne."81

Aus der Perspektive der universalen Verwandtschaft wird, so Fëdorov klar
ersichtlich, dass der Fortschritt nicht „Vereinigung", sondern „Entzweiung"
zum Ziel hat, u.a. weil so höchstens eine Einheit im Raum, niemals aber

74 Vgl. HAGEMEISTER: Paradies, 33.
75 BENJAMIN, Walter: Über den Begriff der Geschichte, in: DERS.: Abhandlungen Gesammelte

Schriften, Bd. 1,2). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 691-704; hier 693t.
76 BENJAMIN: Geschichte, 694.
77 Horkheimer, Max/GUMNIOR, Helmut (Hgg.): Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen:

Ein Interview. Hamburg: Furche Verlag 1975, 69. Auch Theodor Adorno macht deutlich, dass
„keine innerweltliche Besserung reicht", um „den Toten Gerechtigkeit widerfahren zu
lassen." ADORNO, Theodor Wiesengrund: Negative Dialektik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp '1997,
378.

78 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 97.
79 Diese grundsätzliche Fortschrittskritik wird besonders deutlich ausformuliert in

FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 94-107.
80 Vgl. FEDOROV: Museum, 129.
81 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 97.



Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus

eine Vereinigung in der Zeit erreicht werden kann.82 „Fortschritt bedeutet
die Produktion toter Dinge, die mit der Verdrängung lebender Menschen
einhergeht."83 In diesem Sinne bezeichnet Fëdorov den Fortschritt als „das

genaue Gegenteil der Auferweckung."84 Der „Fortschritt ist die wahre Hölle,

und die wahrhaft göttliche, wahrhaft menschliche Aufgabe besteht darin,

die Opfer des Fortschritts zu erlösen, sie aus der Hölle herauszuführen."85

Die gegenwärtige Generation müsse aufhören, sich vom Staub der
Väter zu nähren, sondern die verstreute Asche der Ahnen zusammensammeln,

transformieren und zu neuen Körpern synthetisieren.86

5. SCHLUSS

So steht das gemeinsame Werk mit seiner ethischen Begründung, trotz
oberflächlicher Ähnlichkeiten, in diametralem Gegensatz zu den
propagierten Anliegen des Transhumanismus, insofern sich dieser dezidiert als

Fortschrittsbewegung versteht. Besonders scharf artikuliert Fëdorov die
Kritik an der Vorstellung, dass mit solch einem Fortschrittsprojekt das

„höchste Mass an Freiheit"87 erreichbar werde: „Wie bereits gesagt, ist nicht
Vereinigung, sondern Entzweiung das Ziel des Fortschritts, und folglich ist
das minimale Mass an Brüderlichkeit der Ausdruck maximalen
Fortschritts."88 Somit muss im Sinne Fëdorovs dem zukunftsfixierten
Transhumanismus ein „Hinnehmen des unbrüderlichen Zustandes" vorgeworfen
werden, das „nicht zu wirklichem Frieden" und „nicht zur Bruderschaft"
führt, „sondern dazu, Frieden zu spielen, zu Komödien der Versöhnung,
die einen pseudofriedlichen Zustand schaffen, einen falschen Frieden."89 Es

ist dies nur eine „scheinbare Versöhnung, die Feindschaft andauern lässt,
indem sie sie verhüllt."90 Dagegen müsste die „radikale technische
Reform", um nicht Betrug zu sein, von einem „moralischen Umbruch" begleitet

werden.91 In Übereinstimmung mit der weiter oben erwähnten Forderung,

das konkrete Ziel technologischer Entwicklungen zu benennen und
zu diskutieren, geht es auch Fëdorov mit dem obscega delà nicht darum,

82 Vgl. Fedorov: Frage der Bruderschaft, 99.
83 FEDOROV: Museum, 128.
84 Fedorov: Frage der Bruderschaft, 99.
85 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 97.
86 Vgl. FEDOROV: Museum, 149; FEDOROV: What Was Man Created For?, i9if.
87 Er zitiert hier N.I. Kareev, vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 99. Fëdorov

anerkennt kein Recht auf eine absolute Freiheit: „Das Recht auf eine solche Freiheit ist nur das
Recht, seinen Launen zu leben, das Leben kleinlich und leer werden zu lassen und dann
verzweifelt zu fragen: .Leben wozu bist du mir gegeben?'", FEDOROV: Museum, 133.

88 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, ggf.
89 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 81.
90 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 81.

91 Vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 113.



310 Oliver Dürr

„was ist", sondern darum, „was sein soll."92 Im Zentrum des fëdorovschen
Projektes der Auferweckung der Väter durch die Söhne liegt ein radikaler
ethischer Anspruch, ein ethischer Maximalismus, der allein die allumfassende

Umgestaltung des Kosmos durch die Beherrschung von Materie,
Raum und Zeit erfordert und rechtfertigt. Dieses gemeinsame Werk steht
in einem starken Kontrast zu den zentralen und im Wesentlichen
individualistisch konzipierten Anliegen des zeitgenössischen Transhumanismus.

Schlussendlich kann noch einmal gesagt werden, dass der Transhumanismus

Fëdorov nur sehr oberflächlich und selektiv rezipiert hat. Die

Vorstellungen einer wissenschaftlich-technischen Beherrschung der Natur
und Regulierung bzw. Steuerung ihrer Kräfte, an der für Fëdorov die
Möglichkeit hängt, „das Leben zu bewahren und wiederherzustellen",93 und die
sukzessive Ausdehnung der Menschheit ins Weltall in Form einer Besiede-

lung des Kosmos wurde zwar von Transhumanisten wie z.B. More
aufgegriffen. Der eigentlich philosophisch-ethischen Begründung und Ausrichtung

des obscega delà, Unsterblichkeit sei nicht nur für einige wenige zu
bewirken, sondern für restlos alle, wird der Transhumanismus nicht
gerecht. So könnte mit Solov'ëv gesagt werden: „Glanz hat dieses verfälschte
Gute übergenug, aber wirkliche Kraft keine."94

92 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 101 (Hervorhebungen des Originals entfernt, OD), vgl.
HAGEMEISTER: Studien, 106. Dabei macht er deutlich, dass eine „Verwandlung des Menschen
in eine Maschine (worin für den fatalen, blinden Fortschritt das Ideal besteht) [...] als Übel,
und zwar als das allergrösste Übel bezeichnet werden" muss. FEDOROV: Frage der Bruderschaft,

liof.
93 Vgl. FEDOROV: Museum, 132 und 135; hier 135.
94 SOLOWJEW, Wladimir: Kurze Erzählung vom Antichrist Quellen und Studien zur

russischen Geistesgeschichte 1). München: Wewel Verlag si994, 48.



Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus 3"

Zusammenfassung
Nikolaj Fëdorovs Philosophie des gemeinsamen Werks zielt auf eine
wissenschaftlich-technisch projektierte Auferweckung aller Menschen. Jüngst
wurde sie von Transhumanisten aufgegriffen die Fëdorov zu einem Vorläufer
des Transhumanismus erklären. Die Rezeption Fëdorovs erfolgt aber höchst
selektiv und oberflächlich und geht am eigentlichen Anliegen seines Denkens
vorbei. Im Gegensatz zum Transhumanismus kennt Fëdorov keinen
Fortschritt ohne Erlösung des Vergangenen und seine Überzeugung von der
universalen Verwandtschaft aller Menschen macht die Auferweckung der
bereits verstorbenen Generationen zur moralischen Pflicht für diejenigen,
denen das Leben geschenkt wurde.

Abstract
Nicolaj Fëdorov's Philosophy of the common task aims at a scientifically
and technically achieved resurrection of every human being that ever lived.
Recently this philosophy was taken up by transhumanism, and Fëdorov himself

was stylized as a precursor to this movement. Such an interpretation,
however, results from a selective and superficial reading of Fëdorov's work
and misses the central aims of his philosophy. In contrast to transhumanism,

Fëdorov acknowledges no progress without redemption of the past. And
from his conviction of a universal kinship of humanity follows the moral
duty of resurrecting those preceding generations that gave life to the present
one.




	Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus : Quelle der Inspiration und Kritik

