Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus : Quelle der Inspiration und
Kritik

Autor: Durr, Oliver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OLIVER DURR

Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus
Quelle der Inspiration und Kritik

1. PROLEGOMENA

“Der Fortschritt ist eben jene Lebensform,

in der das Menschengeschlecht das meiste Leid erfahrt,
wiéhrend es nach dem Maximum des Vergniigens strebt.“!
Nikolaj Fédorov

Nikolaj Fedorovi¢ Fédorov (1828/1829-1903) gehorte zu den radikalsten Den-
kern Russlands im 19. Jahrhundert.2 Die ,Radikalitit“ seines Denkens unter-
schied sich jedoch im Umfang ihres Anspruchs und dem Modus ihrer Rea-
lisierung fundamental von derjenigen sozialrevolutiondrer (und terroristi-
scher) Bewegungen seiner Zeit. Fédorovs revolutiondre Vision, das vom

1 FEDOROV, Nikolaj: Die Frage der Bruderschaft oder der Verwandtschaft, der Ursachen
des unbriiderlichen und unverwandtschaftlichen, d.h. des unfriedlichen Weltzustandes und der
Mittel zur Wiederherstellung der Verwandtschaft. Memorandum der Nichtgelehrten an die Ge-
lehrten, die geistlichen und weltlichen, an die Gldubigen und Nichtgldubigen, in: GROYS, Boris/
HAGEMEISTER, Michael (Hgg.): Die neue Menschheit: biopolitische Utopien in Russland zu
Beginn des 20. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22016, 68-126; hier 97.

2 Ich stiitze mich in der Interpretation von Fédorov im Folgenden v.a. auf HAGEMEISTER,
Michael: Nikolaj Fedorov. Studien zu Leben, Werk und Wirkung (= Marburger Abhandlungen
zur Geschichte und Kultur Osteuropas 28). Miinchen: Otto Sagner Verlag 1989; bes. 15-127;
DERS.: Nikolaj Fedorov und der ,russische Kosmismus®, in: MULLER, Eberhard/KLEHR, Franz
Josef (Hgg.): Russische religise Philosophie: Das wiedergewonnene Erbe: Aneignung und Dis-
tanz. Stuttgart: Akademie der Didzese Rottenburg-Stuttgart 1992, 159-170; DERS.: Fedorov,
Nikolaj Fedorovi¢, in: BBKL Bd. 21 (2003), 381-386; DERS.: Selbstgeschaffenes Paradies und
Wiederbringung aller - Nikolaj Fedorovs ,Philosophie des Gemeinsamen Werks", in: PINGGERA,
Karl (Hg.): Russische Religionsphilosophie und Theologie um 1900 (= MThSt 86). Marburg:
N.G. Elwert Verlag 2005, 29-37; DERS.: ,Unser Kérper muss unser Werk sein.“ Beherrschung
der Natur und Uberwindung des Todes in russischen Projekten des frithen 20. Jahrhunderts, in:
GRrOYS, Boris/HAGEMEISTER, Michael (Hgg.): Die neue Menschheit: biopolitische Utopien in
Russland zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22016, 19-67; YOUNG,
George M.: The Russian Cosmists: The Esoteric Futurism of Nikolai Fedorov and His
Followers. Oxford: Oxford University Press 2012, 46-144; LUKASHEVICH, Stephen: N.F. Fedorov
(1828-1903): A Study of Russian Eupsychian and Utopian Thought. Newark, Delaware:
University of Delaware Press 1977, 13-37; BERDYAEV, Nicholas: N.F. Fedorov, in: The Russian
Review g (1950) 2, 124-130; GROYS, Boris: Unsterbliche Kérper, in: GROYS, Boris/HAGEMEISTER,
Michael (Hgg.): Die neue Menschheit: biopolitische Utopien in Russland zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22016, 8-18; CLAY, Eugene: Transhumanism and the Or-
thodox Christian Tradition, in: TIROSH-SAMUELSON, Hava/MOsSSMAN, Kenneth (Hgg.): Building
Better Humans? Refocusing the Debate on Transhumanism (= Beyond Humanism: Trans- and
Posthumanism/Jenseits des Humanismus: Trans- und Posthumanismus 3). Frankfurt a.M.:
Peter Lang Edition 2012, 157-180; hier, 167-173.



298 Oliver Diirr

Menschen aktiv gestaltete Projekt einer besseren Welt, sollte ein Werk von
restlos allen Menschen auf ein gemeinsames Ziel hin sein - ein ,gemeinsa-
mes Werk“ (obs¢ego dela).? Fédorov forderte die konkrete geschichtsim-
manente Auferweckung aller Menschen, die jemals gelebt haben, durch die
vereinigte menschliche Arbeit mit wissenschaftlich-technischen Mitteln.4

Dieses Projekt einer ,allumfassenden immanenten Selbstvervollkomm-
nung und Selbsterlésung“> wurde jiingst - mit gewichtigen Aussparungens
- von Vertreterinnen und Vertretern des Transhumanismus wieder aufge-
griffen.” Als prominentes Beispiel kann hier Max Mores Aufsatz The Philo-
sophy of Transhumanism erwdahnt werden, der Fédorov als einen ,Vorldu-
fer“ des Transhumanismus stilisiert.8 Mores Rezeption der Philosophie des
gemeinsamen Werks (die sich auf ein paar wenige Zeilen beschrankt) ist
selektiv und fokussiert auf diejenigen Elemente des fédorovschen Projek-
tes, die sich fiir den Transhumanismus fruchtbar machen lassen: Die Ver-
wendung wissenschaftlicher Mittel zur Lebensverlingerung, das Anliegen
physischer Unsterblichkeit, die Auferstehung der Toten, die Kolonisierung
der Ozeane und des Weltraumes und die technologische Steuerung evolu-
tiondrer Prozesse.?

Im Folgenden soll nach einer knappen Darstellung und Kontextuali-
sierung von Fédorovs Philosophie (Abschnitt 2) gezeigt werden, inwiefern
dieser zundchst zu einer Inspirationsquelle fiir die gegenwartige transhu-
manistische Bewegung werden konnte (Abschnitt 3), aber auch, inwiefern
sein Denken eine noch fundamentalere Kritik derselben impliziert (Ab-
schnitt 4).

3 Entsprechend dem Titel seiner postum verdffentlichten Philosophie des gemeinsamen
Werks (Filosofija obs¢ega dela).

4 Zu Fédorovs Philosophie siehe Abschnitt 2.

5 HAGEMEISTER: Kérper, 39.

6 Hierin liegt die These des vorliegenden Aufsatzes. Siehe dazu Abschnitt 2 und 3.

7 Zum Transhumanismus siehe Abschnitt 3.

8 MORE, Max: The Philosophy of Transhumanism, in: MORE, Max/VITA-MORE, Natasha
(Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the Science, Tech-
nology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley-Blackwell 2013,
3-17; hier 10; vgl. dazu BURDETT, Michael: Eschatology and the Technological Future (=
Routledge Studies in Religion 43). New York: Routledge Press 2015; bes. 18-22; DERS.:
Contextualizing a Christian Perspective on Transcendence and Human Enhancement. Francis
Bacon, N.F. Fedorov, and Pierre Teilhard de Chardin, in: COLE-TURNER, Ronald (Hg.): Trans-
humanism and Transcendence: Christian Hope in an Age of Technological Enhancement.
Washington D.C.: Georgetown University Press 2011, 19-35.

9 Vgl. MORE: Philosophy of Transhumanism, 10f.



Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus 299

2. NIKOLAJ FEDOROV: EINE BIOGRAPHISCHE UND PHILOSOPHISCHE SKIZZE

Fédorov1® wurde 1828/1829 (das genaue Datum seiner Geburt ist nicht be-
kannt) als unehelicher Sohn des Fiirsten Pavel Ivanovi¢ Gagarin und Eliza-
veta Ivdnova im Gouvernement Tambov geboren. Zwischen 1874 und 1898
war er Beamter in der Bibliothek des Moskauer Offentlichen und Rumjan-
cev-Museums und hat vermutlich die meisten seiner philosophischen Schrif-
ten in den 18goer Jahren verfasst. Sein Leben lang war Fédorov gldubiger
orthodoxer Christ und verstand seine Philosophie des gemeinsamen Werks
als konsequente Auslegung des christlichen Auferstehungsglaubens.! Er
starb am 15. Dezember 1903 in Moskau.

Den Tod sah Fédorov zeit seines Lebens als Feind. Dieser stellt das
grosste Ubel dar, das die Menschen voneinander trennt und sie zu ver-
nichten droht - im Angesicht des Todes gehért dem Menschen nichts,
nicht einmal sein eigenes Leben.!2 Es wird berichtet, dass Fédorov nur sehr
wenig geschlafen habe, weil der Schlaf doch sehr dem Tode dhnelt, gegen
den sich Fédorov bewusst einsetzte.!? Gleichzeitig machte er aber auch
deutlich, dass der Tod das menschliche Leben nur beherrsche, insofern
dieser die blinden Kréfte der Natur noch nicht in rationale, zielgerichtete
und steuerbare Bahnen zu lenken vermdége.14 Das eigentliche Ziel mensch-
licher Existenz sei es deshalb, ,die todbringende Kraft der Natur in eine le-
bensspendende zu verwandeln.“’5 In dieser Perspektive gehdre der Tod
nicht zur eigentlichen Natur des Menschen und er sei auch nicht das Ende,
sondern ein Anfang - eine Aufgabe: Fédorov akzeptierte entsprechend
nichts Hoffnungsloses, nichts ,Erledigtes®, ,d.h. nichts, was nicht belebt
und auferweckt werden konnte.“1¢ Deshalb miisse das allen menschlichen
Anstrengungen zugrunde liegende Ziel das ,gemeinsame Werk“ sein: ,Die

10 Zur Biographie Fédorovs vgl. HAGEMEISTER: Studien, 15-45; YOUNG: Cosmists, 51-75.

11 Zur kontroversen Rezeptionsgeschichte Fédorovs in der russischen Religionsphiloso-
phie des Silbernen Zeitalters, im russischen Kosmismus und bei den Sowjets siehe HAGE-
MEISTER: Studien, 129-457; DERS.: Kosmismus, 159-170; YOUNG: Cosmists, 46-242.

12 Vgl. HAGEMEISTER: Paradies, 34; BERDYAEV: Fedorov, 125.

13 Vgl. LUKASHEVICH: Fedorov, 18.

14 vgl. ,[S]olange die Vereinigung in Gestalt der gemeinsamen Tat zur Umwandlung der
todbringenden in eine lebensstiftende Kraft nicht vollzogen ist, wird der Mensch mit allem
Vieh, mit den wilden Tieren und der seelenlosen Materie der blinden Naturkraft unterwor-
fen sein.“ FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 96; 108; hier 96. Fiir Fédorov ist es die ,Macht-
losigkeit des Menschen, zur Regulierung der Welt zu gelangen®, die ihn ,der Moglichkeit
beraubt [hat, Anm. OD] das Leben zu bewahren und wiederherzustellen.“ DERS.: Das Mu-
seum, sein Sinn und seine Bedeutung, in: GROYS, Boris/HAGEMEISTER, Michael (Hgg.): Die
neue Menschheit: biopolitische Utopien in Russland zu Beginn des 2o0. Jahrhunderts. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 22016, 127-232; hier 135.

15 FEDOROV: Museum, 138f.

16 FEDOROV: Museum, 130.



300 Oliver Diirr

Vereinigung der Sohne zur Auferweckung der Vater.“1” Boris Groys hat das
obscego dela folgendermassen zusammengefasst:

,Das Projekt der gemeinsamen Tat besteht, kurz formuliert, in der Schaffung
der technologischen, sozialen und politischen Bedingungen, unter denen es
moglich ist, alle Menschen, die je gelebt haben, auf technische, kiinstliche
Weise wiederaufstehen zu lassen.“18

Zur Erreichung dieses Ziels konzipierte Fédorov eine Reihe utopischer Pro-
jekte, die sich mit Michael Hagemeister im Wesentlichen drei Bereichen
zuordnen lassen:!® In der Philosophie geht es Fédorov um die Uberwin-
dung der Trennung eines abstrakten Denkens von der Praxis im sogenann-
ten ,Projektivismus®; im sozialen Bereich umschreibt er ,Massnahmen zur
Vereinigung aller Menschen und zur Ausrichtung ihres Handelns auf das
gemeinsame Ziel“2%; und schlussendlich geht es ihm um die Auseinander-
setzung mit der Natur, d.h. ihre Beherrschung und vollige Umgestaltung
im Sinne einer kiinstlichen Wiederherstellung der Verstorbenen.2!

Als grosstes Hindernis fiir dieses Projekt benennt Fédorov die ,Unbrii-
derlichkeit“22 bzw. ,Unverwandtschaftlichkeit®, d.h. der ,unfriedliche Welt-
zustand.“?3 Denn fiir die Beherrschung des Universums, die Regulierung
der Natur und damit die Uberwindung des Todes braucht es - so Fédorov
- restlos alle Menschen, und zwar ,alle bis auf den Letzten“.24¢ Die Vorstel-
lung einer universalen Verwandtschaft (russ. rodstvo) liegt im Zentrum der
fédorovschen Philosophie: Rodstvo ist das Fundament fiir die meisten der
ungewahlten, aber konstitutiven Beziehungen des Menschen, so z.B. seine
Verbindung mit dem Leben, mit seinen Verwandten, mit der Heimat usw.
Entsprechend ist es fiir Fédorov die Unverwandschaftlichkeit (russ. Nerod-
stvennost’), die ,Zwietracht [...], die uns zu Werkzeugen der blinden Na-
turkraft macht, der Verdrangung der alten Generation durch die junge und
der gegenseitigen Behinderung, die zu eben jener Verdrangung fiihrt.“?
Entsprechend ist die Wiederherstellung dieser verwandtschaftlichen Be-
ziehungen innerhalb der gegenwartigen Generation die Voraussetzung fiir

17 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 87.

18 GrOYS: Unsterbliche Kérper, 9.

19 Vgl. HAGEMEISTER: Studien, 104-127.

20 HAGEMEISTER: Studien, 104.

21 Kiinstlich“ ist fiir Fédorov ein positiv konnotierter Begriff. Er nennt das vom Men-
schen bewusst und verniinftig Geschaffene ,kiinstlich“, um damit seine Unverweslichkeit zu
bezeichnen. Vgl. HAGEMEISTER: Fedorov (= BBKL), 382.

22 Fédorov redete prominent iiber die ,Bruderschaft‘. Uber die entsprechenden ,Schwes-
tern“, d.h. Frauen, hatte er wenig und wenn, dann wenig Gutes zu sagen. Selbstverstindlich
muss aber die ,Bruderschaft” hier im allgemeineren Sinne als ,universale Verwandtschaft*
verstanden werden, die Frauen miteinschliesst, vgl. dazu YOUNG: Cosmists, 52.

23 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 7o.

24 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 85 [Hervorhebung des Originals entfernt, OD].

25 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 85 [Hervorhebung im Original, OD].



Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus 301

die Wiederherstellung derselben Einheit mit allen, die jemals gelebt ha-
ben.26 Die von Fédorov imaginierte societas perfecta ist als allumfassende
Geschwisterschaft konzipiert, welche die perichoretischen Relationen der
Dreieinigkeit zum Vorbild hat - grundsatzlich sah er in der Trinitat den
Prototyp und die Organisationsstruktur der gesamten Wirklichkeit.?” Die
Wiedervereinigung, so macht Fédorov immer wieder deutlich, darf aber
nicht mit einer abstrakten Theorie verwechselt werden,2® sondern muss
ein Projekt werden, das, nach dem Muster der Dreieinigkeit aufgebaut, die
universale Bruderschaft im Reich Gottes realisiert.2?

So erklart Fédorov, dass der ,Sinn der Bruderschaft in der Vereinigung
aller in der gemeinsamen Sache besteht, die der Umwandlung der blinden
Kraft der Natur in ein Werkzeug der Vernunft des ganzen Menschenge-
schlechtes zur Wiedergewinnung des Verdriangten dient.“% Fiir die Ver-
wirklichung dieser universalen Bruderschaft, der immanenten Auferwe-
ckung aller Toten mit naturwissenschaftlich-technischen Mitteln3!, wird
,die gesamte Wissenschaft bendtigt, d.h. die organisierte Gesamtheit der
Anstrengungen aller Menschen.“32 Dabei geht es Fédorov nicht nur um ein
briderliches Gefiihl, sondern um ein ,briiderliches Wissen“ und die ,brii-
derliche Tat“ - der ,Projektivismus“ bezeichnet ein praktisches Wissen,
das sich in der Steuerung der Naturkrifte zum Zwecke der Auferweckung
realisiert.33 Konkret geht es Fédorov zundchst darum, die Prokreations-
kraft des Menschen in eine Rekreationskraft zu transformieren.3¢ Dazu
braucht es wissenschaftlich-technische ,Werkzeuge, die die zerstorerischen,

26 Vgl. dazu YOUNG: Cosmists, 77. Fiir Fédorov hat die Bruderschaft sowohl die Abstam-
mung als auch die Kindschaft zur Voraussetzung. Gerade deshalb sind ihm die Viter wichtig
- und letztlich der Gedanke ,an einen gemeinsamen Vater, d.h. einen Gott aller Viter®.
FEDOROV: Museum, 157. Wahre Religion bedeutet fiir Fédorov Treue zum Gott der Viter und
zu allen Vorfahren, die sich in der praktischen bzw. projektiven Arbeit zeigt, vgl. FEDOROV,
Nikolaj/KOUTAISSOFF, Elisabeth/MINTO, Marilyn (Hgg.): What Was Man Created For? The
Philosophy of the Common Task. London: Honeyglen Press 1990, hier: 180. Zur Prominenz
des Motivs der Vaterschaft in Fédorovs Philosophie sieche YOUNG: Cosmists, 51-55, bes. 52.

27 Vgl. FEDOROV: Museum, 148; BERDYAEV: Fedorov, 127. In diesem Sinne wird auch deut-
lich, dass die angestrebte ,Einheit“ die vielen einzelnen Teile und Individuen nicht ,ver-
schlingt®, sondern ,erhoht“, vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 83.

28 Weltliches und Geistliches diirfen und konnen nicht wie ,kiinstlich voneinander ab-
strahierte Abstraktionen getrennt werden, sondern sind im Sinne von Fédorovs praktischer
Religion eins, vgl. FEDOROV: Museum, 148.

29 In diesem Zusammenhang spricht Fédorov auch von der Kirche als Versammlung aller
Auferstandenen, deren wahrer Gottesdienst bzw. wahre Liturgie iiber die Kirchenmauern
hinaus in der Welt stattfinden soll, vgl. FEDOROV: What Was Man Created For?, 172; YOUNG:
Cosmists, 80; BERDYAEV: Fedorov, 128.

30 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 8s.

31 Vgl. dazu FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 87.

32 FEDOROV: Museum, 151 [Hervorhebung im Original, OD]

33 Vgl. FEDOROV: Museum, 151.

34 Vgl. FEDOROV: Museum, 151.



302 Oliver Diirr

abtotenden Krifte der Natur regulieren und steuern®,35 wobei gerade an
dieser Regulierung und Steuerung der Welt die Moglichkeit hangt, das Le-
ben zu bewahren und wiederherzustellen.3¢ Insgesamt geht die zunehmen-
de Fahigkeit, die Erde zu regulieren, mit der Wiedererweckung der Men-
schen aller Generationen einher, und durch beide wird die Ausdehnung
des menschlichen Verwaltungsbereiches auf den gesamten Kosmos in sei-
ner raumlichen und zeitlichen Dimension verwirklicht.37

In diesem verwandtschaftlichen Projekt der Auferstehung werden fiir
Fédorov samtliche politische und philosophische Gegensdtze innerhalb der
Grenzen der menschlichen Geschichte vereint.38 Sogar die Natur selbst, die
den Menschen jetzt noch in seine Grenzen zwingt, ist nur im gegenwarti-
gen Zustand ,Feind“ des Menschen; sobald er sie rational und kommunal
,beherrschen“ kann, wird sie zu seiner freundlichen Begleiterin im Reich
Gottes.?? Dieses Gottesreich ist fiir FEdorov ein diesseitiges, immanentes,
menschliches und wissenschaftlich-technisches Werk,# sodass sowohl die
Geschwisterlichkeit als auch die Unsterblichkeit des Menschen letztlich
das Ergebnis menschlicher Arbeit sein miissen.+!

Hier liegt der primdre Ankniipfungspunkt fiir den gegenwartigen Trans-
humanismus, insofern dieser genau vom menschlichen Potential einer fun-
damentalen Selbsthervorbringung, Selbstgestaltung und Selbstiiberschrei-
tung des Menschen ausgeht. So kann Fédorovs Philosophie des gemeinsa-
men Werks als eine dem Transhumanismus vorausgehende Erweiterung der
imaginativen Grammatik des fiir den Menschen méglichen verstanden wer-
den.42

3. FEDOROV ALS VORLAUFER DES TRANSHUMANISMUS?

Fédorov teilt in seinem ,prometheischen Impuls“4* mit dem Transhuma-
nismus prima facie viele Anliegen und Ziele und auch Vorstellungen iiber
den Modus der Realisierung derselben. Damit ersichtlich wird, worin diese
Ahnlichkeiten bestehen, gilt es zu kldren, was hier unter ,Transhumanis-

35 FEDOROV: Museum, 132.

36 Vgl. FEDOROV: Museum, 13s.

37 Vgl. FEDOROV: What Was Man Created For?, 141f.

38 Fédorov nennt u.a. die Vereinigung von Aristokratismus und Demokratismus, Spiri-
tualismus und Empirismus, Idealismus und Materialismus, vgl. FEDOROV: Museum, 152.

39 Vgl. dazu YOUNG: Cosmists, 78.

40 Vgl. HAGEMEISTER: Paradies, 36.

41 vgl. FEDOROV: Museum, 151.

42 More kommentiert: Fédorov und andere Autoren “expand our sense of the possible”,
MORE: Philosophy of Transhumanism, 1.

43 HAGEMEISTER: Studien, 383.



Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus 303

mus“ verstanden wird.# Max More versteht den Transhumanismus als eine
kulturelle Bewegung bzw. eine Art Philosophie des Lebens, welche die vom
Menschen angetriebene Fortfithrung und Beschleunigung der Evolution in-
telligenten Lebens mithilfe wissenschaftlicher und technologischer Mittel
anstrebt und dabei samtliche Limitierungen des Menschseins iiberwinden
mochte.#5 Die 1998 von Nick Bostrom, Anders Sandberg und David Pearce
gegriindete World Transhumanist Association (heute: Humanity+) defi-
niert den Transhumanismus entsprechend als

“[t]he intellectual and cultural movement that affirms the possibility and de-
sirability of fundamentally improving the human condition through applied
reason, especially by developing and making widely available technologies to
eliminate aging and to greatly enhance human intellectual, physical and psy-
chological capacities.”6

Im Horizont eines ungebrochenen Fortschrittsparadigmas im Blick auf Wis-
senschaft und Technik, ermutigt von aktuellen Entwicklungen im Bereich
der Bio-, Nano- und Informationstechnologien und angetrieben von einem
ethischen Imperativ zur kontinuierlichen Selbstverbesserung (Enhance-
ment), strebt der Transhumanismus die Uberwindung aller Hindernisse und
Einschrankungen menschlicher Lebensqualitit im Sinne einer absoluten
»morphologischen Freiheit“ an.#” Das gravierendste solcher ,Hindernisse"
ist fir den Transhumanismus - wie auch fiir Nikolaj Fédorov - der Tod. In
seinem Letter to Mother Nature schreibt More: ,,We will no longer tolerate

44 Die transhumanistische Bewegung ist ein sehr uneinheitliches und vielschichtiges Pha-
nomen. Der vorliegende Aufsatz halt sich aufgrund des begrenzten Umfangs primar an Max
Mores ,extropianische“ Philosophie des Transhumanismus, vgl. dazu MORE, Max: The Ex-
tropian Principles. Version 3.0. A Transhumanist Declaration. http://vency.com/EXtropian3.
htm (online eingesehen am o2. Mai 2019); DERS.: Philosophy of Transhumanism, 5; MORE,
Max/VITA-MORE, Natasha (Hgg.): Transhumanist Declaration (2012), in: MORE, Max/VITA-
MORE, Natasha (Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the
Science, Technology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley-
Blackwell 2013, 54f. Fiir eine erginzende Perspektive siehe BOSTROM, Nick: A History of
Transhumanist Thought, in: Journal of Evolution and Technology 14 (2005) 1, 1~25 und die
historische Kontextualisierung des Transhumanismus bei TIROSH-SAMUELSON, Hava: Engag-
ing Transhumanism, in: HANSELL, Gregory/GRASSIE, William (Hgg.): H+ Transhumanism and
Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania: Metanexus Institute 201, 19-52; hier 19-29. Fiir eine
deutschsprachige Apologie des Transhumanismus, vgl. SORGNER, Stefan Lorenz: Transhuma-
nismus. ,Die gefihrlichste Idee der Welt“!? Freiburg i.Br.: Herder 2016, 17-64; 140-191.

45 Vgl. MORE: Philosophy of Transhumanism, 3-17; hier 3. Uber die Nihe des Transhuma-
nismus zu Fédorov in Bezug auf diese Vorstellungen siehe auch CLAY: Transhumanism, 167-
175, bes. 170.

46 HUMANITY+: Transhumanist FAQ 3.0,
https://humanityplus.org/philosophy/transhumanist-fag/ (eingesehen am 30. April 2019).

47 Vgl. Exemplarisch MORE: Philosophy of Transhumanism, 3-8; 13; SANDBERG, Anders:
Morphological Freedom - Why we Not Just Want It, but Need It, in: MORE, Max/VITA-MORE,
Natasha (Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the Science,
Technology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley-Blackwell
2013, 56-64.



304 Oliver Diirr

the tyranny of aging and death“4® und fiihrt eine Liste von Massnahmen
auf, die zur Uberwindung dieses Problems fiihren sollen.#

Aus dem bisher Gesagten wird deutlich, dass es sich beim Transhuma-
nismus um eine im Folgenden genauer zu explizierende Form von ,Utopie®
handelt. Damit ist im Kontext russischer Eschatologien der Zeit Fédorovs
zunachst einmal der Glaube daran bezeichnet, dass der Mensch unter den
gegenwartigen Bedingungen und mit den ihm immanent zur Verfiigung
stehenden Ressourcen durch eigene Anstrengung einen ldealzustand be-
wirken kann.’® Don [Thde hat dem Transhumanismus vorgeworfen, eine
»technofantastische“ bzw. ,technomythologische“ Utopie zu sein und des-
sen Zukunftsperspektiven als ,idol of paradise“ bezeichnet.5! More hat sich
gegen diese Bezeichnung - und spezifisch gegen den Vorwurf des Utopis-
mus - gewehrt,52 da mit diesem zumeist pejorativ verwendeten Begriff ers-
tens etwas bezeichnet werde, das im landlaufigen Sinne ,unrealistisch®
oder ,idealistisch“ erscheine und zweitens ein statischer Zustand umschrie-
ben werde, d.h. ein gesichertes ,Paradies“.53 Dagegen geht es dem Trans-
humanismus, so More, einerseits gerade um einen nie aufhorenden konti-
nuierlichen Fortschritt, um fortwdhrende Verbesserungen und Optimie-
rungen des Menschen und gerade nicht um einen statisch verstandenen
Paradieszustand. Andererseits mochte der Transhumanismus eine Vision

48 MORE, Max: A Letter to Mother Nature, in: MORE, Max/VITA-MORE, Natasha (Hgg.): The
Transhumanist Reader. Classical and Contemporary Essays on the Science, Technology, and
Philosophy of the Human Future. Chichester, West Sussex: Wiley-Blackwell 2013, 449f.; hier
450 [Hervorhebung im Original, OD].

49 Dazu gehéren u.a. erstrebte Technologien zur Verinderung der Genetik, Sinneserwei-
terung, Intelligenzsteigerung, Emotionskontrolle, Informationsverarbeitung und letztlich
der biochemischen Zusammensetzung des menschlichen Korpers, vgl. MORE: Letter, 450.
More steht hier in einer Linie mit Ray Kurzweil: “We are beginning to understand aging, [...]
as a group of related processes. Strategies are emerging for fully reversing each of these
aging progressions, using different combinations of biotechnology techniques.” KURZWEIL,
Ray: The Singularity Is Near: When Humans Transcend Biology. New York: Viking Press 2005,
212f. Spater kommt Kurzweil zur Aussage: “We have the means right now to live long enough
to live forever.” KURZWEIL: Singularity, 371.

50 Vgl. MULLER, Ludolf: Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus, in:
BOHME, Wolfgang (Hg.): Zeit - Endzeit - Ewigkeit (= Herrenalber Texte 78). Karlsruhe: Ei-
genverlag 1987, 51-69; hier 55; BULGAKOV, Sergij: Apokalyptik und Sozialismus, in: RUPPERT,
Hans-Jiirgen: Sozialismus im Christentum? Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1977, 53-134;
hier 112-125; 125; zu diesem eschatologischen Kontext vgl. DURR, Oliver: Christus oder Anti-
christ. Zur Frage nach der Kontinuitdt in Vladimir Solov’évs Eschatologie des vollendeten Gott-
menschentums, in: FZPhTh 66 (2019) 2, 539-558; bes. 542-548.

51 Vgl. IHDE, Don: Of Which Human Are We Post?, in: HANSELL, Gregory/GRASSIE, Wil-
liam (Hgg.): H+ Transhumanism and Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania: Metanexus
Institute 2011, 123-135; hier 125-127; 131f.

52 Vgl. MORE, Max: True Transhumanism: A Reply to Don Ihde, in: HANSELL, Gregory/
GRASSIE, William (Hgg.): H+ Transhumanism and Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania: Me-
tanexus Institute 201, 135-146; hier 139-141.

53 In diese Richtung liuft auch Ihdes Kritik am Transhumanismus tatsichlich.



Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus 305

umschreiben, die sicher in den Grenzen des Menschenméglichen liegt.5+ Es
soll hier zundchst darauf hingewiesen werden, dass der von Thomas Morus
in seinem Libellus55 gepragte Begriff ,utopia“ urspriinglich gerade auf eine
zwar andere, aber mogliche Welt abzielte, die im Falle von Morus trotz
aller Befremdlichkeit und Differenz noch immer im Madglichkeitshorizont
englischer Realpolitik lag.5¢ Entsprechend kann der Transhumanismus sehr
wohl als ,Utopie“ bezeichnet werden,5” und zwar praziser noch als ,dyna-
mische Utopie des Fortschritts. Das Ziel des Transhumanismus ist also
kein Zustand, sondern ein andauernder Fortschrittsprozess.58

Hier setzt denn auch eine mogliche Kritik am Transhumanismus an:
Nicht die immerwahrende Prozesshaftigkeit technologischer Entwicklun-
gen wird angezweifelt, auch nicht (in jedem Fall) die Machbarkeit der pro-
pagierten Ziele prinzipiell negiert, vielmehr fokussiert die Kritik auf das
fehlende bzw. mangelhaft diskutierte Ziel dieses Prozesses.5® Ted Peters
argumentiert genau in dieser Linie, dass die nachaufklarerische Gegenwart
Zeugin einer Trennung von technologischem Fortschritt und moralischen
Werten geworden sei, weshalb eine automatische Assoziation von ,Fort-
schritt“ mit der Wertung ,besser zunichst begriindet werden miisste:60
Technologische Entwicklung per se hat kein inhdrentes Ziel und ist auch
nicht intrinsisch positiv zu werten.¢! In dieser Perspektive geht die Beteue-
rung, dass der Transhumanismus eine ,Verbesserung“ der Natur bzw.
grundsdtzlich eine ,bessere“ Zukunft anstrebe, an der eigentlichen Frage
vorbei: Welche Zukunft ist tiberhaupt erstrebenswert?62 Und zweitens:

54 Vgl. MORE: True Transhumanism, 139. Der Transhumanismus strebt einen “process of
perpetual change” an. DERS.: Philosophy of Transhumanism, 14.

55 Vgl. MORuS, Thomas/JACKEL, Eberhard (Hgg.): Utopia. Lateinisch/Deutsch. Stuttgart:
Reclam 2012, passim.

36 Vgl. dazu NIPPERDEY, Thomas: Reformation, Revolution, Utopie: Studien zum 16. Jahr-
hundert. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1975, 114-116.

57 So z.B. bei TIROSH-SAMUELSON: Engaging Transhumanism, 46.

58 Vgl. MORE: Philosophy of Transhumanism, 14.

59 Vgl. TIROSH-SAMUELSON: Engaging Transhumanism, 46f.

60 Vgl. PETERS, Ted: Transhumanism and the Posthuman Future: Will Technological Pro-
gress Get us There?, in: HANSELL, Gregory/GRASSIE, William (Hgg.): H+ Transhumanism and
Its Critics. Philadelphia, Pennsylvania: Metanexus Institute 20m, 147-175; hier 16s.

61 Offensichtlich kommt es darauf an, von woher man wohin schreitet. Auch Janina Loh
macht die transhumanistische Haltung eines naiven ,Mehr ist besser!“ zum Gegenstand ihrer
Kritik, vgl. LOH, Janina: Trans- und Posthumanismus. Zur Einfiihrung. Hamburg: Junius Ver-
lag 2018, hier 41-64; 79-91.

62 Auch der transhumanistische Verweis auf die totalisierenden Tendenzen solcher Wer-
tediskurse und der Riickgriff auf eine uneingeschrinkte ,morphologische Freiheit” sieht sich
vor dasselbe Dilemma gestellt. Denn auch Freiheit, in transhumanistischen Diskursen oft
synonym mit individueller Gestaltungs- und Wabhlfreiheit, ist kein Selbstwert, sondern nur
instrumentelle Voraussetzung fiir die Realisierung bestimmter Werte und Ziele. Welche die-
se sein sollen, bleibt unterbestimmt und wenn zugleich die Individualitit solcher Entschei-
dungen zu stark iiberbetont wird, lduft die gesamte Konzeption auf einen bellum omnium



306 Oliver Diirr

Fiihren die konkreten technologischen Innovationen uns wirklich niaher an
dieses Ziel heran oder nicht? Am Transhumanismus wird also bemdngelt,
dass seine Vertreter den ambivalenten und keineswegs neutralen Charak-
ter realer Technologien unterschdtzen.6? Dass in der jingeren transhuma-
nistischen Literatur die moglichen Risiken und Nebenwirkungen technolo-
gischer Veranderungen - bspw. unter dem Stichwort ,existentielle Risi-
ken“t4 — thematisiert werden,% hindert Transhumanisten nicht daran, an
der Logik eines ,technological solutionism“é¢ festzuhalten, die damit rech-
net, technologisch induzierte Gefahren mit ,besseren“ technologischen
Mitteln abwenden zu konnen und dabei der intrinsischen Dialektik der
technologisch akzelerierten Aufklirung zu wenig Rechnung tragt.¢

Am Transhumanismus ist also, um diesen Abschnitt noch einmal zu-
sammenzufassen, nicht die Propagierung einer evolutiondren Prozesshaf-
tigkeit technologischer Innovationen (welche die Lebensqualitit des Men-
schen offensichtlich auch verbessern konnen) zu kritisieren, sondern die
Bewertung dieses Prozesses im Sinne und Rahmen eines von den Ereignis-
sen des zwanzigsten Jahrhunderts ungebrochenen Fortschrittsparadigmas.
Genau hier in der Skepsis gegeniiber einem solchen Fortschrittsverstand-

contra omnes hinaus. Hier wird auch eine Kritik im Sinne Fédorovs einhaken (siehe Ab-
schnitt 3).

63 Vgl. dazu DURR, Oliver: Umstrittene Imagination. Zur Konfrontation von Christentum
und Transhumanismus im sdkularen Zeitalter, in: DURR, Oliver/STEINGRUBER, Andreas/KUNZ,
Ralph (Hgg.): ,Wachet und Betet“. Mystik, Spiritualitdt und Gebet in Zeiten politischer und
gesellschaftlicher Unruhe (= Glaube & Gesellschaft 10). Miinster: Aschendorff 2021, 55-79;
IHDE: Of Which Human Are We Post?, 127. Ahnlich argumentiert auch Peters: “The core
worry [...] here is the naiveté with which believers in progress remove the ambiguities of hu-
man history, with which they maintain confidence in the good that progress can bring while
denying the potential growth of evil”, PETERS: Transhumanism, 171.

64 Vgl. z.B. BOSTROM, Nick: Existential Risks: Analyzing Human Extinction Scenarios and
Related Hazards, https://nickbostrom.com/existential/risks.pdf (eingesehen am o2. Mai 2019),
1-36.

65 Vgl. MORE: True Transhumanism, 141; DERS.: The Proactionary Principle, in: MORE,
Max/VITA-MORE, Natasha (Hgg.): The Transhumanist Reader. Classical and Contemporary
Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future. Chichester, West
Sussex: Wiley-Blackwell 2013, 258-267.

66 Evgeny Morozov bezeichnet damit die (ideologische) Vorstellung, simtliche Probleme
des personlichen, sozialen und politischen Lebens konnten mit Hilfe technologischer Inno-
vationen geldst werden. Seine Kritik lauft darauf hinaus, dass viele der zu l6senden , Proble-
me"“ in Wirklichkeit gar nicht gelost werden miissen, sondern zu einem guten und normalen
Leben dazugehdren, vgl. dazu MOROZOV, Evgeny: To Save Everything, Click Here: The Folly of
Technological Solutionism. New York: Public Affairs 2013, 5-9; hier 6.

67 Diese zirkulire Logik wird bei Nick Bostrom deutlich: “We should not blame [...]
technology for imposing big existential risks. Because of the way we have defined existential
risks, a failure to develop technological civilization would imply that we have fallen victims
of an existential disaster (namely a crunch, ‘technological arrest’). Without technology, our
chances of avoiding existential risks would therefore be nil. With technology, we have some
chance, although the greatest risks now turn out to be those generated by technology itself”,
BOSTROM: Existential Risks, 20 (Hervorhebung im Original, OD).



Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus 307

nis kniipft eine sich auf Fédorovs Projekt stiitzende Kritik des Transhuma-
nismus an.

4. FORTSCHRITT OHNE ERLOSUNG? FEDOROV UND DIE KRITIK DES TRANSHUMA-
NISMUS

Tatsachlich lasst sich Nikolaj Fédorovs Memorandum oberflichlich zu-
ndchst wie eine proto-transhumanistische Zukunftsvision lesen, vergleich-
bar z.B. mit Ray Kurzweils The Singularity Is Near und den von Max More
festgehaltenen Anliegen. Ein solcher Fokus auf die zeitgebundene techno-
logisch spekulative ,Science-Fiction“ Fédorovs geht jedoch am zentralen
movens seines Projektes vorbei. Die von ihm angestrebte immanente Selbst-
erlosung, Auferweckung der Verstorbenen und Kolonisierung des Weltalls
begriindet Fédorov namlich ethisch: Sie ergibt sich als Forderung seines
»Supramoralismus“.¢? Die Riickerstattung des Lebens an die Verstorbenen
ist fiir Fédorov eine moralische Pflicht’® und die logische Konsequenz der
universalen Verwandtschaft aller Menschen.”t Nur durch die Riickgabe des
Lebens an die verstorbenen Ahnen kann die ,Schuld“ aller Lebenden ge-
geniiber denjenigen Toten beglichen werden, die ihnen das Leben ge-
schenkt haben.”? Aus dieser Perspektive lisst sich der fiir die vorliegende
Untersuchung leitende Kerngedanke Fédorovs verstehen: Eine nur zukiinf-
tige Gerechtigkeit, d.h. eine Unsterblichkeit nur der gegenwartigen oder der
nachfolgenden Generationen, ist keine Gerechtigkeit, sondern ,Betrug®.”3
Entsprechend ist es im Sinne Fédorovs nicht legitim, in solch einer Per-
spektive iiberhaupt von wirklichem ,Fortschritt“ zu sprechen. Es gibt fiir

68 Vgl. FEDOROV: What Was Man Created For?, 141f.; YOUNG: Cosmists, 79; vgl. dazu LOH:
Trans- und Posthumanismus, 63.

69 Vgl. dazu: , Der Supramoralismus fordert das Paradies, das Reich Gottes, jedoch kein
jenseitiges, sondern ein diesseitiges, er fordert die Verwandlung der diesseitigen, irdischen
Wirklichkeit, eine Verwandlung, die sich auch auf alle himmlischen Welten erstreckt [...].
Somit ist das Reich Gottes, oder das Paradies ein Werk aller Krifte, aller Fihigkeiten aller
Menschen in ihrer Gesamtheit“. FEDOROV: Filosofija ob$¢ega dela, 1: 419 zit. n. HAGEMEISTER:
Paradies, 36; vgl. auch BERDYAEV: Fedorov, 130.

70 Vgl. exemplarisch FEDOROV: Frage der Bruderschaft, nof. Fédorov macht deutlich, dass
diese Pflicht nicht im Sinne eines blinden Automatismus verstanden werden darf, sondern
durch Liebe motiviert ist bzw. sein soll.

71 |Es gibt nur eine Lehre, die nicht Absonderung, sondern Vereinigung fordert, die sich
keine kiinstlichen Ziele, sondern ein allen gemeinsames, vollkommen natiirliches Ziel stellt
- die Lehre von der Verwandtschaft.” FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 83.

72 Vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 83; vgl. dazu HAGEMEISTER: Paradies, 34f.;
BERDYAEV: Fedorov, 124f.

73 Vgl. HAGEMEISTER: Kérper, 38; BULGAKOV, Sergij: Christentum und Sozialismus, in:
RUPPERT, Hans-Jiirgen: Sozialismus im Christentum? Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1977, 17-51; hier 31-33; vgl. hierzu die harrsche und fundamentale Kritik Fédorovs am Sozia-
lismus bspw. bei FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 112.



308 Oliver Diirr

ihn keinen Fortschritt ohne Erlosung des Vergangenen und Auferweckung
der Verstorbenen.7+

Hier liegt Fédorov nahe bei den Intuitionen, denen die Kritische Theo-
rie im Anschluss an Walter Benjamin spdter Ausdruck verleihen wird.
Benjamin hat von einer ,geheime[n] Verabredung zwischen den gewese-
nen Geschlechtern und unserem“ gesprochen und von einem ,Anspruch*
der vergangenen Geschlechter an die Gegenwart, der nicht ,billig“ abzufer-
tigen sei.”> ,Nichts, was sich jemals ereignet hat“, ist — so Benjamin -  fiir
die Geschichte verloren zu geben.“7¢ In diesem Sinne war auch fiir Max
Horkheimer klar, dass kein banal-kontinuierlicher Weg des Fortschritts zu
einem wahren Reich der Gerechtigkeit fithren konne, weil die chronolo-
gische Zukunft die Vergangenheit niemals aufwiegt:

»Die Sehnsucht nach vollendeter Gerechtigkeit. Diese kann in der sdkularen
Geschichte niemals verwirklicht werden; denn selbst wenn eine bessere Gesell-
schaft die gegenwartige [...] ablosen wiirde, wird das vergangene Elend nicht
gutgemacht und die Not in der umgebenden Natur nicht aufgehoben. ‘77

Grundsatzlicher noch ist fiir Fédorov die Rede von Fortschritt verfehlt,
weil dieser genau den ,unbriiderlichen Zustand“ perpetuiert, der in einer
Art ,Triumph der jiingeren Generation iiber die dltere“’8 seinen Ausdruck
findet.” Fortschritt ist in Fédorovs Perspektive im Wesentlichen Verdran-
gung:80

»Biologisch besteht Fortschritt in der Absorption des Alteren durch das Jiin-
gere, im Verdrangen der Vater durch die S6hne; psychologisch kommt dem Er-
setzen der Liebe zu den Vitern durch die seelenlose Erhebung iber sie,
durch Verachtung ihnen gegeniiber gleich; das ist eine moralische oder - ge-
nauer gesagt — hochst unmoralische Verdrangung der Vater durch die Sohne.“81

Aus der Perspektive der universalen Verwandtschaft wird, so Fédorov klar
ersichtlich, dass der Fortschritt nicht ,Vereinigung“, sondern ,Entzweiung®
zum Ziel hat, u.a. weil so hochstens eine Einheit im Raum, niemals aber

74 Vgl. HAGEMEISTER: Paradies, 33.

75 BENJAMIN, Walter: Uber den Begriff der Geschichte, in: DERS.: Abhandlungen (= Gesam-
melte Schriften, Bd. I,2). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 691-704; hier 693f.

76 BENJAMIN: Geschichte, 694.

77 HORKHEIMER, Max/GUMNIOR, Helmut (Hgg.): Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen:
Ein Interview. Hamburg: Furche Verlag 1975, 69. Auch Theodor Adorno macht deutlich, dass
,keine innerweltliche Besserung reicht“, um ,den Toten Gerechtigkeit widerfahren zu las-
sen.“ ADORNO, Theodor Wiesengrund: Negative Dialektik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp %1997,
378.

78 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 97.

79 Diese grundsitzliche Fortschrittskritik wird besonders deutlich ausformuliert in
FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 94-107.

80 Vgl. FEDOROV: Museum, 129.

81 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 97.



Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus 309

eine Vereinigung in der Zeit erreicht werden kann.$82 ,Fortschritt bedeutet
die Produktion toter Dinge, die mit der Verdrangung lebender Menschen
einhergeht.“s3 In diesem Sinne bezeichnet Fédorov den Fortschritt als ,das
genaue Gegenteil der Auferweckung.“®¢ Der ,Fortschritt ist die wahre Hol-
le, und die wahrhaft gottliche, wahrhaft menschliche Aufgabe besteht da-
rin, die Opfer des Fortschritts zu erlosen, sie aus der Holle herauszufiih-
ren.“$5 Die gegenwartige Generation miisse aufhoren, sich vom Staub der
Vater zu nahren, sondern die verstreute Asche der Ahnen zusammen-
sammeln, transformieren und zu neuen Koérpern synthetisieren. 86

5. SCHLUSS

So steht das gemeinsame Werk mit seiner ethischen Begriindung, trotz
oberflichlicher Ahnlichkeiten, in diametralem Gegensatz zu den propa-
gierten Anliegen des Transhumanismus, insofern sich dieser dezidiert als
Fortschrittsbewegung versteht. Besonders scharf artikuliert Fédorov die
Kritik an der Vorstellung, dass mit solch einem Fortschrittsprojekt das
,hochste Mass an Freiheit“s” erreichbar werde: ,Wie bereits gesagt, ist nicht
Vereinigung, sondern Entzweiung das Ziel des Fortschritts, und folglich ist
das minimale Mass an Briiderlichkeit der Ausdruck maximalen Fort-
schritts.“88 Somit muss im Sinne Fédorovs dem zukunftsfixierten Trans-
humanismus ein ,Hinnehmen des unbriiderlichen Zustandes“ vorgeworfen
werden, das ,nicht zu wirklichem Frieden“ und ,nicht zur Bruderschaft“
filhrt, ,sondern dazu, Frieden zu spielen, zu Komédien der Versohnung,
die einen pseudofriedlichen Zustand schaffen, einen falschen Frieden.“3? Es
ist dies nur eine ,scheinbare Versohnung, die Feindschaft andauern lasst,
indem sie sie verhiillt.“0 Dagegen miisste die ,radikale technische Re-
form“, um nicht Betrug zu sein, von einem ,moralischen Umbruch beglei-
tet werden.?! In Ubereinstimmung mit der weiter oben erwihnten Forde-
rung, das konkrete Ziel technologischer Entwicklungen zu benennen und
zu diskutieren, geht es auch Fédorov mit dem obscega dela nicht darum,

82 Vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 99.

83 FEDOROV: Museum, 128.

84 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 99.

85 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 97.

86 Vgl. FEDOROV: Museum, 149; FEDOROV: What Was Man Created For?, 101f.

87 Er zitiert hier N.I. Kareev, vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 99. Fédorov aner-
kennt kein Recht auf eine absolute Freiheit: ,Das Recht auf eine solche Freiheit ist nur das
Recht, seinen Launen zu leben, das Leben kleinlich und leer werden zu lassen und dann ver-
zweifelt zu fragen: ,Leben wozu bist du mir gegeben?“, FEDOROV: Museum, 133.

88 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 9of.

89 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 81.

90 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 81.

91 Vgl. FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 113.



310 Oliver Diirr

,was ist“, sondern darum, ,was sein soll.“92 Im Zentrum des fédorovschen
Projektes der Auferweckung der Viater durch die Sohne liegt ein radikaler
ethischer Anspruch, ein ethischer Maximalismus, der allein die allumfas-
sende Umgestaltung des Kosmos durch die Beherrschung von Materie,
Raum und Zeit erfordert und rechtfertigt. Dieses gemeinsame Werk steht
in einem starken Kontrast zu den zentralen und im Wesentlichen indivi-
dualistisch konzipierten Anliegen des zeitgendssischen Transhumanismus.

Schlussendlich kann noch einmal gesagt werden, dass der Transhuma-
nismus Fédorov nur sehr oberflichlich und selektiv rezipiert hat. Die
Vorstellungen einer wissenschaftlich-technischen Beherrschung der Natur
und Regulierung bzw. Steuerung ihrer Krifte, an der fiir Fédorov die Mog-
lichkeit hdngt, ,das Leben zu bewahren und wiederherzustellen®, und die
sukzessive Ausdehnung der Menschheit ins Weltall in Form einer Besiede-
lung des Kosmos wurde zwar von Transhumanisten wie z.B. More aufge-
griffen. Der eigentlich philosophisch-ethischen Begriindung und Ausrich-
tung des obsc¢ega dela, Unsterblichkeit sei nicht nur fiir einige wenige zu
bewirken, sondern fiir restlos alle, wird der Transhumanismus nicht ge-
recht. So konnte mit Solov'év gesagt werden: ,Glanz hat dieses verfalschte
Gute iibergenug, aber wirkliche Kraft keine.“%

92 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 101 (Hervorhebungen des Originals entfernt, OD), vgl.
HAGEMEISTER: Studien, 106. Dabei macht er deutlich, dass eine ,Verwandlung des Menschen
in eine Maschine (worin fiir den fatalen, blinden Fortschritt das Ideal besteht) [...] als Ubel,
und zwar als das allergrésste Ubel bezeichnet werden* muss. FEDOROV: Frage der Bruder-
schaft, nof.

93 Vgl. FEDOROV: Museum, 132 und 135; hier 135.

94 SoLOWJEW, Wladimir: Kurze Erzdhlung vom Antichrist (= Quellen und Studien zur
russischen Geistesgeschichte 1). Miinchen: Wewel Verlag 21994, 48.



Nikolaj Fédorov und der Transhumanismus 31

Zusammenfassung

Nikolaj Fédorovs Philosophie des gemeinsamen Werks zielt auf eine wis-
senschaftlich-technisch projektierte Auferweckung aller Menschen. Jiingst
wurde sie von Transhumanisten aufgegriffen die Fédorov zu einem Vorldufer
des Transhumanismus erkldren. Die Rezeption Fédorovs erfolgt aber hochst
selektiv und oberfldchlich und geht am eigentlichen Anliegen seines Denkens
vorbei. Im Gegensatz zum Transhumanismus kennt Fédorov keinen Fort-
schritt ohne Erlésung des Vergangenen und seine Uberzeugung von der uni-
versalen Verwandtschaft aller Menschen macht die Auferweckung der be-
reits verstorbenen Generationen zur moralischen Pflicht fiir diejenigen, de-
nen das Leben geschenkt wurde.

Abstract

Nicolaj Fédorov’s Philosophy of the common task aims at a scientifically
and technically achieved resurrection of every human being that ever lived.
Recently this philosophy was taken up by transhumanism, and Fédorov him-
self was stylized as a precursor to this movement. Such an interpretation,
however, results from a selective and superficial reading of Fédorov’s work
and misses the central aims of his philosophy. In contrast to transhuman-
ism, Fédorov acknowledges no progress without redemption of the past. And
from his conviction of a universal kinship of humanity follows the moral
duty of resurrecting those preceding generations that gave life to the present
one.






	Nikolaj Fëdorov und der Transhumanismus : Quelle der Inspiration und Kritik

