
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Philosophie du droit de la guerre

Autor: Boubacar, Maiga Sigame

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maiga Sigame Boubacar

Philosophie du droit de la guerre

Introduction

La guerre est un phénomène social qui implique des luttes armées entre
des personnes morales du droit international. Elle est à la fois, la manifestation

d'une volonté de violence contre un ou plusieurs adversaires définis
et cette volonté elle-même. Car tout conflit suppose au préalable une
représentation psychologique de l'ennemi. La tradition philosophique issue
des théories du droit de Grotius étudie les phénomènes de la guerre et de
la paix comme deux réalités interdépendantes. L'état de paix ne se caractérise

pas par une absence totale de la guerre, d'autant plus que les troubles
et les tensions, en temps de paix, prouvent qu'il n'existe pas un « état de

paix absolue ». Ainsi, la distinction entre les conflits à l'état de nature et la

guerre à l'état social permet à Rousseau d'étudier et d'analyser les cadres

historiques et moraux de l'action militaire.
Dans le premier état, la violence des individus, les uns contre les autres

n'est qu'une mesure instinctive de défense ou d'attaque pour la survie. Ce

qui semble être un désordre n'est pour Rousseau qu'une prescription
normative liée à la nature des hommes. Il ne s'agit pas dans ces cas d'actes
élaborés, réfléchis afin de détruire tout ce qui serait opposé aux intérêts de
celui qui veut préserver ses biens et sa personne. Les violences isolées et
ponctuelles perpétrées en des occasions d'emportement et de colère ne
sont en rien différentes de celles des animaux qui ne vivent que pour se

conserver. Ce point commun entre l'homme à l'état de nature et l'animal
est la ligne directrice que Rousseau emploie pour distinguer la guerre de

toutes les autres formes de conflictualité.
Pour lever la nuance qui existe dans la détermination de la « véritable

guerre », Rousseau essaie de définir les conditions d'une « véritable paix ».
Bien que l'état de nature permette aux hommes de vivre en harmonie les

uns avec les autres, il ne garantit pas pourtant une véritable paix. L'équilibre

des forces n'est possible qu'avec le contrat social. Dans les deux cas,
la guerre fait partie des plus anciens phénomènes sociaux. C'est une lutte
armée entre des groupes d'individus dont le but n'est autre chose que
l'exploitation d'une victoire. Hobbes voit dans la violence armée un simple
effet d'une disposition psychologique allant dans ce sens. C'est à Kant qu'il
reviendra d'appuyer cette théorie. Il soutient que les préjugés, les maximes
et tous les jus ad bellum (droit de faire la guerre) d'un groupe social à

l'égard d'un autre sont aussi des formes de guerre. Cet état de guerre sans
arme a deux issues : d'une part, il prépare une prochaine ouverture des



254 Maiga Sigame Boubacar

hostilités, et d'autre part, il empêche toute « véritable paix ». La détermination

préalable de l'ennemi constitue la première condition d'une «

véritable guerre ». L'attaque et la défense ne sont que l'aboutissement d'une
volonté déjà élaborée à cet effet.

Toutefois, les conflits privés, les duels et les règlements de compte ne
constituent pas des actes de guerre aux yeux du droit moderne. Le mérite
de Grotius est d'avoir compris très tôt que les seuls sujets du droit international

ne peuvent être que les États. La naissance des États-nations, à la fin
de la guerre de trente ans, a mis fin à l'ère des armées privées. Elle fait de
la guerre moderne une institution militaire et publique. Les armées nationales

et régulières sont organisées afin d'opérer la défense des populations
et des territoires. Kant s'oppose à la permanence de ces armées, jugeant le

coût de leur entretien plus onéreux qu'une courte guerre, tandis que
Rousseau voit dans l'organisation des conflits armés, un moyen de leur
normalisation par le droit. Selon lui, les soldats des armées réglementaires
opposés ne sont pas des ennemis mais juste des adversaires de circonstance.

Quels sont les fondements du droit de la guerre Qu'est ce qui
justifie son caractère universel Afin de répondre à ces questions, nous
analyserons, dans un premier temps, la différence entre 1'« état de guerre » et la
« véritable guerre ». Dans un deuxième temps, nous étudierons les fondements

de la guerre chez Grotius pour enfin analyser les difficultés de leur
application aux conflits non conventionnels.

L'« ÉTAT DE GUERRE » ET LA « VÉRITABLE GUERRE » SELON ROUSSEAU

Le principe de la conservation de soi et de la protection de ses biens pose
en même temps le problème de la présence de l'autre comme menace. C'est
de cela que naît chez Rousseau le terme d'« état de guerre ». La chaîne qui
alimente la discorde entre les hommes remonte à cet état d'esprit causé

par la présence d'autres hommes soucieux eux aussi de leur survie.
L'instant de paix durant lequel les hommes se préparent à la guerre ou
nourrissent des préjugés sur d'autres peuples, est considéré chez Kant comme
un temps de guerre qui ne diffère de la paix que par le moment de

préparation qu'il faut pour passer aux armes. Tout comme chez Kant et chez
Rousseau le passage à l'action militaire reste inévitable, tant que demeure
dans l'esprit des hommes la nécessité de l'affrontement armé. Ainsi

1'« état de guerre consiste à la fois, dans la représentation et la continuation
des hostilités entre des groupes sociaux. [...] Puisque l'état de guerre est la
situation de danger vital tel qu'elle est non pas directement vécue et ressentie,
mais anticipée et représentée dans un jugement ; et les actes concrets de bel-



Philosophie du droit de la guerre 255

ligérance ne sont au fond des actes de "guerre" qu'à condition de se détacher
sur le fond de cette représentation mentale et d'en être les effets »h

Cela sous-entend que la violence ouverte ou l'acte de guerre ne sont que
les dépassements des discours antagonistes et des rapports belliqueux
produits par le jugement. Le but de tout affrontement se trouve justement dans
la volonté première des belligérants à s'entre détruire, pour enfin exploiter
la victoire. Rousseau démontre que la guerre n'est possible que dans la
volonté des États à exister, à se conserver, ou à s'étendre.

« J'appelle donc guerre de puissance à puissance, écrit Rousseau, l'effet d'une
disposition mutuelle, consistante et manifestée de détruire l'État ennemi, ou
de l'affaiblir au moins par tous les moyens qu'on le peut. Cette disposition
réduite en acte est la guerre proprement dite ; tant qu'elle reste sans effet, elle
n'est que l'état de guerre ».2

Pour justifier l'hypothèse selon laquelle la guerre reste un état de fait,
Rousseau explique que 1'« état de guerre » est une position naturelle des
États par le fait même de leur existence. Cela renvoie à l'essence même du
genre d'organisation politique qu'ils incarnent.

Le « mal nécessaire » qu'ils incarnent pour structurer la société est le
même danger qu'ils représentent pour tous. Ce qui produit les mêmes
effets dans toutes formes de relations interétatiques. Le fait même qu'un
État déclare « je suis » constitue un acte de guerre contre tous les États

déjà existants. La logique Rousseauiste de l'existence des structures
politiques organisées et distinctes tient du fait que tous les États sont, de facto,

en guerre, ou en état de guerre pour leur existence. Donc 1'« état de

guerre » ne nécessite pas l'ouverture des hostilités. Toutefois, il constitue
un rapport conflictuel et réciproque des parties en présence. Cette volonté
n'est pas commune par le fait d'un consentement réciproque mais d'une
conscience du danger que représentent les uns vis-à-vis des autres. Ce

rapport est plus qu'un état de fait. Ce dernier traduirait un contrat basé sur
des fondements juridiques. Ainsi la déclaration de guerre est, à cet effet,
l'une des conditions de cette réglementation.

L'État en tant qu'organe politique, garant de la paix et de la stabilité
publique légitime et manifeste la violence par la mobilisation militaire.
Toute entreprise particulière serait non légitime et violerait le principe du
droit international. Rousseau conteste la thèse Hobbesienne de la « guerre
de chacun contre chacun ». Selon Hobbes, la violence que les hommes
manifestent les uns à l'égard des autres est plus le résultat du caractère
constant de la nature humaine que de la permanence d'un danger vital. Mal-

1 BACHOFEN, Blaise/SPECrOR, Céline : Jean-Jacques Rousseau. Principes du droit de la

guerre Ecrits sur la paix perpétuelle. Paris : Vrin 2008, 145.
2 ROUSSEAU, Jean-Jacques: Écrit sur abbé de Saint-Pierre, l'état de guerre Œuvres

complètes III, textes établis et annotés par Sven Stelling-Michaud). Paris : Gallimard 1964,
607.



256 Maiga Sigame Boubacar

heureusement, ce chaos donne à chacun le privilège de se rendre justice
soi-même. Chacun ayant conscience de sa propre fragilité est tenté à chaque
occasion de supprimer tout danger afin de n'en être point la victime. Et vu
que tous sont constamment mal intentionnés, les individus vivent dans
une permanente volonté d'anticiper l'élimination de tout ce qui ne se

trouve pas dans leur camp ou dans leur famille. Bien avant la naissance des

armées modernes, les anciens avaient pour coutume de consulter les oracles
avant de livrer bataille. Cela avait également pour but d'unir aussi bien le

peuple que l'armée autour des intérêts de l'État. C'est ce pacte qui
accompagnait les soldats romains aux fronts et même après leurs morts aux
Champs Élysées. L'Egypte antique avait développé une armée de
professionnels et de conscrits au service du royaume et de la stabilité de l'autorité

du pharaon. C'est ainsi que, durant le moyen-empire des troupes étaient
envoyées hors des frontières afin de faciliter la mobilisation de soldats
armés et aguerris. La Grèce antique et l'empire romain avaient développé
aussi tour à tour des armées de professionnels avec pour seul but, la
défense de leurs frontières terrestres et maritimes. L'institutionnalisation de

la guerre est un processus qui achève les conflits confessionnels et définit
le statut juridique de l'ennemi. La distinction du statut du soldat à celui du
mercenaire constitue le fondement du droit de la guerre.

2. Les fondements du droit de la guerre selon Grotius

Les moyens mis en œuvre par les uns pour repousser la violence ou
l'injustice des autres restent aux vues du droit naturel un acte légitime. Dans
l'état de droit, l'absence de juge impartial pour arbitrer les conflits armés a

nécessité leur réglementation par des normes, des conventions et des

coutumes. Grotius reconnaît le caractère juridique des coutumes religieuses
telles que les trêves du mois du carême. L'application de ces principes permet

de distinguer les actions militaires des crimes isolés. La reconnaissance

juridique du métier de soldat dépend aussi de la nature des conflits
et du statut des États. Dans le droit de la guerre et de la paix, il opère une
division entre les différentes formes de guerre.

La première et la plus nécessaire division de la guerre, est celle qui
distingue entre la guerre privée, la guerre publique et la guerre mixte. La

guerre publique est celle qui se fait par l'autorité d'une puissance civile ; la

guerre privée, celle qui se fait autrement ; la guerre mixte, celle qui est
d'un côté, publique et de l'autre privée.3 Cette distinction est déterminée

par des réalités sociales et culturelles. Au Moyen-âge, l'esprit de communauté

prit le dessus sur la volonté de l'individu. Les valeurs morales qui
liaient les familles et les clans traditionnels constituèrent des exigences ju-

3 GROTIUS, Hugo : Le droit de la guerre et de la paix, trad. P. Pradier-Fodéré, edit. D.

Alland et S. Goyard-Fabre. Paris : PUF 1999, 88.



Philosophie du droit de la guerre 257

ridiques. Elles portaient sur les mesures des actions collectives et
individuelles. Le groupe répondait aux outrages et aux violences faites à chacun
de ses membres. Le lien qui fondait l'association des individus était le
même qui légitimait le droit de faire la guerre. Saint-Augustin désapprouve
toute violence pour des raisons privées même celle dont le but est de tuer
celui qui constitue une menace pour soi, à moins d'être un soldat ou revêtu
d'une autorité publique. Cette influence de l'ancien droit divin est très vi -
sible dans les théories politiques de Grotius. C'est à partir des textes
bibliques qu'il tente de trouver les conditions dans lesquelles la violence peut
se justifier. Or le droit divin, lui-même n'a pu influencer les coutumes et le
droit de la guerre que très tardivement.

« Il est constant que quelques-uns des apôtres ont jusqu'au dernier temps, au
vu et su de Jésus-Christ, voyagé armé de glaive [...]. Aussi arriva-t-il que Jésus-
Christ ayant annoncé l'approche du temps où sa robe serait vendue pour acheter

une épée (Luc 22, 36), les apôtres lui répondirent aussitôt qu'ils avaient
deux épées dans leur troupe, or leur troupe ne se composait de nulles autres
personnes que des apôtres. »4

Ce qui relève de la nature des hommes est si difficile à déterminer par les
lois divines que bon nombre de penseurs aussi bien que Grotius lui-même,
essayent de trouver une issue politique à la réglementation des conflits. Sa

théorie du droit de la guerre combine le droit positif, la bible et les
coutumes. Son but était de mettre en place un droit de la guerre qui soit commun

à tous les peuples. Publié en 1625, Le droit de guerre et de la paix étudie

le statut des belligérants, les causes et la nature de la guerre et pose les

perspectives et les conditions de toute paix. Il a le mérite d'être à la source
du droit international moderne. Sa séparation théorique de la guerre privée

et publique nous apparaît comme un tournant remarquable dans la

justification des conflits. Elle permet de résoudre le problème du statut
juridique des conflits guerre.

« La guerre publique, dit Grotius, est ou solennelle selon le droit des gens, ou
non solennelle. La guerre que j'appelle ici solennelle est le plus ordinairement
nommée guerre juste, dans le même sens que l'on dit un testament juste, de

justes noces, pour les opposer aux codicilles et l'union des esclaves. »5

Pour qu'une guerre recouvre un caractère solennel, il faut qu'elle soit
déclarée par l'autorité des États qui s'accordent à observer certaines règles.
Et dans le cas où ce sont des particuliers qui la déclarent, elle n'en reste
pas moins un duel ou un conflit privé. La déclaration solennelle des intentions

belliqueuses légitime la mobilisation des troupes et rend loyal le
combat. Grotius accorde beaucoup d'importance au serment et à la parole
donnée qui représentent chez lui des vrais gages de la bonne foi. Bien

4 GROTIUS : Le droit de la guerre et de la paix, 90.
5 GROTIUS : Le droit de la guerre et de la paix, 93.



258 Maiga Sigame Boubacar

avant le XVIe siècle, les romains voyaient dans la déclaration de guerre un
acte du droit public. Ainsi la constitution valentinienne interdisait à tous
romains l'usage privé des armes. Ceci semble d'autant plus logique qu'il
aurait été impossible de structurer la volonté du peuple autour de la
défense de l'empire sans une véritable unité militaire. Il est difficile pour une
nation civilisée d'entrer en guerre sans l'accord ou le soutien des populations.

L'exemple le plus récent de cette analyse est la guerre du Vietnam
(1955-1975)- Elle démontre le fossé qui peut exister entre la volonté
politique et l'approbation publique. Le refus du peuple américain dans sa

grande majorité, à soutenir son armée mit fin à l'ère des idéologies de
défense populaire. Le domaine de la guerre pose les vrais problèmes de la
souveraineté de l'État, du caractère public des décisions de l'autorité
politique et du principe politique de tout gouvernement. Grotius souligne que
« Puisqu'il a été dit que la guerre publique ne doit se faire que par l'autorité

de celui qui possède la souveraine puissance, il serait nécessaire, tant
pour comprendre ce principe [...]. »6 Le problème de la souveraineté
consistera plus tard le fondement du Contrat social de Rousseau qui s'en
inspirera comme base de sa théorie politique.

Au Moyen-âge, les guerres de confession traduisaient la volonté des

groupes religieux à justifier les actions militaires comme un devoir divin.
Une guerre était juste lorsqu'elle était faite, par exemple contre les païens,
ou si elle répondait aux critères de la morale chrétienne. Cela ne veut pas
dire que l'humanisme chrétien n'est pas l'une des plus grandes sources du
droit de la guerre moderne. Aux temps modernes, la nouvelle approche des

conflits qui met en avant des soldats professionnels, considère les États

comme les seuls sujets du droit de la guerre. Ce dernier n'a pas une simple
vocation éthique et morale mais permet aussi d'envisager toute possibilité
de la paix future. Et cela passe nécessairement par la reconnaissance de

l'adversaire non pas comme un ennemi définitif mais comme un être
humain. Ainsi, souligne Carl Schmitt « L'ennemi cesse d'être quelque
chose qu'"il faut anéantir" "Aliud est bastis, Aliud rebellis". Par là même un
traité de paix avec le vaincu devient possible. Voilà comment le droit des

gens européens est parvenu à circonscrire la guerre à l'aide du concept
d'État. »7 Une fois que les États se reconnaissent et se reconnaissent
comme tels, il devient possible d'éviter ce que Clausewitz appelle une
« guerre absolue ». Le statut des États comme personnes morales et sujet
de droit rend la guerre conventionnelle. « Les deux partis se reconnaissent
comme États », poursuit Carl Schmitt, « Par là même il devient possible de

distinguer entre l'ennemi et le criminel. La notion d'ennemi devient sus-

6 GROTIUS : Le droit de la guerre et de la paix, 93.
7 SCHMITT, Carl : Le Nomos de la Terre. Dans le droit des du Jus Publicum Europaeum,

trad, de l'allemand par Lilyane Deroche-Gurcel. Paris : PUF 2001,143.



Philosophie du droit de la guerre 259

ceptible de prendre une forme juridique ».8 Rousseau aussi avait mis en
avant la nécessité d'une telle reconnaissance. Ainsi, les individus engagés
sur les champs de bataille ne devraient pas répondre personnellement des

causes ou des effets de la guerre. Dans la mesure où ils ne sont pas des
ennemis naturels mais juste des adversaires accidentels, rien ne peut justifier

la barbarie et la violence inutile lors des affrontements.

3. Les limites du droit de la guerre

Les guerres et les conquêtes des siècles précédents ont, dans la plupart des

cas, aboutit à l'annexion ou à la colonisation de certains territoires par
d'autres États. La proclamation de l'indépendance américaine en 1776 ouvre
une ère nouvelle dans les rapports internationaux. Après la seconde guerre
mondiale, les territoires colonisés de l'Afrique entrent dans une dynamique

de revendication et de libération nationale. La guerre de libération est
la traduction militaire d'une volonté d'indépendance contre une occupation

ou une domination étrangère. Elle a lieu le plus souvent dans l'anarchie.

Ceux qui s'insurgent contre l'autorité en place sont le plus souvent
considérés comme des rebelles. Ils opèrent par des moyens psychologiques
afin de forcer l'autre partie à sa reconnaissance légale et de faire adhérer à

sa cause toute autre partie. La forme asymétrique des combats pose un
problème de droit qui ne reconnaît pas les insurgés comme des soldats
réguliers. Telles sont à la fois les limites du droit des gens et de celui de la
guerre. Elles résident dans la difficulté à déterminer le cadre juridique des
conflits tels que les guerres de libération et les « petites guerres ». « Le

peuple armé, au service de la libération nationale », dit Aron, « proclame
"l'anarchie légale", autrement dit il rejette, une fois pour toutes, la légalité
existante et traite en ennemis ceux qui obéissent à celle-ci ».9

Il arrive le plus souvent que la revendication politique aboutisse aussi à

une révolution armée. Au-delà des revendications politiques et identitaires,

le marxisme-léninisme fait de la révolution et de la lutte armée une
discipline sociale contre la domination. Il s'agissait pour eux de donner un
cadre intellectuel à cette forme d'affrontement. Pour Mao, la lutte
révolutionnaire obéit à des étapes et à des principes. Elle consiste, dans un
premier temps, à menacer l'ordre établi par la subversion. Cette phase
débouche sur un soulèvement populaire qui doit produire des groupes armés
indisciplinés qui s'organisent progressivement. Ces analyses ont pour but
d'étudier le phénomène des guerres asymétriques qui ne sont au fond
qu'une forme de « petite guerre ». Elle est menée par des partisans avec
comme modes opératoire, la mobilité et la surprise. « La guerre de partisan,

désigne », selon Aron, « un mode de combat, susceptible d'être prati-

8 SCHMITT : Le Nomos de la Terre, 143.
9 Aron, Raymond : Penser la guerre, Clausewitz, tome 2. Paris : Gallimard 1976,188.



2ÖO Maiga Sigame Boubacar

qué par des soldats ou par des civils armées, ou encore, comme le pensait
Clausewitz, par des civils renforcés par des soldats, venus de l'armée ».10

La seconde guerre mondiale a vu se développer des pratiques de combat

tel que la résistance armée contre des puissances étrangères. Tandis

que les systèmes de guérilla ont pour objectif de détruire le régime ou le

gouvernement national en place, la résistance tente de restaurer l'ancien
ordre politique. Ils ne sont pas différents des guerres civiles auxquelles
elles finissent par se transformer le plus souvent. Contrairement aux
rebelles, les guérilleros et les partisans ont une reconnaissance possible sur
le plan politique et juridique.

Les difficultés de l'application des règles de la guerre concernent le plus
souvent des genres de conflit où l'autre partie n'est pas un État souverain.
Mais ils ne sont pas les seuls dans ce cas. Formulé par Clausewitz dès 1814

pour désigner le stade ultime d'un conflit, le concept de « guerre absolue »

désigne le conflit dans lequel les belligérants mettent en œuvre tous leurs
moyens pour s'anéantir. Il implique aussi une mobilisation générale des

populations civiles. Aron y voit un phénomène inconscient de suicide
collectif qui ne répondrait à aucune réalité possible. « Le concept de guerre
absolue ne s'applique à aucune guerre réelle et désigne l'essence ou type
idéal d'une guerre au sens étroit du terme, livrée au dynamisme de l'hostilité

absolue ».n Selon Aron, l'idéalisme de Clausewitz serait juste une
fiction incapable de produire des données réelles pour l'étude d'une analyse
sociologique de la guerre.

Conclusion

La distinction entre guerre privée et guerre publique a toujours posé un
problème philosophique. Sans pourtant renoncer à la traditionnelle idée
de guerre juste et injuste, Grotius reste de loin, le premier théoricien du
droit international moderne. Mais c'est à Rousseau que revient le mérite
de fonder la forme la plus moderne du droit de la guerre.

10 Aron : Penser la guerre, Clausewitz tome 2,124.
11 Aron : Penser la guerre, Clausewitz tome 2,160.



Philosophie du droit de la guerre 261

Résumé
Les rapports belliqueux et pacifiques entre États sont les principaux objets
du droit international public. L'institution de l'action militaire est
l'aboutissement d'un processus amorcé par la naissance des États-nations et la fin
de l'époque des guerres privées. Elle constitue un tournant important dans
l'histoire des relations internationales. Elle marque aussi la naissance des

armées professionnelles et organisées au service des États qui deviennent les

principaux sujets de droit dans leurs rapports les uns avec les autres. Cette

responsabilité implique le respect des accords auxquels les gouvernements
s'engagent.

Abstract
Warlike and peaceful relations between States are the main matters of
public international law. The institution of military action was the culmination

of a process begun by the birth of nation-states and the end of the

age ofprivate wars. It constitutes an important turning point in the history
of international relations. It also marks the birth ofprofessional and
organised armies at the service of these states which became the principle subject
of law in their interrelations. This responsibility implies respect for the

agreements to which governments commit themselves.


	Philosophie du droit de la guerre

