Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Le premier principe de la phénoménologie et la tradition kantienne du
transcendantal : Husserl, Heidegger, Marion

Autor: Tommasi, Francesco Valerio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCESCO VALERIO TOMMASI

Le premier principe de la phénoménologie et la

tradition kantienne du transcendantal
Husserl, Heidegger, Marion

La phénoménologie a entretenu avec Kant un rapport ambigu. D'un c6té,
elle s’est considérée elle-méme comme continuité du kantisme ; de I'autre,
elle a tenté d’aller au-dela et de dépasser Kant. En particulier, le rapport de
la phénoménologie avec Kant se dessine a partir de sa confrontation avec
le « transcendantal » et I'une de ses caractéristiques décisives : « condition
de possibilité », le transcendantal kantien est en méme temps fondement
et limite. Il ouvre le champ de la possibilité, mais il le circonscrit!.

D’un co6té, la phénoménologie reprend la dialectique du transcendantal
kantien entre la possibilité et le fondement qui, en méme temps, la limite.
D’un autre c6té cependant, la phénoménologie fait ‘exploser’ la structure
transcendantale kantienne, démontant le dispositif métaphysique qui pos-
tule un fondement limitatif de la possibilité. On observe cela dans la pen-
sée de Husserl et en particulier dans sa formulation du réle de l'intuition
dans le « principe de tous les principes » ; puis, de fagon peut-étre plus
radicale, dans la pensée de Heidegger, et dans sa confrontation avec les
thémes kantiens du « Schein » et de I'« Erscheinung », introduits quand il
traite de la méthode phénoménologique et des premiers principes de la phé-
noménologie.

Mais une radicalisation supplémentaire de cette tendance se produit en-
suite dans la phénoménologie de la donation de Jean-Luc Marion qui, ré-
cemment, a proposé un « quatriéme principe de la phénoménologie ».
Selon Marion, la possibilité phénoménologique est sans fondement et sans
limite - sans pour autant étre vide. A ses yeux I'événement, comme phéno-
meéne saturé par excellence, illustre la structure qui tente de dépasser défi-
nitivement le transcendantal kantien.

1. HUSSERL, UN PRINCIPE DE LA PHENOMENOLOGIE ET KANT

On n’ignore pas que la phénoménologie s’est explicitement auto-comprise,
au niveau de la méthode, comme une « science rigoureuse » (« strenge Wis-
senschaft ») ; et, au niveau du contenu, comme une « philosophie premiére »

1 A son tour, sous cet aspect, Kant fait preuve de continuité et d’innovation par rapport a
la tradition scolastique : Cf. TOMMASI, F.V. : Philosophia transcendentalis. La questione ante-
predicativa e l'analogia tra la Scolastica e Kant. Firenze: L.S. Olschki 2008.



236 Francesco Valerio Tommasi

(erste Philosophie). Sur ces deux aspects, donc, la phénoménologie a abor-
dé la question du fondement (Grund). Dans la tentative de construire un
savoir fondateur, aussi bien du point de vue de la méthode que du con-
tenu, la phénoménologie n’a pas pu éviter de traiter la question du premier
principe (Grundsatz). Edmund Husserl lui-méme a proposé, dés ses Ideen,
un « principe de tous les principes » (Prinzip aller Prinzipien).

La recherche d’une philosophie premiére fondée sur un premier prin-
cipe rapproche immédiatement la tentative husserlienne de la pensée de
Kant. Kant a relié expressément la définition de la métaphysique aux prin-
cipia prima : « Philosophia autem prima continens principia usus intellec-
tus puri est METAPHYSICA ».2 Pour Kant également, le principal probléme
consiste déja a pouvoir enfin fonder une « philosophie premiére » « die als
Wissenschaft auftreten kann ».

Ce n’est donc pas un hasard si Husserl en premier lieu - mais ensuite la
phénoménologie en général - se soient confrontés sans répit a Kant. A par-
tir du premier tome des Ideen, la phénoménologie est définie comme
‘transcendantale’.

Mit Kant vollig einig sehen wir uns jedenfalls darin, daff wir die Transzen-
dentalphilosophie nicht im Geiste einer sich zeitlichen Bediirfnissen anpas-
senden Weltanschauung, sondern in dem einer strengen, der Idee der End-
gultigkeit zustrebenden Wissenschaft zu verwirklichen bemiiht sind.3

C’est pourquoi Kant est au sommet des récits historico-philosophiques
husserliens. Aprés Kant, le romantisme représente pour Husserl un mo-
ment de décadence par rapport a l'idéal de la philosophie comme science
rigoureuse, tandis que Hegel commet l'erreur de ne pas s’occuper d’une
critique préalable de la raison, de ses possibilités et de ses limites, une
tache qui représente le premier desideratum d’'une philosophie premiére
comme science rigoureuse. On le sait, les principales analyses de I'histoire
de la pensée réalisées par Husserl se trouvent dans les textes intitulés - de
facon significative par rapport a notre propos - Erste Philosophie et Die
Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnome-
nologie. Le premier est un texte rédigé pour un cycle de cours de 1923-
1924. La premieére partie du travail est consacrée a une Kritische Ideenge-
schichte. 1l s’agit d’'une analyse historique fortement systématique - quali-
fiée, en termes kantiens, de « critique ». L’histoire de la philosophie est lue
en fonction d’une ligne directrice de développement téléologique qui méne
a la phénoménologie, selon un modeéle qui sera essentiellement reproduit

2 KANT, L. : De mund. sens. § 8 (AA 11, 395)
3 HusserL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, in : Hua VI, 230-297,

287 (1924).



Husserl, Heidegger, Marion 237

dans la Krisis. Mais dans les Ideen déja, on pouvait lire que la phénoméno-
logie est « die geheime Sehnsucht der ganzen neuzeitlichen Philosophie »*.

En vertu de son instance fondatrice, la phénoménologie se rapproche
avant tout de Platon (ou mieux, du couple Socrate-Platon) pour son in-
stance anti-sophiste et sa découverte de I'eidétique ; puis de Descartes, qui
cherche le début absolu et nécessaire de la philosophie et découvre la con-
science comme terrain de certitude. Mais c’est Kant qui occupe le ‘sommet’
du processus téléologique de l'histoire de la pensée. En effet, il distingue
conscience empirique et transcendantale et inclut la valeur non purement
psychologique des actes subjectifs dans la constitution d’objectivités uni-
versellement valides>.

Toutefois, Husserl déclare également la nécessité de mieux comprendre
Kant que ce dernier ne I'a fait lui-mémes. En effet, malgré ses mérites, Kant
est selon Husserl affligé d'un défaut fondamental : il demeure ancré a une
série de constructions encore de type ‘métaphysique’ : « wie die Ding-an-
sich-Lehre, die Lehre vom intellectus archetypus, die Mythologie der trans-
zendentalen Apperzeption oder des Bewuf3tseins iiberhaupt ». Bien qu’ayant
découvert le transcendantal, Kant n’a pas entiérement saisi la portée de sa
découverte :

Kant konnte das Reich des reinen Bewuf3tseins nur darum tiberschreiten, weil
er es unterlassen hat, dem Quellpunkt der gesamten neueren Philosophie,
dem cartesianischen ego cogito, seinen letzten Sinn abzunétigen, den der ab-
soluten, konkret anschaulichen Subjektivitat.$

Dans l'histoire de la philosophie husserlienne, I'eidétique (Platon), la con-
science (Descartes) et le transcendantal (Kant) représentent des étapes de
purification progressive. Mais l'idée phénoménologique d’une philosophie
premiére fondée dans le champ pur, absolument immanent, transcenden-
talement réduit, de la conscience, présente la caractéristique décisive d’étre
intuitive : « anschaulich ».

La critique husserlienne de Kant est radicalisée dans les pages de la Kri-
sis. La, Kant est vu comme 'apogée d'une seule des deux lignées qui dé-
rivent de Descartes lui-méme, a savoir la lignée rationaliste. Par rapport a

4 HUSSERL, E. : Ideen... I, Hua 3/1, 133.

5 « Hier nun liegt der festeste Grund fiir den Ruhm Immanuel Kants, daR er,
ganz erfiillt von dem Willen zu strenger Wissenschaft, das einmal erschaute Leitproblem -
das Problem des transzendentalen Sinnes einer erkennbaren Objektivitat und einer in sub-
jektiven Einsichten Erkenntnisgeltung beanspruchenden Wissenschaft - zu seiner Lebens-
aufgabe machte und daf er, in Jahrzehnten hingebendster Forschung, ein erstes System ei-
ner wissenschaftlichen Transzendentalphilosophie entwarf » (HUSSERL, E. : Kant und die Idee
der Transzendentalphilosophie, 280).

6 « [...] ihn besser zu verstehen als es er selbst, der Bahnbrecher, doch nicht Vollender,
vermocht hat » (HUSSERL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, 286).

7 HUSSERL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, 235.

8 HUSSERL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, 237.



238 Francesco Valerio Tommasi

celle-ci, Husserl semble plutét privilégier le versant empirique de la mo-
dernité?. Il conserve cependant la référence au transcendantalisme et af-
firme méme que 'empirisme conduit « zu einem seines wahren Sinnes be-
wufdteren und echteren Transzendentalismus »10.

Le point décisif, que Husserl met en valeur a nouveau et encore plus
catégoriquement, est que I'empirisme s’est rapproché de l'intuition phéno-
ménologique - et donc de la possibilité de se mettre dans la condition
d’accéder a la Lebenswelt - en refusant les constructions mythologiques
dont Kant est encore accusé. La critique de Husserl porte sur la méthode
« régressive » et « constructive » a laquelle il oppose toujours I'’Anschauung.

Hierzu bediirfte es einer grundwesentlich anderen regressiven Methode als
der auf jenen fraglosen Selbstverstandlichkeiten beruhenden Kants, nicht ei-
ner mythisch konstruktiv schlieffenden, sondern einer durchaus anschaulich
erschliefenden, anschaulich in ihrem Ausgang und in all dem, was sie er-
schliefdt, mag dabei auch der Begriff der Anschaulichkeit gegeniiber dem kanti-
schen eine wesentliche Erweiterung erfahren miissen; und mag hier Anschau-
ung aus einer neuen Einstellung den gew6hnlichen Sinn {iberhaupt verlieren:
nur den allgemeinen der originalen Selbstdarstellung, nur eben in der neuen
Seinssphare, annehmen.!!

L’insistance de Husserl sur la question de ’Anschauung ne doit pas sur-
prendre. On la retrouve en effet comme élément central et décisif dans la
formulation notoire du « Prinzip aller Prinzipien », a savoir :

daf jede origindr gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei,
daf alles, was sich uns in der “Intuition” origindr (sozusagen in seiner leib-
haften Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt,
aber auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt, kann uns keine
erdenkliche Theorie irre machen. Sehen wir doch ein, daf eine jede ihre Wahr-
heit selbst wieder nur aus den origindren Gegebenheiten schopfen kénnte.12

? « Um nun selbst zur Entdeckung der wirklichen Aufgabe einer Transzendentalphilo-
sophie und zu einer Methode letzter Begriindung durchzudringen, halten wir zunachst diese
Ankniipfung an Kant fest (obschon unsere phinomenologische Philosophie nicht von Kant
her, sondern direkter von Descartes und vom englischen Empirismus, insbesondere von Hume
her, kritisch bestimmt war) ». HUSSERL, E. : Ergdnzende Texte, in : Die Krisis ..., Hua VI, 455.

10 HusSERL, E. : Die Krisis..., § 21, 86. Un interpréte comme Iso Kern a méme pu définir la
Krisis comme Kantianische Meditationen, parce qu’il observe une correction par rapport a la
méthode univoquement cartésienne des Meditationen sorboniennes (Cf. KERN, I.: Husserl
und Kant. Eine Untersuchung Uber Husserls Verhiltnis Zu Kant Und Neukantianismus (=
Phaenomenologica 16). Den Haag : M. Nijhoff 1964, 50).

11 HusskRL, E. : Die Krisis..., § 30, n8. En fonction de la Schau, de I'Intuition et de I’Ein-
sicht, d’autre part, on mesure la valeur de tout penseur : « Wie Hume und wie jeder wahr-
haft groffe Denker war Kant ein schauender Denker ; es gibt keine grof8sen Einsichten, die
nicht aus den Tiefer der Intuition geschopft sind, und Kant ist wahrhaftig nicht arm an
groflsen Einsichten » (Ms. Transcr. F I 28, 263-264 [SS 1920]).

12 HussERL, E. : Ideen... I, cit., § 24, 52.



Husserl, Heidegger, Marion 239

Le rapport de Husserl a Kant est donc ambigu. Husserl se comprend comme
le continuateur de I'exigence transcendantale, laquelle doit cependant étre
réalisée (dépassée ?) en libérant les potentialités de l'intuition. De fagon
paradoxale et peut-étre ambigiie, I'intuition réalise pour Husserl le trans-
cendantalisme et le rend enfin ‘authentique’.

Il est alors possible de tenter une observation plus profonde : I'ambi-
guité du rapport de Husserl a Kant reproduit une ambiguité propre au
« principe de tous les principes » : I'intuition est pour Husserl un critére
absolu, mais elle est immédiatement limitée par son devoir étre ‘originelle’,
c’est-a-dire « in leibhafter Wirklichkeit ».

Le transcendantal kantien consistait exactement a poser une condition
et donc une limite au possible. Bien que voulant se libérer des construc-
tions mythiques et laisser de la place a l'intuition, Husserl répete, ne se-
rait-ce qu’en partie, I'instance du transcendantal, limitant et conditionnant
le champ du possible.

2. HEIDEGGER, DEUX AUTRES PRINCIPES DE LA PHENOMENOLOGIE ET KANT

Un rdle analogue de Kant, en ce qui concerne la définition de la phénomé-
nologie comme philosophie premiére et de ses principes, apparait égale-
ment dans la pensée de Martin Heidegger. On n’ignore pas que le Kant-
Buch peut étre lu comme la premiére section de la seconde partie, jamais
écrite, de Sein und Zeit ; et, dans les pages heideggériennes, le probléme
central a travers lequel Kant est abordé est justement le Problem der Meta-
physik. En outre, Heidegger se sert de nombreux termes kantiens lorsqu'’il
aborde la question de la méthode de la phénoménologie et de son prin-
cipe : par exemple, dans le fameux paragraphe 7 de Sein und Zeit ou est
développée Die phdnomenologische Methode der Untersuchung.

La lecture de ce paragraphe, effectivement complexe par endroits, a
suscité une longue pratique interprétative chez d’illustres commentateurs.
Reprenant une célebre maxime de Husserl, Heidegger explique la phéno-
ménologie en introduisant ce qu'on a considéré comme son deuxiéme
principe : « Der Titel “Phanomenologie” driickt eine Maxime aus, die also
formuliert werden kann : “zu den Sachen selbst!” »13. Relevons l'usage par-
fois fait par Kant - par exemple, dans I'Opus posthumum - de 'expression
« Sache selbst » comme synonyme de « Ding an sich ». En outre, Heidegger
explique cette maxime en affirmant - avec les termes de la critique husser-
lienne de Kant - que celle-ci s’oppose a toutes les « Konstruktionen ». Dans
cette maxime (explicitement définie plus loin comme « principe » (Prin-
zip), des références kantiennes apparaissent donc implicitement.

Heidegger poursuit avec I'analyse des termes qui composent la phéno-
ménologie, c'est-a-dire du gaivépevov et du Adyog. Dans la question de

13 HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, GA 2, 27.



240 Francesco Valerio Tommasi

savoir ce que « phénomeéne » veut dire, des termes kantiens sont a nou-
veau mis en examen : en effet, Heidegger s’attarde principalement sur la
différence entre « Schein » et « Erscheinung ». A son avis, « Schein » in-
dique un ‘se montrer’ du phénoméne dans lequel un élément caché est
structurellement implicite, une négation. Quelque chose apparait et se
donne donc positivement ; mais en méme temps se soustrait, du moins en
partie. Au contraire, pour Heidegger, '« Erscheinung » est un signe qui
renvoie a un objet séparé. On parle d’« Erscheinungen » pour les symp-
tomes d'une maladie, ou pour la fumée par rapport a I'incendie ; il s'agit de
deux réalités distinctes et la premiére n’acquiert sa pleine signification
qu’en référence a la seconde. Dans le « Schein », par contre, un phéno-
meéne unique est en soi ambigu!.

Lorsqu’il traite de la distinction entre « Schein » et « Erscheinung »,
Heidegger ne nomme pas expressément Kant, mais la référence principale,
a commencer par la terminologie, semble bien étre la pensée transcendan-
tale : en effet, la distinction entre phénomeéne et noumeéne peut étre consi-
dérée comme un cas paradigmatique de la compréhension du ‘se mani-
fester’ en termes dualistes, donc d’« Erscheinung ». Et en effet, Kant oppo-
sait « Erscheinung » et « Ding an sich ». Quant au « Schein », il renvoie a
une modalité inévitablement équivoque : pour Kant, le « Schein » était
‘transcendantal’ dans le sens d’incontournable. Si Heidegger ne fournit pas
d’exemples du « Schein », c’est probablement parce que chaque phéno-
méne se donne selon cette modalité, qui est donc celle a laquelle doit se
référer la phénoménologie. Que signifie un phénomeéne structurellement
ambigu ? Un phénomene qui se donne dés l'origine mais avec des limites,
selon l'affirmation de Husserl dans le « Prinzip aller Prinzipien » : quel-
qu'un qui affirmerait, par exemple, qu’il voit que la lune est grande comme
une balle de tennis, ne se tromperait pas en attribuant un prédicat a un su-
jet. Il décrirait simplement le phénoméne tel qu’il se donne, dans les li-
mites ou il se donne.

Le terme de Adyoq est ensuite expliqué par Heidegger a travers la réfé-
rence a I'apophantique qui indique, étymologiquement, un « laisser mani-
fester ». Dans ce cas également, il s’agit de dépasser la structure catégo-
riale et prédicative du discours. C’est pourquoi Heidegger peut conclure :

Der Ausdruck Phinomenologie 1a8t sich griechisch formulieren: Aéyewv T
@awvopeva; Aéyewv besagt aber damogaivecOar. Phinomenologie sagt dann:
dnogaivecBor T @awvopeva. Das was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst
her zeigt, von ihm selbst her sehen lassen. Das ist der formale Sinn der
Forschung, die sich den Namen Phidnomenologie gibt. So kommt aber nichts

14 Cette distinction accompagne la phénoménologie depuis ses origines, y compris pré-
husserliennes, ol les « signes » étaient distingués des « symboles » : cf. TOMMASI, F.V. : Leib-
licher Ausdruck und Bedeutung. Eine Frage der frithen Phdnomenologie, in SPEER, A./REGH, S.
(Hgg.): Alles Wesentliche ldsst sich nicht schreiben. Leben und Denken Edith Stein im Spiegel
ihres Gesamtwerks. Freiburg i.B.: Herder 2016, 243-255.



Husserl, Heidegger, Marion 241

anderes zum Ausdruck als die oben formulierte Maxime: « Zu den Sachen
selbst! »15

Certains commentateurs, comme Michel Henry, ont vu dans cette descrip-
tion heideggérienne une « tautologie navrante »16, Cependant, Heidegger
s’efforce d’expliquer la méthode husserlienne et son exigence d’ « empi-
risme radical ». Pour comprendre pleinement le sens de cette description,
il est nécessaire a nos yeux d’observer les considérations du paragraphe 7 -
et en particulier le discours par endroits ‘mystérieux’ concernant le « Schein »
- a la lumiére du paragraphe précédent, consacré a la Destruktion der Ge-
schichte der Ontologie. Il nous semble que cette opération interprétative,
certes plutt banale, n'ait pas été jusqu'a présent abordée avec une radica-
lité suffisante par les commentateurs.

Dans le paragraphe 6, consacré a la « Destruktion », Heidegger souligne
que la tradition influence structurellement la compréhension philoso-
phique. Chaque parole et chaque concept sont regus, donc indirects ; par
conséquent nous n'avons pas accés a leur sens originel.

Soll fir die Seinsfrage selbst die Durchsichtigkeit ihrer eigenen Geschichte
gewonnen werden, dann bedarf es der Auflockerung der verharteten Tradi-
tion und der Ablosung der durch sie gezeitigten Verdeckungen. Diese Aufga-
be verstehen wir als die am Leitfaden der Seinsfrage sich vollziehende Des-
truktion des iiberlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die urspriing-
lichen Erfahrungen, in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen
des Seins gewonnen wurden [...] Die Destruktion will aber nicht die Vergan-
genheit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive Absicht; ihre negative Funk-
tion bleibt unausdriicklich und indirekt.1”

La tradition est ambigiie : dans la mesure ou elle oriente la compréhension
et la pensée, elle permet I'acces au sens ; mais, en méme temps, l'orienta-
tion de la compréhension, en tant que choix déterminé, recouvre (ver-
deckt) le sens. La pensée liberhaupt est une possibilité qui, pour recevoir
un contenu, doit étre fondée et - ensemble - limitée par la tradition. Cest
pourquoi la « Destruktion » est nécessaire, laquelle - comme le précise
Heidegger - n’a pas une signification négative, mais sert a faire émerger les
« Urspriingliche Erfahrungen » dont sont issues le « konkrete Leitfaden ».
La destruction a une fin positive de ‘nettoyage’, de « démontage » (Abbau)
ou de « désobstruction » - selon une traduction francaise : il s’agit d'une
manceuvre négative avec une orientation positive, visant a laisser appa-
raitre. La « Destruktion » est donc un mouvement analogue a celui de la ré-
duction (a laquelle Heidegger 'associe effectivement dans différents cours),

15 HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit, 34.
16 HENRY, M.: Phénoménologie matérielle. Paris : PUF 1992, 122.
17 HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit, 22-23.



242 Francesco Valerio Tommasi

et sert a libérer des préjugés qui barrent l'accés aux phénomeénesis,
Heidegger affirme ici qu'une sorte de ‘réduction historique’ est indispen-
sable a la méthode phénoménologique.

Mais faisons l'observation suivante : dans son ambiguité structurelle, la
« Destruktion » semble étre une ‘méthode’ qui s’adapte parfaitement a
“objet’ « Schein ». Il s’agit en effet d'une approche ambigiie qui peut tenir
compte de I'équivocité des phénoménes. Est-il alors possible d’interpréter
I'ambiguité du « Schein » comme livrée structurellement par l'histoire ? La
‘réduction historique’, dans ce cas, ne serait pas seulement une étape mé-
thodique utile dans certaines circonstances et pour des objets spécifiques,
c’est-a-dire ceux de la tradition. Il s’agirait d'une instance structurelle.

La nouveauté décisive de la phénoménologie heideggérienne est, bien
str, que la dialectique d’ouverture et de couverture du sens est reconduite
a la temporalité. Mais la « Zeitlichkeit » du « Dasein » implique immédia-
tement sa « Geschichtlichkeit », c’est pourquoi le « Dasein » est « wie und
was es schon war » - une formule par laquelle Heidegger fait, de toute évi-
dence, écho au 1 Tl fjv €lvau. « Dasein » « ist seine Vergangenheit » : I'étre
la/existence est son passé. Non seulement les objets de 'enquéte sont his-
toriques, mais le point de vue est « immer schon » historique. Non seule-
ment ce que (was) nous observons est influencé historiquement, mais il
I'est aussi par la fagon (wie) dont nous le regardons?®.

La « Destruktion est un mouvement a double tranchant parce que le
Schein est ambigu. Mais le Schein est ambigu parce que le « Dasein » est
immédiatement impliqué dans les phénomeénes a analyser, n’étant pas un
sujet extérieur aux objets. Cependant, le « Dasein » est impliqué dans les
phénoménes parce qu'’il est temporel et historique.

Le « Dasein » est « das Seiende, das wir je selbst sind » et donc I'étant
ou coincident point de vue et objet observé (et ou ils concordent tempo-
rellement : je !). Ce n’est pas tout : « wie » et « was » - sujet et objet - sont
déja inclus dans le double sens du terme de « Dasein », qui indique aussi
bien le transcendantal de la tradition (I'existence) que celui de Kant (I'étre
la/le sujet). C'est justement en vertu de ces considérations qu'Heidegger,
comme Husserl, peut considérer comme ambigu le réle de Kant, qui, plus
que les autres, s’est approché de la compréhension temporelle du « Dasein »,

18 Cf. par exemple : HEIDEGGER, M.: Grundprobleme der Phinomenologie (1919-1920), GA
58, 139 et 164 ; Phdnomenologie der Anschauung und des Ausdrucks (1920), GA 59 (1920) ;
Grundprobleme der Phdnomenologie (1927), GA 24, 31

19 Les legons d’Einfiihrung in die phinomenologische Forschung (1923-1924) affirment
que le « Dasein » est, en tant qu'historiquement conditionné, un « Nochdasein » (« étre en-
core la ») (GA 17, n3). Heidegger soutient que le Dasein est a chacun son propre passé, dans
le sens de ce qu'il est, son étre, « jeweils aus seiner Zukunft her “geschieht” » (20). En effet,
« Seine eigene Vergangenheit - und das besagt immer die seiner “Generation” - folgt dem
Dasein nicht nach, sondern geht ihm je schon vorweg » (ibid.). La destruction, affirme en-
core Heidegger, agit sur I*aujourd’hui’ et non sur le passé, c’est-a-dire sur les interprétations
erronées avec lesquelles on déchiffre le passé.



Husserl, Heidegger, Marion 243

mais qui a ensuite fait marche arriére, le reconduisant a la res cogitans car-
tésienne20,

Si tout cela est vrai, la tradition implique immédiatement la question
du fondement. Une philosophie premiere qui ne passe pas a travers une
histoire de la philosophie est impossible. C’est pourquoi Heidegger peut
dire que le probléme du sens de I'étre est indéniablement historique :

Die Frage nach dem Sinn des Seins ist gemafd der ihr zugehorigen Vollzugs-
art, d.h. als vorgdngige Explikation des Daseins in seiner Zeitlichkeit und Ge-
schichtlichkeit, von ihr selbst dazu gebracht, sich als historische zu verste-
hen.2!

L’ambiguité du Schein semble dépendre de la temporalité structurelle du
Dasein. C’est pourquoi la Destruktion est nécessaire. La question du sens
de I'étre ne peut donc qu’étre historique.

C’est donc de toutes ces considérations qu’il faut partir pour com-
prendre le paragraphe suivant, duquel nous étions partis, c’est-a-dire le
septiéme. Apreés avoir expliqué le sens de phénoméne et le sens de logos,
Heidegger explique dans ces pages le sens de phénoménologie :

Was ist das, was die Phinomenologie “sehen lassen” soll? Was ist es, was in
einem ausgezeichneten Sinne “Phinomen” genannt werden muf3? [...] Offen-
bar solches, was sich zunidchst und zumeist gerade nicht zeigt [...]. Was aber
in einem ausnehmenden Sinne verborgen bleibt oder wieder in die Verde-
ckung zuriickfallt oder nur “verstellt” sich zeigt, ist nicht dieses oder jenes
Seiende, sondern, wie die voranstehenden Betrachtungen gezeigt haben, das
Sein des Seienden. Es kann so weitgehend verdeckt sein, da es vergessen
wird und die Frage nach ihm und seinem Sinn ausbleibt.22

La référence a la « Verdeckung » - le terme utilisé pour affirmer la nécessi-
té de la Destruktion - qui peut étre « weitgehend », et donc le « Verges-
sen », semblent livrer tres clairement le caractére historique de ce sur quoi
doit étre exercée 'action de dévoilement de la phénoménologie. Il peut y
avoir dissimulation - poursuit Heidegger - parce qu'un phénoméne est

20 Kant est impliqué dans la « Versiumnis der Seinsfrage » générale et, plus particuliére-
ment, son erreur a consisté a transposer la position cartésienne sur I'ego cogito a I'« Ich den-
ke », en en faisant donc une res, toute cogitans qu’elle soit, et le soumettant a I'ontologie de
la présence. Cependant, Kant est aussi celui qui - dans la doctrine du schématisme - plus
que les autres, s’est approché de la compréhension authentique de la temporalité du « Da-
sein », Comme pour Husserl, pour Heidegger I'apogée de l'histoire de la philosophie est re-
présentée par Kant : « Der Erste und Einzige, der sich eine Strecke untersuchenden Weges in
der Richtung auf die Dimension der Temporalitit bewegte, bzw. sich durch den Zwang der
Phdanomene selbst dahin drangen lief, ist Kant. Wenn erst die Problematik der Temporalitit
fixiert ist, dann kann es gelingen, dem Dunkel der Schematismuslehre Licht zu verschaffen.
Auf diesem Wege 1af3t sich aber dann auch zeigen, warum fiir Kant dieses Gebiet in seinen
eigentlichen Dimensionen und seiner zentralen ontologischen Funktion verschlossen blei-
ben mufite » (HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 23).

21 HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 21.

22 HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 35.



244 Francesco Valerio Tommasi

encore « unentdeckt », ou bien parce qu’il est « verschiittet » : dans les
deux cas, il s’agit d’'un processus historique - avant méme d’étre théorique
- qui devra le découvrir ou le re-découvrir. En effet, le recouvrement est
historique : c’est un « Vergessen ».

Dans ce contexte, donc, Heidegger peut énoncer ce qui, aprés le « Prin-
zip aller Prinzipien » husserlien et aprés le « Zuriick zu den Sachen selbst ! »
est un troisi¢eme principe de la phénoménologie : « Wieviel Schein jedoch,
soviel “Sein” ». Ce principe, que Husserl avait déja exprimé aussi bien dans
son Erste Philosophie que dans ses Meditationen, semble lié ici a un procé-
dé directement historique :

Ein Phdnomen kann ferner verschiittet sein. Darin liegt: es war zuvor einmal
entdeckt, verfiel aber wieder der Verdeckung. Diese kann zur totalen werden,
oder aber, was die Regel ist, das zuvor Entdeckte ist noch sichtbar, wenn-
gleich nur als Schein. Wieviel Schein jedoch, soviel “Sein”. Diese Verdeckung
als “Verstellung” ist die hdufigste und gefahrlichste, weil hier die Moglich-
keiten der Tauschung und Mif3leitung besonders hartnackig sind.23

Le sens temporel (« zuvor einmal ... wieder ... ») et donc historique avec le-
quel Heidegger décrit le Schein et introduit la référence au principe « wie-
viel Schein, soviel Sein », semble évident. La « Geschichte » semble donc
étre le « Schein » qui offre I'horizon - en méme temps positif et négatif -
dans lequel on se déplace. Le sens de la distinction entre « Schein » et
« Erscheinung » est donc expliqué en référence a l'histoire. L’histoire ne
représente pas un objet déja constitué (« Ding an sich ») observable de
I'extérieur - a reconstruire a partir d’Erscheinung, c’est-a-dire de signaux -
et pouvant étre interprété dans les termes d'une théorie comme dans une
relation sujet-objet : « ,Hinter” den Phanomenen der Phanomenologie steht
wesenhaft nichts anderes ». L’histoire de la pensée semble s’enraciner beau-
coup plus profondément dans la possibilité de la phénoménologie et étre
I'horizon d’une possible automanifestation de chaque théorie. La « De-
struktion » est donc l'auto-explication - l'dmo@aivecBar ~ de la pensée
grace a la comparaison avec la tradition. La question sur le sens de I'étre
doit étre comprise comme historique (et a partir des Beitrdge elle sera com-
prise a partir de la question sur la « Seinsgeschichte »).

Ce n’est pas un hasard si ce paragraphe 7 se conclut sur l'affirmation
que « der methodische Sinn der phanomenologischen Deskription ist Aus-
legung », ainsi qu’en théorisant expressément le passage a I'herméneu-
tique. Mais ce passage également - voué a marquer le destin de la phé-
noménologie - ne peut se comprendre qu’en référence a l'histoire. Pour-
quoi, autrement, le « sehen lassen » devrait-il devenir « auslegen » ? Hei-

23 HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 36.



Husserl, Heidegger, Marion 245

degger affirme expressément que I'herméneutique traite avant tout de la
« Geschichtlichkeit des Daseins »24.

L’ontologie - affirme donc Heidegger - n’est possible que comme phé-
noménologie (« Ontologie ist nur als Phanomenologie moglich »)25, Cest
pourquoi : « Wieviel Schein, soviel Sein ». Mais - allant avec Heidegger,
au-dela d’Heidegger - nous pouvons affirmer que la phénoménologie (aussi
et justement parce qu'elle est herméneutique) n’est possible que comme
histoire : « Wieviel Geschichte, soviel Schein ». L'histoire est la condition
de possibilité de I'apparition des phénomeénes.

Mais, a nouveau, le probléme se pose de comprendre la signification de
'expression « condition de possibilité ». Chez Heidegger également, en ef-
fet, 'ambiguité husserlienne semble se répéter, tandis qu'apparaissent en-
core quelques concessions a la compréhension métaphysique du transcen-
dantal. L'oscillation émerge encore une fois dans la comparaison avec
Kant.

D’un c6té, Heidegger avait conclu la partie du paragraphe 7 consacrée
au sens de ‘phénomeéne’ par une référence explicite a Kant : il y affirmait
quiil faut entendre comme ‘phénomeénes’, dans l'authentique sens phéno-
ménologique, 'espace et le temps comme formes a priori qui agissent sur
l'arriére-plan sans étre observées, et qui peuvent toutefois étre thémati-
sées. C'est-a-dire que les phénomenes ne sont pas des objets cachés et pré-
constitués a découvrir par le biais de signaux, mais plutot un horizon dans
lequel on est toujours déja immergé2é. Cependant, avec une ambiguité qui
reproduit I'ambiguité husserlienne du « principe de tous les principes »,
Heidegger semble également penser la « Destruktion » en termes trans-
cendantaux : au moment méme ou il explique la signification positive et
pas seulement ‘destructrice’ de la « Destruktion », il affirme en effet que la
« Destruktion » permet d’ébaucher les « positive Mdglichkeiten » et, en
méme temps, les « Grenzen » de la tradition. Exactement comme le trans-
cendantal, qui fournit conditions de possibilités et limites :

24 « Aus der Untersuchung selbst wird sich ergeben: der methodische Sinn der phino-
menologischen Deskription ist Auslegung. Der logos der Phinomenologie des Daseins hat
den Charakter des hermeneuein [...] Phinomenologie des Daseins ist Hermeneutik in der ur-
sprilnglichen Bedeutung des Wortes, wonach es das Geschift der Auslegung bezeichnet [...]
In dieser Hermeneutik ist dann, sofern sie die Geschichtlichkeit des Daseins ontologisch aus-
arbeitet als die ontische Bedingung der Moglichkeit der Historie, das verwurzelt, was nur
abgeleiteterweise “Hermeneutik” genannt werden kann: die Methodologie der historischen
Geisteswissenschaften » (HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 37-38).

25 HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 35.

26 « Was in den Erscheinungen, dem vulgir verstandenen Phinomen je vorgingig und
mitgdngig, obzwar unthematisch, sich schon zeigt, kann thematisch zum Sichzeigen ge-
bracht werden und dieses Sich-so-an-ihm-selbst-zeigende (,Formen der Anschauung’) sind
Phinomene der Phdnomenologie. Denn offenbar miissen sich Raum und Zeit so zeigen kon-
nen, sie miissen zum Phdanomen werden kénnen, wenn Kant eine sachgegriindete transzen-
dentale Aussage damit beansprucht, wenn er sagt, der Raum sei das apriorische Worinnen
einer Ordnung » (HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 30).



246 Francesco Valerio Tommasi

Die Destruktion hat ebensowenig den negativen Sinn einer Abschiittelung der
ontologischen Tradition. Sie soll umgekehrt diese in ihren positiven M dglich-
keiten, und das besagt immer, in ihren Grenzen abstecken [...].27

De cette fagon, le rapport entre sujet et objet, entre théorie et histoire, ne
peut qu’adopter la forme de la circularité : la figure par excellence de I'her-
méneutique. Husserl était parvenu a ce méme point, ayant dans la Krisis
atteint le stade ot la comparaison avec l'histoire de la philosophie a un
contrecoup sur des questions de principe. On le sait, dans ces pages,
Husserl décrit la situation du rapport avec la tradition comme un “cercle”,
introduisant la fameuse image du “zigzag’28.

En dépit - ou peut-étre en raison - de sa formulation non technique, le
zigzag sera voué a un grand succés. Gilles Deleuze dira : « Zigzag c’est le
dernier mot. Il n'y a pas de mot apreés zigzag »2?. Cercle et “zigzag” semblent
étre les modalités les plus extrémes et indépassables de la conception du
lien entre sujet et objet et le rapport entre théorie et histoire30.

Ce n’est probablement pas un hasard si Heidegger, dans le Kant-Buch,
repense immédiatement la question, essayant de rendre la lecture de Kant
encore plus phénoménologique. En particulier, c’est justement la distinc-
tion entre phénomeéne et chose en soi qui est niée :

Was daher endliche Erkenntnis offenbar machen kann, ist wesensmaf3ig das
sich zeigende Seiende, d.h. Erscheinendes, Erscheinung. Der Titel Erschei-
nung meint das Seiende selbst als Gegenstand endlicher Erkenntnis.3!

Ainsi, dans cette ceuvre, Heidegger reconduit le sens de la philosophie
transcendantale kantienne a la transcendance3? qui, a son tour, « alles end-
liche Verhalten zu Seiendem auszeichnet »33. La conscience finie, qui se
rapporte directement a I'étant - c’est-a-dire a I'« Erscheinung » ! - est, ici,
le sens du transcendantal kantien. Celui-ci consiste a « rendre possible » la

27 HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 22. Ainsi, en particulier dans les Schwarze Hefte, la
« Destruktion » semble laisser de la place au lexique de la « Zerstorung » et de la « Vernich-
tung », prenant un sens qui est seulement négatif et non plus ambigu : cf. TOMMASI, F.V. :
Heidegger e la “distruzione” della storia della filosofia nei Quaderni neri in : Di CESARE, D. (a
cura di) : Heidegger e i Quaderni neri. Milano-Udine : Mimesis 2016, 21-39.

28 « Wir stehen also in einer Art Zirkel. Das Verstindnis der Anfinge ist voll nur zu ge-
winnen von der gegebenen Wissenschaft in ihrer heutigen Gestalt aus, in der Riickschau auf
ihre Entwicklung. Aber ohne ein Verstindnis der Anfinge ist diese Entwicklung als Sinnes-
entwicklung stumm. Es bleibt uns nichts anderes iibrig: wir miissen im ,Zickzack’ vor- und
zuriickgehen; im Wechselspiel muf eins dem andern helfen » (HUSSERL, E.: Die Krisis..., 59).

29 DELEUZE, G. : Abécédaire, interview télévisée.

30 Cf. TomMASI, E.V. : Epoca ed epoché. Sulla storia della filosofia da un punto di vista fe-
nomenologico, in : Archivio di filosofia LXXXIII (2015) 1-2, 181~192.

31 Heidegger, M. : Kant und das Problem der Metaphysik (1929), GA 3, 31.

32 Cf. Heidegger, M. : Kant und das Problem der Metaphysik, § 3 ou § 25.

33 Heidegger, M. : Kant und das Problem der Metaphysik, 71.



Husserl, Heidegger, Marion 247

connaissance et, en méme temps, sa finitude. Possibilité et finitude coin-
cident.

3. MARION, LE QUATRIEME PRINCIPE DE LA PHENOMENOLOGIE ET KANT

Un nouvel approfondissement et une radicalisation du rapport entre la
possibilité et ses limites - comme dans le rapport entre I'histoire et la pen-
sée — apparait enfin chez Jean-Luc Marion. On le sait, Marion propose un
quatriéme principe de la phénoménologie. Aprés avoir passé en revue les
trois principes précédents - que nous avons observés a travers Husserl et
Heidegger - Marion introduit le principe : « autant de réduction, autant de
donation ». En analysant la lettre et 'esprit de la méthode phénomeénolo-
gique, on découvre en effet la donation comme I'élément le plus originel
auquel renvoie la méthode inaugurée par Husserl. Avant méme d”étre’ ou
de se présenter comme « Schein », tout se donne : la réduction est donc un
procédé qui doit permettre au phénoméne de se donner dans sa plénitude,
une opération qui consiste a Oter le superflu. Le primat de la donation
émerge d'une fagon absolument singuliére, selon Marion, dans ce qu’il ap-
pelle les phénomeénes saturés, dans lesquels le don excede les possibilités
de I'adonné.

I1 est intéressant de remarquer que, dans Etant donné, les phénomeénes
saturés sont introduits par Marion a travers une comparaison avec Kant.
En particulier deux points sont importants pour le propos que nous tenons
ici. Ils concernent notamment le phénomene saturé dont, selon Marion,
tous les autres « portent la marque », c’est-a-dire I'événement (et ce n’est
probablement pas un hasard si ce terme représente, pour Heidegger, le
contrepoids ‘positif de la tradition métaphysique marquée par le ‘dispo-
sitif’)34. Les caractéristiques de I'événement sont présentées par Marion : 1)
grace a une réflexion sur les premiers principes de la métaphysique, c’est-
a-dire le principe d’identité et le principe de raison suffisante, déchiffrés
exactement a travers l'effraction de la caractéristique par laquelle possibi-
lité et réalité entretiennent un rapport de coappartenance. 2) Grace a des
exemples qui sont immédiatement historiques.

Par rapport au premier point, Marion souligne que I'événement, en tant
que phénoméne saturé, renverse le rapport classique qui s’instaurait dans
les principes de la philosophie : dans le paragraphe 16 d’Etant donné, il
affirme que I'événement se produit « hors de I'essence, donc par levée du
principe de contradiction », puis il décrit, dans le paragraphe 17, la fagon

34 Cf. « [...] tous les phénoménes saturés arrivent comme un événement, tous les phéno-
meénes saturés adviennent ». MARION, Jean-Luc : Donation, tradition et interprétation. Entre-
tien in : Filozofija i druitvo 27 (January 2016) 4, 793-801, 796. Cf. aussi : « substituer a la dis-
tinction des objets en phénoménes et nouménes une autre distinction - celle de tous les
phénoménes en objets (phénoménes diminués) et événements (phénoménes saturés) » :
MARION, Jean-Luc : Certitudes négatives. Paris : Grasset 2010, 280.



248 Francesco Valerio Tommasi

dont I'événement se produit « sans la notion de sa cause, donc par sus-
pension du principe de raison suffisante ». En effet I'événement, dans son
unicité et son impossibilité de se recommencer, introduit une nouveauté
absolue, qui excéde les possibilités de prévision. Selon Marion, la clé pour
comprendre ces situations paradoxales se trouve dans le rapport singulier
qu'instaure I'événement avec la possibilité. Nous citons ce long passage
parce qu'il est décisif par rapport a notre propos :

Puisqu'il excéde la situation antécédente, I'événement non seulement ne s’y
inscrit pas, mais, en s’instaurant, redéfinit une situation partiellement ou en-
ti¢rement différente ; par essence, parce qu'il ne se recommence jamais, I'évé-
nement commence une nouvelle série dans laquelle il réorganise les anciens
phénomeénes - non sans violence, mais du droit que les événements ont a
ouvrir des horizons. La possibilité qu’il accomplit n’a donc rien de commun
avec la possibilité que définit la métaphysique. Au sens commun, nous enten-
dons par possibilité ce dont le concept n’enveloppe pas contradiction, mais
une essence réelle, ou I'essence d’'une chose pensable ; en termes plus tech-
niques, on déclarera possible I'objet enti¢rement calculé et étudié, dont, en
sus, des études de « faisabilité » garantissent qu’on peut le produire a un co(t
industriel compatible avec les conditions du marché ; la possibilité signifie ici
une entiére intelligibilité, une prévisibilité suffisante et un calcul - il n'y manque
que de passer a la production pour atteindre I'effectivité ; ainsi retrouve-t-on
la définition métaphysique de l'existence comme simple complément de
I’essence. Réciproquement, la possibilité (I'essence) pourrait se définir comme
une existence déja absolument congue, simplement en attente d’effectua-
tion.35

Dans ces lignes, Marion explique l'inversion décisive qu’introduit la dona-
tion par rapport a l'histoire de la métaphysique dans son intégralité, et qui
représente l'originalité de la phénoménologie, désormais enfin déployée
sans plus d’incertitudes. La métaphysique a travaillé avec une idée de pos-
sibilité qui est exactement celle du transcendantal, ainsi que nous I'avons
décrit depuis le départ. Pour ne pas étre un concept vide, la possibilité re-
cevait son contenu de la réalité, qui cependant la limitait immédiatement.
De cette facon, la possibilité, en tant que possibilité réelle, n’était autre
qu'un miroir de la réalité et de sa totalité : omnitudo realitatum. De son
cOté, la réalité était un pur complementum possibilitatis - selon la célébre
citation de Wolff reprise par Marion : la possibilité n’était autre qu’une
projection de la réalité, ainsi la réalité ne pouvait qu’étre prévisible et cal-
culable : de 13, la technique comme son inévitable destin. La réalité en ve-
nait ainsi a étre - de fagon équivoque - aussi bien condition de la possibi-
lité que son complément : telle est 'analogie de I'étre de la métaphysique
scolastique, c’est-a-dire l'idée d’étre comme acte et comme prédicat. Et
voila pourquoi Kant peut découvrir que les conditions de possibilité trou-
vées dans la réalité ne sont autres que les conditions qu'y pose le sujet.

35 MARION, J.-L. : Etant donné. Paris : PUF 2005 (1997'), 242-243.



Husserl, Heidegger, Marion 249

Dans le paragraphe 19, réfléchit encore longuement sur la possibilité
comme clé de volite pour comprendre la donation, et il le fait en se con-
frontant a Kant et a sa définition de la possibilité : « Was mit den formalen
Bedingungen der Erfahrung (der Anschauung und den Begriffen nach)
iibereinkommt, ist moglich »3%: « L’accés du phénoméne a sa propre
manifestation doit se soumettre a I'exigence de la possibilité ; mais cette
possibilité dépend elle-méme d’autres conditions que les siennes propres -
les “conditions formelles de 'expérience” »37. Sur cette base, comme le re-
marque Marion, Kant reformule le principe de raison suffisante - comme
principe supréme des jugements synthétiques - en le fondant sur les con-
ditions de la connaissance. Kant montre donc que le concept possible de la
tradition métaphysique se joue tout entier dans le rapport entre sujet et
horizon, sans issue possible, comme un jeu de reflets. Le possible est entie-
rement représentable et pré-visible.

La philosophie transcendantale offre ainsi le dispositif métaphysique
par excellence : le dispositif en fonction duquel un fondement réel (I'étre,
ou bien les conditions subjectives de I'expérience) fonde et délimite la pos-
sibilité. Par rapport a tout cela, la fagon dont Marion se rapporte au second
point mentionné plus haut, c’est-a-dire la question de I'histoire, semble
particuliérement intéressante. « Le phénoméne saturé s’atteste premiére-
ment dans la figure du phénomeéne historique ou de 'événement porté a
son excellence »38. Marion se sert de la Premiére Guerre mondiale comme
exemple d’événement dont toutes les conditions sont connues, mais qui se
présente toutefois comme une nouveauté radicale : aux mémes conditions,
I'histoire aurait pu étre différente. La cause doit donc étre comprise a par-
tir de I'événement, et non l'inverse. Ce n’est pas tout : personne - affirme
Marion - n’a jamais vraiment ‘vu’ la bataille de Waterloo (ou d’Austerlitz ;
ou tout événement en mesure de faire une ‘époque’, c’est-a-dire de mar-
quer le cours de l'histoire et de le diviser). Les horizons qui composent 1'évé-
nement (la perspective de chaque soldat, des généraux, des populations
qui subissent les effets, les conséquences économiques, politiques, so-
ciales, culturelles, religieuses, etc.) sont infinis. Aucun regard ne peut les
rassembler.

Du point de vue métaphysique - qui est un point de vue structurelle-
ment a-temporel et a-historique - I'événement représente, a parte ante,
une nouveauté imprévisible. Il représente ensuite, a parte post, une origine
indécelable. Il s’agit donc, d’'une fagon totalement paradoxale pour la mé-
taphysique, d’'un ‘impossible’ et d'un ‘irréel’. C’est pourquoi le rapport entre
histoire et théorie est pris dans un cercle, et la métaphysique ne peut ap-
paraitre que comme un dispositif : détermination arbitraire d’'une origine

36 KANT, I. : KrV, A 218/B 265,
37 MARION, J.-L. : Etant donné, 253-254.
38 MARION, J.-L. : Etant donné, 318.



250 Francesco Valerio Tommasi

et d’'un universel, de toute fagon limité et imparfait, donc relatif, pour
structurer la réalité et lui fournir une identité.

Par rapport a cela, la phénoménologie de la donation - comme radicali-
sation de la phénoménologie tout court - offre un parcours différent. Il
s’agit de la possibilité d’admettre la nouveauté. La donation est intrinseé-
quement marquée par l'imprévisibilité.

Mais s’il est vrai que I'événement est le paradigme des phénoménes sa-
turés et donc I'embléme de la phénoménologie de la donation (« Le soi du
phénomeéne se marque dans sa détermination d’événement »)%), il faut sup-
poser un caractére radicalement historique de la phénoménologie de la do-
nation. Ce n’est pas un hasard si Marion a affirmé que la donation, loin de
s’opposer a 'herméneutique, en constitue un présupposé essentiel 40.

C’est pourquoi 'on peut dire - nous semble-t-il - que la tradition repré-
sente un phénoméne saturé et peut-étre méme le phénomene saturé par
excellence4!. Du point de vue métaphysique, toute reconstruction exhaus-
tive de l'histoire de la pensée est impossible et se produit toujours et de
toute fagon a partir de I'horizon d’une subjectivité limitée impliquée dans
ce qu’elle doit observer. Du point de vue de la phénoménologie de la dona-
tion, en revanche, une histoire ‘philosophique’ de la philosophie semble
possible et méme nécessaire : construire un édifice théorique pertinent
n’est possible qu'en se fondant sur les ruines du passé. Construire, c’est
donc reconstruire. Mais reconstruire, dans le sens de décrire de la fagon la

39 MARION, ].-L. : Etant donné, 226.

40 Cf. MARION, J.-L. : La donation et son herméneutique, in : Reprise du donné. Paris : PUF
2016, 59-97.

41 En plus d’étre également, de toute évidence et dans un sens général, un historien de la
philosophie, Marion semble avoir congu la phénoménologie de la donation a travers une
confrontation historique avec la tradition de la phénoménologie : Réduction et donation est
un « examen historique du développement de la méthode phénoménologique » (Etant
donné, cit. 7). En outre, Marion s’auto-comprend aussi comme l’expression d’'une authen-
tique ‘tradition’ phénoménologique (selon laquelle Ricoeur, Levinas, Henry et Derrida sont
associés aux quatre phénomenes saturés). Mais de maniére encore plus spécifique, Marion a
traité de la question de l'histoire de la philosophie et de la tradition, d’'un point de vue mé-
thodique, dans au moins deux textes. Dans la legon pour I'obtention de la laurea ‘honoris
causa’ a la Sapienza (Qu'est-ce qu'une tradition en philosophie ?), ou il analyse la fécondité
des paradoxes de I'histoire de la philosophie (impossibilité d’observer la tradition, impossi-
bilité de remonter a l'origine, etc.). Et, auparavant, dans un texte consacré a Henri Gouhier
(D’une quadruple méthode pour lire les textes de la philosophie — La pertinence d’H. Goubhier,
in D. LEDUC-FAYETTE (éd.) : Le regard d’Henri Gouhier. Paris : Vrin 1999, 103-120) : 1a, Marion
distingue quatre modalités d’effectuer des analyses historico-philosophiques, dans lesquelles
on procéde d'un degré zéro d’historicité & un degré zéro de conceptualité : 1) remontée a
I'intuition originelle et a la vérité a-historique. 2) Distinction entre histoire de la philosophie
et histoires de la philosophie. 3) Histoire critique de la philosophie, c’est-a-dire philosophie
de la philosophie a travers son histoire. 4) Histoire des idées, c’est-a-dire également des
erreurs, des malentendus, etc. Peut-étre ces quatre modes peuvent-ils &tre rapprochés des
quatre caractéristiques (formées sur la base de la table kantienne des catégories) du phéno-
méne saturé ? Du degré maximal d’historicité (quantité) a la critique historique (qualita-
tive), au rapport histoire-histoires (relation), a I'expérience originelle (modalité) ?



Husserl, Heidegger, Marion 251

plus fidéle possible, signifie créer. Deux paradoxes : I'originalité s’obtient
avec la fidélité a la tradition ; décrire objectivement signifie étre créatif.
L'impossibilité et l'irréalité (métaphysiques) du don de la tradition per-
mettent la possibilité de la théorie. Une théorie de la réalité exige I'im-
possible. En histoire de la philosophie, c’est donc la devise « soyons réa-
liste, exigeons I'impossible ! » qui vaut.

Posséder la tradition signifie se faire posséder par la tradition ; et la
lumiére de la tradition ne permet rien moins que de voir - dans un sens
phénoménologiquement plein et accompli : « theorein » - la réalité. La tra-
dition - dans son excés insaisissable - est une condition de possibilité,
méme si elle 'est dans une signification qui n’est plus transcendantale : en
effet, & présent, la possibilité est enfin plus vaste que la réalité, parce
qu’elle implique la nouveauté imprévisible. La tradition est révélation. La
révélation est création.

Dans ce sens on pourrait dire que la tradition, plutét que d’étre un
phénomeéne saturé, permet la ‘supersaturation’. Il s’agit, en chimie, de la
condition ou une solution contient plus de substance dissoute de ce qui
serait normalement possible. Cela se produit, par exemple, avec 'augmen-
tation de la température ou de la pression. La tradition est cette ‘augmen-
tation de température’ qui permet d’accroitre la saturation, de supersa-
turer, et donc d’obtenir de constantes nouveautés.

C’est pourquoi la phénoménologie de la donation montre qu'une philo-
sophie premiére, aujourd’hui, ne peut plus étre métaphysique dans le sens
classique du terme. La métaphysique ne parvient pas a sortir du méca-
nisme transcendantal illustré par le dispositif. Mais en méme temps, la
phénoménologie de la donation montre - avec Heidegger et au-dela
d’Heidegger - que la philosophie premiére doit étre intrinséquement his-
torique. Autant de donation, autant de tradition.



252 Francesco Valerio Tommasi

Résumé

La phénoménologie husserlienne se dit « transcendantale ». Elle est donc liée
a la tradition du kantisme. Mais elle a une relation ambigué avec Kant, qui
répéte 'ambiguité du transcendantal lui-méme : « condition de possibilité »,
le transcendantal fonde et limite a la fois. Cela s'observe dans le réle de
intuition dans le « principe de tous les principes » husserlien ; mais aussi
dans le traitement heideggérien des premiers principes de la phénoméno-
logie. Une autre radicalisation se trouve dans le « quatriéme principe de la
phénoménologie » de Jean-Luc Marion, qui propose une idée phénoménolo-
gique du possible sans fondement et sans limite.

Abstract

Husserlian phenomenology calls itself “transcendental’. It is therefore linked
to the tradition of Kantianism. But it has an ambiguous relationship with
Kant, who repeats the ambiguity of the transcendental itself: “condition of
possibility”, the transcendental founds and limits at the same time. This is
observed in the role of intuition in the Husserlian “principle of all prin-
ciples”; but also in the Heideggerian treatment of the first principles of phe-
nomenology. A further radicalization is found in Jean-Luc Marion's “fourth
principle of phenomenology”, which proposes a phenomenological idea of
possibility without foundation and without limit.



	Le premier principe de la phénoménologie et la tradition kantienne du transcendantal : Husserl, Heidegger, Marion

