
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Le premier principe de la phénoménologie et la tradition kantienne du
transcendantal : Husserl, Heidegger, Marion

Autor: Tommasi, Francesco Valerio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesco Valerio Tommasi

Le premier principe de la phénoménologie et la
tradition kantienne du transcendantal

Husserl, Heidegger, Marion

La phénoménologie a entretenu avec Kant un rapport ambigu. D'un côté,
elle s'est considérée elle-même comme continuité du kantisme ; de l'autre,
elle a tenté d'aller au-delà et de dépasser Kant. En particulier, le rapport de
la phénoménologie avec Kant se dessine à partir de sa confrontation avec
le « transcendantal » et l'une de ses caractéristiques décisives : « condition
de possibilité », le transcendantal kantien est en même temps fondement
et limite. Il ouvre le champ de la possibilité, mais il le circonscrit1.

D'un côté, la phénoménologie reprend la dialectique du transcendantal
kantien entre la possibilité et le fondement qui, en même temps, la limite.
D'un autre côté cependant, la phénoménologie fait 'exploser' la structure
transcendantale kantienne, démontant le dispositif métaphysique qui postule

un fondement limitatif de la possibilité. On observe cela dans la pensée

de Husserl et en particulier dans sa formulation du rôle de l'intuition
dans le « principe de tous les principes » ; puis, de façon peut-être plus
radicale, dans la pensée de Heidegger, et dans sa confrontation avec les
thèmes kantiens du « Schein » et de 1'« Erscheinung », introduits quand il
traite de la méthode phénoménologique et des premiers principes de la
phénoménologie.

Mais une radicalisation supplémentaire de cette tendance se produit
ensuite dans la phénoménologie de la donation de Jean-Luc Marion qui,
récemment, a proposé un « quatrième principe de la phénoménologie ».
Selon Marion, la possibilité phénoménologique est sans fondement et sans
limite - sans pour autant être vide. À ses yeux l'événement, comme phénomène

saturé par excellence, illustre la structure qui tente de dépasser
définitivement le transcendantal kantien.

î. Husserl, un principe de la phénoménologie et Kant

On n'ignore pas que la phénoménologie s'est explicitement auto-comprise,
au niveau de la méthode, comme une « science rigoureuse » (« strenge
Wissenschaft ») ; et, au niveau du contenu, comme une « philosophie première »

1 À son tour, sous cet aspect, Kant fait preuve de continuité et d'innovation par rapport à

la tradition scolastique : Cf. TOMMASI, F.V. : Philosophia transcendentalis. La questione ante-
predicativa e l'analogia tra la Scolastica e Kant. Firenze: L.S. Olschki 2008.



236 Francesco Valerio Tommasi

(erste Philosophie). Sur ces deux aspects, donc, la phénoménologie a abordé

la question du fondement (Grund). Dans la tentative de construire un
savoir fondateur, aussi bien du point de vue de la méthode que du
contenu, la phénoménologie n'a pas pu éviter de traiter la question du premier
principe (Grundsatz). Edmund Husserl lui-même a proposé, dès ses Ideen,

un « principe de tous les principes » (Prinzip aller Prinzipien).
La recherche d'une philosophie première fondée sur un premier principe

rapproche immédiatement la tentative husserlienne de la pensée de
Kant. Kant a relié expressément la définition de la métaphysique aux prin-
cipia prima : « Philosophia autem prima continens principia usus intellec-
tus puri est METAPHYSICA ».2 Pour Kant également, le principal problème
consiste déjà à pouvoir enfin fonder une « philosophie première » « die als
Wissenschaft auftreten kann ».

Ce n'est donc pas un hasard si Husserl en premier lieu - mais ensuite la
phénoménologie en général - se soient confrontés sans répit à Kant. À partir

du premier tome des Ideen, la phénoménologie est définie comme
'transcendantale'.

Mit Kant völlig einig sehen wir uns jedenfalls darin, daß wir die
Transzendentalphilosophie nicht im Geiste einer sich zeitlichen Bedürfnissen
anpassenden Weltanschauung, sondern in dem einer strengen, der Idee der
Endgültigkeit zustrebenden Wissenschaft zu verwirklichen bemüht sind.3

C'est pourquoi Kant est au sommet des récits historico-philosophiques
husserliens. Après Kant, le romantisme représente pour Husserl un
moment de décadence par rapport à l'idéal de la philosophie comme science

rigoureuse, tandis que Hegel commet l'erreur de ne pas s'occuper d'une
critique préalable de la raison, de ses possibilités et de ses limites, une
tâche qui représente le premier desideratum d'une philosophie première
comme science rigoureuse. On le sait, les principales analyses de l'histoire
de la pensée réalisées par Husserl se trouvent dans les textes intitulés - de
façon significative par rapport à notre propos - Erste Philosophie et Die
Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie.

Le premier est un texte rédigé pour un cycle de cours de 1923-
1924. La première partie du travail est consacrée à une Kritische
Ideengeschichte. Il s'agit d'une analyse historique fortement systématique - qualifiée,

en termes kantiens, de « critique ». L'histoire de la philosophie est lue
en fonction d'une ligne directrice de développement téléologique qui mène
à la phénoménologie, selon un modèle qui sera essentiellement reproduit

2 Kant, I. : De mund. sens. § 8 (AA II, 395)
3 HUSSERL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, in : Hua VII, 230-297,

287 (1924).



Husserl, Heidegger, Marion 237

dans la Krisis. Mais dans les Ideen déjà, on pouvait lire que la phénoménologie

est « die geheime Sehnsucht der ganzen neuzeitlichen Philosophie »4.

En vertu de son instance fondatrice, la phénoménologie se rapproche
avant tout de Platon (ou mieux, du couple Socrate-Platon) pour son
instance anti-sophiste et sa découverte de l'eidétique ; puis de Descartes, qui
cherche le début absolu et nécessaire de la philosophie et découvre la
conscience comme terrain de certitude. Mais c'est Kant qui occupe le 'sommet'
du processus téléologique de l'histoire de la pensée. En effet, il distingue
conscience empirique et transcendantale et inclut la valeur non purement
psychologique des actes subjectifs dans la constitution d'objectivités
universellement valides5.

Toutefois, Husserl déclare également la nécessité de mieux comprendre
Kant que ce dernier ne l'a fait lui-même6. En effet, malgré ses mérites, Kant
est selon Husserl affligé d'un défaut fondamental : il demeure ancré à une
série de constructions encore de type 'métaphysique' : « wie die Ding-an-
sich-Lehre, die Lehre vom intellectus archetypus, die Mythologie der
transzendentalen Apperzeption oder des Bewußtseins überhaupt »7. Bien qu'ayant
découvert le transcendantal, Kant n'a pas entièrement saisi la portée de sa

découverte :

Kant konnte das Reich des reinen Bewußtseins nur darum überschreiten, weil
er es unterlassen hat, dem Quellpunkt der gesamten neueren Philosophie,
dem cartesianischen ego cogito, seinen letzten Sinn abzunötigen, den der
absoluten, konkret anschaulichen Subjektivität.8

Dans l'histoire de la philosophie husserlienne, l'eidétique (Platon), la
conscience (Descartes) et le transcendantal (Kànt) représentent des étapes de

purification progressive. Mais l'idée phénoménologique d'une philosophie
première fondée dans le champ pur, absolument immanent, transcenden-
talement réduit, de la conscience, présente la caractéristique décisive d'être
intuitive : « anschaulich ».

La critique husserlienne de Kant est radicalisée dans les pages de la Krisis.

Là, Kant est vu comme l'apogée d'une seule des deux lignées qui
dérivent de Descartes lui-même, à savoir la lignée rationaliste. Par rapport à

4 HUSSERL, E. : Ideen... I, Hua 3/1,133.
5 « Hier nun liegt der festeste Grund für den Ruhm Immanuel Kants, daß er,

ganz erfüllt von dem Willen zu strenger Wissenschaft, das einmal erschaute Leitproblem -
das Problem des transzendentalen Sinnes einer erkennbaren Objektivität und einer in
subjektiven Einsichten Erkenntnisgeltung beanspruchenden Wissenschaft - zu seiner
Lebensaufgabe machte und daß er, in Jahrzehnten hingehendster Forschung, ein erstes System
einer wissenschaftlichen Transzendentalphilosophie entwarf » (HUSSERL, E. : Kant und die Idee
der Transzendentalphilosophie, 280).

6 « [...] ihn besser zu verstehen als es er selbst, der Bahnbrecher, doch nicht Vollender,
vermocht hat » (HUSSERL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, 286).

7 HUSSERL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, 235.
8 HUSSERL, E. : Kant und die Idee der Transzendentalphilosophie, 237.



238 Francesco Valerio Tommasi

celle-ci, Husserl semble plutôt privilégier le versant empirique de la
modernité9. Il conserve cependant la référence au transcendantalisme et
affirme même que l'empirisme conduit « zu einem seines wahren Sinnes
bewußteren und echteren Transzendentalismus »10.

Le point décisif, que Husserl met en valeur à nouveau et encore plus
catégoriquement, est que l'empirisme s'est rapproché de l'intuition
phénoménologique - et donc de la possibilité de se mettre dans la condition
d'accéder à la Lebenswelt - en refusant les constructions mythologiques
dont Kant est encore accusé. La critique de Husserl porte sur la méthode
« régressive » et « constructive » à laquelle il oppose toujours l'Anschauung.

Hierzu bedürfte es einer grundwesentlich anderen regressiven Methode als

der auf jenen fraglosen Selbstverständlichkeiten beruhenden Kants, nicht
einer mythisch konstruktiv schließenden, sondern einer durchaus anschaulich
erschließenden, anschaulich in ihrem Ausgang und in all dem, was sie
erschließt, mag dabei auch der Begriff der Anschaulichkeit gegenüber dem kantischen

eine wesentliche Erweiterung erfahren müssen; und mag hier Anschauung

aus einer neuen Einstellung den gewöhnlichen Sinn überhaupt verlieren:
nur den allgemeinen der originalen Selbstdarstellung, nur eben in der neuen
Seinssphäre, annehmen.11

L'insistance de Husserl sur la question de l'Anschauung ne doit pas
surprendre. On la retrouve en effet comme élément central et décisif dans la

formulation notoire du « Prinzip aller Prinzipien », à savoir :

daß jede originär gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei,
daß alles, was sich uns in der "Intuition" originär (sozusagen in seiner
leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt,
aber auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt, kann uns keine
erdenkliche Theorie irre machen. Sehen wir doch ein, daß eine jede ihre Wahrheit

selbst wieder nur aus den originären Gegebenheiten schöpfen könnte.12

9 « Um nun selbst zur Entdeckung der wirklichen Aufgabe einer Transzendentalphilosophie
und zu einer Methode letzter Begründung durchzudringen, halten wir zunächst diese

Anknüpfung an Kant fest (obschon unsere phänomenologische Philosophie nicht von Kant
her, sondern direkter von Descartes und vom englischen Empirismus, insbesondere von Hume
her, kritisch bestimmt war) ». HUSSERL, E. : Ergänzende Texte, in : Die Krisis Hua VI, 455.

10 HUSSERL, E. : Die Krisis..., § 21, 86. Un interprète comme Iso Kern a même pu définir la
Krisis comme Kantianische Meditationen, parce qu'il observe une correction par rapport à la
méthode univoquement cartésienne des Meditationen sorboniennes (Cf. Kern, I. : Husserl
und Kant. Eine Untersuchung Über Husserls Verhältnis Zu Kant Und Neukantianismus
Phaenomenologica 16). Den Haag : M. Nijhoff 1964, 50).

11 HUSSERL, E. : Die Krisis..., § 30, 118. En fonction de la Schau, de l'Intuition et de l'Ein-
sicht, d'autre part, on mesure la valeur de tout penseur : « Wie Hume und wie jeder wahrhaft

große Denker war Kant ein schauender Denker ; es gibt keine großsen Einsichten, die
nicht aus den Tiefer der Intuition geschöpft sind, und Kant ist wahrhaftig nicht arm an
großsen Einsichten » (Ms. Transcr. F I 28, 263-264 [SS 1920]).

12 HUSSERL, E. : Ideen... I, cit., § 24, 52.



Husserl, Heidegger, Marion 239

Le rapport de Husserl à Kant est donc ambigu. Husserl se comprend comme
le continuateur de l'exigence transcendantale, laquelle doit cependant être
réalisée (dépassée en libérant les potentialités de l'intuition. De façon
paradoxale et peut-être ambigüe, l'intuition réalise pour Husserl le trans-
cendantalisme et le rend enfin 'authentique'.

Il est alors possible de tenter une observation plus profonde : l'ambiguïté

du rapport de Husserl à Kant reproduit une ambiguïté propre au
« principe de tous les principes » : l'intuition est pour Husserl un critère
absolu, mais elle est immédiatement limitée par son devoir être 'originelle',
c'est-à-dire « in leibhafter Wirklichkeit ».

Le transcendantal kantien consistait exactement à poser une condition
et donc une limite au possible. Bien que voulant se libérer des constructions

mythiques et laisser de la place à l'intuition, Husserl répète, ne
serait-ce qu'en partie, l'instance du transcendantal, limitant et conditionnant
le champ du possible.

2. Heidegger, deux autres principes de la phénoménologie et Kant

Un rôle analogue de Kant, en ce qui concerne la définition de la phénoménologie

comme philosophie première et de ses principes, apparaît également

dans la pensée de Martin Heidegger. On n'ignore pas que le Kant-
Buch peut être lu comme la première section de la seconde partie, jamais
écrite, de Sein und Zeit ; et, dans les pages heideggériennes, le problème
central à travers lequel Kant est abordé est justement le Problem der
Metaphysik. En outre, Heidegger se sert de nombreux termes kantiens lorsqu'il
aborde la question de la méthode de la phénoménologie et de son principe

: par exemple, dans le fameux paragraphe 7 de Sein und Zeit où est
développée Die phänomenologische Methode der Untersuchung.

La lecture de ce paragraphe, effectivement complexe par endroits, a
suscité une longue pratique interprétative chez d'illustres commentateurs.
Reprenant une célèbre maxime de Husserl, Heidegger explique la
phénoménologie en introduisant ce qu'on a considéré comme son deuxième
principe : « Der Titel "Phänomenologie" drückt eine Maxime aus, die also
formuliert werden kann : "zu den Sachen selbst!" »13. Relevons l'usage parfois

fait par Kant - par exemple, dans 1 'Opus posthumum - de l'expression
« Sache selbst » comme synonyme de « Ding an sich ». En outre, Heidegger
explique cette maxime en affirmant - avec les termes de la critique husser-
lienne de Kant - que celle-ci s'oppose à toutes les « Konstruktionen ». Dans
cette maxime (explicitement définie plus loin comme « principe » (Prinzip),

des références kantiennes apparaissent donc implicitement.
Heidegger poursuit avec l'analyse des termes qui composent la

phénoménologie, c'est-à-dire du cpouvôpevov et du Xôyoq. Dans la question de

13 Heidegger, M. : Sein und Zeit, GA 2,27.



240 Francesco Valerio Tommasi

savoir ce que « phénomène » veut dire, des termes kantiens sont à nouveau

mis en examen : en effet, Heidegger s'attarde principalement sur la
différence entre « Schein » et « Erscheinung ». À son avis, « Schein »

indique un 'se montrer' du phénomène dans lequel un élément caché est
structurellement implicite, une négation. Quelque chose apparaît et se

donne donc positivement ; mais en même temps se soustrait, du moins en
partie. Au contraire, pour Heidegger, 1'« Erscheinung » est un signe qui
renvoie à un objet séparé. On parle d'« Erscheinungen » pour les symptômes

d'une maladie, ou pour la fumée par rapport à l'incendie ; il s'agit de
deux réalités distinctes et la première n'acquiert sa pleine signification
qu'en référence à la seconde. Dans le « Schein », par contre, un phénomène

unique est en soi ambigu14.
Lorsqu'il traite de la distinction entre « Schein » et « Erscheinung »,

Heidegger ne nomme pas expressément Kant, mais la référence principale,
à commencer par la terminologie, semble bien être la pensée transcendan-
tale : en effet, la distinction entre phénomène et noumène peut être considérée

comme un cas paradigmatique de la compréhension du 'se
manifester' en termes dualistes, donc d'« Erscheinung ». Et en effet, Kant opposait

« Erscheinung » et « Ding an sich ». Quant au « Schein », il renvoie à

une modalité inévitablement équivoque : pour Kant, le « Schein » était
'transcendantal' dans le sens d'incontournable. Si Heidegger ne fournit pas
d'exemples du « Schein », c'est probablement parce que chaque phénomène

se donne selon cette modalité, qui est donc celle à laquelle doit se

référer la phénoménologie. Que signifie un phénomène structurellement
ambigu Un phénomène qui se donne dès l'origine mais avec des limites,
selon l'affirmation de Husserl dans le « Prinzip aller Prinzipien » :

quelqu'un qui affirmerait, par exemple, qu'il voit que la lune est grande comme
une balle de tennis, ne se tromperait pas en attribuant un prédicat à un sujet.

Il décrirait simplement le phénomène tel qu'il se donne, dans les

limites où il se donne.
Le terme de Aôyoç est ensuite expliqué par Heidegger à travers la

référence à l'apophantique qui indique, étymologiquement, un « laisser manifester

». Dans ce cas également, il s'agit de dépasser la structure catégo-
riale et prédicative du discours. C'est pourquoi Heidegger peut conclure :

Der Ausdruck Phänomenologie läßt sich griechisch formulieren: Àéyav xà
cpatvôgEva; ÀéyEtv besagt aber àjio(paiv£o0ai. Phänomenologie sagt dann-
àîiotpaivEaGai xà (paivôgEva. Das was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst
her zeigt, von ihm selbst her sehen lassen. Das ist der formale Sinn der
Forschung, die sich den Namen Phänomenologie gibt. So kommt aber nichts

14 Cette distinction accompagne la phénoménologie depuis ses origines, y compris pré-
husserliennes, où les « signes » étaient distingués des « symboles » : cf. Tommasi, F.V. :

Leiblicher Ausdruck und Bedeutung. Eine Frage der frühen Phänomenologie, in SPEER, A./REGH, S.

(Hgg.): Alles Wesentliche lässt sich nicht schreiben. Leben und Denken Edith Stein im Spiegel
ihres Gesamtwerks. Freiburg i.B.: Herder 2016, 243-255.



Husserl, Heidegger, Marion 241

anderes zum Ausdruck als die oben formulierte Maxime: « Zu den Sachen
selbst! »15

Certains commentateurs, comme Michel Henry, ont vu dans cette description

heideggérienne une « tautologie navrante »16. Cependant, Heidegger
s'efforce d'expliquer la méthode husserlienne et son exigence d'« empirisme

radical ». Pour comprendre pleinement le sens de cette description,
il est nécessaire à nos yeux d'observer les considérations du paragraphe 7 -
et en particulier le discours par endroits 'mystérieux' concernant le « Schein »

- à la lumière du paragraphe précédent, consacré à la Destruktion der
Geschichte der Ontologie. Il nous semble que cette opération interprétative,
certes plutôt banale, n'ait pas été jusqu'à présent abordée avec une radica-
lité suffisante par les commentateurs.

Dans le paragraphe 6, consacré à la « Destruktion », Heidegger souligne
que la tradition influence structurellement la compréhension philosophique.

Chaque parole et chaque concept sont reçus, donc indirects ; par
conséquent nous n'avons pas accès à leur sens originel.

Soll für die Seinsfrage selbst die Durchsichtigkeit ihrer eigenen Geschichte

gewonnen werden, dann bedarf es der Auflockerung der verhärteten Tradition

und der Ablösung der durch sie gezeitigten Verdeckungen. Diese Aufgabe
verstehen wir als die am Leitfaden der Seinsfrage sich vollziehende

Destruktion des überlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die ursprünglichen

Erfahrungen, in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen
des Seins gewonnen wurden [...] Die Destruktion will aber nicht die Vergangenheit

in Nichtigkeit begraben, sie hat positive Absicht; ihre negative Funktion

bleibt unausdrücklich und indirekt.17

La tradition est ambigüe : dans la mesure où elle oriente la compréhension
et la pensée, elle permet l'accès au sens ; mais, en même temps, l'orientation

de la compréhension, en tant que choix déterminé, recouvre
(verdeckt) le sens. La pensée überhaupt est une possibilité qui, pour recevoir
un contenu, doit être fondée et - ensemble - limitée par la tradition. C'est

pourquoi la « Destruktion » est nécessaire, laquelle - comme le précise
Heidegger - n'a pas une signification négative, mais sert à faire émerger les

« Ursprüngliche Erfahrungen » dont sont issues le « konkrete Leitfaden ».
La destruction a une fin positive de 'nettoyage', de « démontage » (Abbau)
ou de « désobstruction » - selon une traduction française : il s'agit d'une
manœuvre négative avec une orientation positive, visant à laisser
apparaître. La « Destruktion » est donc un mouvement analogue à celui de la
réduction (à laquelle Heidegger l'associe effectivement dans différents cours),

15 HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit, 34.
16 Henry, M.: Phénoménologie matérielle. Paris : PUF 1992,122.
17 Heidegger, M.: Sein und Zeit, 22-23.



242 Francesco Valerio Tommasi

et sert à libérer des préjugés qui barrent l'accès aux phénomènes18.
Heidegger affirme ici qu'une sorte de 'réduction historique' est indispensable

à la méthode phénoménologique.
Mais faisons l'observation suivante : dans son ambiguïté structurelle, la

« Destruktion » semble être une 'méthode' qui s'adapte parfaitement à

l"objet' « Schein ». Il s'agit en effet d'une approche ambigiie qui peut tenir
compte de l'équivocité des phénomènes. Est-il alors possible d'interpréter
l'ambiguïté du « Schein » comme livrée structurellement par l'histoire La

'réduction historique', dans ce cas, ne serait pas seulement une étape
méthodique utile dans certaines circonstances et pour des objets spécifiques,
c'est-à-dire ceux de la tradition. Il s'agirait d'une instance structurelle.

La nouveauté décisive de la phénoménologie heideggérienne est, bien
sûr, que la dialectique d'ouverture et de couverture du sens est reconduite
à la temporalité. Mais la « Zeitlichkeit » du « Dasein » implique immédiatement

sa « Geschichtlichkeit », c'est pourquoi le « Dasein » est « wie und
was es schon war » - une formule par laquelle Heidegger fait, de toute
évidence, écho au TÖ tî rjv Eivai. « Dasein » « ist seine Vergangenheit » : l'être
là/existence est son passé. Non seulement les objets de l'enquête sont
historiques, mais le point de vue est « immer schon » historique. Non seulement

ce que (was) nous observons est influencé historiquement, mais il
l'est aussi par la façon (wie) dont nous le regardons19.

La « Destruktion est un mouvement à double tranchant parce que le
Schein est ambigu. Mais le Schein est ambigu parce que le « Dasein » est
immédiatement impliqué dans les phénomènes à analyser, n'étant pas un
sujet extérieur aux objets. Cependant, le « Dasein » est impliqué dans les

phénomènes parce qu'il est temporel et historique.
Le « Dasein » est « das Seiende, das wir je selbst sind » et donc l'étant

où coïncident point de vue et objet observé (et où ils concordent tempo-
rellement : je Ce n'est pas tout : « wie » et « was » - sujet et objet - sont
déjà inclus dans le double sens du terme de « Dasein », qui indique aussi
bien le transcendantal de la tradition (l'existence) que celui de Kant (l'être
là/le sujet). C'est justement en vertu de ces considérations qu'Heidegger,
comme Husserl, peut considérer comme ambigu le rôle de Kant, qui, plus
que les autres, s'est approché de la compréhension temporelle du « Dasein »,

18 Cf. par exemple : HEIDEGGER, M.: Grundprobleme der Phänomenologie (1919-1920), GA
58, 139 et 164 ; Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks (1920), GA 59 (1920) ;

Grundprobleme der Phänomenologie (1927), GA 24, 31.
19 Les leçons d'Einführung in die phänomenologische Forschung (1923-1924) affirment

que le « Dasein » est, en tant qu'historiquement conditionné, un « Nochdasein » (« être
encore là ») (GA 17,113). Heidegger soutient que le Dasein est à chacun son propre passé, dans
le sens de ce qu'il est, son être, « jeweils aus seiner Zukunft her "geschieht" » (20). En effet,
« Seine eigene Vergangenheit - und das besagt immer die seiner "Generation" - folgt dem
Dasein nicht nach, sondern geht ihm je schon vorweg » (ibid.). La destruction, affirme
encore Heidegger, agit sur f'aujourd'hui' et non sur le passé, c'est-à-dire sur les interprétations
erronées avec lesquelles on déchiffre le passé.



Husserl, Heidegger, Marion 243

mais qui a ensuite fait marche arrière, le reconduisant à la res cogitans
cartésienne20.

Si tout cela est vrai, la tradition implique immédiatement la question
du fondement. Une philosophie première qui ne passe pas à travers une
histoire de la philosophie est impossible. C'est pourquoi Heidegger peut
dire que le problème du sens de l'être est indéniablement historique :

Die Frage nach dem Sinn des Seins ist gemäß der ihr zugehörigen Vollzugsart,
d.h. als vorgängige Explikation des Daseins in seiner Zeitlichkeit und

Geschichtlichkeit, von ihr selbst dazu gebracht, sich als historische zu verstehen.21

L'ambiguïté du Schein semble dépendre de la temporalité structurelle du
Dasein. C'est pourquoi la Destruktion est nécessaire. La question du sens
de l'être ne peut donc qu'être historique.

C'est donc de toutes ces considérations qu'il faut partir pour
comprendre le paragraphe suivant, duquel nous étions partis, c'est-à-dire le
septième. Après avoir expliqué le sens de phénomène et le sens de logos,
Heidegger explique dans ces pages le sens de phénoménologie :

Was ist das, was die Phänomenologie "sehen lassen" soll? Was ist es, was in
einem ausgezeichneten Sinne "Phänomen" genannt werden muß? [...] Offenbar

solches, was sich zunächst und zumeist gerade nicht zeigt [...]. Was aber
in einem ausnehmenden Sinne verborgen bleibt oder wieder in die Verde-
ckung zurückfallt oder nur "verstellt" sich zeigt, ist nicht dieses oder jenes
Seiende, sondern, wie die voranstehenden Betrachtungen gezeigt haben, das
Sein des Seienden. Es kann so weitgehend verdeckt sein, daß es vergessen
wird und die Frage nach ihm und seinem Sinn ausbleibt.22

La référence à la « Verdeckung » - le terme utilisé pour affirmer la nécessité
de la Destruktion - qui peut être « weitgehend », et donc le « Vergessen

», semblent livrer très clairement le caractère historique de ce sur quoi
doit être exercée l'action de dévoilement de la phénoménologie. Il peut y
avoir dissimulation - poursuit Heidegger - parce qu'un phénomène est

20 Kant est impliqué dans la « Versäumnis der Seinsfrage » générale et, plus particulièrement,

son erreur a consisté à transposer la position cartésienne sur l'ego cogito à 1'« Ich denke

», en en faisant donc une res, toute cogitans qu'elle soit, et le soumettant à l'ontologie de
la présence. Cependant, Kant est aussi celui qui - dans la doctrine du schématisme - plus
que les autres, s'est approché de la compréhension authentique de la temporalité du «
Dasein ». Comme pour Husserl, pour Heidegger l'apogée de l'histoire de la philosophie est
représentée par Kant : « Der Erste und Einzige, der sich eine Strecke untersuchenden Weges in
der Richtung auf die Dimension der Temporalität bewegte, bzw. sich durch den Zwang der
Phänomene selbst dahin drängen ließ, ist Kant. Wenn erst die Problematik der Temporalität
fixiert ist, dann kann es gelingen, dem Dunkel der Schematismuslehre Licht zu verschaffen.
Auf diesem Wege läßt sich aber dann auch zeigen, warum für Kant dieses Gebiet in seinen
eigentlichen Dimensionen und seiner zentralen ontologischen Funktion verschlossen bleiben

mußte » (HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 23).
21 Heidegger, M. : Sein und Zeit, 21.
22 Heidegger, M. : Sein und Zeit, 35.



244 Francesco Valerio Tommasi

encore « unentdeckt », ou bien parce qu'il est « verschüttet » : dans les

deux cas, il s'agit d'un processus historique - avant même d'être théorique
- qui devra le découvrir ou le re-découvrir. En effet, le recouvrement est

historique : c'est un « Vergessen ».

Dans ce contexte, donc, Heidegger peut énoncer ce qui, après le « Prinzip

aller Prinzipien » husserlien et après le « Zurück zu den Sachen selbst »

est un troisième principe de la phénoménologie : « Wieviel Schein jedoch,
soviel "Sein" ». Ce principe, que Husserl avait déjà exprimé aussi bien dans

son Erste Philosophie que dans ses Meditationen, semble lié ici à un procédé
directement historique :

Ein Phänomen kann ferner verschüttet sein. Darin liegt: es war zuvor einmal
entdeckt, verfiel aber wieder der Verdeckung. Diese kann zur totalen werden,
oder aber, was die Regel ist, das zuvor Entdeckte ist noch sichtbar, wenngleich

nur als Schein. Wieviel Schein jedoch, soviel "Sein". Diese Verdeckung
als "Verstellung" ist die häufigste und gefährlichste, weil hier die Möglichkeiten

der Täuschung und Mißleitung besonders hartnäckig sind.23

Le sens temporel (« zuvor einmal... wieder ») et donc historique avec
lequel Heidegger décrit le Schein et introduit la référence au principe « wieviel

Schein, soviel Sein », semble évident. La « Geschichte » semble donc
être le « Schein » qui offre l'horizon - en même temps positif et négatif -
dans lequel on se déplace. Le sens de la distinction entre « Schein » et
« Erscheinung » est donc expliqué en référence à l'histoire. L'histoire ne
représente pas un objet déjà constitué (« Ding an sich ») observable de
l'extérieur - à reconstruire à partir d'Erscheinung, c'est-à-dire de signaux -
et pouvant être interprété dans les termes d'une théorie comme dans une
relation sujet-objet : « „Hinter" den Phänomenen der Phänomenologie steht
wesenhaft nichts anderes ». L'histoire de la pensée semble s'enraciner beaucoup

plus profondément dans la possibilité de la phénoménologie et être
l'horizon d'une possible automanifestation de chaque théorie. La «

Destruktion » est donc l'auto-explication - l'àitotpaiveafiai - de la pensée
grâce à la comparaison avec la tradition. La question sur le sens de l'être
doit être comprise comme historique (et à partir des Beiträge elle sera comprise

à partir de la question sur la « Seinsgeschichte »).
Ce n'est pas un hasard si ce paragraphe 7 se conclut sur l'affirmation

que « der methodische Sinn der phänomenologischen Deskription ist
Auslegung », ainsi qu'en théorisant expressément le passage à l'herméneutique.

Mais ce passage également - voué à marquer le destin de la

phénoménologie - ne peut se comprendre qu'en référence à l'histoire. Pourquoi,

autrement, le « sehen lassen » devrait-il devenir « auslegen » Hei-

23 Heidegger, M. : Sein und Zeit, 36.



Husserl, Heidegger, Marion 245

degger affirme expressément que l'herméneutique traite avant tout de la
« Geschichtlichkeit des Daseins »24.

L'ontologie - affirme donc Heidegger - n'est possible que comme
phénoménologie (« Ontologie ist nur als Phänomenologie möglich »)25. C'est

pourquoi : « Wieviel Schein, soviel Sein ». Mais - allant avec Heidegger,
au-delà d'Heidegger - nous pouvons affirmer que la phénoménologie (aussi
et justement parce qu'elle est herméneutique) n'est possible que comme
histoire : « Wieviel Geschichte, soviel Schein ». L'histoire est la condition
de possibilité de l'apparition des phénomènes.

Mais, à nouveau, le problème se pose de comprendre la signification de

l'expression « condition de possibilité ». Chez Heidegger également, en
effet, l'ambiguïté husserlienne semble se répéter, tandis qu'apparaissent
encore quelques concessions à la compréhension métaphysique du transcen-
dantal. L'oscillation émerge encore une fois dans la comparaison avec
Kant.

D'un côté, Heidegger avait conclu la partie du paragraphe 7 consacrée
au sens de 'phénomène' par une référence explicite à Kant : il y affirmait
qu'il faut entendre comme 'phénomènes', dans l'authentique sens
phénoménologique, l'espace et le temps comme formes a priori qui agissent sur
l'arrière-plan sans être observées, et qui peuvent toutefois être thémati-
sées. C'est-à-dire que les phénomènes ne sont pas des objets cachés et
préconstitués à découvrir par le biais de signaux, mais plutôt un horizon dans
lequel on est toujours déjà immergé26. Cependant, avec une ambiguïté qui
reproduit l'ambiguïté husserlienne du « principe de tous les principes »,
Heidegger semble également penser la « Destruktion » en termes trans-
cendantaux : au moment même où il explique la signification positive et
pas seulement 'destructrice' de la « Destruktion », il affirme en effet que la
« Destruktion » permet d'ébaucher les « positive Möglichkeiten » et, en
même temps, les « Grenzen » de la tradition. Exactement comme le trans-
cendantal, qui fournit conditions de possibilités et limites :

24 « Aus der Untersuchung selbst wird sich ergeben: der methodische Sinn der
phänomenologischen Deskription ist Auslegung. Der logos der Phänomenologie des Daseins hat
den Charakter des hermeneuein [...] Phänomenologie des Daseins ist Hermeneutik in der
ursprünglichen Bedeutung des Wortes, wonach es das Geschäft der Auslegung bezeichnet [...]
In dieser Hermeneutik ist dann, sofern sie die Geschichtlichkeit des Daseins ontologisch
ausarbeitet als die ontische Bedingung der Möglichkeit der Historie, das verwurzelt, was nur
abgeleiteterweise "Hermeneutik" genannt werden kann: die Methodologie der historischen
Geisteswissenschaften » (HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 37-38).

25 Heidegger, M. : Sein und Zeit, 35.
26 « Was in den Erscheinungen, dem vulgär verstandenen Phänomen je vorgängig und

mitgängig, obzwar unthematisch, sich schon zeigt, kann thematisch zum Sichzeigen
gebracht werden und dieses Sich-so-an-ihm-selbst-zeigende (.Formen der Anschauung') sind
Phänomene der Phänomenologie. Denn offenbar müssen sich Raum und Zeit so zeigen können,

sie müssen zum Phänomen werden können, wenn Kant eine sachgegründete transzendentale

Aussage damit beansprucht, wenn er sagt, der Raum sei das apriorische Worinnen
einer Ordnung » (HEIDEGGER, M. : Sein und Zeit, 30).



246 Francesco Valerio Tommasi

Die Destruktion hat ebensowenig den negativen Sinn einer Abschüttelung der
ontologischen Tradition. Sie soll umgekehrt diese in ihren positiven Möglichkeiten,

und das besagt immer, in ihren Grenzen abstecken 27

De cette façon, le rapport entre sujet et objet, entre théorie et histoire, ne

peut qu'adopter la forme de la circularité : la figure par excellence de
l'herméneutique. Husserl était parvenu à ce même point, ayant dans la Krisis
atteint le stade où la comparaison avec l'histoire de la philosophie a un
contrecoup sur des questions de principe. On le sait, dans ces pages,
Husserl décrit la situation du rapport avec la tradition comme un "cercle",
introduisant la fameuse image du "zigzag"28.

En dépit - ou peut-être en raison - de sa formulation non technique, le
zigzag sera voué à un grand succès. Gilles Deleuze dira : « Zigzag c'est le
dernier mot. Il n'y a pas de mot après zigzag »29. Cercle et "zigzag" semblent
être les modalités les plus extrêmes et indépassables de la conception du
lien entre sujet et objet et le rapport entre théorie et histoire30.

Ce n'est probablement pas un hasard si Heidegger, dans le Kant-Buch,

repense immédiatement la question, essayant de rendre la lecture de Kant
encore plus phénoménologique. En particulier, c'est justement la distinction

entre phénomène et chose en soi qui est niée :

Was daher endliche Erkenntnis offenbar machen kann, ist wesensmäßig das

sich zeigende Seiende, d.h. Erscheinendes, Erscheinung. Der Titel Erscheinung

meint das Seiende selbst als Gegenstand endlicher Erkenntnis.31

Ainsi, dans cette œuvre, Heidegger reconduit le sens de la philosophie
transcendantale kantienne à la transcendance32 qui, à son tour, « alles
endliche Verhalten zu Seiendem auszeichnet »33. La conscience finie, qui se

rapporte directement à l'étant - c'est-à-dire à 1'« Erscheinung » - est, ici,
le sens du transcendantal kantien. Celui-ci consiste à « rendre possible » la

27 HEIDEGGER, m. : Sein und Zeit, 22. Ainsi, en particulier dans les Schwarze Hefte, la
« Destruktion » semble laisser de la place au lexique de la « Zerstörung » et de la « Vernichtung

», prenant un sens qui est seulement négatif et non plus ambigu : cf. TOMMASI, F.V. :

Heidegger e la "distruzione" délia storia delta filosofia nei Quaderni neri in : Di CESARE, D. (a

cura di) : Heidegger e i Quaderni neri. Milano-Udine : Mimesis 2016, 21-39.
28 « Wir stehen also in einer Art Zirkel. Das Verständnis der Anfange ist voll nur zu

gewinnen von der gegebenen Wissenschaft in ihrer heutigen Gestalt aus, in der Rückschau auf
ihre Entwicklung. Aber ohne ein Verständnis der Anfänge ist diese Entwicklung als
Sinnesentwicklung stumm. Es bleibt uns nichts anderes übrig: wir müssen im ,Zickzack' vor- und
zurückgehen; im Wechselspiel muß eins dem andern helfen » (HUSSERL, E.: Die Krisis..., 59).

29 DELEUZE, G. : Abécédaire, interview télévisée.
30 Cf. TOMMASI, F.V. : Epoca ed epoché. Sulla storia della füosofia da un punto di vistafe-

nomenologico, in : Archivio di filosofia LXXXII1 (2015) 1-2,181-192.
31 Heidegger, M. : Kant und das Problem der Metaphysik (1929), GA 3, 31.
32 Cf. Heidegger, M. : Kant und das Problem der Metaphysik, § 3 ou § 25.
33 Heidegger, M. : Kant und das Problem der Metaphysik, 71.



Husserl, Heidegger, Marion 247

connaissance et, en même temps, sa finitude. Possibilité et finitude
coïncident.

3. Marion, le quatrième principe de la phénoménologie et Kant

Un nouvel approfondissement et une radicalisation du rapport entre la

possibilité et ses limites - comme dans le rapport entre l'histoire et la pensée

- apparaît enfin chez Jean-Luc Marion. On le sait, Marion propose un
quatrième principe de la phénoménologie. Après avoir passé en revue les

trois principes précédents - que nous avons observés à travers Husserl et
Heidegger - Marion introduit le principe : « autant de réduction, autant de
donation ». En analysant la lettre et l'esprit de la méthode phénoménologique,

on découvre en effet la donation comme l'élément le plus originel
auquel renvoie la méthode inaugurée par Husserl. Avant même d"être' ou
de se présenter comme « Schein », tout se donne : la réduction est donc un
procédé qui doit permettre au phénomène de se donner dans sa plénitude,
une opération qui consiste à ôter le superflu. Le primat de la donation
émerge d'une façon absolument singulière, selon Marion, dans ce qu'il
appelle les phénomènes saturés, dans lesquels le don excède les possibilités
de l'adonné.

Il est intéressant de remarquer que, dans Étant donné, les phénomènes
saturés sont introduits par Marion à travers une comparaison avec Kant.
En particulier deux points sont importants pour le propos que nous tenons
ici. Ils concernent notamment le phénomène saturé dont, selon Marion,
tous les autres « portent la marque », c'est-à-dire l'événement (et ce n'est
probablement pas un hasard si ce terme représente, pour Heidegger, le

contrepoids 'positif de la tradition métaphysique marquée par le
'dispositif)34. Les caractéristiques de l'événement sont présentées par Marion : 1)

grâce à une réflexion sur les premiers principes de la métaphysique, c'est-
à-dire le principe d'identité et le principe de raison suffisante, déchiffrés
exactement à travers l'effraction de la caractéristique par laquelle possibilité

et réalité entretiennent un rapport de coappartenance. 2) Grâce à des

exemples qui sont immédiatement historiques.
Par rapport au premier point, Marion souligne que l'événement, en tant

que phénomène saturé, renverse le rapport classique qui s'instaurait dans
les principes de la philosophie : dans le paragraphe 16 d'Étant donné, il
affirme que l'événement se produit « hors de l'essence, donc par levée du
principe de contradiction », puis il décrit, dans le paragraphe 17, la façon

34 Cf. « [...] tous les phénomènes saturés arrivent comme un événement, tous les phénomènes

saturés adviennent ». MARION, Jean-Luc : Donation, tradition et interprétation. Entretien

in : Filozofija i drustvo 27 (January 2016) 4, 793-801, 796. Cf. aussi : « substituer à la
distinction des objets en phénomènes et noumènes une autre distinction - celle de tous les

phénomènes en objets (phénomènes diminués) et événements (phénomènes saturés) » :

MARION, Jean-Luc : Certitudes négatives. Paris : Grasset 2010, 280.



248 Francesco Valerio Tommasi

dont l'événement se produit « sans la notion de sa cause, donc par
suspension du principe de raison suffisante ». En effet l'événement, dans son
unicité et son impossibilité de se recommencer, introduit une nouveauté
absolue, qui excède les possibilités de prévision. Selon Marion, la clé pour
comprendre ces situations paradoxales se trouve dans le rapport singulier
qu'instaure l'événement avec la possibilité. Nous citons ce long passage
parce qu'il est décisif par rapport à notre propos :

Puisqu'il excède la situation antécédente, l'événement non seulement ne s'y
inscrit pas, mais, en s'instaurant, redéfinit une situation partiellement ou
entièrement différente ; par essence, parce qu'il ne se recommence jamais,
l'événement commence une nouvelle série dans laquelle il réorganise les anciens
phénomènes - non sans violence, mais du droit que les événements ont à

ouvrir des horizons. La possibilité qu'il accomplit n'a donc rien de commun
avec la possibilité que définit la métaphysique. Au sens commun, nous entendons

par possibilité ce dont le concept n'enveloppe pas contradiction, mais
une essence réelle, ou l'essence d'une chose pensable ; en termes plus
techniques, on déclarera possible l'objet entièrement calculé et étudié, dont, en

sus, des études de « faisabilité » garantissent qu'on peut le produire à un coût
industriel compatible avec les conditions du marché ; la possibilité signifie ici
une entière intelligibilité, une prévisibilité suffisante et un calcul - il n'y manque
que de passer à la production pour atteindre l'effectivité ; ainsi retrouve-t-on
la définition métaphysique de l'existence comme simple complément de
l'essence. Réciproquement, la possibilité (l'essence) pourrait se définir comme
une existence déjà absolument conçue, simplement en attente d'effectua-
tion.33

Dans ces lignes, Marion explique l'inversion décisive qu'introduit la donation

par rapport à l'histoire de la métaphysique dans son intégralité, et qui
représente l'originalité de la phénoménologie, désormais enfin déployée
sans plus d'incertitudes. La métaphysique a travaillé avec une idée de pos -

sibilité qui est exactement celle du transcendantal, ainsi que nous l'avons
décrit depuis le départ. Pour ne pas être un concept vide, la possibilité
recevait son contenu de la réalité, qui cependant la limitait immédiatement.
De cette façon, la possibilité, en tant que possibilité réelle, n'était autre
qu'un miroir de la réalité et de sa totalité : omnitudo realitatum. De son
côté, la réalité était un pur complementum possibilitatis - selon la célèbre
citation de Wolff reprise par Marion : la possibilité n'était autre qu'une
projection de la réalité, ainsi la réalité ne pouvait qu'être prévisible et
calculable : de là, la technique comme son inévitable destin. La réalité en
venait ainsi à être - de façon équivoque - aussi bien condition de la possibilité

que son complément : telle est l'analogie de l'être de la métaphysique
scolastique, c'est-à-dire l'idée d'être comme acte et comme prédicat. Et
voilà pourquoi Kant peut découvrir que les conditions de possibilité trouvées

dans la réalité ne sont autres que les conditions qu'y pose le sujet.

35 MARION, J.-L. : Étant donné. Paris : PUF 2005 (1997'), 242-243.



Husserl, Heidegger, Marion 249

Dans le paragraphe 19, réfléchit encore longuement sur la possibilité
comme clé de voûte pour comprendre la donation, et il le fait en se
confrontant à Kant et à sa définition de la possibilité : « Was mit den formalen
Bedingungen der Erfahrung (der Anschauung und den Begriffen nach)
übereinkommt, ist möglich »36: « L'accès du phénomène à sa propre
manifestation doit se soumettre à l'exigence de la possibilité ; mais cette
possibilité dépend elle-même d'autres conditions que les siennes propres -
les "conditions formelles de l'expérience" »37. Sur cette base, comme le

remarque Marion, Kant reformule le principe de raison suffisante - comme
principe suprême des jugements synthétiques - en le fondant sur les
conditions de la connaissance. Kant montre donc que le concept possible de la
tradition métaphysique se joue tout entier dans le rapport entre sujet et
horizon, sans issue possible, comme un jeu de reflets. Le possible est
entièrement représentable et pré-visible.

La philosophie transcendantale offre ainsi le dispositif métaphysique
par excellence : le dispositif en fonction duquel un fondement réel (l'être,
ou bien les conditions subjectives de l'expérience) fonde et délimite la
possibilité. Par rapport à tout cela, la façon dont Marion se rapporte au second

point mentionné plus haut, c'est-à-dire la question de l'histoire, semble
particulièrement intéressante. « Le phénomène saturé s'atteste premièrement

dans la figure du phénomène historique ou de l'événement porté à

son excellence »38. Marion se sert de la Première Guerre mondiale comme
exemple d'événement dont toutes les conditions sont connues, mais qui se

présente toutefois comme une nouveauté radicale : aux mêmes conditions,
l'histoire aurait pu être différente. La cause doit donc être comprise à partir

de l'événement, et non l'inverse. Ce n'est pas tout : personne - affirme
Marion - n'a jamais vraiment 'vu' la bataille de Waterloo (ou d'Austerlitz ;

ou tout événement en mesure de faire une 'époque', c'est-à-dire de marquer

le cours de l'histoire et de le diviser). Les horizons qui composent
l'événement (la perspective de chaque soldat, des généraux, des populations
qui subissent les effets, les conséquences économiques, politiques,
sociales, culturelles, religieuses, etc.) sont infinis. Aucun regard ne peut les
rassembler.

Du point de vue métaphysique - qui est un point de vue structurelle-
ment a-temporel et a-historique - l'événement représente, a parte ante,
une nouveauté imprévisible. Il représente ensuite, a parte post, une origine
indécelable. Il s'agit donc, d'une façon totalement paradoxale pour la
métaphysique, d'un 'impossible' et d'un 'irréel'. C'est pourquoi le rapport entre
histoire et théorie est pris dans un cercle, et la métaphysique ne peut
apparaître que comme un dispositif : détermination arbitraire d'une origine

36 KANT, I. : KrV, A 218/B 265.
37 Marion, J.-L. : Étant donné, 253-254.
38 Marion, J.-L. : Étant donné, 318.



250 Francesco Valerio Tommasi

et d'un universel, de toute façon limité et imparfait, donc relatif, pour
structurer la réalité et lui fournir une identité.

Par rapport à cela, la phénoménologie de la donation - comme radicali-
sation de la phénoménologie tout court - offre un parcours différent. Il
s'agit de la possibilité d'admettre la nouveauté. La donation est
intrinsèquement marquée par l'imprévisibilité.

Mais s'il est vrai que l'événement est le paradigme des phénomènes
saturés et donc l'emblème de la phénoménologie de la donation (« Le soi du
phénomène se marque dans sa détermination d'événement »)39, il faut
supposer un caractère radicalement historique de la phénoménologie de la
donation. Ce n'est pas un hasard si Marion a affirmé que la donation, loin de

s'opposer à l'herméneutique, en constitue un présupposé essentiel40.
C'est pourquoi l'on peut dire - nous semble-t-il - que la tradition représente

un phénomène saturé et peut-être même le phénomène saturé par
excellence41. Du point de vue métaphysique, toute reconstruction exhaustive

de l'histoire de la pensée est impossible et se produit toujours et de
toute façon à partir de l'horizon d'une subjectivité limitée impliquée dans
ce qu'elle doit observer. Du point de vue de la phénoménologie de la donation,

en revanche, une histoire 'philosophique' de la philosophie semble
possible et même nécessaire : construire un édifice théorique pertinent
n'est possible qu'en se fondant sur les ruines du passé. Construire, c'est
donc reconstruire. Mais reconstruire, dans le sens de décrire de la façon la

39 Marion, J.-L. : Étant donné, 226.
40 Cf. MARION, J.-L. : La donation et son herméneutique, in : Reprise du donné. Paris : PUF

2016, 59-97.
41 En plus d'être également, de toute évidence et dans un sens général, un historien de la

philosophie, Marion semble avoir conçu la phénoménologie de la donation à travers une
confrontation historique avec la tradition de la phénoménologie : Réduction et donation est
un « examen historique du développement de la méthode phénoménologique » (Étant
donné, cit. 7). En outre, Marion s'auto-comprend aussi comme l'expression d'une authentique

'tradition' phénoménologique (selon laquelle Ricoeur, Levinas, Henry et Derrida sont
associés aux quatre phénomènes saturés). Mais de manière encore plus spécifique, Marion a
traité de la question de l'histoire de la philosophie et de la tradition, d'un point de vue
méthodique, dans au moins deux textes. Dans la leçon pour l'obtention de la laurea 'honoris
causa' à la Sapienza (Qu'est-ce qu'une tradition en philosophie où il analyse la fécondité
des paradoxes de l'histoire de la philosophie (impossibilité d'observer la tradition, impossibilité

de remonter à l'origine, etc.). Et, auparavant, dans un texte consacré à Henri Gouhier
(D'une quadruple méthode pour lire les textes de la philosophie - La pertinence d'H. Gouhier,
in D. LEDUC-FAYETTE (éd.) : Le regard d'Henri Gouhier. Paris : Vrin 1999,103-120) : là, Marion
distingue quatre modalités d'effectuer des analyses historico-philosophiques, dans lesquelles
on procède d'un degré zéro d'historicité à un degré zéro de conceptualité : 1) remontée à

l'intuition originelle et à la vérité a-historique. 2) Distinction entre histoire de la philosophie
et histoires de la philosophie. 3) Histoire critique de la philosophie, c'est-à-dire philosophie
de la philosophie à travers son histoire. 4) Histoire des idées, c'est-à-dire également des

erreurs, des malentendus, etc. Peut-être ces quatre modes peuvent-ils être rapprochés des

quatre caractéristiques (formées sur la base de la table kantienne des catégories) du phénomène

saturé Du degré maximal d'historicité (quantité) à la critique historique (qualitative),

au rapport histoire-histoires (relation), à l'expérience originelle (modalité)



Husserl, Heidegger, Marion 251

plus fidèle possible, signifie créer. Deux paradoxes : l'originalité s'obtient
avec la fidélité à la tradition ; décrire objectivement signifie être créatif.
L'impossibilité et l'irréalité (métaphysiques) du don de la tradition
permettent la possibilité de la théorie. Une théorie de la réalité exige
l'impossible. En histoire de la philosophie, c'est donc la devise « soyons
réaliste, exigeons l'impossible » qui vaut.

Posséder la tradition signifie se faire posséder par la tradition ; et la
lumière de la tradition ne permet rien moins que de voir - dans un sens
phénoménologiquement plein et accompli : « theorein » - la réalité. La
tradition - dans son excès insaisissable - est une condition de possibilité,
même si elle l'est dans une signification qui n'est plus transcendantale : en
effet, à présent, la possibilité est enfin plus vaste que la réalité, parce
qu'elle implique la nouveauté imprévisible. La tradition est révélation. La
révélation est création.

Dans ce sens on pourrait dire que la tradition, plutôt que d'être un
phénomène saturé, permet la 'supersaturation'. Il s'agit, en chimie, de la
condition où une solution contient plus de substance dissoute de ce qui
serait normalement possible. Cela se produit, par exemple, avec l'augmentation

de la température ou de la pression. La tradition est cette 'augmentation

de température' qui permet d'accroître la saturation, de supersa-
turer, et donc d'obtenir de constantes nouveautés.

C'est pourquoi la phénoménologie de la donation montre qu'une
philosophie première, aujourd'hui, ne peut plus être métaphysique dans le sens
classique du terme. La métaphysique ne parvient pas à sortir du mécanisme

transcendantal illustré par le dispositif. Mais en même temps, la

phénoménologie de la donation montre - avec Heidegger et au-delà
d'Heidegger - que la philosophie première doit être intrinsèquement
historique. Autant de donation, autant de tradition.



252 Francesco Valerio Tommasi

Résumé
La phénoménologie husserlienne se dit « transcendantale ». Elle est donc liée
à la tradition du kantisme. Mais elle a une relation ambiguë avec Kant, qui
répète l'ambiguïté du transcendantal lui-même : « condition de possibilité »,
le transcendantal fonde et limite à la fois. Cela s'observe dans le rôle de

l'intuition dans le « principe de tous les principes » husserlien ; mais aussi
dans le traitement heideggérien des premiers principes de la phénoménologie.

Une autre radicalisation se trouve dans le « quatrième principe de la

phénoménologie » de Jean-Luc Marion, qui propose une idée phénoménologique

du possible sans fondement et sans limite.

Abstract
Husserlian phenomenology calls itself "transcendental". It is therefore linked
to the tradition of Kantianism. But it has an ambiguous relationship with
Kant, who repeats the ambiguity of the transcendental itself: "condition of
possibility", the transcendental founds and limits at the same time. This is
observed in the role of intuition in the Husserlian "principle of all
principles"; but also in the Heideggerian treatment of the first principles of
phenomenology. A further radicalization is found in Jean-Luc Marion's "fourth
principle of phenomenology", which proposes a phenomenological idea of
possibility without foundation and without limit.


	Le premier principe de la phénoménologie et la tradition kantienne du transcendantal : Husserl, Heidegger, Marion

