
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Die anthropologische Kontroverse um das "Eidos" : Methodius von
Patara gegen Origenes

Autor: Danilov, Andrej

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrej Danilov

Die anthropologische Kontroverse
um das „Eidos":

Methodius von Patara gegen Origenes

Die frühchristliche Anthropologie muss mit Hilfe von Zeugnissen jener
Zeit mosaikartig aus fragmentierten und heterogenen Stücken zusammengesetzt

werden, um das Bild des Menschen wiederherzustellen, wie er in
der alten Kirche verstanden wurde. Das Schrifttum dieser Epoche ist kein
eindeutiges Mittel zur Rekonstruktion anthropologischer semantischer
Bilder: Neben den unsicheren philosophischen und philologischen Annahmen

bei der Analyse von Aussagen bleiben oft die Verfasser von Texten
zweifelhaft.

Die theologischen Diskussionen in der frühen Kirche spiegeln das Fehlen

einer klaren Fixierung theologischer Begriffe wider1. Ein typisches
Beispiel ist die Kritik des Methodius von Patara an den anthropologischen
Ideen des Origenes. Im Einzelnen wird der Begriff „Eidos" bei Origenes
und Methodius analysiert, der Einfluss früherer philosophischer und
theologischer Ansichten auf ihre Ideen über das Eidos ermittelt sowie der
Einfluss ihrer Ideen auf die - im Kontext der Kritik des Methodius erfolgende
- kirchliche Rezeption des Begriffs „Eidos" durch den Verfechter des
Ökumenischen Konzils von Chalcedon, Bischof Mark Diadochus von Photike.

Sowohl die einzelnen Aussagen von Origenes und Methodius als auch
die Traditionen ihres anthropologischen Denkens werden im Kontext der
historischen Situation der Zeit thematisiert und mit Informationen aus
anderen Quellen, auch nichtchristlichen, korreliert. Dadurch werden die
Interpretationshorizonte, die sich während der historischen Entwicklung der
Theologie angesammelt haben, methodisch aufgehoben, und die Aussagen
und Traditionen selbst werden zu nachprüfbaren Elementen.

Die historisch-genetische Methode erlaubt es, Besonderheiten und
Veränderungen in der theologischen Rezeption des Begriffs „Eidos" bei Origenes,

Methodius und Diadochus aufzudecken. Hier wird eine hermeneuti-
sche Rekonstruktion der Kontroverse zwischen Origenes und Methodius
im Kontext der Bedeutungen vorgeschlagen, die in der vorhergehenden
altgriechischen Philosophie gebildet wurden. Die Entwicklung der Kritik
des Methodius wird im Kontext der Systematisierung des damaligen theo -

logischen Denkens analytisch wiederhergestellt. Dialektisch werden die

1 RlGOLIO, A.: Christians in Conversation: A Guide to Late Antique Dialogues in Greek and
Syriac. Oxford: Oxford University Press 2019, 84-85.



174 Andrej Danilov

komplexen Zusammenhänge der Philosophie und der Theologie formalisiert,

die sich aus dem ungeschlossenen Wechselverhältnis zwischen den
Absichten von Origenes und Methodius und den strukturellen Bedingungen

ihres Theologisierens entfalten.

I. Die Anthropologie Origenes gemäss des Methodius von Patara

Die Anthropologie des Origenes (um 185-254) zeigt den Menschen in einer
positiv und zugleich negativ beschriebenen Situation. Origenes stellt sich
die Aufgabe zu erklären, dass die in den Körper verbannte Seele sich mit
großer Anstrengung der Ähnlichkeit mit dem Logos annähern muss. Der
Mensch ist immer noch in dieser verwirrenden, nicht erleuchteten Welt.
Er ist in zwei Teile gespalten. Das Himmlische kämpft offen mit dem
Irdischen, aber der Sohn Gottes ist bereits angekommen. Seit der Zeit seines
Offenbar-Werdens trat der Kampf in eine entscheidende kritische Phase

ein. Jetzt wird offenbar, was wir sein werden und was wir sind. Origenes
zufolge werden wir himmlische Menschen sein, und deswegen müssen wir
es schon jetzt sein.

Anders ist die Anthropologie des Bischofs Methodius von Patara (Olymp)
verfasst, der, wie die meisten Kritiker des Origenes, später lebte (Wende
vom dritten und vierten Jh.). Methodius bevorzugt das Genre des Dialogs
im Stile Piatons. Er versucht die kleinasiatische Theologie (vor allem die
des Irenäus von Lyon) mit den Errungenschaften der alexandrinischen
Theologie zu verbinden, indem er zwar die allegorische Methode des

Origenes verwendet, deren Kosmologie und Anthropologie jedoch ablehnt.
Methodius von Patara bleibt aufgrund seiner Kritik an Origenes in

charakteristischer Weise von diesem abhängig. Er kritisiert die Spiritualisie-
rung in der Anthropologie des Origines. Dessen Anthropologie sei
unzureichend leibhaftig und nehme den menschlichen Körper nicht ernst
genug. Inhaltlich kritisiert Methodius die Theorie der Präexistenz der Seele.
Er vertritt die Auffassung, dass der Erdenleib und der Auferstehungsleib
identisch sind. Der griechische Text Über die Auferstehung des Methodius
von Patara wird im Folgenden nach der Bibliothek (MupoßißAiov)2 des
Patriarchen Photius von Konstantinopel und nach Gegen die Häresien
(Ilavapiov)3 des Bischofs Epiphanius von Zypern zitiert. Es muß darauf
hingewiesen werden, daß Epiphanius stark von der Kritik des Methodius an

2 PHOTIUS Constantinopoutanus PATRIARCHA: Myriobiblon sive Bibliotheca, in: Patro-
logia Graeca, tomus 103. Paris: J.-P. Migne i860. Col. 1109-1137.

3 EPIPHANIUS: Panarion, 64, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten
Jahrhunderte, Bd. 31, II, hrsg. K. Holl, J. Dummer. Berlin: Akademie Verlag 1980, 403-524; vgl.
EPIPHANIUS CypriuS: Adversus hœreses, Adversus Origenem Adamantium, Hœresis XLIV sive

LXIV, in: Patrologia Graeca, tomus 41. Paris: J.-P. Migne 1858. Col. 1067-1200.



Methodius von Patara gegen Origenes 175

Origenes abhängt, worüber Henri Crouzel4 und nach ihm Katarina Pâlsson5

nachdrücklich schreiben. Epiphanius von Zypern übernimmt ein gewisses
Eidos-Missverständnis von Methodius.

Methodius von Patara erklärt die Lehre des Origenes über den
Auferstehungsleib folgendermaßen:

„Jeder Körper (awpa) [...] bleibt nach seinem materiellen Substrat (tô üAiköv
ÛJTOKEÎpEvov) niemals derselbe. Daher wird der Körper nicht unangemessen als
Fluss bezeichnet: denn bei sorgfaltiger Überlegung kann es sein, dass der
ursprüngliche Stoff in unserem Körper sogar im Laufe von zwei Tagen nicht
derselbe bleibt. Zum Beispiel bleiben Paulus oder Petrus jedoch immer gleich,
nicht nur der Seele nach, deren Wesenheit (oùola) sich nicht in ihnen auflöst,
obwohl die Natur des Körpers (f| <f>ucri<; xoü owpaxoç) veränderbar ist, sondern
sie haben das gleiche Eidos (rö eïSoç), das den Körper charakterisiert, so dass

die Typen (toôç tûtcoik;), die die körperliche Qualität von Peter und Paul
darstellen, dieselben bleiben. Aufgrund dieser Eigenschaften von Kindheit an bleiben

auf den Körpern Narben und andere Zeichen, beispielsweise Sommersprossen
und dergleichen. Das Eidos, durch das Paulus und Petrus sich unterscheiden,

ist körperlich (xö ocopaxiKÖv) und wird bei der Auferstehung die Seele wieder

umgeben (TtepixtGexai), verwandelt in Kräftigeres (pexaßüAAov) und ganz
anders geformt als zuvor. Und da das Eidos vom Säuglingsalter bis ins hohe
Alter erhalten bleibt, obwohl sich die Merkmale offenkundig stark ändern, gilt
das Gleiche für das anwesende Eidos (xoù Ttapôvxoç eîôoç), das mit dem zukünftigen

identisch (xcftVtöv) ist, obwohl eine sehr große Veränderung (jTÀeiaxr|c;

pexaßoAfjc;) zum Besseren geschehen wird."6

Das Eidos des irdischen Körpers ist bis zum Ende dasselbe, obwohl die
Unterscheidung charakteristischer Umrisse und Merkmale endlos zu varieren
scheint. Origenes glaubt auch, dass das gegenwärtige Eidos mit dem
zukünftigen identisch ist, mit dem Unterschied, dass es sich zum Besseren
verwandelt.7 Offenbar nimmt Origenes an, dass sogar die Seele, wenn sie

vom Körper getrennt ist, die Form des irdischen Körpers beibehält. Doch
wenn Origenes von irgendeinem Eidos des Körpers sagt, dass es nicht
zerstört wird, sondern im irdischen Körper das gleiche wie auch im
Auferstehungskörper ist, soll man nicht an die Formierung des menschlichen
Körpers mit seinen Gliedern und Organen denken, insofern Origenes „die-

4 CROUZEL, h.: Les critiques adressés par Méthode et ses contemporains d la doctrine ori-
génienne du crups ressuscité Gregorianum 53, no. 4). Roma: Pontificia Université grego-
riana 1972, 679-716.

5 PÂLSSON, K.: Negotiating Heresy. The Reception of Origen in Jerome's Eschatological
Thought. Lund: Lund University 2019,138.

6 Epiphanius: Panarion, 64, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten
Jahrhunderte, Bd. 31, II, hrsg. K. Holl, J. Dummer. Berlin: Akademie Verlag 1980, 423-424; vgl.
EPIPHANIUS CypriuS: Adversus heereses, Adversus Origenem Adamantium, Hœresis XLIV sive

LXIV, in: Patrologia Graeca, tomus 41. Paris: J.-P. Migne 1858. Col. 1089D-1092A.
7 ORIGENES: E commentario in psalmum primum, in: Patrologia Graeca, tomus 12. Paris:

J.-P. Migne 1857. Col. 1093BC.



176 Andrej Danilov

se dem Auferstehungsleibe abspricht... Die Materie gehört nicht zum Wesen

des Leibes, denn sie ist schon in diesem Leben etwas Anderes und
Wandelbares, nicht zwei Tage bleibt sie dieselbe."8

Laut Methodius von Patara lehrt Origenes, dass spirituelle Übermenschen

(ûirèp av0pco7ioi) im Reich Gottes geistige Körper haben werden, die

nur das Aussehen von irdischen Körpern behalten, aber den Körpern von
Jesus, Moses und Elias bei ihrer Verklärung (perapôp^cdCTe) ähnlich sein
werden9. Das materielle Substrat „wird nicht dasselbe sein", aber die
Gestalt oder das Eidos bleiben unverändert. Origenes gibt eine eigene
Interpretation von 1 Kor 15,44:

„Dabei fügt der Apostel die Lehre hinzu, dass wir sozusagen die irdische Qualität

abzulegen haben, während das Eidos bei der Auferstehung bewahrt wird
(toü eÎSouç atoÇopévou Kara njv àvàacaatv) [...]. Es kann sein, dass den heiligen
Menschen, der von Gott, der einst das Fleisch (oöplj) geschaffen hat, geschützt
ist, bei weitem nicht mehr das Fleisch umgeben wird, sondern das, was einmal
im Fleisch eingeprägt wurde (éx<xpaicTr|piÇETo). Das (toüto) nämlich wird im
geistigen Körper (év rcp TrveupariKrä awpati) dargestellt."10

Origenes fügt eine klärende Aussage hinzu:

„wie unser Körper sterblich ist und am wirklichen Leben nicht teilhat [...] so ist
auch das körperliche Eidos, über das schon gesprochen wurde, der Natur nach
sterblich (rö aoopariKÖv eïSoç, rcepl ou eipijicapev rrj cfxiaet 0vr|TÔv öv)11; wenn
aber Christus, unser Leben, (Kol 3,4) sich offenbaren wird, dann wird auch das

körperliche Eidos aus dem Zustand des sterblichen Körpers in den lebendigen
verwandelt, so dass durch den lebenspendenden Geist das Eidos geistig wird
[...] Das ursprüngliche Substrat (xö npûxov ùiroKEipevov) [des Körpers] wird
nicht auferstehen."12

II. Passen Origenes und Plotin zusammen?

Plotin, der mit Origenes bei dem alexandrinischen Philosophen Ammonios
Sakkas studierte, definiert den Geist als das Gute und das Sein. Er stellt
dem Geist die formlose Materie (ohne Eidos) gegenüber und nennt sie „das
primäre Übel", „das Übel selbst" oder „absolutes Übel", d.h. das Böse an

8 RAMERS, C: Des Origenes Lehre von der Auferstehung des Fleisches. Trier: Lintz 1851, 55.
9 EPIPHANIUS: Panarion, 64, 14, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten

Jahrhunderte, Bd. 31, II, hrsg. K. Holl, J. Dummer. Berlin: Akademie Verlag 1980, 423-424;
vgl. EPIPHANIUS CYPRIUS: Adversus hœreses, Adversus Origenem Adamantium, Hœresis XL1V
sive LXIV, in: Patrologia Graeca, tomus 41. Paris: J.-P. Migne 1858, Col. 1092B.

10 Ibid. 424; vgl. ibid. Col. 1092CD.
11 Vgl. ORIGENES: E commentario in psalmum primum, in: Patrologia Graeca tomus 12.

Paris: J.-P. Migne 1857. Col. 1093AB.
12 EPIPHANIUS: Panarion, 64, 16, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten

Jahrhunderte, Bd. 31, 11. Berlin: Akademie Verlag 1980, 425-427; vgl. EPIPHANIUS CYPRIUS:

Adversus hœreses, Adversus Origenem Adamantium, Hœresis XLIV sive LXIV, in: Patrologia
Graeca, tomus 41. Paris: J.-P. Migne 1858. Col. 1093D-1096A.



Methodius von Patara gegen Origenes 177

sich.13 Gleichzeitig ist die Materie die Nichtexistenz.14 Der bewohnte Kosmos

hat wie der Mensch eine gemischte Natur, bestehend aus dem primären

Höheren und dem sekundären Niedrigeren:

„Die Natur dieses Kosmos [...] ist eine gemischte Natur; sie ist eine Mischung
aus Vernunft [Geist] und Notwendigkeit (Meprypevr| yàp ouv Sr| r| xovSe roù
KÖcrpou 4>üai<; gk te voö Kai àvtSryKriç). Alles, was von Gott kam, ist das Gute,
und das Böse kommt von der alten Natur (éK tfjc; àpxalaç cjnjcteux;), d.h. von der
unterliegenden, noch nicht durch das Eidos geordneten Materie."15

Hier folgt Plotin buchstäblich Piaton: „Durch eine Kombination von
Vernunft und Notwendigkeit ist unser Kosmos entstanden" (Timaios, 47e).16
Plotin entwickelt die Idee der zwei Seelen, der nicht inkarnierten und der
verkörperten: „Der Kosmos [...] ist in einer Phase [...] die Vereinigung des

Körpers mit einer bestimmten Form der Seele, die an diesen Körper
gebunden ist; in einer anderen Phase ist er die All-Seele, die selbst nicht
verkörpert ist, aber ihre Strahlen an die inkarnierte Seele sendet."17

Ob Origenes genauso denkt? Was meint er mit dem neuen Körper der
Seele nach der Auferstehung? In der Tat gibt es in der Theologie des

Origenes einen heiklen Moment: Nach ihm besteht der Auferstehungskörper
aus lichttragender dünner Materie, die Äther genannt wird. Sie ist

anders als das materielle Substrat der irdischen Welt.18 Ungleich den vier
Elementen (Naturkräften) des Empedokles fügte Aristoteles das fünfte
„dünne" Element hinzu, den Äther. Aristoteles stellt ihn als himmlischen
und ewigen den vier irdischen Elementen gegenüber.19 Aristoteles und nach
ihm Origenes bezeichnen das Himmlische als Ätherkörper (aœpa od0épiov:
aiGépoç, et ye aÀÀo îtapà toùç oùpavoûç serti)20: bei der Auferstehung
„erhält die Seele nicht jenen Leib zurück, sondern mit etwas Ätherischem und
Besserem umkleidet [..] (oük sksîvo pèv ä7toXapßavouar|(; tö acopa,

13 riAnTINOI: EvveâSoç, I, 8, 3-4, in: Plotin: Erste Enneade, t. i. St. Petersburg: O.

Abyschko 2004, 272-275, 296-299.
14 Ibid.; vgl. IlAnTtNOS: 'EvveâSoç V, 3, 16 PLOTIN: Fünfte Enneade, t. 5. St. Petersburg:

O. Abyschko 2005, 92-94,121-122..
15. riAOTTNOX: 'EvveàSoc; I, 8, 7 Plotin: Erste Enneade, 1.1. St. Petersburg: O. Abyschko

2004, 280-281.
16 PLATON: Werke in vier Bänden. Bd. 3, T. 1. St. Petersburg: O. Abyschko 2007, 531.
17 ÜAnTINOI: 'EvveâSoç, II, 3, 9 PLOTIN: Zweite Enneade, t. 2. St. Petersburg: O.

Abyschko 2004,170-172.
18 ORIGENES: Matthäuserklärung, I, XVII, 29, in: Die Griechischen Christlichen Schriftsteller,

Bd. 40, ed. P. Koetschau. Leipzig: J.C. Hinrichs 1935, 667, vgl. ORIGENES: Commentaria
in Evangelium secundum Matthœum, XVII, 29, in: Patrologia Graeca, tomus XIII. Paris: J.-P.

Migne 1862, Col. 1565A.
19 ARISTOTELES: Über den Himmel, I, 3, 20-30, in: ARISTOTELES: Werke in vier Bänden, Bd.

3. Moskau: Mysl' 1981, 445.
20 ORIGENES: Der Johanneskommentar (Bruchstücke aus Catenen, XX), in: Die Griechischen

Christlichen Schriftsteller, Bd. 4, ed. E. Preuschen. Leipzig: J.C. Hinrichs 1903, 500.



178 Andrej Danilov

év5uo|iévr|ç Sè crtBépiôv ri Kai Kpevrrov) [wird]»21. Die Körper der
Auferstandenen werden „wie die Leiber der Engel, (nämlich) ätherisch und
glänzendes Licht (ônoïâ écm rà rcöv àyyéXwv owpara, aiGépia Kai aùyoetSèç
4>âjç)"22. Wie wir sehen, verwendet Origenes für den Körper den platonischen

Begriff „Eidos" und den aristotelischen Begriff „Form", gibt ihnen
jedoch seine eigene Bedeutung.

Das Eidos bei Origenes unterscheidet sich dadurch, dass es in einen
lebendigen Organismus einbezogen ist und diesen strukturiert.23 Das Eidos
ist individuell, außerdem körperlich24 und nach dem Tod unzerstörbar.25
Durch den Heiligen Geist wird es nach der Auferstehung in das Beste
verwandelt, bleibt aber der Substanz nach dasselbe.26 Es existiert nicht außerhalb

des Substrats, wirkt jedoch auf die Eigenschaften des Substrats ein
und verändert dadurch das Substrat. Darüber hinaus schreibt Origenes
mehrfach dem Eidos die Züge des stoischen logos spermatikos zu. Das

körperliche Eidos des Origenes könnte man heute als das menschliche Genom
in der Ideen-Welt bezeichnen. Dieses Genom enthält die charakteristischen

Eigenschaften der Form des Menschen und kann sowohl materiell
verkörpert als auch immateriell, himmlisch ätherisch sein.

III. Das Eidos und der Körper

Methodius von Patara hat Recht, wenn er sagt, dass nach Origenes nicht
der irdische Körper, der Leib, auferweckt wird, sondern das Eidos des

Menschen. Nach Origenes ist das Eidos die wesentliche Form des Menschen,
nach Methodius von Patara, der Origenes kritisiert, ist das Eidos jedoch
eine qualitative Form (tfjv Sè noictv ekücttou pop4>qv)27, die die Besonderheiten

des menschlichen Aussehens charakterisiert:

„Origenes glaubt, dass dasselbe Fleisch nicht auferweckt wird, um sich mit der
Seele zu vereinigen, doch dasjenige Bild, das jeder nach dem Eidos (k<xt& tô
elSoç) hat, das auch jetzt das Fleisch charakterisiert (tô rtjv oäpKa Kai vüv

XapaKTqpiÇov), wird dann auferstehen, sich in einem anderen geistigen Körper
einprägen (êv érépco 7rveupaTiK<p èvteTuirwpévqv (xvaamjaecrBai awpati), damit

21 ORIGENES: Der Kommentar zum Evangelium nach Mattäus Bibliothek der griechischen

Literatur 30,2). Stuttgart: Hiersemann 1990, 282; vgl. ORIGENES: Commentaria in
Evangelium secundum Matthœum, XVII, 29, in: Patrologia Graeca, tomus XIII. Paris: J.-P. Migne
1862, Col. 1565A.

22 Ibid. 284; ibid. XVII, 30. Col. 1569A.
23 Vgl. EDWARDS, M.: Origen no gnostic; or, on the corporeality ofman, in: Journal of

Theological Studies Vol. 43 (1992), No. 1, 23-37.
24 EPIPHANIUS: Panarion, 64, 14, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten

Jahrhunderte, Bd. 31, II. Berlin: Akademie Verlag 1980, 423.
25 Epiphanius: Panarion, 424.
26 Epiphanius: Panarion, 426.
27 PHOTIUS CONSTANTINOPOUTANUS patriarcha: Myriobiblon sive Bibliotheca, in: Patrologia

Graeca, tomus 103. Paris: J.-P. Migne i860, Col. 1129C.



Methodius von Patara gegen Origenes 179

jeder wieder nach gleicher Form erscheint (ô cdrcôç <f>avfj Kara tijv pop<}>f|v);
das ist die versprochene Auferstehung."

Methodius meint, daß nach Origenes ein materieller Körper veränderlich
ist und

„nie von sich selbst aus verbleibt, sondern abnimmt und zunimmt entsprechend

dem Eidos, das die Form charakterisiert (émYivopévou 7repl rô eîSoç to
X<xpc(KTr)piÇov rf|v pop<j>f|v), nach dem das Aussehen (rô ax^F«) [des
Menschen] gestaltet ist, folgt notwendig daraus, dass die Auferstehung nur das
Eidos allein betrifft".28

Nach Methodius sind das Eidos, die Form und das Aussehen identisch. Sie
sind Träger charakteristischer Besonderheiten, der qualitativen Eigenschaften.

Daher ist das Eidos nach dem Tod zerstört und kann der nicht inkar-
nierten Seele nicht übertragen werden. Die qualitativen Eigenschaften hängen

mit der Materie wesentlich zusammen. Damit im auferstandenen Körper

die Eigenschaften des früheren irdischen Körpers vorhanden sind, müss-
te er also materiell sein.

Methodius führt als Beispiel den Formverlust einer geschmolzenen
Kupferstatue an. Die Form (popc^) ist nur in der Materie anwesend, nicht
separat von ihr (xwpioBév), und „existiert nicht hypostatisch" (vmöcrcaaiv
oùalaç oüx £X0V), wenn sich der Aggregatzustand der Materie ändert.29 Bei

Origenes gehören die qualitativen Eigenschaften jedoch eher zur Materie,
und sie werden im Gegensatz zum Eidos verbessernd transformiert. Der
Auferstehungskörper ist immateriell.

V. Philosophische Implikationen in der Kontroverse zwischen Methodius

und Origenes

Die Kontroverse zwischen Methodius und Origenes ähnelt der Kontroverse
zwischen Aristoteles und Piaton. Nach Methodius ist die Materie ein
permanentes körperliches Wesen, und das ihm zugebende Eidos ändert sich.
Laut Origenes ändert sich das materielle Substrat, während das Eidos
immer bleibt. Methodius glaubt daher, dass nach der Logik des Origenes der
auferstandene Körper mit dem irdischen nicht identisch sei.30 Im Buch
Über die Prinzipien von Origenes wird jedoch eindeutig festgestellt, dass
der Tod nur den Körper verändert, dessen Substanz jedoch weiterhin existiert.

Sie wird nach der Auferstehung des Körpers regeneriert und unterliegt

einer verbessernden Veränderung. Der irdische Körper ist ein seelischer

Körper, und der auferstandene ist ein geistiger. Die körperliche
Substanz wird sich in einem neuen Aggregatzustand (Licht- oder Ätherzu-

28 Photius CONSTANTINOPOUTANUS PATRIARCHA: Myriobiblon sive Bibliotheca, Col. 1129C.
29 Ibid. Col. 1132D-1133B.
30 Ibid. Col. 1133C.



i8o Andrej Danilov

stand) befinden, wenn „alles in seiner ursprünglichen Einheit wiederhergestellt

wird, und Gott alles in allen sein wird".31 Es ist das das Eidos, das der
Materie ihre individuellen Eigenschaften verleiht.

Die stoische Lehre über den logos spermatikos dient dem Origenes als

Hilfsmittel, um die Identität des irdischen Körpers mit dem Auferstehungskörper

zu beweisen. Die Identität des Samens mit dem Sproß beim Apostel
Paulus (1 Kor 15,35-44) wird verwendet, um die Möglichkeit der körperlichen

Auferstehung zu begründen. Origenes bezieht sich auf die stoische
Philosophie und sagt, dass der Samen den logos spermatikos enthält. So

sind nach Origenes „Xôyoç {TTteppariKÔç" und „eïSoç aiopariKÖv" die zwei
Seiten derselben Realität. Darüber hinaus ist der menschliche Logos der
Geist, den der Heilige Geist schenkt. Der Logos transformiert das materielle

Substrat nach der eigenen Gestalt, wenn er den menschlichen Körper
bildet.32 Dieser Logos wird den Körper im Himmelreich regenerieren, aber
die Zusammensetzung der Elemente der Materie, die während der
irdischer Existenz zu diesem Körper gehörten, wird nicht wiederhergestellt.

Dies ist der grundlegende Unterschied zwischen der Theologie des

Origenes und der stoischen Lehre über die Wiederherstellung der

„ursprünglichen Zusammensetzung" des Körpers.33 Der logos spermatikos ist
„der Verstand, der die Substanz [des Menschen] enthält", er ist körperlich
(ratio quae continet substantiam [...] corporalis),34 Nach dem Tod bleibt er
unversehrt, und durch ihn wird der Auferstehungskörper regeneriert. Der
logos spermatikos (oder der Verstand), die Seele und der Körper sind die
Wesenheiten. „Der Logos ergreift mit seinem Eidos die Materie" und
gestaltet sie mit seinen Kräften (Suvdpewv) um, indem er den Körper formt.
Er verändert die Eigenschaften des stofflichen Substrats in solche, deren
Träger der logos spermatikos selbst ist.35 Wie in Plotins Enneaden, so
stehen auch bei Origenes der Logos und das Eidos miteinander in einer
Korrelation, sie existieren paarweise und unabhängig von der Materie.

Methodius lehnt das Konzept des Origenes von vorkosmischen Wesen
vollständig ab und besteht auf einer historischen Lektüre des Buches

31 ORIGÊNE: Traité des principes, III, 6, 5-6, in: Sources Chrétiennes 268, III. Paris:
Editions du Cerf 1980, 246-250; vgl. ORIGENES: De principiis III, VI, 5-6, in: Patrologia Graeca,
tomus XI. Paris: J.-P. Migne 1857, Col. 338CD-339A.

32 ORIGÈNE: Traité des principes, II, 10, 3-4, in: Sources Chrétiennes 252, I. Paris: Editions
du Cerf 1978, 380-382; vgl. ibid., II, X, 3. Col. 235B-236C.

33 ORIGÈNE: Contre Ceise, V, 23, in: Sources Chrétiennes No 147, III. Paris: Editions du
Cerf 1969, 68-72; vgl. ORIGENES: Contra Celsum, V, 23, in: Patrologia Graeca, tomus XI. Paris:
J.-P. Migne 1857, Col. 1216C-1217A.

34 PAMPHILE et EUSEBE DE CESAREE: Apologie pour Origène, suivi de Rufin d'Aquilée, Sur la

falsification des livres d'Origène, 130, in: Sources Chrétiennes 464, I. Paris: Editions du Cerf
2002, 210-212; vgl. PAMPHILUS: Apologia pro Origene, VII, in: Patrologia Graeca, tomus XVII.
Paris: J.-P. Migne 1857, Col. 594C-595A.

35 ORIGENES: E commentario in psalmum primum, in: Patrologia Graeca, tomus XII. Paris:
J.-P. Migne 1857, Col. 1097C.



Methodius von Patara gegen Origenes 181

Genesis, um die Leiblichkeit des Menschen zu betonen. Er repräsentiert
damit eine im 3. Jahrhundert weit verbreitete Sichtweise. Nach seiner Aussage

wurde der erste Mensch unsterblich erschaffen und lebte von dem
Atem, der ihm von Gott gegeben wurde; er besaß einen Körper, und zwar
noch vor dem Sündenfall: „die fleischliche Umhüllung der Seele" wurde
von Gott gegeben und ist „automatisch" (aÜTopaxi) nicht wegen des
Sündenfalls gestaltet.36 Methodius wendet sich daher kategorisch gegen
Origenes, für den die Körper eine natürliche Folge des Seelenabfalls von
Gott sind.37

Nach Methodius schuf Gott die Welt und die Menschen zusammen mit
ihren Körpern. Dies ist ein anderes Verständnis von der Schöpfung als bei
Origenes, für den die Welt ein notwendiger Ort nach dem Sündenfall ist,
sozusagen die ontologische Nische eines gefallenen Wesens. Methodius von
Patara sagt: Der Mensch hat einen freien Willen, aber er wollte das Gebot
Gottes nicht erfüllen. Wie in der frühjüdischen Theologie ist Adam der
kollektive Mensch, die Menschheit. Methodius identifiziert Adam mit der
menschlichen Rasse oder der menschlichen Natur (der Logos ist in Adam
verkörpert).38

Seit dem Tag von Adams Sündenfall hat die Menschheit den göttlichen
Atem verloren. Einer begeht die Sünde, und alle sind in Gedanken und
Wünschen geschädigt. Methodius folgt dem Apostel Paulus und vertritt
den Standpunkt, dass die Sünde im Menschen wohnt. „Die Ursache
(trapalxiov) der Sünde ist nicht der Körper, sondern die Seele selbst (où rô
awpa... 1) ijjcxtl év éauxfj)."39 Die Wurzeln der Sünde sind fleischliche
Begierden. Sie werden ständig von Satan entzündet. Der Tod ist sowohl eine
Strafe für die Sünde als auch das Heilmittel Gottes. Auffällig ist das Positive

in der begrifflichen Fassung der Anthropologie, das fast alle Griechen
teilten. Sie minderten die Gefahr der menschlichen Situation nicht, und
gleichzeitig versteiften sie sich nicht wie die lateinischen Väter auf die
dunkle Seite der Leiblichkeit.

36 Methode D'Olympe : Le Banquet, II, VII, in: Sources Chrétiennes 95. Paris: Editions du
Cerf 1963, 84; vgl. METHODIUS OlympiuS: Convivium decern virginum, II, VII, in: Patrologia
Graeca, tomus XVIII. Paris: J.-P. Migne 1857, Col. 57BC.

37 EPIPHANIUS: Panarion, 64, 21, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten
Jahrhunderte, Bd. 31, II, hrsg. K. Holl, J. Dummer. Berlin: Akademie Verlag 1980, 434-435;
EPIPHANIUS CypriuS: Adversus hœreses, Adversus Origenem Adamantium, Hceresis XLIV sive
LXIV, in: Patrologia Graeca, tomus 41. Paris: J.-P. Migne 1858, Col. 1137C-1140A.

38 METHODE d'Olympe: Le Banquet, III, IV, in: Sources Chrétiennes 95. Paris: Editions du
Cerf 1963, 96-98. Vgl. METHODIUS OLYMPIUS: Convivium decern virginum, III, IV, in: Patrologia

Graeca, tomus XVIII. Paris: J.-P. Migne 1857, Col. 65A.
39 EPIPHANIUS: Panarion, 64, 21, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten

Jahrhunderte, Bd. 31, II, hrsg. K. Holl, J. Dummer. Berlin: Akademie Verlag 1980, 435; vgl.
EPIPHANIUS CYPRIUS: Adversus hœreses, Adversus Origenem Adamantium, Hœresis XLIV sive
LXIV, in: Patrologia Graeca, tomus 41. Paris: J.-P. Migne 1858, Col. 1140A.



l82 Andrej Danilov

VI. Die Rezeption des Begriffs „Eidos" bei dem Bischof Mark Diadochus
von Photike im Kontext der Kontroverse zwischen Methodius und
Origenes

Der entschiedene Antimonophysit, Bischof Mark Diadochus von Photike
(um 400-475), trug bald nach dem Konzil von Chalcedon in Epirus beim
Fest der Himmelfahrt Christi eine Homilie vor, in der man den Nachhall
der Kontroverse zwischen Methodius und Origenes heraushören kann. Die
chalcedonensische Terminologie beginnt sich allmählich in der kirchlichen
Sprache zu verwurzeln. Erstens führt Diadochus zu ihr durch biblische
Anspielungen. Aus dem Psalter und den Verweisen des Apostels Paulus auf den
Psalter werden einige Zitate verwendet, die anscheinend als Erläuterung
der chalcedonensischen Christologie dienen.40 Diadochus findet in den
biblischen Worten einen Hinweis auf die göttliche und menschliche Natur
in Christus, d.h. auf die zwei Naturen.

„Also, einen und denselben Herrn verkündigten die Propheten, und die Gestalt
seiner Fleischwerdung (tfjç 8è aapKioaeux; aùroû tô er/rjpa; Phil 2, 7) vermischten

sie in keiner Weise zu einer Natur (où ouvéxeorv <|>üaiv), wie manche jetzt
interpretieren. Aber in verschiedenen Worten auf göttliche Weise (0£OJtpe7rK><;)

drückten sie etwas aus, das sich auf seine Gottheit bezieht. Nun, was sich auf
den Körper (tcp owpati) bezieht, drückten sie auf menschliche Weise
(àv0pu)JTO7tpe7n&ç) aus, um uns klar zu unterweisen: der aufgestiegene (dvaßou;)
beziehungsweise der über den Himmel erhobene (£7tap0et<;) Herr, der wahrhaft
existiert (ö pèv êoriv), nimmt den Anfang (ündtpxet) aus dem Vater. Was jedoch
(Ô Sè) von der Jungfrau abstammt (yéyovev), bleibt (pévet) Mensch, einer in
dem Eidos und in der Hypostase (eu; föv év eïSet, Kai eu; év Ù7roatâcrei). Genau
das Unkörperliche (àeuôparoc;) gab sich das Eidos (ei5o7ioir|aa<;) durch die
Annahme des Fleisches (rrj jrpoaÀi)i|>£i rrjc; crapKÔç). Darin stieg (aveßr|) er sichtbar
(spcßavwc;) dorthin auf, woher er unsichtbar (àcfiavàx;) absteigend (xaraßuc;) sich
inkarnierte (ècrapKU)0r|) [...]. Niemand denke also, dass seine berührbare menschliche

Natur (rf|v 7ruKvötr|ra rrjc; <xv0pio7rou cßuaeuu;), an der der heilige Logos
Gottes wesenhaft teilhatte (oùaicoScôç Koivojvijcjaç), den Glanz seiner göttlichen
und glorreichen Wesenheit (oüoiac;) anerkennend (syviôp tarai), verändert war
(à5eÀ<t>oi). Darüber hinaus verbleibt die Wahrheit der Naturen (àXrjOetav
cßücrewv) in ihm untrennbar (àxtapûnxoç)."41

Es ist hier geboten, an die Kritik des Professors A.A. Dmitiewskij anlässlich
der Übersetzung dieser Homilie durch Professor K.D. Popov zu erinnern.
Dmitiewskij beschuldigte im Jahre 1905 Popov einer Menge Unge-
nauigkeiten bei der Übersetzung des Diadochus, doch in der von ihm
vorgeschlagenen Variante ist er selbst durchaus nicht immer präzise, und die

40 DlADOQUE DE PHOTICE: Œuvres Spirituelles, in: Sources Chrétiennes 5 bis. Paris:
Editions du Cerf 1955, 164-167; vgl. MARCUS DIADOCHUS: Homilia de ascensione Domini, II—IV,
in: Patrologia Graeca, tomus LXV. Paris: J.-P. Migne 1864, Col. 1142B-1146B.

41 Ibid. 167-168, vgl. ibid., V-VI. Col. 1145CD.



Methodius von Patara gegen Origenes 183

gemachten „Verbesserungen" dienen der apologetischen Verstärkung der
Ähnlichkeit mit dem chalcedonensischen Horos.42

Anscheinend neigt Diadochus der Position des Methodius von Patara
zu. So finden wir bei ihm das chalcedonensische Bild von Jesus Christus: In
einem Eidos und in einer Hypostasis verweilen untrennbar die göttliche
und die menschliche Natur. Der Logos Gottes, an dem die menschliche
Natur „wirklich teilhat", „erleuchtet" sie mit seiner göttlichen Wesenheit,
ohne sie jedoch zu verändern. Früher trug Theodoret von Cyrus dasselbe
Bild Christi vor: „In einer Person sind zwei Naturen erschienen (8öo cjmaeu;
évi Sel^aç 7tpo(jd>7rco)"43, und die göttliche Natur .erleuchtet' mit der
Herrlichkeit des Logos die menschliche".44 Bei Diadochus von Photike sehen
wir eine Präzisierung des chalcedonensischen Begriffs: Einer in dem Eidos
und in der Hypostasis mit zwei „untrennbaren" wahren Naturen.

VII. Epilog

Indem Origenes sein theologisches System ausbildet, hält er es für nötig,
über das anthropologische Drama zu erzählen, wenn man über den
Menschen spricht: wie der Mensch von Gott beabsichtigt war, wie er dem Tod
verfiel, wie er in der neuen Schöpfung des Menschenbildes zurückkehrt, in
der Menschwerdung Gottes, in der Inkarnation. Die Theologie des Origenes
zeichnet sich durch einen unstillbaren Wunsch aus, den Menschen durch
die Stufen des spirituellen Aufstiegs zu transzendieren. Origenes spricht
unermüdlich davon, wie sich der Mensch über seine Situation, über seine
Eigenschaften und Bedingungen erhebt. Hier öffnet sich der Weg der Mystik

und der Askese. Erstens liegt der Mittelpunkt des Menschen außerhalb
seiner selbst, er muss sich selbst übersteigen, Übermensch (homo homo —»

ûirèp av0pw7roç supra/super homo)45 werden. Zweitens ist der Mensch
nur im Kontext der Menschwerdung Gottes verständlich. Das tiefste Wesen

des Menschen ist die Vergöttlichung. Durch die Inkarnation Gottes ist
die menschliche Natur in Christus und im Menschen göttlich geworden.

In Christus wurde also die göttliche Natur mit der menschlichen
„vereint", so dass die menschliche Natur zusammen mit der göttlichen ver-

42 /iMHTPHEBCKHft, A.A. [Dmitrievsky, A.A.] : Onwm U3damm epetecxux u,epkobhux nu-
camejieü dpesHeüuieeo epeMemi e pyccxoü nampojioeunecKoü jiumepamype [Die Erfahrung
der Herausgabe von griechischen Kirchenschreiber der ältesten Zeit in der russischen patro-
logischen Literatur]. St. Petersburg: Tip. Imper. Akad. 1905, 79-89.

43 THEODORETUS CYRENSIS: Explanatio in Ezechielen1, XI, 22-23, >n: Patrologia Graeca,
accurante J.-P. Migne. Tomus LXXXI. Paris, 1864. Col. 901D.

44 THEODORETUS CYRENSIS: lnterpretatio secundœ epistolœ ad corinthios, IV, 6, in: Patrologia

Graeca, tomus LXXXII. Paris: J.-P. Migne 1864, Col. 401B.
45 ORIGÈNE: Homélie sur Ézéchiel, III, 8, in: Sources Chrétiennes 352. Paris: Editions du

Cerf 1989, 146; vgl. ORIGENES: Homilia III, 8 in Ezechielem, in: Patrologia Graeca, tomus XIII.
Paris: J.-P. Migne 1862, Col. 694C.



184 Andrej Danilov

göttlicht werden konnte. Dies geschieht nicht nur in Christus, sondern in
jedem, der an Christus glaubt und nach seiner Lehre lebt.46 Origenes
formuliert den moralischen Imperativ: „Lasst uns mit ganzer Kraft das
Menschendasein fliehen (7tape0épe0a, iva <— TrapaTÎ0r|pi => fugio). Wir wollen
uns beeilen (CT7reû8copev), Götter (0eoi) zu werden. Denn solange wir nur
Menschen sind, sind wir Lügner (vpeöcnrcu)."47 Der Wunsch, Mensch zu
sein, wird als Lüge, als Irrtum betrachtet. Hier scheint bei Origenes der
misanthropische Grundzug seiner anthropologischen Vorstellungen hervor
sowie die Dehumanisation der Dynamik der menschlichen Entwicklung,
auch wenn das heute vielleicht abstoßend wirkt.

Im zitierten Kommentar zum Johannesevangelium verwendet Origenes
das Schlüsselwort „entfliehen" / „entkommen". Flucht ist immer mit einer
Gefahr verbunden; eine gefährliche Bedrohung hängt über dem Menschen,
der zwischen Fleisch und Geist hin- und hergerissen ist, und alles hängt
davon ab, zu welcher Art von Menschen er wird. Die Pole sind der tierische

Mensch (homo animalis) und der Übermensch (super homo), und
dazwischen liegen der bloße Mensch (homo tantum) und der menschliche
Mensch (homo homo). Ein weiteres Schlüsselwort lautet „eilen". Eine Person

muss das Ziel außerhalb seiner selbst erreichen. Seine wahre Wesenheit

ist nicht in ihm selbst positioniert, er muss dorthin eilen. Dies ist ein
dramatischer Moment: Es gibt wenig Zeit für alles in allem. Der Mensch
eilt auf dem Weg zu immer Größerem, zu der Vereinigung mit dem Logos
und zur Kontemplation der göttlichen Eidoi.

Die Ähnlichkeit mit Gott galt für Piaton als das Hauptziel des
Menschen. Die Geburtshilfe für das Göttliche spielt eine wichtige Rolle bei der
Erreichung dieses Ziels (vgl. Theaitetos 150c). Origenes stimmt nicht mit
Piaton überein, der „Erlösung" als nicht universal (nur für ausgewählte
philosophische Seelen) und nicht als endgültig (Seelen sind immer wieder
dazu verdammt, aus „dem überhimmlischen Bereich" [ö imepoupüvioc;
töttoc;, Phaidros 247c] auf die Erde abzufallen) ansah. Doch Origenes
wiederholt mit Piaton, dass die Erlösung nicht den ganzen Menschen umfasst,
sondern nur den vernünftigen Teil seiner Seele. Das Christentum nach
dem Konzil von Nicäa lehrt jedoch, dass der Mensch vergöttlicht wird
nicht durch die Anschauung der Eidoi in ihrer guten Ordnung, sondern
indem er dem menschgewordenen Gott in seiner Nächstenliebe ähnlich wird.

Gemäß des Methodius und später des Epiphanius soll Origenes eine
partielle Auferstehung des Menschen manchmal anerkennen, aber manch-

46 ORIGENE: Contre Celse, III, 28, in: Sources Chrétiennes 136, II. Paris: Editions du Cerf
1968, 68; vgl. ORIGENES: Contra Celsum III, 28, in: Patrologia Graeca, tomus XI. Paris: J.-P.
Migne 1857, Col. 956D.

47 ORIGENE: Commentaire sur saint Jean, XX, XXIX, 266 in: Sources Chrétiennes 290, IV.
Paris: Editions du Cerf 1982, 286; vgl. ORIGENES: Commentariorum in Evangelium secundum
Joannem XX, 23, in: Patrologia Graeca, tomus XIV. Paris: J.-P. Migne 1857, Col. 641B.



Methodius von Patara gegen Origenes 185

mal auch leugnen48. Es gibt ein gewisses Missverständnis von Methodius:
das sehr wichtige Konzept von Eidos bei Origenes wird stark uminterpretiert

und sieht schon anders aus. Unter dem Auferstehungskörper wird es
vielmehr eine äußere Erscheinung verstanden, als eine physische Form,
d.h. als ein Eidos, das im menschlichen Körper verbleibt und seine Identität

durch den Fluss der Materie garantiert. Methodius kritisiert nicht
Origenes, sondern seine Thesen sind vor allem gegen den Neuplatonismus
von Plotin und Porphyrius gerichtet49. Unter Verwendung der platonischen

und peripatetischen Ansichten sprechen Origenes und Methodius
unterschiedliche Sprachen50 (besonders anläßlich der Begriffe ,,eï5oç" und
„pop^iy*), was sich störend auf den konstruktiven Dialog auswirkt. Dieses

Beispiel eines theologischen Missverständnisses kann als Mahnung für die
gegenwärtigen ökumenischen Diskussionen dienen.

48 EPIPHANIUS: Panarion, 64, 4 in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten
Jahrhunderte, Bd. 31, II, hrsg. K. Holl, J. Dummer. Berlin: Akademie Verlag 1980, 412-413.

49 BENJAMINS, H.S.: Methodius von Olympus. Über die Auferstehung: Gegen Origenes und

gegen Porphyrius?, in: Origeniana septima. Origenes in der Auseinandersetyungen des 4.
Jahrhunderts, hrsg. W.A. Bienert und U. Kühneweg. Leuven: University Press 1999, 96.

50 CLARK, E.A.: The Origenist Controversy: The Cultural Construction of an Early Christian

Dialogue. Princeton N.J.: Princeton University Press 1992, 93-94.



i86 Andrej Danilov

Zusammenfassung
Im Rückgriffaufdie frühpatristische Tradition der Verwendung des Begriffes
„Eidos" entfaltet dieser Aufsatz die Frage, wie die theologische Terminologie
sich ausgeprägt und entwickelt hat. Dabei wird in den Blick genommen, wie
Origenes und Methodius von Patara dem philosophischen Begriff „Eidos"
einen anderen Sinngehalt beigelegt haben, der von ihnen nicht klar
ausgesprochen wurde. Daher ist die Kritik des Methodius keine dialogische
Diskussion mit Origenes, sondern eine monologische Darstellung seiner eigenen
Auffassung über das „Eidos", deren Entstehung durch das Missverständnis
des Begriffs „Eidos" bei Origenes inspiriert wurde. Unter Verwendung der
platonischen und peripatetischen Ansichten sprechen sie unterschiedliche
Sprachen, was sich störend auf den konstruktiven Dialog auswirkt. Dieses
Beispiel eines theologischen Missverständnisses kann als Mahnung für die
gegenwärtigen ökumenischen Diskussionen dienen.

Abstract
With reference to the early patristic tradition of the use of the term "eidos",
the question arises as to, how the theological terminology was formed. It
should also be considered here how Origen and Methodius of Patara, when
using the same philosophical concept of eidos, attributed another meaning
to it that was not clearly articulated by themselves. Therefore, the criticism
of Methodius is not a dialogical discussion with Origen, but a monologic
representation ofhis own conception ofeidos, which emergence was inspired
by a misunderstanding ofOrigen's use of the term "eidos". Employing Platonic
and Peripatetic views, they speak in different languages, something which
impedes a constructive dialogue. This example of theological misunderstanding

serves as a warning for the current ecumenical discussions.


	Die anthropologische Kontroverse um das "Eidos" : Methodius von Patara gegen Origenes

