Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)
Heft: 1
Artikel: Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe : die Frage nach dem

weiblichen Diakonat aus der Perspektive eines komparativen
Verstandnisses des sakramentalen Ordo

Autor: Brand, Fabian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FABIAN BRAND

Dienst am Gottesvolk

in der Diakonie der Liebe.
Die Frage nach dem weiblichen Diakonat aus der
Perspektive eines komparativen Verstdndnisses
des sakramentalen Ordo

Und wieder hat Papst Franziskus eine Kommission einberufen, um erneut
das Anliegen einer mdglichen Zulassung von Frauen zum Diakonat zu
klaren.! Durchaus iiberraschend kam die Nachricht, dass der Papst noch
einmal ein Gremium einrichtet, dass sich mit dem Thema des Frauendia-
konats auseinandersetzen soll, sind doch die Beratungen einer ersten
Kommissionsarbeit, die von 2016 von 2019 andauerte, weitgehend ergeb-
nislos geblieben. Letzteres mag aber auch gar nicht verwundern, denn wie
Karl-Heinz Menke, der vom Papst in das Gremium berufen worden war,
duflerte, sei es nur Aufgabe gewesen, ,eine kurze Bilanzierung des histori-
schen Befundes“? darzulegen. Dass es aufgrund der durchaus verworrenen
Lage der Traditionen kein eindeutiges Ergebnis geben konnte, war eigent-
lich bereits vor der Einsetzung dieser pdpstlichen Kommission absehbar.
Nun bleibt also abzuwarten, mit welchem Arbeitsauftrag das neue Gre-
mium ins Rennen geschickt wird und ob die Ergebnisse der Beratungen
den vielfdltigen Erwartungen, die bereits seit 2016 formuliert worden sind,
gerecht werden konnen.

Hoffnungen im Blick auf die Zulassung von Frauen zum Diakonat je-
denfalls gibt es zuhauf. Gerade in Deutschland haben sie durch den ge-
meinsamen ,Synodalen Weg“ der Bistiimer neuen Auftrieb erhalten. Das
Synodalforum ,Frauen in Diensten und Amtern in der Kirche“ hat sich in
seinem vorbereitenden Papier eindeutig fiir eine Auseinandersetzung mit
dem Thema des weiblichen Diakonats positioniert: ,Die eigenstdndige Be-
deutung des Diakonats (auch) der Frau als Amt ,sui generis’ (in Unterschei-
dung von Presbyterat und Episkopat)“? ist eines der Themen, das in die-
sem Forum explizit behandelt werden soll.

1 Vgl. Papst Franziskus richtet neue Kommission fiir Frauendiakonat ein.
https://www.vaticannews.va/de/vatikan/news/2020-04/papst-franziskus-neue-kommission-
frauendiakonat.html (16.07.2020).

2 MENKE, Karl-Heinz: Die Einheit der Kirche steht auf dem Spiel. Interview mit Regina
Einig, in: Die Tagespost, 09.06.2019.

3 Vorbereitendes Forum: Frauen in Diensten und Amtern in der Kirche. Abschlussbericht
der Arbeitsgruppe zur Vorbereitung des Synodalforums. Stand: 23.10.2019.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 153

Die vielgestaltigen Erwartungshaltungen machen es nicht leicht. Sie er-
zeugen einen Handlungsdruck, der eine durchaus positiv-kreative Wirkung
freisetzen kann: Sie zeigen, dass es an der Zeit ist, wieder neu iiber dieses
Thema nachzudenken und dabei sehr sorgfiltig auszuloten, welche dog-
matischen Chancen bestehen, Frauen zum Diakonat zuzulassen. Auch Er-
wartungen sind ein ,Zeichen der Zeit’ und es ist Aufgabe der Theologie,
sich den Orten, an denen diese Zeichen erzeugt werden, auszusetzen und
von dort ausgehend neue Perspektiven aufzuzeigen. Daher wird es mir im
Folgenden vor allem um zwei Dinge gehen: Einerseits soll in aller Kiirze
der Traditionsbefund im Blick auf den Diakonat fiir die Frau prasentiert
werden, andererseits mochte ich der Frage nachgehen, welche dogmati-
schen Spielriume sich im Hinblick auf die Offnung des Ordo fiir Frauen
ergeben.

1. DIE DIAKONISCHE DIMENSION DER KIRCHE

Bevor es explizit um den Diakonat der Frau gehen soll, seien einige grund-
satzliche Bemerkungen zum Diakonat vorweggeschickt. Denn es ist mei-
nes Erachtens nicht ausreichend, einen weiblichen Diakonat einzufiihren.
Es miisste vielmehr zundchst ein vordergriindiges Anliegen sein, den Dia-
konat iiberhaupt neu zu entdecken und wertzuschiatzen. Immerhin sind
gut 55 Jahre nach der Wiedereinfithrung des stindigen Diakonats durch
das Zweite Vaticanum die Anzahl der jahrlichen Weihebewerber in den
deutschen Bistiimern iiberschaubar.# Nur in wenigen Pfarreien gibt es ne-
ben dem Pfarrer bzw. Vikar noch einen (stindigen) Diakon, der zur Mitar-
beit in den seelsorglichen Aufgaben beauftragt ware.5> Der Diakonat fiihrt
immer noch ein Schattendasein.

Das mag vor allem auch daran liegen, dass die Aufgaben des Diakons
lingst auf andere Berufsgruppen iibergegangen sind: Besonders die Pas-
toral-/Gemeindereferenten sind es, die im Endeffekt jene Dienste wahr-
nehmen, die dem Diakonat eigen sind. Die Realitdt in den Pfarreien zeigt,
dass man auch sehr gut ohne einen zusdtzlichen ordinierten Amtstrager
neben dem Priester auskommt. Die origindren Aufgaben des Diakons, wie
die Sorge fiir die Armen und Kranken oder die Katechese oder die Evange-

https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/SW -
Vorlage-Forum-II1.pdf, 11 (27.07.2020).

4 Vgl. MULLER, Gerhard Ludwig: Theologische Uberlegungen zur Weiterentwicklung des
Diakonats, in: MThZ 40 (1989), 129-143, hier 140, der ,eine nicht unerhebliche zahlenmiflige
Ausweitung der Diakone“ einfordert.

5 Vgl. MULLER, Gerhard Ludwig (Hg.): Der Diakonat - Entwicklung und Perspektiven. Stu-
dien der Internationalen Theologischen Kommission zum sakramentalen Diakonat. Wiirzburg:
Echter 2004, 68, welche die Zahlen der Diakone in der Weltkirche aus dem Jahr 1998 pra-
sentiert; eine aktuelle Statistik, die einen Uberblick fiir die deutschen (Erz-)Didzesen bietet,
ist im Internet abrufbar: https://diakone.de/aktuelles/statistik (27.07.2020).



154 Fabian Brand

liumsverkiindigung werden langst von engagierten Laien erfiillt.¢ Und so
bleibt wohl die grundsatzliche Frage offen, wofiir es denn noch einen ge-
weihten Diakon braucht, wenn seine Aufgaben doch genauso gut von Lai-
en, die keine sakramentale Ordination empfangen haben, ausgeiibt werden
kénnen.

Gerade dieser Gedankengang aber macht es durchaus schwierig, die Eta-
blierung des Diakonats fortzufithren und ihn in den Pfarreien weiter zu
verwurzeln. Hier mag die Angst vor einer ,Klerikalisierung der Laien“ mit-
schwingen, die mitunter soweit gehen kann, dass es gar zum ungeschrie-
benen Berufsethos erhoben wird, nicht um die Diakonenweihe zu bitten,
sondern weiterhin den eigenen Dienst im Stand des Laien wahrzuneh-
men.” Genau solche Sichtweisen wachsen sich aber zunehmend zu einem
massiven Problem aus: Denn der Diakonat gehort ja seit alters her zum
hierarchischen Amt der Kirche dazu und das diakonale Amt ist es gerade,
durch welches Christus in besonderer Weise in der Gestalt des Dieners ei-
nen sichtbaren Ausdruck inmitten der Gemeinde erlangt. Es geht also nicht
darum, einer blofen Klerikalisierung Vorschub zu leisten, sondern die Kir-
che in ihrer hierarchischen Verfasstheit darzustellen und damit Vorbild fiir
die vielfdltigen Dienste, die es in den Gemeinden gibt, zu sein. Zum ande-
ren wiirde hiermit auch eine allzu verengte Sicht auf den Presbyterat auf-
gebrochen: Der sakramentale Ordo erschopft sich eben nicht im priester-
lichen Dienst, der Ordo zeichnet sich vielmehr durch die Vielgestaltigkeit
in den drei Dienstimtern aus. Diese Vielfalt gilt es auch in den einzelnen
Gemeinden darzustellen. Dazu braucht es zumindest den Diakonat als kom-
plementdre Gréfle zum sacerdotalen Dienstamt, um deutlich zu machen,
wie der Ordo Abbild jener Vielgestaltigkeit der Dienste ist, die in den un-
terschiedlichen Gemeinden anzutreffen sind.

Es geht also darum, den Diakonat in der Breite zu entdecken. So, wie es
in den Pfarreien einen zustdndigen Presbyter gibt, so sollte es in jeder
Pfarrei auch mindestens einen zustindigen Diakon geben. Nicht nur, dass
damit die seelsorglichen Aufgaben auf mehrere Schultern verteilt werden
konnten, dadurch wiirde den Diakonen auch ermdglicht, den ihnen anver-
trauten Dienst in sehr konkreter Form nachzukommen. Denn dort, wo ei-
nem Priester die Zustdndigkeit fiir mehrere Pfarreien anvertraut ist, konn-
ten die Diakone in den einzelnen Orten ihren Stellvertreterdienst von Bi-
schof und Presbyter ausiiben. Dort ,versehen die Diakone im Auftrag des
Bischofs oder des Pfarrers den Dienst helfender Liebe“, wie es in der Mo-
dellansprache zur Diakonenweihe heifst.

6 Die statistischen Daten der DBK fiir das Jahr 2019 zeigen im Blick auf die deutschen
(Erz-)Diozesen folgendes Bild: 3335 Diakone stehen im Verhdltnis zu 7766 Pastoral-/Ge-
meindereferenten (vgl. Katholische Kirche in Deutschland. Zahlen und Fakten 2019/z0, 81).

7 Vgl. MULLER: Diakonat, 141.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 155

Zusammengenommen bedeutet dies: Parallel zur Diskussion um die Zu-
lassung von Frauen zum sakramentalen Diakonat sollte ebenso theologisch
tiber den derzeitigen Stand des Diakonats an sich reflektiert werden. Es ist
nicht ausreichend, Frauen zum Diakonat zuzulassen und gleichzeitig den
Diakonat in seiner Schattenexistenz zu belassen. Dies wiirde dem ordinier-
ten Amt mehr schaden, als dass es niitzlich wéare. Denn letztendlich wiirde
dann den Frauen zwar der Zugang zum geweihten Dienstamt gewahrt, dies
aber unter der Pramisse, ein Amt auszuiiben, das sich auch iiber fiinfzig
Jahre nach seiner Wiedereinfithrung noch nicht wirklich durchgesetzt hat.
Wenn beides aber zusammengeht, stehen die Chancen gut, dass es nicht
nur um blofe Zulassungsfragen geht, sondern dass damit auch die Wiede-
rentdeckung der hierarchischen Verfasstheit der Kirche verbunden ist, die
das Abbild einer Communio in der Vielfalt der Dienste ist.

2. DIAKONINNEN: DAS ZEUGNIS DES NT UND DER TRADITION

Das neutestamentliche Zeugnis fillt in der Frage nach dem weiblichen Dia-
konat duflerst diirftig aus. Die beiden grundlegenden Belegstellen sind R6m
16,1 und 1 Tim 3,11, also der paulinische Gruff an ,,Phoebe, die auch Diene-
rin der Gemeinde von Kenchred ist“¢ und die Erwahnung von Frauen im
Zusammenhang mit den Diakonen im Pastoralbrief.

Mit Sicherheit lasst sich aus den beiden Stellen nichts schlief3en; auf-
grund der Interpretationsoffenheit der beiden Belege, lassen sie sich so-
wohl als Argumente gegen und fiir den weiblichen Diakonat anfithren. Aus
den beiden Texten lassen sich nur sehr diirftige Einsichten ableiten:

1. Es hat zur Zeit des Paulus in der Gemeinde von Rom einen Dienst ge-
geben, der ,Diakonat genannt wurde. Diesen Dienst hat Phoebe ausgeiibt.
- Es muss offenbleiben, ob es sich hierbei wirklich um ein offizielles Amt
handelte, das sie durch einen hoheitlichen Akt von der Gemeinde tibertra-
gen bekam.? Ebenso bleibt unklar, welche Tatigkeiten dieser Dienst um-
fasste und ob es sich hierbei um einen Diakonat in der heutigen theologi-
schen Fiillung des Wortes handelte. All dies gilt jedenfalls als hochst un-

8 So iibersetzt die revidierte Einheitsiibersetzung den Vers.

? Christoph Bottigheimer schldgt vor, ,von einem im kirchenamtlichen Sinne unspezifi-
schen Gebrauch des Wortes Diakon auszugehen“ (Der Diakonat der Frau, in: MThZ 47 (1996),
253-266, hier 254); Miiller tendiert dazu, die Aufgabe der Phoebe als ,Hilfstatigkeit“ zu be-
greifen (Diakonat, 141); Manfred Hauke bemerkt, Phoebe habe eine ,Titigkeit als Unterstiit-
zung, Schutz und Gastfreundschaft von Seiten einer wohlhabenden Dame® wahrgenommen
(Die Geschichte der Diakonissen. Nachwort und Literaturnachtrag zum Standartwerk von
Aimé-Georges Martimort iiber die Diakonissen, in: DERS./HOPING, Helmut (Hgg.): Der Diako-
nat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019, 361-394, hier 364; vgl. auch VOGT,
Hermann J].: Bemerkungen zur friihen Amts- und Gemeindestruktur, in: ThQ 175 (1995), 192-
198, hier 193); auch Martimort geht davon aus, dass es sich bei der Aufgabe der Phoebe nicht
um eine fixes Amt mit einem klar umrissenen Aufgabenbereich gehandelt habe (vgl.
Deaconesses. An historical Study. San Francisco: Ignatius Press 1986, 22).



156 Fabian Brand

wahrscheinlich.1© Mit Dorothea Reininger ldsst sich niichtern festhalten:
»Innerhalb dieses Kontextes ist [...] der Konsens mdglich, in Phoebes Funk-
tion in der Gemeinde von Kenchread einen Widerschein, eine Wurzel oder
einen ersten Ansatzpunkt fiir die weibliche diakonia innerhalb der noch
vollig im FluR befindlichen Amterordnung zu sehen.“11

2. Noch verworrener scheint die Lage von 1 Tim 3,11: Es ist hochst un-
klar, ob es sich hier wirklich um Frauen handelt, die einen diakonischen
Dienst in der Gemeinde ausgeiibt haben!? und in welcher Beziehung die
genannten Frauen zu den in 1 Tim 3,8 Diakonen standen.!* Anzunehmen,
der Pastoralbrief liefere einen ersten Kriterienkatalog fiir den weiblichen
Diakonat scheint mir doch sehr hypothetisch; exegetisch bewegt man sich
mit solchen vagen Vermutungen wohl auf héchst unsicherem Boden. 14

Schlussendlich bleibt in der Untersuchung des neutestamentlichen Zeug-
nisses ein hochst magerer Befund, den Reininger so zusammenfasst: ,Es
hat in dieser frithen Zeit eben weder Episkopen noch Priester oder Diako-
ne in der heute bekannten Form gegeben. Unter dieser hermeneutischen
Voraussetzung scheint die neuere Forschung der letzten Jahre nachdriick-
lich in die Richtung zu gehen, die biblischen Zeugnisse im Sinne eines -
wie auch immer gefiillten - weiblichen Diakonats zu verstehen.“’> Damit
muss man sich mit einem Minimalbefund abfinden, wenn man sich auf die
Suche nach einem Beleg fiir den weiblichen Diakonat im Neuen Testament

10 Vgl. CONGAR, Yves: Gutachten zum Diakonat der Frau, in: Synode 7 (1973), 23-27, hier
23; Peter Hiinermann spricht sogar davon, dass es sich ,verbietet [...], hier von einem Zeug-
nis fiir den spezifischen Amtsdiakonat der Frau zu sprechen” (Gutachten zum Diakonat der
Frau, in: Synode 7 [1973], 28-33, hier 28). Auch Wolter erkennt darin ,keine Amtsbezeich-
nung, sondern Paulus charakterisiert mit diesem Ausdruck Phobes Einsatz fiir die Gemeinde
von Kenchred“ (WOLTER, Michael: Der Brief an die Rémer. Teilband 2: R6m 9-16 [= EKK VI/2].
Ostfildern: Patmos 2019, 459). Freilich betont Wolter aulerdem, dass aus dem Terminus
durchaus eine besondere Beziehung zwischen Phobe und der Gemeinde impliziert ist (vgl.
ebd.).

11 REININGER, Dorothea: Diakonat der Frau in der einen Kirche. Diskussionen, Entschei-
dungen und pastoral-praktische Erfahrungen in der christlichen Okumene und ihr Beitrag zur
rémisch-katholischen Diskussion. Ostfildern: Schwabenverlag 1999, 74.

12 Hiinermann jedenfalls merkt an, ,hier eine Anweisung fiir Diakoninnen zu sehen®
(Gutachten, 28).

13 Das Ergebnis von Martimort ist nicht gerade weiterfiihrend, er hilt fest, “that the
women in question did have some relationship to the deacons being discussed” (Deaconess-
es, 21). Wie genau dieses Verhiltnis allerdings zu bestimmen ist, bleibt aufgrund der vagen
Textvorgabe offen. Interessant ist, dass Martimort den Einschub als Arbeit eines sekundiren
Redaktors identifiziert (vgl. Deaconesses, 21), nach Hauke gilt die Interpolations-Hypothese
mittlerweile allerdings als iiberholt (vgl. Geschichte, 366; vgl. auch HUNERMANN: Gutachten,
28).

14 Vgl. HAUKE: Geschichte, 366.

15 REININGER: Diakonat, 75; vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 255; Hauke verschirft — auf die
Untersuchung Martimorts rekurrierend - dieses Urteil sogar noch und meint, dass die bei-
den ntl. Belegstellen nach ,der grofen Mehrheit der Kommentatoren nicht die Existenz von
weiblichen Diakonen in der apostolischen Zeit“ beweisen (Geschichte, 367).



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 157

macht. Was aber meines Erachtens viel gewichtiger ist als die Suche nach
einzelnen Belegstellen, ist die Tatsache der Einbindung von Frauen in den
Dienst innerhalb einer Gemeinde und dariiber hinausgehend das Zeugnis
der Evangelien iiber den wertschidtzenden und wohlwollenden Umgang Jesu
mit Frauen. Beides zeigt in einer sehr deutlichen Weise, wie Frauen von
Anfang an in der Nachfolge Jesu in der frithen Kirche als Zeuginnen des ge-
kreuzigten und auferstandenen Herrn eine mafdgebliche Rolle in der Ent-
wicklung der friihen Kirche spielten. 16

Der nachste Schritt fiihrt in die Kirche des ersten Jahrtausends, in dem so-
wohl in der Ostkirche, als auch im Westen das Vorhandensein eines Dia-
koninnenamtes bezeugt ist. Ohne detailliert auf die einzelnen Quellen ein-
zugehen, die andernorts ausgiebig erschlossen wurden?’, lasst sich resiimie-
rend feststellen:

1. Bis ungefdhr zur Jahrtausendwende hat es in der Kirche einen Diako-
nat der Frau gegeben, der aufgrund gesellschaftlich-soziologischer Gege-
benheiten im Osten weitgehend starker ausgeprdagt war, als in der West-
kirche.18

2. Vor allem die Ndhe des weiblichen Diakonats zum Viduat erschwert
es, die beiden Stinde voneinander trennscharf zu unterscheiden. Die Uber-
gange zwischen Viduat und Diakonat kénnen vielmehr als flieBend begrif-
fen werden, wobei sich der Diakonat wohl gegen Ende des 2. Jahrhunderts
gegeniiber dem zuriickgehenden Viduat etablieren konnte.1?

3. Die geographische Verbreitung des weiblichen Diakonats war auch
im Osten hochst unterschiedlich?0: Wahrend in manchen Gemeinden zahl-
reiche Diakone und Diakoninnen ihren Dienst ausiibten?!, war der weibli-
che Diakonat in anderen Ortskirchen nur schwach verbreitet22.

4. Aufgrund der Diversitdt der einzelnen Quellen lasst sich kein eindeu-
tiges Bild im Blick auf die Aufgabenbereiche der weiblichen Diakone zeich-

16 Vgl. CONGAR: Gutachten, 23; vgl. HUNERMANN: Gutachten, 28.

17 Vgl. z.B. das Werk von MARTIMORT: Deaconesses.

18 Vgl. REININGER: Diakonat, 14 u. u6f; vgl. HUNERMANN: Gutachten, 30; vgl. VOR-
GRIMLER, Herbert: Gutachten iiber die Diakonatsweihe fiir Frauen, in: Synode 7 (1973), 3436,
hier 34; vgl. THIERMEYER, Abraham-Andreas: Der Diakonat der Frau. Liturgiegeschichtliche
Kontexte und Folgerungen, in: ThQ 173 (1993), 226-236, hier 227.

19 Vgl. REININGER: Diakonat, 81; vgl. CONGAR: Gutachten, 24.

20 Vgl. DUNZL, Franz: Die Diakonin in altchristlichen Kirchenordnungen oder: Der Spiel-
raum der Kirche, in: BURER, Michael/GREB, Daniel/PFEIFF, Johannes (Hgg.): Geschichtlichkeit
als religioses Existenzial. Gedenkschrift fiir Franz Diinzl. Wiirzburg: Echter 2020, 341-365,
hier 359.

21 So heifdt es in einer justinianischen Novelle, in der Hagia Sophia in Konstantinopel
hitten gar 40 Diakonissen ihren Dienst verrichtet (vgl. REININGER: Diakonat, 87; vgl. CONGAR:
Gutachten, 24; vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 259; vgl. HUNERMANN: Gutachten, 39).

22 Dies gilt beispielsweise fiir die Kirche von Agypten (vgl. HAUKE: Geschichte, 373; vgl.
MARTIMORT: Deaconesses, 76; vgl. REININGER: Diakonat, 85f.).



158 Fabian Brand

nen.23 Es scheint, als waren sie vor allem bei der Taufe von weiblichen
Taufbewerbern zustindig, auch die Austeilung der Krankenkommunion
und der Tirhiiterdienst wurden von Diakoninnen wahrgenommen.24 Aus-
driicklich wird festgehalten, dass Diakoninnen nie einen 6ffentlichen Lehr-
auftrag innehatten.25> Auch vom Dienst am Altar waren Diakoninnen - im
Gegensatz zu den mannlichen Diakonen - expressis verbis ausgeschlos-
sen.26

5. Diakoninnen wurden durch Handauflegung und Gebet vom Bischof
unter Beisein des Presbyterats und des Diakonats zu ihrem Dienst be-
stellt.2” Dass es sich hierbei um eine Ordination und nicht blo um eine
Benediktion gehandelt hat, kann nicht mit Sicherheit gesagt werden.28 Die
unterschiedlichen Aufgabenbereiche von mdnnlichen und weiblichen Dia-
konen (insbesondere ihr Ausschluss vom Dienst in der Eucharistie) spre-
chen eigentlich dagegen, dass es sich hierbei um ein und dasselbe sakra-
mentale ministerium diaconale gehandelt hat.2?

6. Durch eine trinitarisch begriindete Typologie, die den Vater dem Bi-
schof zuordnete, den Sohn dem Diakon und das Pneuma der Diakonin
wurde die Zuordnung der Diakonin zum Klerus gestiitzt.30

7. Das Amt, das die Diakonin in der Westkirche ausgeiibt hat, war kein
blofes Pendant zum dstlichen Diakoninnenamt.3! Ob es im Westen jemals

23 vgl. CONGAR: Gutachten, 24.

24 vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 257f.; vgl. REININGER: Diakonat, 91-93.

25 Vgl. CONGAR: Gutachten, 24; vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 257.

26 Vgl. REININGER: Diakonat, 94; vgl. HUNERMANN: Gutachten, 30; da die Diakonin im Ge-
gensatz zu den Subdiakonen im Altarraum kommunizieren durfte, schliefft THIERMEYER,
,dafl die Diakonin eine gewisse ,potestas in eucharistiam' hatte“ (Diakonat, 234); vgl.
BOTTIGHEIMER: Diakonat, 257.

27 Vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 258.

28 Dorothea Reininger spricht sich aufgrund der Befunde explizit dafiir aus, dass es sich
bei der Weihe von Diakoninnen um eine cheirotonia, also eine sakramentale Ordination ge-
handelt habe (vgl. Diakonat, 94-104; vgl. auch BOTTIGHEIMER: Diakonat, 262, der ebenfalls
von einer sakramentalen Ordination ausgeht; Hiinermann schliefft sich dieser Position eben-
falls an und spricht gar davon, dass der ,formal-sakramentale Charakter dieser Ordination
[...] nicht in Zweifel zu ziehen" ist [Gutachten, 29]; vgl. auch THIERMEYER: Diakonat, 234). Fir
die Gegenposition hat sich Martimort ausgesprochen, der resiimierend vor allem zwei Argu-
mente anfiihrt: “The text for the ordination of a deacon was never used to ordain a dea-
coness [..]. Finally, we must recall that deaconesses were never given grounds to hope, as
were deacons, that they might aspire to a higher degree of ministry” (Deaconesses, 245).
Miiller gesteht den Diakoninnen zumindest eine Teilhabe am niederen Klerus zu (vgl. Dia-
konat, 142), ahnlich schlief3t sich auch Hauke ausdriicklich der Position von Martimort an
und geht davon aus, das die Diakoninnen lediglich eine cheirothesia, also eine niedere Wei-
he, erhalten habe (vgl. Diakonat der Frau, 38f.; vgl. HAUKE: Geschichte, 394).

29 Vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 259; dass es sich beim mannlichen und weiblichen Dia-
konat um zwei unterschiedliche Ausdrucksformen des einen ministerium diaconale gehan-
delt habe, lehnt Martimort ab (vgl. Deaconesses, 243f.).

30 Vgl. VORGRIMLER: Gutachten, 34; vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 257.

31 Vgl. REININGER: Diakonat, 107.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 159

ein weibliches Diakonat gegeben hat, das demjenigen aus der Ostkirche
vergleichbar ware, ist hochst ungewiss.32 Auch hier reichen die Zeugnisse
von einem blof3en Ehrentitel bis hin zur Verwendung des gleichen Ordina-
tionsritus fiir Manner und Frauen.3?

Auch nach der Untersuchung der Quellen zum weiblichen Diakonat im
ersten Jahrtausend in der West- und Ostkirche bleibt nicht mehr als ein
hochst vager Befund.3+ Die Einzelzeugnisse sind zu diffus, als dass man sie
zu einem einheitlichen Bild des weiblichen Diakonats zusammenfiigen
konnte. Die regionalen Unterschiede reichen in der Spanne gar von einer
Gleichsetzung von mannlichen und weiblichen Diakonen bis hin zu einer
volligen Unkenntnis eines weiblichen Diakonats.

Blendet man Detailfragen aus, ldsst sich aufgrund des Traditionsbe-
fundes festhalten: Was spricht gegen die Einfithrung eines weiblichen Dia-
konats? Nichts. Was spricht fiir die Einfithrung eines weiblichen Diako-
nats? Eigentlich alles.35> Zumindest ist es eine Tatsache, dass es iiber beina-
he eintausend Jahre in der Kirche Diakoninnen gegeben hat, die einen be-
stimmten Dienst in einer Gemeinde wahrgenommen haben.3

Nimmt man nun die Detailfragen wieder mit hinein - was fiir eine
theologische Reflexion nur angemessen ist - offenbart das Ganze erst seine
wirkliche Problematik: Schon alleine der Befund, dass das Diakoninnen-
amt im Westen beinahe unbekannt war, macht deutlich, dass man sich bei
der Einfithrung des weiblichen Diakonats nicht auf eine gangige kirchliche
Praxis stiitzen koénnte.3” Diese mag es in der Ostkirche durchaus gegeben

32 vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 260, der von blofen ,Tendenzen“ spricht, den weibli-
chen Diakonat einzufiihren; Reininger fasst die Lage konzise zusammen: ,Die regionalen
Unterschiede mogen im Westen noch grofer gewesen sein, als im Osten, so daff die ge-
naueren Konturen des westlichen Diakoninnenamtes im Dunkeln bleiben“ ( Diakonat, 113);
dhnlich niichtern sieht das auch Congar: ,Wie dem auch sei, Tatsache ist, daf die alte west-
liche Kirche keinen Diakonat der Frau im Sinn eines spezifischen Dienstamtes kannte“ (Gut-
achten, 24); vgl. HUNERMANN: Gutachten, 30; vgl. MARTIMORT: Deaconesses, 187; weniger dif-
ferenziert sieht die THIERMEYER die Sache, der auch im Westen eine sakramentale Weihe von
Diakoninnen erkennt (vgl. Diakonat, 236).

33 Vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 260; vgl. CONGAR: Gutachten, 24; vgl. REININGER: Diako-
nat, 109; HONERMANN erkennt in den Weihen von Diakoninnen in bestimmten Gegenden der
Westkirche den hohen Einfluss des Ostens (vgl. Gutachten, 30); vgl. VORGRIMLER: Gutachten,
34.

34 vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 261.

35 Vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 261, der vor allem auf die verbindenden charakteristi-
schen Ziige des weiblichen Diakonats jenseits von Detailfragen abhebt.

36 Vgl. VORGRIMLER: Gutachten, 34.

37 Deshalb merkt Yves Congar auch richtigerweise an, dass der Diakonat der Frau keine
Wiederbelebung eines alten Amtes sei, sondern eine ,Neuschopfung“ (vgl. Gutachten, 25);
dhnlich Vorgrimler, der von einer ,Neuschaffung” spricht (vgl. Gutachten, 36). Allerdings ist
hinzuzufiigen, dass diese ,Neuschopfung® nicht in der Luft hdngt, sondern letztlich an eine
Tradition ankniipft, die beinahe eintausend Jahre in unterschiedlicher Weise eine Realitit in
der Kirche bildete.



160 Fabian Brand

haben, wenngleich auch hier grofite regionale Unterschiede auszumachen
sind. Auch stellt sich die Frage, ob das weibliche Diakonat als Stufe des
hierarchischen Amtes zu werten sei, also ob die Diakoninnenweihe sakra-
mental ist. Allein im Riickgriff auf die Traditionszeugnisse der Kirche ldsst
sich diese Frage nicht eindeutig beantworten. Es gibt Quellen, die Hinwei-
se darauf enthalten, dass Diakoninnen zum Klerus zdhlten und eine hohe-
re Weihe empfangen hatten. Daneben existieren aber auch Zeugnisse, die
eine Unterordnung der Diakoninnen unter den Klerus nahelegen, was be-
sonders dort deutlich wird, wo der Ausschluss der Diakonin vom Dienst
am Altar nachdriicklich betont wird. Letztendlich lief3en sich auf einer rein
historischen Ebene sowohl Argumente pro, als auch contra der (Wieder-)
Einfiithrung eines sakramentalen weiblichen Diakonats ausmachen.

Am Ende dieses Durchgangs bleibt wiederum kein klares Ergebnis. Und
doch lasst sich mit Reininger ein Ergebnis formulieren, das zwar zunachst
hochst uneindeutig erscheint, welches aber doch die Richtung vorgibt, in
der sich die Frage nach dem weiblichen Diakonat weiter entwickeln muss.
Reininger schreibt: ,Die Tradition spricht nicht zwingend fiir eine Zulas-
sung von Frauen zur sakramentalen Diakonatsweihe, steht aber auch nicht
grundsdtzlich dagegen. Sollte die Frage nach der pastoralen Opportunitat
der Wiederrichfung eines weiblichen Diakonats einmiitig bejaht werden
koénnen, so ist die vorliegende Grundlage von Schrift und Tradition ausrei-
chend, um einen solchen Schritt zu tun.“38 Vielleicht wiegt es in diesem
Fall am Meisten, dass nichts gegen die Einfithrung eines sakramentalen
weiblichen Diakonats spricht.3? Zumindest eréffnet es einen neuen Hand-
lungsspielraum, den es nun konkret zu fiillen gilt.

3. DER SAKRAMENTALE DIAKONAT NACH DEM ZWEITEN VATICANUM

Da es sich bei der Einfithrung eines weiblichen Diakonats nicht um einen
blanken Ehrentitel handeln sollte4, sondern um ein wirkliches Hineinneh-
men des weiblichen Geschlechtes in den sakramentalen Ordo, bleiben ei-
nige dogmatische Fragen zu kliren. Diese beziehen sich vor allem auf die
ausdriickliche lehramtliche Ausschliefung von Frauen von der Priester-
weihe, wie sie Inter insigniores 1976 formuliert und wie sie auch in den gel-
tenden CIC Eingang gefunden hat. Da das Weiheverbot aber ausdriicklich
nur fiir die Priesterweihe lehramtlich festgeschrieben worden ist, scheint
die Frage im Blick auf die Diakonenweihe fiir Frauen nicht endgiiltig ent-

38 REININGER: Diakonat, 126.

39 vgl. CONGAR: Gutachten, 25; vgl. HUNERMANN: Gutachten, 31; vgl. THIERMEYER: Dia-
konat, 236; vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 26s.
40 Vgl. REININGER: Diakonat, 160f.; vgl. VORGRIMLER: Gutachten, 36.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 161

schieden zu sein.#! Damit aber reifdt eine ganz andere dogmatische Frage
auf, welche die Einheit des sakramentalen Ordo betrifft: Wenn Bischofs-,
Priester- und Diakonenweihe Ausdruck des einen sakramentalen Ordo sind,
wie konnten dann Frauen giiltig und erlaubt die Diakonenweihe empfan-
gen, zugleich aber vom sacerdotalen Amt ausgeschlossen bleiben?+2

41 Vgl. Ariel David Busso, der darauf hinweist, dass Inter insigniores zwar nur die Bi-
schofs- und Priesterweihe behandelt, aber auch daran erinnert, ,dass Jesus Christus nur
Minner zu Diakonen erwidhlt hat“ (Busso, Arieil David: Die Giiltigkeit der Priesterweihe und
das Priestertum der Frau, in: AfKKR 181 [2012], 204~214, hier 209). Dass dieses Argument sich
einer anachronistischen Lesart bedient und die historischen Quellen zum weiblichen Dia-
konat nur aus einer bestimmten Perspektive betrachtet, sei nur am Rande erwdhnt. Erneut
kann hier auf Bottigheimer verwiesen werden, der gerade den Gedanken stark macht, die
Ekklesiologie des Zweiten Vaticanums habe den Diakonat ,aus seiner kultisch-sacerdotalen
Engfiithrung” befreit (Diakonat, 263) und damit ein Denken des ministeriums jenseits seiner
bloen Ableitung aus dem Sacerdotium erméoglicht. Auch Richard Puza - der auf einer dhn-
lichen Linie wie Bottigheimer argumentiert und den Spielraum, den Inter insigniores fiir den
weiblichen Diakonat bietet, abwigt - hilt fest: ,Das Lehramt weist hinsichtlich der Priester-
weihe darauf hin, dass es eine solche fiir Frauen nie gegeben hat, hinsichtlich der Weihe der
Diakonin ist eine dhnliche Aussage noch nicht erfolgt* (Puza, Richard: Die kirchenrecht-
lichen Grundlagen des mdnnlichen Priesteramtes, in: ThQ 189 [2009], 29-45, hier 44). In der
Studie iiber den Diakonat aus dem Jahr 2002 hat sich die Internationale Theologenkommis-
sion beziiglich der Frage nach dem sakramentalen weiblichen Diakonat ebenfalls gedufert:
»Im Licht dieser Momente, die in der vorliegenden historisch-theologischen Untersuchung
herausgestellt wurden, kommt es dem Amt der Unterscheidung, das der Herr in seiner Kir-
che eingerichtet hat, zu, sich mit Autoritit zu dieser Frage zu duern“ (MOULLER: Studien, 92).
Demnach heifft das: Zumindest im Jahr 2002 hat es noch keine lehramtliche Entscheidung
dariiber gegeben, ob Frauen giiltig und erlaubt die Diakonenweihe empfangen koénnen.
Oder, um es mit Bernhard Anuth zu sagen: ,Solange aber nicht offenkundig ist [...], dass
auch der Ausschluss von Frauen zum Weihediakonat definitiv gelehrt ist, gilt kirchen-
rechtlich: C. 1024 CIC/1983 ist in Bezug auf die Diakonenweihe rein kirchlichen Rechts.
Demnach konnte der kirchliche Gesetzgeber die Norm fiir den Diakonat entweder fiir die
ganze Kirche dndern oder fiir einzelne Teilkirchen eine Ausnahme von ihr machen® (Frau-
endiakonat in der katholischen Kirche? Aktueller Stand und Perspektiven in kanonistischer Sicht,
in: SCHULLER, Thomas/ZUMBULT, Martin (Hgg.): Iustitia est constans et perpetua voluntas ius
suum cuique tribuendi [= BzMK 70]. Essen: Wingen 2014, 37-8s, hier 60f.). - In véllig anderer
Weise hat sich die Kongregation fiir den Klerus in einem Vortrag zum Diakonat geduflert:
Der Text nimmt den Diakonat in den sakramentalen Ordo mit hinein und spricht ihm eine
besondere Verbindung mit dem Sacerdotium zu. Diese Argumente scheinen der Kleruskon-
gregation zu geniigen, um sich zu folgender Aussage durchzuringen: ,Es ist somit endgiiltig
vorgegebene Lehre, dass keine Moglichkeit besteht, den Frauen das Weihesakrament des
Diakonats zu spenden“ (KONGREGATION FUR DEN KLERUS: Perspektiven zum Diakonat aus
weltkirchlicher Warte, in: HARTMANN, Richard/REGER, Franz/SANDER, Stefan [Hgg.]: Ortsbe-
stimmungen. Der Diakonat als kirchlicher Dienst, 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2015, 32—
37, hier 36).

42 Congar weist darauf hin, dass der Diakon nicht in persona Christi capitis handelt,
weshalb hiermit eine klare Differenzierung zwischen Diakonat und ministerium sacerdotale
moglich sei (vgl. Gutachten, 26). Auch Vorgrimler stellt die klare Unterscheidung zwischen
Diakonat und Sacerdotium heraus und meint, es ,gibt eine Zugehoérigkeit zum Ordo (maior),
durch sakramentale Ordination, ohne daff dadurch eine Zugehérigkeit zum Sacerdotium
begriindet wiirde“ (Gutachten, 36). Ebenso Bottigheimer, der auf die Amtstheologie von LG
abhebt, welche das ministerium nicht mehr vom Sacerdotium her denkt, sondern von der
Fiille des sakramentalen Amtes im Episkopat (vgl. Diakonat, 263f.). Daher schlussfolgert er:



162 Fabian Brand

Zundchst lasst sich auf der Basis von LG 28 die Sakramentalitit der Dia-
konenweihe annehmen; die Viter des Zweiten Vatikanischen Konzils ha-
ben das durch Pius XII. in Sacramentum Ordinis grundgelegte Verstandnis
des Ordo rezipiert.*? Der Katechismus der Katholischen Kirche (1993) greift
darauf zuriick und beschreibt Episkopat, Presbyterat und Diakonat als die
drei Stufen des sakramentalen und hierarchischen Amtes (KKK 1554).4 Der
KKK fiihrt die Amtstheologie des Konzils weiter: Er versteht den Episkopat
und das Presbyterat als ,amtliche Teilhabe am Priestertum Christi“ und
unterscheidet davon den Diakonat, der die Aufgabe hat, ,ihnen zu helfen
und zu dienen® (vgl. LG 29).45 Die Splittung des Ordo in die Stufen des
Priesteramts und die Stufe des Dienstamts, wie sie schon LG 29 vornimmt,
bleibt rechtlich lange Zeit in der Luft hdngen und wird erst 2009 durch das
Motu Proprio Omnium in mentem auch kodikarisch rezipiert. Trotz dieser
Differenzierung, die LG vornimmt, ist der Diakon ebenso ein sacer mi-
nister wie es auch Bischof und Priester sind (vgl. can. 1008) - im Hinblick
auf den sakramentalen Ordo sind die drei Weihestufen nicht voneinander
trennbar.+ Sie partizipieren vielmehr in derselben Weise an dem einen
Ordo, wenngleich ihnen dadurch unterschiedliche Aufgabenbereiche
zukommen. Die in Omnium in mentem getroffenen Aussagen zum Ordo
lassen sich so darstellen:

,Diakon und Priester partizipieren beide am bischéflichen Weihesakrament, aber auf eine
eigenstindige, ihrem jeweiligen Auftrag entsprechende Weise* (BOTTIGHEIMER: Diakonat,
264). Dass mit der Einfithrung des weiblichen Diakonats ,real oder psychologisch ein Schritt
auf das sogenannte ,Priestertum der Frau™ verbunden werden kénnte (MULLER: Diakonat,
142), sieht Miiller nicht als Gefahr. Sakramententheologisch sei hinreichend geklart, dass nur
ein Mann die symbolische Relation zwischen dem Brautigam Christus und seiner Braut der
Kirche wirklich zum Ausdruck bringen kann. Dennoch folgert Miiller: ,Dieser Umstand
miiflte die Kirche aber vor dem Schritt zum Diakonat der Frau nicht zuriickschrecken lassen
nur aus dem Grund, weil er mif8verstanden werden kann und mit Sicherheit, wie zu erwar-
ten, auch falsch interpretiert werden wird“ (Diakonat, 143).

43 Vgl. MULLER: Studie, 50-56; vgl. LANZETTA, Serafino: Die Erneuerung des stindigen Dia-
konats auf dem Zweiten Vatikanum. Anliegen, Ergebnisse und Probleme, in: HAUKE, Manfred/
HOPING, Helmut (Hgg.): Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019,
125-144, hier 140f.; vgl. KREIDLER, Johannes: Systematisch-theologische Grundfragen im Zu-
sammenhang mit der kirchenamtlichen Lehre, in: HARTMANN, Richard/REGER, Franz/SANDER,
Stefan (Hgg.): Ortsbestimmungen. Der Diakonat als kirchlicher Dienst, 2. Auflage. Freiburg
i.Br.: Herder 2015, 58-68, hier 59; vgl. MULLER: Diakonat, 130.

44 Vgl. LANZETTA: Erneuerung des stindigen Diakonats, 141.

45 Vgl. HUNERMANN, Peter: Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution iiber
die Kirche Lumen gentium, in: DERS./HILBERATH, Bernd Jochen (Hgg.): Herders Theologischer
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Band 2. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 263-582,
hier 458f.

46 Vgl. HOPING, Helmut: Das Priestertum des geistlichen Dienstamtes. Diakonat und Pres-
byterat, in: HAUKE, Manfred/DERS. (Hgg.): Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regens-
burg: Pustet 2019, 285-300, hier 291.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 163

Bischof und Presbyter Diakon
ad sacerdotium ad ministerium
in persona Christi capitis in persona Christi servi

Die in LG 29 verwendete Formulierung ,non ad sacerdotium, sed ad mi-
nisterium“ wirkt durchaus missverstandlich und interpretationsoffen.4” Da-
bei geht es vermutlich gar nicht darum, den Diakonat abzuschwéchen oder
ihm einen niederen Rang zuzuweisen, indem ihm der Anteil am Sacer-
dotium abgesprochen wird; LG will den Diakon vielmehr aus seiner blofen
Ableitung vom ministerium sacerdotale herauslosen.48 Der Diakonat ist
eben nicht sakramental, nur deshalb, weil er auf die eucharistische Kon-
sekration hin ausgerichtet ist4, sondern die ,sakramentale Gnade wird den
Diakonen fiir die ,Diakonie der Liturgie, des Wortes und der Liebe‘ im
Volk Gottes verliehen“s0. Es geht um eine ,funktionale Differenzierung“s
in den Aufgabenbereichen, die den einzelnen Dienstimtern zukommen. 52
Aber mehr noch: LG iiberwindet die klassisch-thomistische Theologie des
Ordo, die sich ganz und gar aus der Konsekrationsvollmacht des Presby-
ters speist und tragt so dazu bei, dass der Diakon ein sacer minister mit
einer eigenstiandigen Identitdt und einem konturierten Profil wird.5* Wah-
rend der Bischof und die Presbyter eindeutig dem Sacerdotium zugeordnet
werden, liegt der Aufgabenbereich des Diakons im ,ministerium“. Damit
ist keine Abstufung ausgesagt, beide Aufgaben liegen vielmehr auf dersel-
ben Ebene. Oder anders gesagt: Erst der priesterliche Dienst und der Dienst
an den Armen und Notleidenden zusammengenommen taugen als Abbild

47 Vgl. MULLER: Studie, 83.

48 Vgl. HUNERMANN: Kommentar, 457.

49 Vgl. MULLER: Studie, 84f.

50 HONERMANN: Kommentar, 458.

51 HUNERMANN: Kommentar, 458.

52 Vgl. HUNERMANN: Kommentar, 457f.; vgl. KREIDLER: Grundfragen, 6of.; vgl. MULLER:
Studie, 86; Santiago del Cura Elena weist hingegen auf die Arbeiten von Hoping hin, der die
Unterscheidung zwischen sacerdotium und ministerium nicht auf der Ebene der Aufgaben-
bereiche, sondern im Wesen des ministeriums verortet (vgl. Das Dokument der Internatio-
nalen Theologischen Kommission. Inhalt und Rezeption, in: HAUKE, Manfred/HOPING, Helmut
[Hgg.]: Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019, 225-284, hier 251);
auch Matthias Remenyi sieht in dieser Unterscheidung nur eine ,funktionale und aufgaben-
bezogene Differenzierung (Die Autoritdt des Dienens. Der Diakonat als Paradigma des
kirchlichen Amtes, in: DERS. [Hg.]: Amt und Autoritdt. Kirche in der spiten Moderne. Pader-
born: Schoningh 2012, 159-181, hier 175).

33 Vgl. MULLER: Studie, 86. Freilich ist diese Eigenstindigkeit der MafRgabe vorbehalten,
dass der Diakon eingebunden ist in die Communio der Amter und nur von seiner Hinord-
nung auf den Episkopat hin ein Profil gewinnt.



164 Fabian Brand

der Sendung Christi.5* Diese zeichnet sich eben durch eine Vielfalt aus,
welche der Ordo durch die Zuweisung der unterschiedlichen Aufgabenbe-
reiche abzubilden versucht. Dass das ,non ad ..., sed ad ..“ keine Hierar-
chisierung der Dienste meint, sondern eine Zuweisung der unterschiedli-
chen Dienste an die verschiedenen Amter des sakramentalen Ordo, ist
meines Erachtens die iiberzeugendste Lesart.

Damit riickt eine zweite Unterscheidung ins Blickfeld, die Benedikt
XVI. in Omnium in mentem getroffen hat: Es geht um die Aussage, dass
Bischiéfe und Presbyter in persona Christi capitis handeln, die Diakone
hingegen ausschlieflich in persona Christi servi. Auch hier scheint Vorder-
hand eine eindeutige Abgrenzung bzw. Hierarchisierung festgemacht: Auf-
grund ihrer Teilhabe am Sacerdotium reprasentieren Bischéfe und Pres-
byter Christus als Haupt und Herrn der Kirche, wahrend die Diakone, die
nicht am sacerdotalen, sondern am ministerialen Dienst partizipieren, Re-
prasentanten Christi, des Dieners, sind.5> Augenscheinlich ist mit dieser
Zuordnung eine Degradierung des diakonalen Amtes verbunden, die tat-
sachlich grundsatzliche Fragen nach sich zieht: Dem Diakon ist qua seiner
Sendung besonders die Spendung des Sakraments der Taufe und die Assis-
tenz bei der EheschlieBung anvertraut (LG 29). Handelt der Diakon bei der
Spendung dieser Sakramente nicht in persona Christi capitis, wie dies bei-
spielsweise der Fall wire, wenn ebendiese Sakramente durch den Bischof
oder Presbyter gespendet werden?5¢ Lasst sich die Sendung Christi einfach
in ein priesterliches und ein diakonales Handeln aufteilen oder sind pries-
terliches und diakonales Tun nicht gerade in der einen Person Jesu Christi
untrennbar verbunden?57 Und schlieflich lautet die entscheidende Frage,

54 Vgl. MULLER: Studie, 86f.

55 Interessant ist dabei, dass sich die Kongregation fiir den Klerus eindeutig dagegen
ausspricht, das Wort servi dem Ausdruck in persona Christi hinzuzufiigen (vgl. Perspektiven,
35). Fiir die Kleruskongregation markiert alleine ,das Fehlen der potestas iiber die Eucha-
ristie, das Buf- und Weihesakrament, den wesentlichen Unterschied zwischen dem Diakonat
und dem Amtspriestertum” (ebd.).

56 Vgl. HOPING: Priestertum, 292; vgl. ANUTH: Frauendiakonat, 41; vgl. HAUKE, Manfred:
Die spezifische Christusreprdsentation des Presbyters und des Diakons, in: DERS./HOPING,
Helmut (Hgg.): Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019, 341-360,
hier 350.

57 Die Ekklesiologie des Zweiten Vaticanums jedenfalls stiitzt die Sicht der Zusammen-
gehorigkeit der Amter, indem es sowohl Diakonat, Presbyterat als auch den Episkopat als
ministerium bezeichnet (vgl. LG 28). Dies lisst sich konzilstheologisch auch als Wahrung der
Einheit des Ordo interpretieren, wenn der Diakonat ausdriicklich vom Sacerdotium aus-
geschlossen wird, andererseits aber mit demselben Nachdruck als sakramentales Dienstamt
verstanden wird. Remenyi jedenfalls weist sehr entschieden auf die Verbundenheit des mini-
sterium diaconale mit dem sacerdotalen Dienst hin und merkt an, dass ,der Diakonat [...] in
der Tat als paradigmatisch fiir den sakramentalen Ordo insgesamt gelten“ kann. Dann ,scha-
det aber die im Motu Proprio vollzogene Trennung nicht nur dem Diakonat, sondern mehr
noch dem Episkopat und dem Presbyterat. Diakonia, Dienst und Dienen sind materialer Ge-
halt der repraesentatio Christi capitis“ (Autoritdt des Dienens, 181); vgl. MULLER: Studie, 8o.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 165

wie aufgrund dieser unterschiedlichen Zuweisungen noch die Einheit des
Ordo gewahrt wird, wenn der Diakonat eindeutig aus der Zuordnung zum
sacerdotalen Dienstamt ausgeklammert wird.

Die in Omnium in mentem grundgelegte Zuordnung der Reprédsentation
Christi als ,Haupt“ und ,Diener” ist nicht unproblematisch.5 Sie lasst sich
vor allem dann nicht 16sen, wenn man hinzunimmt, was schon Johannes
Paul II. in Pastores dabo vobis geschrieben hat: ,Insofern er [der Presbyter,
FB] Christus als Haupt, Hirt und Brautigam der Kirche darstellt, steht der
Priester nicht nur in der Kirche, sondern auch der Kirche gegeniiber” (Nr.
22). Und dieses Gegeniiberstehen der Kirche gilt insbesondere auch fiir
den Diakon, wenn er jene Sakramente spendet, die ihm durch die sakra-
mentale Weihe in besonderer Weise anvertraut sind.5? Umgekehrt konnen
weder Episkopat noch Presbyterat aus der Reprdsentation Christi, des Die-
ners, ausgenommen werden: Sowohl bei der Bischofs- als auch bei der Pries-
terweihe erkldaren die Weihekandidaten offentlich ihre Bereitschaft, den
»2Armen und Kranken beizustehen und den Heimatlosen und Notleidenden
zu helfen. Wo solche Hilfe konkrete Ziige annimmt, dort handeln auch
Bischofe und Priester in persona Christi servi.s0

Da die Sache problematisch ist und sich nicht ohne weiteres 19sen ldsst,
mochte ich einen Vorschlag anbieten, der das Dilemma abzumildern ver-
sucht. Ich mochte die spezifischen Christusreprasentationen von Bischof/
Presbyter und Diakon nicht als einzig mdgliche Reprdsentationsformen
verstehen, sondern als jene, die den unterschiedlichen Amtern in besonde-
rer Weise eigentiimlich sind. Das heifdt: Auch der Diakon handelt in perso-
na Christi capitis, wenn er Sakramente spendet oder bei der Ausiibung sei-
nes ihm eigenen Dienstamtes der Kirche gegeniibersteht. Dann ist auch
der Diakon Reprasentant Christi, der Haupt und Herr seiner Kirche ist.6!
Doch der Diakon ist zunachst und zuerst ad ministerium geweiht und da-
mit zu einem Handeln in PERSONA CHRISTI SERVI. [hm ist besonders die Sor-
ge um die Caritas anvertraut, sein ganzes Leben soll Abbild Jesu Christi
sein, der nicht gekommen ist, um bedient zu werden, sondern um zu die-
nen (Mk 10,45; vgl. LG 29). Damit ist der Diakon nicht von einer anderen
Christusreprdsentation ausgeschlossen, doch der ,Diakon als Vertreter

58 Darauf hat iibrigens sehr deutlich schon die Studie der IThK hingewiesen: Eine ,Dis-
soziation, die als differenzierendes Kriterium des Diakonats seine exklusive Reprasentation
Christi als Diener angibt, [muss] problematisch erscheinen” (MULLER: Studie, 80).

59 Vgl. HAUKE: Spezifische Christusreprdsentation, 351.

60 Vgl. REMENYI: Autoritit des Dienens, 181; HAUKE bringt diese Einsicht so auf den
Punkt: ,Wer ,gréfler’ ist, muss auch mehr dienen (und nicht weniger)“ (Spezifische Christus-
reprdsentation, 355).

61 Anders sieht das Congar, der in seinem Gutachten explizit festhilt, dass der Diakon
zwar ,den Gebetsgottesdienst leiten [...], predigen, eine Gemeinschaft [...] leiten [kann], aber
[...] nicht die Stellung des Priesters [hat], der bei der Sakramentenspendung ,in persona
Christi‘ handelt” (Gutachten, 26).



166 Fabian Brand

Christi des Dieners bringt ein Merkmal zum Leuchten, das typisch sein
sollte fiir jeden Christen und fiir jeden Amtstrager“é2. Vice versa gilt das
fir Episkopat und Presbyterat: Ein Handeln in persona Christi capitis
schlieft die Reprdsentation Christi, des Dieners, nicht aus, sondern expli-
zit mit ein. Doch es ist eben nicht die vorrangige Reprasentationsform, die
den Dienstimtern des Bischofs und des Presbyters eigentiimlich ist.6> Denn
das Sacerdotium hat gerade in der Spendung der Sakramente, besonders
im Sakrament der Eucharistie, einen Kristallisationspunkt.é* Damit wird
der Presbyter von seinem der Kirche Gegeniiberstehen verstanden, was ihn
aber nicht von seinem in der Kirche sein dispensiert. Vielmehr kann der
Presbyter gerade deshalb (aufgrund seiner sakramentalen Weihe) der Kir-
che gegeniiberstehen, weil er auch (aufgrund seiner Taufe) in der Kirche
ist.65 Oder anders formuliert: Weil er auch Christus als Diener reprdsen-
tiert, deshalb kann er auch in persona Christi capitis handeln.

Beides, priesterliches und diakonales Handeln, sind Ausdrucksformen
der einen Sendung Christi (vgl. LG 5).66 Im sakramentalen Ordo wird diese
Sendung durch unterschiedliche Amtstrager reprasentiert, die ihren Dienst
mit einer besonderen Schwerpunktsetzung ausiiben. Diese Zentrierung auf
einen Aspekt der umfassenden Sendung Christi, dispensiert nicht von an-
deren Ausdrucksformen. So ist der Diakon in besonderer Weise Reprasen-
tant Christi, des Dieners, aber er ist auch Reprasentant Christi, des Haup-
tes, wenn er die Sakramente spendet und so der Kirche gegeniibertritt.
Wechselseitig gilt das fiir die Bischofe und Priester. Damit ist die Diffe-
renzierung, die Omnium in mentem trifft, nicht aufgeldst. Aber sie wird
dahingehend abgeschwacht, dass es keine trennende Differenzierung mehr
ist, sondern eine verbindende. Dem Verstandnis der Einheit des sakramen-
talen Ordo kommt dies jedenfalls zugute: Sowohl die Reprdsentation
Christi, des Dieners, als auch Christi, des Haupt und Herrn der Kirche, ver-
bindet die drei Dienstimter miteinander. Wenngleich es auch unterschied-
liche Schwerpunktsetzungen gibt, womit verschiedene Aufgabenbereiche
verbunden sind, so sind die Dienstamter doch in einem geeint: Sie spie-
geln die Vielfalt der Sendung Christi wieder, der in seiner Person priester-
liches und diakonales Handeln miteinander verbindet. Episkopat, Presby-
terat und Diakonat sind Ausdrucksformen dieser vielgestaltigen Sendung

62 HAUKE: Spezifische Christusreprdsentation, 355.

63 Vgl. HUNERMANN, Peter: Anmerkungen zum Motu proprio ,Omnium in mentem®, in:
ThQ 190 (2010), 116-129, hier 126.

64 Gemafl LG ist das in der Teilhabe des Presbyteriums am Bischofsamt begriindet, wie
LG 26,1 feststellt.

65 Vgl. SATTLER, Dorothea: Wenn Amt auf Wirklichkeit trifft. Die Sakramentalitdt des Am-
tes im Spannungsfeld gesellschaftlicher Rezeptionsprozesse, in: REMENYI, Matthias (Hg.): Amt
und Autoritdt. Kirche in der spdten Moderne. Paderborn: Schoningh 2012, 141-157, hier 150.

66 Vgl. HUNERMANN: Gutachten, 32; vgl. MULLER: Studie, 50; vgl. REININGER: Diakonat,
611-615.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 167

Christi, die sie gerade durch die verschiedenen Aufgabenfelder, die ihnen
zukommen, entfalten. Eine dichotomische Unterscheidung zwischen dem
Handeln in persona Christi capitis und dem Handeln in persona Christi
servi wird damit aufgebrochen und in eine offene Form iiberfiihrt: Jeder,
der Anteil am sakramentalen Ordo hat, reprasentiert sowohl Christus als
Diener, als auch Christus als Herrn und Haupt seiner Kirche. Diese um-
fassende Reprasentation der Sendung Christi bildet die innere Verkniip-
fung der drei Dienstimter und wahrt somit die Einheit des Ordo.

4. DIE COMMUNIO DES ORDO: EIN KOMPARATIVES MODELL DER AMTER

Bleibt noch die Frage nach der Verhdltnisbestimmung der drei Dienstam-
ter zu kldren, der vor allem deshalb grofle Bedeutung zukommt, weil sie
im Blick auf das weibliche Diakonat das Problem angeht, wie die Zulas-
sung von Frauen zum sakramentalen Diakonat und zugleich ihre Nichtzu-
lassung zum Presbyterat und Episkopat méglich sind.

Das Zweite Vatikanische Konzil bleibt in LG uneindeutigé’, was die Zu-
ordnung der drei Dienstamter angeht, iberwindet ein hierarchisches Stu-
fenmodellé8 jedenfalls nicht vollstindig. Zumindest spricht LG 29 davon,
dass die Diakone ,in der Hierarchie eine Stufe tiefer stehen®, was fiir Pres-
byter und Bischofe bedeutet, dass beide iiber dem Diakonat verortet sind.6?
Dieses hierarchische Modell spiegelt auch die gangige Praxis wieder, in
welcher der Diakonat als Durchgangsstufe zum Presbyterat verstanden
wird. Um eine nachsthohere Stufe des Ordo zu erreichen, muss man die
vorgehenden durchlaufen haben.?0 Freilich ist LG hier selbst nicht konsis-
tent, wird das ekklesiologische Communio-Modell durch diese Hierarchi-
sierung des sakramentalen Ordo nicht eingeholt.”t Mit dem hierarchischen

67 Vgl. REMENYI: Autoritit des Dienens, 175.

68 Vgl. zu diesem Modell MUHL, Matthias: Die deutschsprachige Diskussion iiber das Pro-
fil des Diakonats. Eine kritische Bilanz, in: HAUKE, Manfred/HOPING, Helmut (Hgg.): Der Dia-
konat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019, 157-175, hier 163f.

69 Vgl. MULLER: Studie, 82.

70 Das ist immer noch die derzeit geiibte Praxis in der Kirche. Die neue Ratio fundamen-
talis (2016) weist sogar ausdriicklich darauf hin, dass niemand , ad experimentum zum Diako-
nat zugelassen werden“ darf und zwar aus dem Grund, dass nach ,der Diakonenweihe [...]
die Eignung zum Presbyterat vermutet” wird (Nr. 209). Kodikarisch wird diese Vorschrift in
can. 1032 §2 CIC/1983 normiert.

71 Herbert Vorgrimler mahnt in seinem Kommentar zu LG 29 vor solch einer hierar-
chischen Lesart: ,Dieser Ausdruck (auf einer ,tieferen Stufe’, FB) darf gerade innerhalb die-
ses IIl. Kapitels und dem ganzen Zusammenhang nach nicht einbahnig nur vom Konzept
einer hierarchischen Stufenleiter her verstanden werden (und vor allem nicht in ,aufsteigen-
der’ Perspektive)“ (Kommentar zu Artikel 29 [Lumen gentium], in: LThK.E 1. Freiburg i.Br.:
Herder 1966, 256-259, hier 257). Freilich hat Vorgrimler Recht: Im Gesamtduktus der Com-
munio-Ekklesiologie von LG verbietet sich ein hierarchisches Verstindnis der Amter des Or-
do; jedoch kann man sich des Eindrucks nicht verwehren, dass LG auch an dieser Stelle zwei



168 Fabian Brand

Stufenmodell wird das Dienstamt nicht von oben nach unten gedacht -
also von der Fiille des Ordo im Bischofsamt aus -, sondern von unten nach
oben, also im Sinne einer bloRen Amterlaufbahn. Angesichts der im Zwei-
ten Vaticanum entwickelten ekklesiologischen Grundlinien halte ich das
hierarchische Stufenmodell fiir nicht angemessen, wenngleich LG selbst
noch ansatzweise darauf zu rekurrieren scheint.

Flir die Zuordnung der Dienstimter im sakramentalen Ordo mdchte ich
daher ein anderes Modell vorschlagen, das einerseits den Communio-Ge-
danken rezipiert und andererseits ermoglicht, den Zugang fiir Frauen zum
diakonalen Amt zu erméglichen. Dieser Modellentwurf lasst sich als , kom-
plementdres Modell“ begreifen”?: Es setzt beim Gedanken an, dass im Bi-
schofsamt die ,Fiille des Weihesakramentes“ gegeben ist (LG 21) und so-
wohl der Presbyterat als auch der Diakonat in gleicher Weise an dieser
Fiille der sakramentalen Weihe partizipieren.”> Die Dienstamter sind also
zundchst dem Bischofsamt zugeordnet, Presbyter und Diakone bilden zu-
sammen mit dem Bischof eine untrennbare Communio. Dieser communia-
le Gedanke wird noch einmal dadurch verstarkt, dass auch Presbyter und
Diakone einander zugeordnet sind. Der Diakonat ist nicht einfach die
Durchgangsstufe zum Presbyterat, wie es das hierarchische Stufenmodell
nahelegt.”* Das diakonale Amt ist eine eigenstandige Ausdrucksform der
Sendung Christi, die einer eigenen Schwerpunktsetzung folgt, wie ich dies
im Vorgehenden zu bestimmen versucht habe.?> Eben deshalb ist der Dia-
kon auch kein abgestufter Presbyter, sondern er hat in gleicher Weise wie
der Presbyter Anteil an der Fiille des Weihesakramentes, wie sie im Bi-
schofsamt gegeben ist — aber der Diakon hat einen anderen Anteil, als der
Presbyter.”6 Diakonales und sacerdotales Amt stehen nicht in einer hierar-
chischen Abstufung, sondern sie stehen auf Augenhoéhe zueinander und
sind sowohl reziprok als auch dem Bischof zugeordnet.”7 Das sakramentale

Sichtweisen nebeneinander stellt (,Juxtapositionen‘), die nur schwerlich zu vereinheitlichen
sind.

72 Vgl. MUHL: Die deutschsprachige Diskussion, 167-169; vgl. REMENYI: Autoritdt des Die-
nens, 176f.; vgl. SATTLER: Wenn Amt auf Wirklichkeit trifft, 150f.

73 Vgl. MUHL: Die deutschsprachige Diskussion, 168.

74 Vgl. REININGER: Diakonat, 621.

75 Sattler nennt die Leitung der Gemeinde und den Vorsitz der Eucharistie als die dem
Priester eigentiimlichen Aufgabenbereiche und ordnet die Verkiindigung des Evangeliums
und die Stirkung der Menschen im Glauben dem Diakon zu (vgl. Wenn Amt auf Wirklichkeit
trifft, 151); vgl. MULLER: Studie, o1; vgl. HUNERMANN: Gutachten, 32.

76 Vgl. MULLER: Diakonat, 137f.; vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 264.

77 Vgl. MULLER: Studie, 83, die bei einer solchen Zuordnung die Gefahr erkennt, den Dia-
kon ,von jeder Aufgabe der Hilfe und der Zusammenarbeit mit den Priestern [...] auszuneh-
men“. Diese Unsicherheit sehe ich nicht, wenn die Communio der Amter umfassend gedacht
wird: Dann ist der Diakon nicht nur mit dem Bischof, sondern eben auch mit den Presbytern
verbunden, weil sowohl der Presbyter, als auch der Diakon ,auf je eigene Weise Anteil an der
episkopé des Bischofs“ haben und dieser vor Ort verwirklichen ( REININGER: Diakonat, 623).



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 169

Amt wird dahingehend von seiner Communio her verstanden, die es abbil -
det.

Aus diesem komplementiren Amtsmodell ergeben sich zundchst zwei
Konsequenzen: Erstens ist die gangige Praxis, den Diakonat nur als Durch-
gangsstufe zum Presbyterat zu begreifen, nicht mehr haltbar.”8 Wenn Prie-
steramtskandidaten nur mehr die Diakonenweihe empfangen, um diesen
Dienst fiir einen bestimmten Zeitraum von wenigen Monaten auszuiiben??,
als Voraussetzung, um spater die Priesterweihe empfangen zu kénnen, ist
das immer noch Ausdruck eines bloff hierarchischen Amtsmodells. Dass
der Diakonat ein eigenstindiges sakramentales Dienstamt ist, wird durch
eine solche Praxis nur mehr verschleiert. Dieser Gedanke wird iibrigens
dort noch mehr verstdrkt, wo Priesteramtskandidaten und die Kandidaten
fir den standigen Diakonat in unterschiedlichen Feiern zum ministerium
diaconale geweiht werden. Dabei wird nicht nur die Vorstellung des Dia-
konats als Vorstufe zum Presbyterat gendhrt, es vermittelt auch den Ein-
druck, als seien das diakonale Amt der Priesteramtskandidaten und der
standige Diakonat zwei unterschiedliche Gro3en des sakramentalen Ordo.
Eine Aufgabe dieser bisher geiibten Praxis wiirde nicht nur der Wahrneh-
mung des Diakonats als eigenstindiges Dienstamt zugutekommen, sie
wiirde auch an das Vorgehen in der frithen Kirche ankniipfen, in der auch
Diakone ohne Empfang der Priesterweihe Bischof und Laien ohne Diako-
nat Presbyter werden konnten.80

Zweitens: Die Betonung der Eigenstandigkeit des Diakonats gegeniiber
dem presbyteralen Dienst, die nicht hierarchisch aufeinander folgen, son-
dern komplementdr zugeordnet sind, erlaubt auch die Zulassung von Frau-
en zum diakonalen Amt.8! Zumindest lie8e sich damit die lehramtliche Be-
stimmung einholen, dass die Kirche nicht die Vollmacht besitze, Frauen
zum sacerdotalen Dienst zuzulassen. Diakonat und Presbyterat sind einan-
der zugeordnete Groflen, aber die Zulassung zum diakonalen Amt schlief3t
nicht zugleich eine Zulassung zum sacerdotalen Amt mit ein, wie dies das
hierarchische Stufenmodell nahelegt. Ein Zugang zum ministerium diaco-
nale wiirde daher nicht zugleich einen Zugang zum ministerium sacerdo-
tale eroffnen.82

78 Vgl. REININGER: Diakonat, 628f., die explizit darauf hinweist, dass es dhnliche Uber-
legungen auch in den orthodoxen Kirchen und in der Church of England gibt. Letztendlich,
so Reininger, habe die ,Verkiirzung zur Vorstufe desselben (d.h. zum Presbyterat, FB) in der
Kirchengeschichte das allmdhliche Verschwinden des Diakonats (mit-)verursacht® (Diako-
nat, 629).

79 Kodikarisch ist hierbei ein Zeitraum ,von wenigstens sechs Monaten“ festgelegt (can.
1031 §1 CIC/1983).

80 Vgl. MULLER: Studie, 82.

81 Vgl. BOTTIGHEIMER: Diakonat, 264f.

82 Anders sieht das HAUKE, der auf die Verbindung von Diakonat und Sacerdotium re-
kurriert und daher festhilt: ,Ein sakramentales Frauendiakonat wiirde die Moglichkeit bein-
halten, weibliche Priester und Bischéfe zu weihen“ (Geschichte der Diakonissen, 393).



170 Fabian Brand

Freilich lasst sich hier sofort der Einwand erheben, man stehe in der
Gefahr, drei getrennte Dienstamter anzunehmen und die Einheit des Ordo
aufzugeben. Jedoch sehe ich die Einheit des Ordo gerade darin begriindet,
dass alle drei Amter eine spezielle Christusreprisentation ausiiben und ei-
nen Aspekt der universalen Sendung Christi verwirklichen.83 Die Einheit
des sakramentalen Ordo ist demnach durch die Vorgabe gesichert, dass
die drei Dienstamter nicht fiir sich existieren, also getrennte GrofRen sind,
sondern erst zusammen und miteinander Abbild der vielgestaltigen Sen-
dung Christi sind. Und diese Sendung erhélt dadurch ihren Ausdruck, dass
die einzelnen Dienstamter Christus, als Haupt und Herrn der Kirche, und
Christus, als den Diener aller, reprasentieren. Die innere Einheit des Ordo
wird durch die besondere Wahrnehmung der einzelnen, aufeinander hin-
geordneten Dienstdmter nicht aufgegeben, sondern gestarkt. Der commu-
niale Gedanke gewinnt gerade dort an Kontur, wo die Dienstamter nicht in
einer statischen Rangordnung fixiert, vielmehr durch eine hohe Dynamik
gekennzeichnet sind, die in der stindigen wechselseitigen Zuordnung der
Amter grundgelegt ist. Nur in ihrer gegenseitigen Bereicherung und Viel-
gestaltigkeit konnen sie wirklich ein Abbild der Sendung Christi sein.

5. ERGEBNISSE UND FAZIT

Am Ende dieses Durchgangs lasst sich festhalten, dass die Frage nach der
Zulassung von Frauen zum sakramentalen Diakonat aufs Engste mit einer
Neuentdeckung des diakonalen Amtes in der Kirche verkniipft ist. Es muss
daher die erste Aufgabe sein, die Wahrnehmung des Diakonats zu stirken
und ihn noch mehr, als dies bisher der Fall ist, in den Bistiimern und Pfar-
reien zu etablieren. Nur wenn dies gelingt, bleibt auch der weibliche Dia-
konat nicht nur eine randstandige Gruppierung.

In der Erhebung der Quellen aus dem ersten Jahrtausend lasst sich so-
wohl fiir die Westkirche als auch fiir die Ostkirche eine entscheidende Aus-
sage treffen: Es hat iiber einen Zeitraum von beinahe eintausend Jahren
ein weibliches Diakonat gegeben. Das zumindest ist die einzige Erkennt-
nis, die man mit sehr grofder Sicherheit annehmen kann. Alles weitere, z.B.
die Frage nach der Sakramentalitit dieses Diakonats, nach den Aufgaben
der Diakoninnen, nach der Stellung der Diakoninnen in Bezug auf den
Klerus, lassen sich aufgrund der groflen regionalen Diversitat nicht hinrei-
chend kldren. Ein umfassendes Bild des weiblichen Diakonats mithilfe der
Quellen aus der alten Kirche zu zeichnen, ist unméglich. Gesicherte Aus-
sagen iiber das Wesen und die Aufgaben des weiblichen Diakonats lassen
sich daher nicht treffen. Es bleibt aber die Einsicht, dass es einen solchen
weiblichen Diakonat sowohl im Osten als auch im Westen gegeben hat.

83 Vgl. MULLER: Diakonat, 137.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 171

Es gibt keine dogmatischen Griinde, die gegen eine Zulassung von Frau-
en zum diakonalen Dienstamt sprechen.3 Ausschlieflich die Nichtzulas-
sung von Frauen zum sacerdotalen Amt ist lehramtlich entschieden.

Um bei der Zulassung von Frauen zum Diakonat nicht zugleich den Zu-
gang zum Sacerdotium zu ebnen (diese Frage muss andernorts diskutiert
werden), braucht es ein Modell des kirchlichen Amtes, das einerseits die
Einheit des Ordo bewahrt und andererseits die Eigenstiandigkeit der Dienst-
amter herausstellt. Bei der Beschreibung der Verhaltnisbestimmung der drei
Dienstimter habe ich ein komplementires Modell zuriickgegriffen: Mit
diesem ist nicht nur die Rezeption der Communio-Ekklesiologie von LG in-
nerhalb der Amtstheologie moglich, es weist auch den Weg zu einer eigen-
standigen Wahrnehmung von Presbyterat und Diakonat, die in je eigener
Weise an der Fiille der Sakramentalitit im Bischofsamt partizipieren. Die
Einheit des Ordo wird dadurch gewihrleistet, dass die Amter Ausdruck der
vielgestaltigen Sendung Christi sind und in einer je besonderen Weise
Christus als Diener oder als Haupt der Kirche reprasentieren. Ein solches
komplementires Modell erlaubt es, die enge Zuordnung der Amter anzu-
nehmen, ohne daraus ihre Abgestuftheit abzuleiten. Damit stiinde der Ein-
fiihrung eines weiblichen Diakonats dogmatisch nichts mehr entgegen.

Zusammenfassung

Die Frage nach dem sakramentalen Diakonat fiir Frauen ist unter dem Pon-
tifikat von Papst Franziskus erneut Gegenstand zahlreicher Diskurse geworden.
Gerade im Blick auf die Existenz von Diakoninnen in der alten Kirche stellt sich
die Frage, ob nicht gewichtige Griinde fiir die (Wieder-)Einfiihrung dieses Amtes
sprechen. Der Beitrag thematisiert einerseits den biblischen und historischen
Quellenbefund, zeigt andererseits aber auch die Grenzen und Chancen des
sakramentalen Ordo auf, wie ihn das Zweite Vatikanische Konzil versteht. Am
Ende steht die Entwicklung einer Perspektive, die den Zugang von Frauen zum
sakramentalen Diakonat theologisch zu rechtfertigen versucht.

Abstract

The question about the sacramental diaconate for women has become the
subject of numerous discourses under the pontificate of Pope Francis. Because of
the existence of deaconesses in the Early Church, the question arises whether
there are not substantial reasons for a (re-)introduction of this office. Therefore,
this article presents the biblical and historical sources of the women’s diaconate
and shows the limits and opportunities of the sacramental ordo as the Second
Vatican Council defines it. Finally, the article develops a perspective that tries to
theologically justify women’s access to the sacramental diaconate.

84 Vgl. MULLER: Diakonat, 142.






	Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe : die Frage nach dem weiblichen Diakonat aus der Perspektive eines komparativen Verständnisses des sakramentalen Ordo

