
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe : die Frage nach dem
weiblichen Diakonat aus der Perspektive eines komparativen
Verständnisses des sakramentalen Ordo

Autor: Brand, Fabian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fabian Brand

Dienst am Gottesvolk
in der Diakonie der Liebe.

Die Frage nach dem weiblichen Diakonat aus der
Perspektive eines komparativen Verständnisses

des sakramentalen Ordo

Und wieder hat Papst Franziskus eine Kommission einberufen, um erneut
das Anliegen einer möglichen Zulassung von Frauen zum Diakonat zu
klären.1 Durchaus überraschend kam die Nachricht, dass der Papst noch
einmal ein Gremium einrichtet, dass sich mit dem Thema des Frauendia -
konats auseinandersetzen soll, sind doch die Beratungen einer ersten
Kommissionsarbeit, die von 2016 von 2019 andauerte, weitgehend ergebnislos

geblieben. Letzteres mag aber auch gar nicht verwundern, denn wie
Karl-Heinz Menke, der vom Papst in das Gremium berufen worden war,
äußerte, sei es nur Aufgabe gewesen, „eine kurze Bilanzierung des historischen

Befundes"2 darzulegen. Dass es aufgrund der durchaus verworrenen
Lage der Traditionen kein eindeutiges Ergebnis geben konnte, war eigentlich

bereits vor der Einsetzung dieser päpstlichen Kommission absehbar.
Nun bleibt also abzuwarten, mit welchem Arbeitsauftrag das neue
Gremium ins Rennen geschickt wird und ob die Ergebnisse der Beratungen
den vielfaltigen Erwartungen, die bereits seit 2016 formuliert worden sind,
gerecht werden können.

Hoffnungen im Blick auf die Zulassung von Frauen zum Diakonat
jedenfalls gibt es zuhauf. Gerade in Deutschland haben sie durch den
gemeinsamen „Synodalen Weg" der Bistümer neuen Auftrieb erhalten. Das

Synodalforum „Frauen in Diensten und Ämtern in der Kirche" hat sich in
seinem vorbereitenden Papier eindeutig für eine Auseinandersetzung mit
dem Thema des weiblichen Diakonats positioniert: „Die eigenständige
Bedeutung des Diakonats (auch) der Frau als Amt ,sui generis' (in Unterscheidung

von Presbyterat und Episkopat)"3 ist eines der Themen, das in
diesem Forum explizit behandelt werden soll.

1 Vgl. Papst Franziskus richtet neue Kommission für Frauendiakonat ein.
https://www.vaticannews.va/de/vatikan/news/2020-04/papst-ffanziskus-neue-kommission-
frauendiakonat.html (16.07.2020).

2 MENKE, Karl-Heinz: Die Einheit der Kirche steht auf dem Spiel. Interview mit Regina
Einig, in: Die Tagespost, 09.06.2019.

3 Vorbereitendes Forum: Frauen in Diensten und Ämtern in der Kirche. Abschlussbericht
der Arbeitsgruppe zur Vorbereitung des Synodalforums. Stand: 2g.j0.201g.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 153

Die vielgestaltigen Erwartungshaltungen machen es nicht leicht. Sie

erzeugen einen Handlungsdruck, der eine durchaus positiv-kreative Wirkung
freisetzen kann: Sie zeigen, dass es an der Zeit ist, wieder neu über dieses
Thema nachzudenken und dabei sehr sorgfaltig auszuloten, welche
dogmatischen Chancen bestehen, Frauen zum Diakonat zuzulassen. Auch
Erwartungen sind ein .Zeichen der Zeit' und es ist Aufgabe der Theologie,
sich den Orten, an denen diese Zeichen erzeugt werden, auszusetzen und
von dort ausgehend neue Perspektiven aufzuzeigen. Daher wird es mir im
Folgenden vor allem um zwei Dinge gehen: Einerseits soll in aller Kürze
der Traditionsbefund im Blick auf den Diakonat für die Frau präsentiert
werden, andererseits möchte ich der Frage nachgehen, welche dogmatischen

Spielräume sich im Hinblick auf die Öffnung des Ordo für Frauen
ergeben.

1. Die diakonische Dimension der Kirche

Bevor es explizit um den Diakonat der Frau gehen soll, seien einige
grundsätzliche Bemerkungen zum Diakonat vorweggeschickt. Denn es ist meines

Erachtens nicht ausreichend, einen weiblichen Diakonat einzuführen.
Es müsste vielmehr zunächst ein vordergründiges Anliegen sein, den
Diakonat überhaupt neu zu entdecken und wertzuschätzen. Immerhin sind
gut 55 Jahre nach der Wiedereinführung des ständigen Diakonats durch
das Zweite Vaticanum die Anzahl der jährlichen Weihebewerber in den
deutschen Bistümern überschaubar.4 Nur in wenigen Pfarreien gibt es
neben dem Pfarrer bzw. Vikar noch einen (ständigen) Diakon, der zur Mitarbeit

in den seelsorglichen Aufgaben beauftragt wäre.5 Der Diakonat führt
immer noch ein Schattendasein.

Das mag vor allem auch daran liegen, dass die Aufgaben des Diakons
längst auf andere Berufsgruppen übergegangen sind: Besonders die Pas-

toral-/Gemeindereferenten sind es, die im Endeffekt jene Dienste
wahrnehmen, die dem Diakonat eigen sind. Die Realität in den Pfarreien zeigt,
dass man auch sehr gut ohne einen zusätzlichen ordinierten Amtsträger
neben dem Priester auskommt. Die originären Aufgaben des Diakons, wie
die Sorge für die Armen und Kranken oder die Katechese oder die Evange-

https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/SW-
Vorlage-Forum-III.pdf, 11 (27.07.2020).

4 Vgl. MÜLLER, Gerhard Ludwig: Theologische Überlegungen zur Weiterentwicklung des

Diakonats, in: MThZ 40 (1989), 129-143, hier 140, der „eine nicht unerhebliche zahlenmäßige
Ausweitung der Diakone" einfordert.

5 Vgl. MÜLLER, Gerhard Ludwig (Hg.): Der Diakonat - Entwicklung und Perspektiven. Studien

der Internationalen Theologischen Kommission zum sakramentalen Diakonat. Würzburg:
Echter 2004, 68, welche die Zahlen der Diakone in der Weltkirche aus dem Jahr 1998
präsentiert; eine aktuelle Statistik, die einen Überblick fiir die deutschen (Erz-)Diözesen bietet,
ist im Internet abrufbar: https://diakone.de/aktuelles/statistik (27.07.2020).



154 Fabian Brand

liumsverkündigung werden längst von engagierten Laien erfüllt.6 Und so

bleibt wohl die grundsätzliche Frage offen, wofür es denn noch einen
geweihten Diakon braucht, wenn seine Aufgaben doch genauso gut von Laien,

die keine sakramentale Ordination empfangen haben, ausgeübt werden
können.

Gerade dieser Gedankengang aber macht es durchaus schwierig, die
Etablierung des Diakonats fortzuführen und ihn in den Pfarreien weiter zu
verwurzeln. Hier mag die Angst vor einer „Klerikalisierung der Laien"
mitschwingen, die mitunter soweit gehen kann, dass es gar zum ungeschriebenen

Berufsethos erhoben wird, nicht um die Diakonenweihe zu bitten,
sondern weiterhin den eigenen Dienst im Stand des Laien wahrzunehmen.7

Genau solche Sichtweisen wachsen sich aber zunehmend zu einem
massiven Problem aus: Denn der Diakonat gehört ja seit alters her zum
hierarchischen Amt der Kirche dazu und das diakonale Amt ist es gerade,
durch welches Christus in besonderer Weise in der Gestalt des Dieners
einen sichtbaren Ausdruck inmitten der Gemeinde erlangt. Es geht also nicht
darum, einer bloßen Klerikalisierung Vorschub zu leisten, sondern die Kirche

in ihrer hierarchischen Verfasstheit darzustellen und damit Vorbild für
die vielfältigen Dienste, die es in den Gemeinden gibt, zu sein. Zum anderen

würde hiermit auch eine allzu verengte Sicht auf den Presbyterat
aufgebrochen: Der sakramentale Ordo erschöpft sich eben nicht im priesterlichen

Dienst, der Ordo zeichnet sich vielmehr durch die Vielgestaltigkeit
in den drei Dienstämtern aus. Diese Vielfalt gilt es auch in den einzelnen
Gemeinden darzustellen. Dazu braucht es zumindest den Diakonat als

komplementäre Größe zum sacerdotalen Dienstamt, um deutlich zu machen,
wie der Ordo Abbild jener Vielgestaltigkeit der Dienste ist, die in den
unterschiedlichen Gemeinden anzutreffen sind.

Es geht also darum, den Diakonat in der Breite zu entdecken. So, wie es

in den Pfarreien einen zuständigen Presbyter gibt, so sollte es in jeder
Pfarrei auch mindestens einen zuständigen Diakon geben. Nicht nur, dass

damit die seelsorglichen Aufgaben auf mehrere Schultern verteilt werden
könnten, dadurch würde den Diakonen auch ermöglicht, den ihnen
anvertrauten Dienst in sehr konkreter Form nachzukommen. Denn dort, wo
einem Priester die Zuständigkeit für mehrere Pfarreien anvertraut ist, könnten

die Diakone in den einzelnen Orten ihren Stellvertreterdienst von
Bischof und Presbyter ausüben. Dort „versehen die Diakone im Auftrag des

Bischofs oder des Pfarrers den Dienst helfender Liebe", wie es in der
Modellansprache zur Diakonenweihe heißt.

6 Die statistischen Daten der DBK für das Jahr 2019 zeigen im Blick auf die deutschen
(Erz-)Diözesen folgendes Bild: 3335 Diakone stehen im Verhältnis zu 7766 PastoraI-/Ge-
meindereferenten (vgl. Katholische Kirche in Deutschland. Zahlen und Fakten 2019/20, 81).

7 Vgl. MÜLLER: Diakonat, 141.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 155

Zusammengenommen bedeutet dies: Parallel zur Diskussion um die
Zulassung von Frauen zum sakramentalen Diakonat sollte ebenso theologisch
über den derzeitigen Stand des Diakonats an sich reflektiert werden. Es ist
nicht ausreichend, Frauen zum Diakonat zuzulassen und gleichzeitig den
Diakonat in seiner Schattenexistenz zu belassen. Dies würde dem ordinierten

Amt mehr schaden, als dass es nützlich wäre. Denn letztendlich würde
dann den Frauen zwar der Zugang zum geweihten Dienstamt gewährt, dies
aber unter der Prämisse, ein Amt auszuüben, das sich auch über fünfzig
Jahre nach seiner Wiedereinführung noch nicht wirklich durchgesetzt hat.
Wenn beides aber zusammengeht, stehen die Chancen gut, dass es nicht
nur um bloße Zulassungsfragen geht, sondern dass damit auch die
Wiederentdeckung der hierarchischen Verfasstheit der Kirche verbunden ist, die
das Abbild einer Communio in der Vielfalt der Dienste ist.

2. Diakoninnen: Das Zeugnis des NT und der Tradition

Das neutestamentliche Zeugnis fällt in der Frage nach dem weiblichen
Diakonat äußerst dürftig aus. Die beiden grundlegenden Belegstellen sind Rom
16,1 und 1 Tim 3,11, also der paulinische Gruß an „Phoebe, die auch Dienerin

der Gemeinde von Kenchreä ist"8 und die Erwähnung von Frauen im
Zusammenhang mit den Diakonen im Pastoralbrief.

Mit Sicherheit lässt sich aus den beiden Stellen nichts schließen;
aufgrund der Interpretationsoffenheit der beiden Belege, lassen sie sich
sowohl als Argumente gegen und für den weiblichen Diakonat anführen. Aus
den beiden Texten lassen sich nur sehr dürftige Einsichten ableiten:

1. Es hat zur Zeit des Paulus in der Gemeinde von Rom einen Dienst
gegeben, der „Diakonat" genannt wurde. Diesen Dienst hat Phoebe ausgeübt.
- Es muss offenbleiben, ob es sich hierbei wirklich um ein offizielles Amt
handelte, das sie durch einen hoheitlichen Akt von der Gemeinde übertragen

bekam.9 Ebenso bleibt unklar, welche Tätigkeiten dieser Dienst um-
fasste und ob es sich hierbei um einen Diakonat in der heutigen theologischen

Füllung des Wortes handelte. All dies gilt jedenfalls als höchst un-

8 So übersetzt die revidierte Einheitsübersetzung den Vers.
9 Christoph Böttigheimer schlägt vor, „von einem im kirchenamtlichen Sinne unspezifischen

Gebrauch des Wortes Diakon auszugehen" (Der Diakonat der Frau, in: MThZ 47 (1996),
253-266, hier 254); Müller tendiert dazu, die Aufgabe der Phoebe als „Hilfstätigkeit" zu
begreifen (Diakonat, 141); Manfred Hauke bemerkt, Phoebe habe eine „Tätigkeit als Unterstützung,

Schutz und Gastfreundschaft von Seiten einer wohlhabenden Dame" wahrgenommen
(Die Geschichte der Diakonissen. Nachwort und Literaturnachtrag zum Standartwerk von
Aimé-Georges Martimort über die Diakonissen, in: Ders./Hoping, Helmut (Hgg.): Der Diakonat.

Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019, 361-394, hier 364; vgl. auch VOGT,

Hermann J.: Bemerkungen zur frühen Amts- und Gemeindestruktur, in: ThQ 175 (1995), 192-
198, hier 193); auch Martimort geht davon aus, dass es sich bei der Aufgabe der Phoebe nicht
um eine fixes Amt mit einem klar umrissenen Aufgabenbereich gehandelt habe (vgl.
Deaconesses. An historical Study. San Francisco: Ignatius Press 1986, 22).



156 Fabian Brand

wahrscheinlich.10 Mit Dorothea Reininger lässt sich nüchtern festhalten:
„Innerhalb dieses Kontextes ist [...] der Konsens möglich, in Phoebes Funktion

in der Gemeinde von Kenchreä einen Widerschein, eine Wurzel oder
einen ersten Ansatzpunkt für die weibliche diakonia innerhalb der noch
völlig im Fluß befindlichen Ämterordnung zu sehen."11

2. Noch verworrener scheint die Lage von 1 Tim 3,11: Es ist höchst
unklar, ob es sich hier wirklich um Frauen handelt, die einen diakonischen
Dienst in der Gemeinde ausgeübt haben12 und in welcher Beziehung die

genannten Frauen zu den in 1 Tim 3,8 Diakonen standen.13 Anzunehmen,
der Pastoralbrief liefere einen ersten Kriterienkatalog für den weiblichen
Diakonat scheint mir doch sehr hypothetisch; exegetisch bewegt man sich
mit solchen vagen Vermutungen wohl auf höchst unsicherem Boden.14

Schlussendlich bleibt in der Untersuchung des neutestamentlichen
Zeugnisses ein höchst magerer Befund, den Reininger so zusammenfasst: „Es
hat in dieser frühen Zeit eben weder Episkopen noch Priester oder Diako-
ne in der heute bekannten Form gegeben. Unter dieser hermeneutischen
Voraussetzung scheint die neuere Forschung der letzten Jahre nachdrücklich

in die Richtung zu gehen, die biblischen Zeugnisse im Sinne eines -
wie auch immer gefüllten - weiblichen Diakonats zu verstehen."15 Damit
muss man sich mit einem Minimalbefund abfinden, wenn man sich auf die
Suche nach einem Beleg für den weiblichen Diakonat im Neuen Testament

10 Vgl. CONGAR, Yves: Gutachten zum Diakonat der Frau, in: Synode 7 (1973), 23-27, hier
23; Peter Hünermann spricht sogar davon, dass es sich „verbietet [...], hier von einem Zeugnis

für den spezifischen Amtsdiakonat der Frau zu sprechen" (Gutachten zum Diakonat der
Frau, in: Synode 7 [1973], 28-33, hier 28). Auch Wolter erkennt darin „keine Amtsbezeichnung,

sondern Paulus charakterisiert mit diesem Ausdruck Phöbes Einsatz für die Gemeinde
von Kenchreä" (WOLTER, Michael: Der Briefan die Römer. Teilband 2: Röm 9-16 [= EKK VI/2].
Ostfildern: Patmos 2019, 459). Freilich betont Wolter außerdem, dass aus dem Terminus
durchaus eine besondere Beziehung zwischen Phöbe und der Gemeinde impliziert ist (vgl.
ebd.).

11 REININGER, Dorothea: Diakonat der Frau in der einen Kirche. Diskussionen, Entscheidungen

und pastoral-praktische Erfahrungen in der christlichen Ökumene und ihr Beitrag zur
römisch-katholischen Diskussion. Ostfildern: Schwabenverlag 1999, 74.

12 Hünermann jedenfalls merkt an, „hier eine Anweisung für Diakoninnen zu sehen"
(Gutachten, 28).

13 Das Ergebnis von Martimort ist nicht gerade weiterführend, er hält fest, "that the
women in question did have some relationship to the deacons being discussed" (Deaconesses,

21). Wie genau dieses Verhältnis allerdings zu bestimmen ist, bleibt aufgrund der vagen
Textvorgabe offen. Interessant ist, dass Martimort den Einschub als Arbeit eines sekundären
Redaktors identifiziert (vgl. Deaconesses, 21), nach Hauke gilt die Interpolations-Hypothese
mittlerweile allerdings als überholt (vgl. Geschichte, 366; vgl. auch HÜNERMANN: Gutachten,
28).

14 Vgl. HAUKE: Geschichte, 366.
15 REININGER: Diakonat, 75; vgl. BOttigheimer: Diakonat, 255; Hauke verschärft - auf die

Untersuchung Martimorts rekurrierend - dieses Urteil sogar noch und meint, dass die
beiden ntl. Belegstellen nach „der großen Mehrheit der Kommentatoren nicht die Existenz von
weiblichen Diakonen in der apostolischen Zeit" beweisen (Geschichte, 367).



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 157

macht. Was aber meines Erachtens viel gewichtiger ist als die Suche nach
einzelnen Belegstellen, ist die Tatsache der Einbindung von Frauen in den
Dienst innerhalb einer Gemeinde und darüber hinausgehend das Zeugnis
der Evangelien über den wertschätzenden und wohlwollenden Umgang Jesu
mit Frauen. Beides zeigt in einer sehr deutlichen Weise, wie Frauen von
Anfang an in der Nachfolge Jesu in der frühen Kirche als Zeuginnen des

gekreuzigten und auferstandenen Herrn eine maßgebliche Rolle in der
Entwicklung der frühen Kirche spielten.16

Der nächste Schritt führt in die Kirche des ersten Jahrtausends, in dem
sowohl in der Ostkirche, als auch im Westen das Vorhandensein eines
Diakoninnenamtes bezeugt ist. Ohne detailliert auf die einzelnen Quellen
einzugehen, die andernorts ausgiebig erschlossen wurden17, lässt sich resümierend

feststellen:

1. Bis ungefähr zur Jahrtausendwende hat es in der Kirche einen Diako -

nat der Frau gegeben, der aufgrund gesellschaftlich-soziologischer
Gegebenheiten im Osten weitgehend stärker ausgeprägt war, als in der
Westkirche.18

2. Vor allem die Nähe des weiblichen Diakonats zum Viduat erschwert
es, die beiden Stände voneinander trennscharf zu unterscheiden. Die
Übergänge zwischen Viduat und Diakonat können vielmehr als fließend begriffen

werden, wobei sich der Diakonat wohl gegen Ende des 2. Jahrhunderts
gegenüber dem zurückgehenden Viduat etablieren konnte.19

3. Die geographische Verbreitung des weiblichen Diakonats war auch
im Osten höchst unterschiedlich20: Während in manchen Gemeinden
zahlreiche Diakone und Diakoninnen ihren Dienst ausübten21, war der weibliche

Diakonat in anderen Ortskirchen nur schwach verbreitet22.

4. Aufgrund der Diversität der einzelnen Quellen lässt sich kein eindeutiges

Bild im Blick auf die Aufgabenbereiche der weiblichen Diakone zeich-

16 Vgl. CONGAR: Gutachten, 23; vgl. HONERMANN: Gutachten, 28.
17 Vgl. z.B. das Werk von MARTIMORT: Deaconesses.
18 Vgl. Reininger: Diakonat, 114 u. n6f; vgl. Hünermann: Gutachten, 30; vgl. Vor-

GRIMLER, Herbert: Gutachten über die Diakonatsweihe für Frauen, in: Synode 7 (1973), 34-36,
hier 34; vgl. THIERMEYER, Abraham-Andreas: Der Diakonat der Frau. Liturgiegeschichtliche
Kontexte und Folgerungen, in: ThQ 173 (1993), 226-236, hier 227.

19 Vgl. REININGER: Diakonat, 81; vgl. CONGAR: Gutachten, 24.
20 Vgl. DÜNZL, Franz: Die Diakonin in altchristlichen Kirchenordnungen oder: Der Spielraum

der Kirche, in: BUßER, Michael/GREB, Daniel/PFEIFF, Johannes (Hgg.): Geschichtlichkeit
als religiöses Existenzial. Gedenkschrift fiir Franz Dünzl. Würzburg: Echter 2020, 341-365,
hier 359.

21 So heißt es in einer justinianischen Novelle, in der Hagia Sophia in Konstantinopel
hätten gar 40 Diakonissen ihren Dienst verrichtet (vgl. REININGER: Diakonat, 87; vgl. CONGAR:

Gutachten, 24; vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 259; vgl. HÜNERMANN: Gutachten, 39).
22 Dies gilt beispielsweise für die Kirche von Ägypten (vgl. HAUKE: Geschichte, 373; vgl.

MARTIMORT: Deaconesses, 76; vgl. REININGER: Diakonat, 8$f.).



15» Fabian Brand

nen.23 Es scheint, als waren sie vor allem bei der Taufe von weiblichen
Taufbewerbern zuständig, auch die Austeilung der Krankenkommunion
und der Türhüterdienst wurden von Diakoninnen wahrgenommen.24
Ausdrücklich wird festgehalten, dass Diakoninnen nie einen öffentlichen Lehr-
auftrag innehatten.25 Auch vom Dienst am Altar waren Diakoninnen - im
Gegensatz zu den männlichen Diakonen - expressis verbis ausgeschlossen.26

5. Diakoninnen wurden durch Handauflegung und Gebet vom Bischof
unter Beisein des Presbyterats und des Diakonats zu ihrem Dienst
bestellt.27 Dass es sich hierbei um eine Ordination und nicht bloß um eine
Benediktion gehandelt hat, kann nicht mit Sicherheit gesagt werden.28 Die
unterschiedlichen Aufgabenbereiche von männlichen und weiblichen
Diakonen (insbesondere ihr Ausschluss vom Dienst in der Eucharistie) sprechen

eigentlich dagegen, dass es sich hierbei um ein und dasselbe
sakramentale ministerium diaconale gehandelt hat.29

6. Durch eine trinitarisch begründete Typologie, die den Vater dem
Bischof zuordnete, den Sohn dem Diakon und das Pneuma der Diakonin
wurde die Zuordnung der Diakonin zum Klerus gestützt.30

7. Das Amt, das die Diakonin in der Westkirche ausgeübt hat, war kein
bloßes Pendant zum östlichen Diakoninnenamt.31 Ob es im Westen jemals

23 Vgl. CONGAR: Cutachten, 24.
24 Vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 257t; vgl. REININGER: Diakonat, 91-93.
25 Vgl. CONGAR: Cutachten, 24; vgl. Böttigheimer: Diakonat, 257.
26 Vgl. REININGER: Diakonat, 94; vgl. HONERMANN: Gutachten, 30; da die Diakonin im

Gegensatz zu den Subdiakonen im Altarraum kommunizieren durfte, schließt THIERMEYER,

„daß die Diakonin eine gewisse ,potestas in eucharistiam' hatte" (Diakonat, 234); vgl.
BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 257.

27 Vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 258.
28 Dorothea Reininger spricht sich aufgrund der Befunde explizit dafür aus, dass es sich

bei der Weihe von Diakoninnen um eine cheirotonia, also eine sakramentale Ordination
gehandelt habe (vgl. Diakonat, 94-104; vgl. auch BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 262, der ebenfalls
von einer sakramentalen Ordination ausgeht; Hünermann schließt sich dieser Position ebenfalls

an und spricht gar davon, dass der „formal-sakramentale Charakter dieser Ordination
[...] nicht in Zweifel zu ziehen" ist [Cutachten, 29]; vgl. auch THIERMEYER: Diakonat, 234). Für
die Gegenposition hat sich Martimort ausgesprochen, der resümierend vor allem zwei
Argumente anführt: "The text for the ordination of a deacon was never used to ordain a
deaconess [...]. Finally, we must recall that deaconesses were never given grounds to hope, as

were deacons, that they might aspire to a higher degree of ministry" (Deaconesses, 245).
Müller gesteht den Diakoninnen zumindest eine Teilhabe am niederen Klerus zu (vgl.
Diakonat, 142), ähnlich schließt sich auch Hauke ausdrücklich der Position von Martimort an
und geht davon aus, das die Diakoninnen lediglich eine cheirothesia, also eine niedere Weihe,

erhalten habe (vgl. Diakonat der Frau, 38f.; vgl. HAUKE: Geschichte, 394).
29 Vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 259; dass es sich beim männlichen und weiblichen

Diakonat um zwei unterschiedliche Ausdrucksformen des einen ministerium diaconale gehandelt

habe, lehnt Martimort ab (vgl. Deaconesses, 243t.).
30 Vgl. VORGRIMLER: Gutachten, 34; vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 257.
31 Vgl. REININGER: Diakonat, 107.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 159

ein weibliches Diakonat gegeben hat, das demjenigen aus der Ostkirche
vergleichbar wäre, ist höchst ungewiss.32 Auch hier reichen die Zeugnisse
von einem bloßen Ehrentitel bis hin zur Verwendung des gleichen Ordina-
tionsritus für Männer und Frauen.33

Auch nach der Untersuchung der Quellen zum weiblichen Diakonat im
ersten Jahrtausend in der West- und Ostkirche bleibt nicht mehr als ein
höchst vager Befund.34 Die Einzelzeugnisse sind zu diffus, als dass man sie

zu einem einheitlichen Bild des weiblichen Diakonats zusammenfügen
könnte. Die regionalen Unterschiede reichen in der Spanne gar von einer
Gleichsetzung von männlichen und weiblichen Diakonen bis hin zu einer
völligen Unkenntnis eines weiblichen Diakonats.

Blendet man Detailfragen aus, lässt sich aufgrund des Traditionsbefundes

festhalten: Was spricht gegen die Einführung eines weiblichen
Diakonats? Nichts. Was spricht für die Einführung eines weiblichen Diakonats?

Eigentlich alles.35 Zumindest ist es eine Tatsache, dass es über beinahe

eintausend Jahre in der Kirche Diakoninnen gegeben hat, die einen
bestimmten Dienst in einer Gemeinde wahrgenommen haben.36

Nimmt man nun die Detailfragen wieder mit hinein - was für eine
theologische Reflexion nur angemessen ist - offenbart das Ganze erst seine
wirkliche Problematik: Schon alleine der Befund, dass das Diakoninnenamt

im Westen beinahe unbekannt war, macht deutlich, dass man sich bei
der Einführung des weiblichen Diakonats nicht auf eine gängige kirchliche
Praxis stützen könnte.37 Diese mag es in der Ostkirche durchaus gegeben

32 Vgl. BöTTIGHEIMER: Diakonat, 260, der von bloßen „Tendenzen" spricht, den weiblichen

Diakonat einzuführen; Reininger fasst die Lage konzise zusammen: „Die regionalen
Unterschiede mögen im Westen noch größer gewesen sein, als im Osten, so daß die
genaueren Konturen des westlichen Diakoninnenamtes im Dunkeln bleiben" (Diakonat, U3);
ähnlich nüchtern sieht das auch Congar: „Wie dem auch sei, Tatsache ist, daß die alte westliche

Kirche keinen Diakonat der Frau im Sinn eines spezifischen Dienstamtes kannte"
Gutachten, 24); vgl. Hünermann: Gutachten, 30; vgl. MARTIMORT: Deaconesses, 187; weniger
differenziert sieht die THIERMEYER die Sache, der auch im Westen eine sakramentale Weihe von
Diakoninnen erkennt (vgl. Diakonat, 236).

33 Vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 260; vgl. CONGAR: Gutachten, 24; vgl. REININGER: Diakonat,

109; HÜNERMANN erkennt in den Weihen von Diakoninnen in bestimmten Gegenden der
Westkirche den hohen Einfluss des Ostens (vgl. Gutachten, 30); vgl. VORGRIMLER: Gutachten,
34-

34 Vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 261.

35 Vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 261, der vor allem auf die verbindenden charakteristischen

Züge des weiblichen Diakonats jenseits von Detailfragen abhebt.
36 Vgl. VORGRIMLER: Gutachten, 34.
37 Deshalb merkt Yves Congar auch richtigerweise an, dass der Diakonat der Frau keine

Wiederbelebung eines alten Amtes sei, sondern eine „Neuschöpfung" (vgl. Gutachten, 25);
ähnlich Vorgrimler, der von einer „Neuschaffung" spricht (vgl. Gutachten, 36). Allerdings ist
hinzuzufügen, dass diese „Neuschöpfung" nicht in der Luft hängt, sondern letztlich an eine
Tradition anknüpft, die beinahe eintausend Jahre in unterschiedlicher Weise eine Realität in
der Kirche bildete.



i6o Fabian Brand

haben, wenngleich auch hier größte regionale Unterschiede auszumachen
sind. Auch stellt sich die Frage, ob das weibliche Diakonat als Stufe des

hierarchischen Amtes zu werten sei, also ob die Diakoninnenweihe
sakramental ist. Allein im Rückgriff auf die Traditionszeugnisse der Kirche lässt
sich diese Frage nicht eindeutig beantworten. Es gibt Quellen, die Hinweise

darauf enthalten, dass Diakoninnen zum Klerus zählten und eine höhere

Weihe empfangen hatten. Daneben existieren aber auch Zeugnisse, die
eine Unterordnung der Diakoninnen unter den Klerus nahelegen, was
besonders dort deutlich wird, wo der Ausschluss der Diakonin vom Dienst
am Altar nachdrücklich betont wird. Letztendlich ließen sich auf einer rein
historischen Ebene sowohl Argumente pro, als auch contra der (Wieder-)
Einführung eines sakramentalen weiblichen Diakonats ausmachen.

Am Ende dieses Durchgangs bleibt wiederum kein klares Ergebnis. Und
doch lässt sich mit Reininger ein Ergebnis formulieren, das zwar zunächst
höchst uneindeutig erscheint, welches aber doch die Richtung vorgibt, in
der sich die Frage nach dem weiblichen Diakonat weiter entwickeln muss.
Reininger schreibt: „Die Tradition spricht nicht zwingend für eine Zulassung

von Frauen zur sakramentalen Diakonatsweihe, steht aber auch nicht
grundsätzlich dagegen. Sollte die Frage nach der pastoralen Opportunität
der Wiederrichtung eines weiblichen Diakonats einmütig bejaht werden
können, so ist die vorliegende Grundlage von Schrift und Tradition ausreichend,

um einen solchen Schritt zu tun."38 Vielleicht wiegt es in diesem
Fall am Meisten, dass nichts gegen die Einführung eines sakramentalen
weiblichen Diakonats spricht.39 Zumindest eröffnet es einen neuen
Handlungsspielraum, den es nun konkret zu füllen gilt.

3. Der sakramentale Diakonat nach dem Zweiten Vaticanum

Da es sich bei der Einführung eines weiblichen Diakonats nicht um einen
blanken Ehrentitel handeln sollte40, sondern um ein wirkliches Hineinnehmen

des weiblichen Geschlechtes in den sakramentalen Ordo, bleiben
einige dogmatische Fragen zu klären. Diese beziehen sich vor allem auf die
ausdrückliche lehramtliche Ausschließung von Frauen von der Priesterweihe,

wie sie Inter insigniores 1976 formuliert und wie sie auch in den
geltenden CIC Eingang gefunden hat. Da das Weiheverbot aber ausdrücklich
nur für die Priesterweihe lehramtlich festgeschrieben worden ist, scheint
die Frage im Blick auf die Diakonenweihe für Frauen nicht endgültig ent-

38 Reininger: Diakonat, 126.

39 Vgl. CONGAR: Gutachten, 25; vgl. HÜNERMANN: Gutachten, 31; vgl. THIERMEYER:

Diakonat, 236; vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 265.
40 Vgl. REININGER: Diakonat, i6of.; vgl. VoRGRIMLER: Gutachten, 36.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 161

schieden zu sein.41 Damit aber reißt eine ganz andere dogmatische Frage
auf, welche die Einheit des sakramentalen Ordo betrifft: Wenn Bischofs-,
Priester- und Diakonenweihe Ausdruck des einen sakramentalen Ordo sind,
wie könnten dann Frauen gültig und erlaubt die Diakonenweihe empfangen,

zugleich aber vom sacerdotalen Amt ausgeschlossen bleiben?42

41 Vgl. Ariel David Busso, der darauf hinweist, dass Inter insigniores zwar nur die
Bischofs- und Priesterweihe behandelt, aber auch daran erinnert, „dass Jesus Christus nur
Männer zu Diakonen erwählt hat" (BUSSO, Arieil David: Die Gültigkeit der Priesterweihe und
das Priestertum der Frau, in: AfkKR 181 [2012], 204-214, hier 209). Dass dieses Argument sich
einer anachronistischen Lesart bedient und die historischen Quellen zum weiblichen Dia-
konat nur aus einer bestimmten Perspektive betrachtet, sei nur am Rande erwähnt. Erneut
kann hier auf Böttigheimer verwiesen werden, der gerade den Gedanken stark macht, die
Ekklesiologie des Zweiten Vaticanums habe den Diakonat „aus seiner kultisch-sacerdotalen
Engführung" befreit (Diakonat, 263) und damit ein Denken des ministeriums jenseits seiner
bloßen Ableitung aus dem Sacerdotium ermöglicht. Auch Richard Puza - der auf einer
ähnlichen Linie wie Böttigheimer argumentiert und den Spielraum, den Inter insigniores für den
weiblichen Diakonat bietet, abwägt - hält fest: „Das Lehramt weist hinsichtlich der Priesterweihe

daraufhin, dass es eine solche für Frauen nie gegeben hat, hinsichtlich der Weihe der
Diakonin ist eine ähnliche Aussage noch nicht erfolgt" (PUZA, Richard: Die kirchenrechtlichen

Grundlagen des männlichen Priesteramtes, in: ThQ 189 [2009], 29-45, hier 44). In der
Studie über den Diakonat aus dem Jahr 2002 hat sich die Internationale Theologenkommission

bezüglich der Frage nach dem sakramentalen weiblichen Diakonat ebenfalls geäußert:
„Im Licht dieser Momente, die in der vorliegenden historisch-theologischen Untersuchung
herausgestellt wurden, kommt es dem Amt der Unterscheidung, das der Herr in seiner Kirche

eingerichtet hat, zu, sich mit Autorität zu dieser Frage zu äußern" (MÜLLER: Studien, 92).
Demnach heißt das: Zumindest im Jahr 2002 hat es noch keine lehramtliche Entscheidung
darüber gegeben, ob Frauen gültig und erlaubt die Diakonenweihe empfangen können.
Oder, um es mit Bernhard Anuth zu sagen: „Solange aber nicht offenkundig ist [...], dass
auch der Ausschluss von Frauen zum Weihediakonat definitiv gelehrt ist, gilt
kirchenrechtlich: C. 1024 CIC/1983 ist in Bezug auf die Diakonenweihe rein kirchlichen Rechts.
Demnach könnte der kirchliche Gesetzgeber die Norm für den Diakonat entweder für die

ganze Kirche ändern oder für einzelne Teilkirchen eine Ausnahme von ihr machen" (Frau-
endiakonat in der katholischen Kirche? Aktueller Stand und Perspektiven in kanonistischer Sicht,
in: SCHÜLLER, Thomas/ZUMBÜLT, Martin (Hgg.): Iustitia est constans et perpétua voluntas ius
suum cuique tribuendi [= BzMK 70]. Essen: Wingen 2014, 37-85, hier 6of.). - In völlig anderer
Weise hat sich die Kongregation für den Klerus in einem Vortrag zum Diakonat geäußert:
Der Text nimmt den Diakonat in den sakramentalen Ordo mit hinein und spricht ihm eine
besondere Verbindung mit dem Sacerdotium zu. Diese Argumente scheinen der Kleruskongregation

zu genügen, um sich zu folgender Aussage durchzuringen: „Es ist somit endgültig
vorgegebene Lehre, dass keine Möglichkeit besteht, den Frauen das Weihesakrament des
Diakonats zu spenden" (KONGREGATION FÜR DEN Klerus: Perspektiven zum Diakonat aus
weltkirchlicher Warte, in: Hartmann, Richard/REGER, Franz/SANDER, Stefan [Hgg.]:
Ortsbestimmungen. Der Diakonat als kirchlicher Dienst, 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2015, 32-
37, hier 36).

42 Congar weist darauf hin, dass der Diakon nicht in persona Christi capitis handelt,
weshalb hiermit eine klare Differenzierung zwischen Diakonat und ministerium sacerdotale
möglich sei (vgl. Gutachten, 26). Auch Vorgrimler stellt die klare Unterscheidung zwischen
Diakonat und Sacerdotium heraus und meint, es „gibt eine Zugehörigkeit zum Ordo (maior),
durch sakramentale Ordination, ohne daß dadurch eine Zugehörigkeit zum Sacerdotium
begründet würde" (Gutachten, 36). Ebenso Böttigheimer, der auf die Amtstheologie von LG
abhebt, welche das ministerium nicht mehr vom Sacerdotium her denkt, sondern von der
Fülle des sakramentalen Amtes im Episkopat (vgl. Diakonat, 263t.). Daher schlussfolgert er:



1Ô2 Fabian Brand

Zunächst lässt sich auf der Basis von LG 28 die Sakramentalität der
Diakonenweihe annehmen; die Väter des Zweiten Vatikanischen Konzils
haben das durch Pius XII. in Sacramentum Ordinis grundgelegte Verständnis
des Ordo rezipiert.43 Der Katechismus der Katholischen Kirche (1993) greift
darauf zurück und beschreibt Episkopat, Presbyterat und Diakonat als die
drei Stufen des sakramentalen und hierarchischen Amtes (KKK 1554).44 Der
KKK führt die Amtstheologie des Konzils weiter: Er versteht den Episkopat
und das Presbyterat als „amtliche Teilhabe am Priestertum Christi" und
unterscheidet davon den Diakonat, der die Aufgabe hat, „ihnen zu helfen
und zu dienen" (vgl. LG 29).45 Die Splittung des Ordo in die Stufen des
Priesteramts und die Stufe des Dienstamts, wie sie schon LG 29 vornimmt,
bleibt rechtlich lange Zeit in der Luft hängen und wird erst 2009 durch das
Motu Proprio Omnium in mentem auch kodikarisch rezipiert. Trotz dieser
Differenzierung, die LG vornimmt, ist der Diakon ebenso ein sacer
minister wie es auch Bischof und Priester sind (vgl. can. 1008) - im Hinblick
auf den sakramentalen Ordo sind die drei Weihestufen nicht voneinander
trennbar.46 Sie partizipieren vielmehr in derselben Weise an dem einen
Ordo, wenngleich ihnen dadurch unterschiedliche Aufgabenbereiche
zukommen. Die in Omnium in mentem getroffenen Aussagen zum Ordo
lassen sich so darstellen:

„Diakon und Priester partizipieren beide am bischöflichen Weihesakrament, aber auf eine
eigenständige, ihrem jeweiligen Auftrag entsprechende Weise" (BÖttigheimer: Diakonat,
264). Dass mit der Einführung des weiblichen Diakonats „real oder psychologisch ein Schritt
auf das sogenannte .Priestertum der Frau'" verbunden werden könnte (MÜLLER: Diakonat,
142), sieht Müller nicht als Gefahr. Sakramententheologisch sei hinreichend geklärt, dass nur
ein Mann die symbolische Relation zwischen dem Bräutigam Christus und seiner Braut der
Kirche wirklich zum Ausdruck bringen kann. Dennoch folgert Müller: „Dieser Umstand
müßte die Kirche aber vor dem Schritt zum Diakonat der Frau nicht zurückschrecken lassen

nur aus dem Grund, weil er mißverstanden werden kann und mit Sicherheit, wie zu erwarten,

auch falsch interpretiert werden wird" (Diakonat, 143).
43 Vgl. Müller: Studie, 50-56; vgl. Lanzetta, Serafino: Die Erneuerung des ständigen

Diakonats aufdem Zweiten Vatikanum. Anliegen, Ergebnisse und Probleme, in: Hauke, Manfred/
HOPING, Helmut (Hgg.): Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019,
125-144, hier i4of.; vgl. KREIDLER, Johannes: Systematisch-theologische Grundfragen im
Zusammenhang mit der kirchenamtlichen Lehre, in: HARTMANN, Richard/REGER, Franz/SANDER,
Stefan (Hgg.): Ortsbestimmungen. Der Diakonat als kirchlicher Dienst, 2. Auflage. Freiburg
i.Br.: Herder 2015, 58-68, hier 59; vgl. MÜLLER: Diakonat, 130.

44 Vgl. LANZETTA: Erneuerung des ständigen Diakonats, 141.
45 Vgl. HÜNERMANN, Peter: Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über

die Kirche Lumen gentium, in: Ders./Hilberath, Bernd Jochen (Hgg.): Herders Theologischer
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Band 2. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 263-582,
hier 458f.

46 Vgl. Hoping, Helmut: Das Priestertum des geistlichen Dienstamtes. Diakonat und
Presbyterat, in: HAUKE, Manfred/DERS. (Hgg.): Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regensburg:

Pustet 2019, 285-300, hier 291.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 163

Bischof und Presbyter Diakon

ad sacerdotium ad ministerium

in persona Christi capitis in persona Christi servi

Die in LG 29 verwendete Formulierung „non ad sacerdotium, sed ad
ministerium" wirkt durchaus missverständlich und interpretationsoffen.47 Dabei

geht es vermutlich gar nicht darum, den Diakonat abzuschwächen oder
ihm einen niederen Rang zuzuweisen, indem ihm der Anteil am
Sacerdotium abgesprochen wird; LG will den Diakon vielmehr aus seiner bloßen
Ableitung vom ministerium sacerdotale herauslösen.48 Der Diakonat ist
eben nicht sakramental, nur deshalb, weil er auf die eucharistische
Konsekration hin ausgerichtet ist49, sondern die „sakramentale Gnade wird den
Diakonen für die .Diakonie der Liturgie, des Wortes und der Liebe' im
Volk Gottes verliehen"50. Es geht um eine „funktionale Differenzierung"51
in den Aufgabenbereichen, die den einzelnen Dienstämtern zukommen.52
Aber mehr noch: LG überwindet die klassisch-thomistische Theologie des

Ordo, die sich ganz und gar aus der Konsekrationsvollmacht des Presbyters

speist und trägt so dazu bei, dass der Diakon ein sacer minister mit
einer eigenständigen Identität und einem konturierten Profil wird.53 Während

der Bischof und die Presbyter eindeutig dem Sacerdotium zugeordnet
werden, liegt der Aufgabenbereich des Diakons im „ministerium". Damit
ist keine Abstufung ausgesagt, beide Aufgaben liegen vielmehr auf derselben

Ebene. Oder anders gesagt: Erst der priesterliche Dienst und der Dienst
an den Armen und Notleidenden zusammengenommen taugen als Abbild

47 Vgl. MÜLLER: Studie, 83.
48 Vgl. Hünermann: Kommentar, 457.
49 Vgl. MÜLLER: Studie, 84t.
50 Hünermann: Kommentar, 458.
51 Hünermann: Kommentar, 458.
52 Vgl. HÜNERMANN: Kommentar, 457L; vgl. KREIDLER: Grundfragen, 6of.; vgl. MÜLLER:

Studie, 86; Santiago del Cura Elena weist hingegen auf die Arbeiten von Hoping hin, der die
Unterscheidung zwischen sacerdotium und ministerium nicht auf der Ebene der Aufgabenbereiche,

sondern im Wesen des ministeriums verortet (vgl. Das Dokument der Internationalen

Theologischen Kommission. Inhalt und Rezeption, in: HAUKE, Manfted/HOPING, Helmut
[Hgg.]: Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019, 225-284, hier 251);
auch Matthias Remenyi sieht in dieser Unterscheidung nur eine „funktionale und aufgabenbezogene

Differenzierung" (Die Autorität des Dienens. Der Diakonat als Paradigma des
kirchlichen Amtes, in: DERS. [Hg.]: Amt und Autorität. Kirche in der späten Moderne. Paderborn:

Schöningh 2012,159-181, hier 175).
53 Vgl. MÜLLER: Studie, 86. Freilich ist diese Eigenständigkeit der Maßgabe vorbehalten,

dass der Diakon eingebunden ist in die Communio der Ämter und nur von seiner Hinordnung

auf den Episkopat hin ein Profil gewinnt.



164 Fabian Brand

der Sendung Christi.54 Diese zeichnet sich eben durch eine Vielfalt aus,
welche der Ordo durch die Zuweisung der unterschiedlichen Aufgabenbe -
reiche abzubilden versucht. Dass das „non ad sed ad ..." keine Hierar -

chisierung der Dienste meint, sondern eine Zuweisung der unterschiedlichen

Dienste an die verschiedenen Ämter des sakramentalen Ordo, ist
meines Erachtens die überzeugendste Lesart.

Damit rückt eine zweite Unterscheidung ins Blickfeld, die Benedikt
XVI. in Omnium in mentem getroffen hat: Es geht um die Aussage, dass
Bischöfe und Presbyter in persona Christi capitis handeln, die Diakone
hingegen ausschließlich in persona Christi servi. Auch hier scheint Vorderhand

eine eindeutige Abgrenzung bzw. Hierarchisierung festgemacht:
Aufgrund ihrer Teilhabe am Sacerdotium repräsentieren Bischöfe und
Presbyter Christus als Haupt und Herrn der Kirche, während die Diakone, die
nicht am sacerdotalen, sondern am ministerialen Dienst partizipieren,
Repräsentanten Christi, des Dieners, sind.55 Augenscheinlich ist mit dieser
Zuordnung eine Degradierung des diakonalen Amtes verbunden, die
tatsächlich grundsätzliche Fragen nach sich zieht: Dem Diakon ist qua seiner
Sendung besonders die Spendung des Sakraments der Taufe und die Assistenz

bei der Eheschließung anvertraut (LG 29). Handelt der Diakon bei der
Spendung dieser Sakramente nicht in persona Christi capitis, wie dies
beispielsweise der Fall wäre, wenn ebendiese Sakramente durch den Bischof
oder Presbyter gespendet werden?56 Lässt sich die Sendung Christi einfach
in ein priesterliches und ein diakonales Handeln aufteilen oder sind
priesterliches und diakonales Tun nicht gerade in der einen Person Jesu Christi
untrennbar verbunden?57 Und schließlich lautet die entscheidende Frage,

54 Vgl. MOLLER: Studie, 86f.
55 Interessant ist dabei, dass sich die Kongregation für den Klerus eindeutig dagegen

ausspricht, das Wort servi dem Ausdruck in persona Christi hinzuzufügen (vgl. Perspektiven,
35). Für die Kleruskongregation markiert alleine „das Fehlen der potestas über die Eucharistie,

das Büß- und Weihesakrament, den wesentlichen Unterschied zwischen dem Diakonat
und dem Amtspriestertum" (ebd.).

56 Vgl. HOPING: Priestertum, 292; vgl. ANUTH: Frauendiakonat, 41; vgl. HAUKE, Manfred:
Die spezifische Christusrepräsentation des Presbyters und des Diakons, in: DERS./HOPING,
Helmut (Hgg.): Der Diakonat. Geschichte & Theologie. Regensburg: Pustet 2019, 341-360,
hier 350.

57 Die Ekklesiologie des Zweiten Vaticanums jedenfalls stützt die Sicht der Zusammengehörigkeit

der Ämter, indem es sowohl Diakonat, Presbyterat als auch den Episkopat als

ministerium bezeichnet (vgl. LG 28). Dies lässt sich konzilstheologisch auch als Wahrung der
Einheit des Ordo interpretieren, wenn der Diakonat ausdrücklich vom Sacerdotium
ausgeschlossen wird, andererseits aber mit demselben Nachdruck als sakramentales Dienstamt
verstanden wird. Remenyi jedenfalls weist sehr entschieden auf die Verbundenheit des
ministerium diaconale mit dem sacerdotalen Dienst hin und merkt an, dass „der Diakonat [...] in
der Tat als paradigmatisch für den sakramentalen Ordo insgesamt gelten" kann. Dann „schadet

aber die im Motu Proprio vollzogene Trennung nicht nur dem Diakonat, sondern mehr
noch dem Episkopat und dem Presbyterat. Diakonia, Dienst und Dienen sind materialer
Gehalt der repraesentatio Christi capitis" (Autorität des Dienens, 181); vgl. MÜLLER: Studie, 80.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 165

wie aufgrund dieser unterschiedlichen Zuweisungen noch die Einheit des

Ordo gewahrt wird, wenn der Diakonat eindeutig aus der Zuordnung zum
sacerdotalen Dienstamt ausgeklammert wird.

Die in Omnium in mentem grundgelegte Zuordnung der Repräsentation
Christi als „Haupt" und „Diener" ist nicht unproblematisch.58 Sie lässt sich
vor allem dann nicht lösen, wenn man hinzunimmt, was schon Johannes
Paul II. in Pastores dabo vobis geschrieben hat: „Insofern er [der Presbyter,
FB] Christus als Haupt, Hirt und Bräutigam der Kirche darstellt, steht der
Priester nicht nur in der Kirche, sondern auch der Kirche gegenüber" (Nr.
22). Und dieses Gegenüberstehen der Kirche gilt insbesondere auch für
den Diakon, wenn er jene Sakramente spendet, die ihm durch die
sakramentale Weihe in besonderer Weise anvertraut sind.59 Umgekehrt können
weder Episkopat noch Presbyterat aus der Repräsentation Christi, des

Dieners, ausgenommen werden: Sowohl bei der Bischofs- als auch bei der
Priesterweihe erklären die Weihekandidaten öffentlich ihre Bereitschaft, den
„Armen und Kranken beizustehen und den Heimatlosen und Notleidenden
zu helfen". Wo solche Hilfe konkrete Züge annimmt, dort handeln auch
Bischöfe und Priester in persona Christi servi.b0

Da die Sache problematisch ist und sich nicht ohne weiteres lösen lässt,
möchte ich einen Vorschlag anbieten, der das Dilemma abzumildern
versucht. Ich möchte die spezifischen Christusrepräsentationen von Bischof/
Presbyter und Diakon nicht als einzig mögliche Repräsentationsformen
verstehen, sondern als jene, die den unterschiedlichen Ämtern in besonderer

Weise eigentümlich sind. Das heißt: Auch der Diakon handelt in persona
Christi capitis, wenn er Sakramente spendet oder bei der Ausübung seines

ihm eigenen Dienstamtes der Kirche gegenübersteht. Dann ist auch
der Diakon Repräsentant Christi, der Haupt und Herr seiner Kirche ist.61
Doch der Diakon ist zunächst und zuerst ad ministerium geweiht und
damit zu einem Handeln in PERSONA CHRISTI SERVI. Ihm ist besonders die Sorge

um die Caritas anvertraut, sein ganzes Leben soll Abbild Jesu Christi
sein, der nicht gekommen ist, um bedient zu werden, sondern um zu dienen

(Mk 10,45; vgl- LG 29). Damit ist der Diakon nicht von einer anderen
Christusrepräsentation ausgeschlossen, doch der „Diakon als Vertreter

58 Darauf hat übrigens sehr deutlich schon die Studie der IThK hingewiesen: Eine
„Dissoziation, die als differenzierendes Kriterium des Diakonats seine exklusive Repräsentation
Christi als Diener angibt, [muss] problematisch erscheinen" (MOLLER: Studie, 80).

59 Vgl. HAUKE: Spezifische Christusrepräsentation, 351.
60 Vgl. Remenyi: Autorität des Dienens, 181; HAUKE bringt diese Einsicht so auf den

Punkt: „Wer .größer' ist, muss auch mehr dienen (und nicht weniger)" (Spezifische
Christusrepräsentation, 355).

61 Anders sieht das Congar, der in seinem Gutachten explizit festhält, dass der Diakon
zwar „den Gebetsgottesdienst leiten [...], predigen, eine Gemeinschaft [...] leiten [kann], aber
[...] nicht die Stellung des Priesters [hat], der bei der Sakramentenspendung ,in persona
Christi' handelt" (Gutachten, 26).



i66 Fabian Brand

Christi des Dieners bringt ein Merkmal zum Leuchten, das typisch sein
sollte für jeden Christen und für jeden Amtsträger"62. Vice versa gilt das

für Episkopat und Presbyterat: Ein Handeln in persona Christi capitis
schließt die Repräsentation Christi, des Dieners, nicht aus, sondern explizit

mit ein. Doch es ist eben nicht die vorrangige Repräsentationsform, die
den Dienstämtern des Bischofs und des Presbyters eigentümlich ist.63 Denn
das Sacerdotium hat gerade in der Spendung der Sakramente, besonders
im Sakrament der Eucharistie, einen Kristallisationspunkt.64 Damit wird
der Presbyter von seinem der Kirche Gegenüberstehen verstanden, was ihn
aber nicht von seinem in der Kirche sein dispensiert. Vielmehr kann der

Presbyter gerade deshalb (aufgrund seiner sakramentalen Weihe) der Kirche

gegenüberstehen, weil er auch (aufgrund seiner Taufe) in der Kirche
ist.65 Oder anders formuliert: Weil er auch Christus als Diener repräsentiert,

deshalb kann er auch in persona Christi capitis handeln.
Beides, priesterliches und diakonales Handeln, sind Ausdrucksformen

der einen Sendung Christi (vgl. LG 5).66 Im sakramentalen Ordo wird diese

Sendung durch unterschiedliche Amtsträger repräsentiert, die ihren Dienst
mit einer besonderen Schwerpunktsetzung ausüben. Diese Zentrierung auf
einen Aspekt der umfassenden Sendung Christi, dispensiert nicht von
anderen Ausdrucksformen. So ist der Diakon in besonderer Weise Repräsentant

Christi, des Dieners, aber er ist auch Repräsentant Christi, des Hauptes,

wenn er die Sakramente spendet und so der Kirche gegenübertritt.
Wechselseitig gilt das für die Bischöfe und Priester. Damit ist die

Differenzierung, die Omnium in mentem trifft, nicht aufgelöst. Aber sie wird
dahingehend abgeschwächt, dass es keine trennende Differenzierung mehr
ist, sondern eine verbindende. Dem Verständnis der Einheit des sakramentalen

Ordo kommt dies jedenfalls zugute: Sowohl die Repräsentation
Christi, des Dieners, als auch Christi, des Haupt und Herrn der Kirche,
verbindet die drei Dienstämter miteinander. Wenngleich es auch unterschiedliche

Schwerpunktsetzungen gibt, womit verschiedene Aufgabenbereiche
verbunden sind, so sind die Dienstämter doch in einem geeint: Sie spiegeln

die Vielfalt der Sendung Christi wieder, der in seiner Person priesterliches

und diakonales Handeln miteinander verbindet. Episkopat, Presbyterat

und Diakonat sind Ausdrucksformen dieser vielgestaltigen Sendung

62 HAUKE: Spezifische Christusrepräsentation, 355.
63 Vgl. HONERMANN, Peter: Anmerkungen zum Motu proprio „Omnium in mentem", in:

ThQ 190 (2010), 116-129, hier 126.
64 Gemäß LG ist das in der Teilhabe des Presbyteriums am Bischofsamt begründet, wie

LG 26,1 feststellt.
65 Vgl. SATTLER, Dorothea: Wenn Amt aufWirklichkeit trifft. Die Sakramentalität des Amtes

im Spannungsfeld gesellschaftlicher Rezeptionsprozesse, in: REMENY1, Matthias (Hg.): Amt
und Autorität. Kirche in der späten Moderne. Paderborn: Schöningh 2012,141-157, hier 150.

66 Vgl. HÜNERMANN: Gutachten, 32; vgl. MÜLLER: Studie, 50; vgl. Reininger: Diakonat,
611-615.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 167

Christi, die sie gerade durch die verschiedenen Aufgabenfelder, die ihnen
zukommen, entfalten. Eine dichotomische Unterscheidung zwischen dem
Handeln in persona Christi capitis und dem Handeln in persona Christi
servi wird damit aufgebrochen und in eine offene Form überführt: Jeder,
der Anteil am sakramentalen Ordo hat, repräsentiert sowohl Christus als

Diener, als auch Christus als Herrn und Haupt seiner Kirche. Diese
umfassende Repräsentation der Sendung Christi bildet die innere Verknüpfung

der drei Dienstämter und wahrt somit die Einheit des Ordo.

4. Die Communio des Ordo: Ein komparatives Modell der Ämter

Bleibt noch die Frage nach der Verhältnisbestimmung der drei Dienstämter

zu klären, der vor allem deshalb große Bedeutung zukommt, weil sie
im Blick auf das weibliche Diakonat das Problem angeht, wie die Zulassung

von Frauen zum sakramentalen Diakonat und zugleich ihre Nichtzulassung

zum Presbyterat und Episkopat möglich sind.
Das Zweite Vatikanische Konzil bleibt in LG uneindeutig67, was die

Zuordnung der drei Dienstämter angeht, überwindet ein hierarchisches
Stufenmodell68 jedenfalls nicht vollständig. Zumindest spricht LG 29 davon,
dass die Diakone „in der Hierarchie eine Stufe tiefer stehen", was für
Presbyter und Bischöfe bedeutet, dass beide über dem Diakonat verortet sind.69

Dieses hierarchische Modell spiegelt auch die gängige Praxis wieder, in
welcher der Diakonat als Durchgangsstufe zum Presbyterat verstanden
wird. Um eine nächsthöhere Stufe des Ordo zu erreichen, muss man die
vorgehenden durchlaufen haben.70 Freilich ist LG hier selbst nicht konsistent,

wird das ekklesiologische Communio-Modell durch diese Hierarchi-
sierung des sakramentalen Ordo nicht eingeholt.71 Mit dem hierarchischen

67 Vgl. Remenyi: Autorität des Dienens, 175.
68 Vgl. zu diesem Modell MÜHL, Matthias: Die deutschsprachige Diskussion über das Profil

des Diakonats. Eine kritische Bilanz, in: HAUKE, Manfred/HOPING, Helmut (Hgg.): Der
Diakonat. Geschichte Er Theologie. Regensburg: Pustet 2019,157-175, hier 163L

69 Vgl. MÜLLER: Studie, 82.
70 Das ist immer noch die derzeit geübte Praxis in der Kirche. Die neue Ratio fundamentale

(2016) weist sogar ausdrücklich daraufhin, dass niemand „ad experimentum zum Diakonat

zugelassen werden" darf und zwar aus dem Grund, dass nach „der Diakonenweihe [...]
die Eignung zum Presbyterat vermutet" wird (Nr. 209). Kodikarisch wird diese Vorschrift in
can. 1032 §2 CIC/1983 normiert.

71 Herbert Vorgrimler mahnt in seinem Kommentar zu LG 29 vor solch einer
hierarchischen Lesart: „Dieser Ausdruck (auf einer .tieferen Stufe', FB) darf gerade innerhalb dieses

III. Kapitels und dem ganzen Zusammenhang nach nicht einbahnig nur vom Konzept
einer hierarchischen Stufenleiter her verstanden werden (und vor allem nicht in .aufsteigen¬
der' Perspektive)" (Kommentar zu Artikel 2g [Lumen gentium], in: LThK.E 1. Freiburg i.Br.:
Herder 1966, 256-259, hier 257). Freilich hat Vorgrimler Recht: Im Gesamtduktus der Com-
munio-Ekklesiologie von LG verbietet sich ein hierarchisches Verständnis der Ämter des Ordo;

jedoch kann man sich des Eindrucks nicht verwehren, dass LG auch an dieser Stelle zwei



i68 Fabian Brand

Stufenmodell wird das Dienstamt nicht von oben nach unten gedacht -
also von der Fülle des Ordo im Bischofsamt aus -, sondern von unten nach
oben, also im Sinne einer bloßen Ämterlaufbahn. Angesichts der im Zweiten

Vaticanum entwickelten ekklesiologischen Grundlinien halte ich das
hierarchische Stufenmodell für nicht angemessen, wenngleich LG selbst
noch ansatzweise darauf zu rekurrieren scheint.

Für die Zuordnung der Dienstämter im sakramentalen Ordo möchte ich
daher ein anderes Modell vorschlagen, das einerseits den Communio-Gedanken

rezipiert und andererseits ermöglicht, den Zugang für Frauen zum
diakonalen Amt zu ermöglichen. Dieser Modellentwurf lässt sich als
„komplementäres Modell" begreifen72: Es setzt beim Gedanken an, dass im
Bischofsamt die „Fülle des Weihesakramentes" gegeben ist (LG 21) und
sowohl der Presbyterat als auch der Diakonat in gleicher Weise an dieser
Fülle der sakramentalen Weihe partizipieren.73 Die Dienstämter sind also
zunächst dem Bischofsamt zugeordnet, Presbyter und Diakone bilden
zusammen mit dem Bischof eine untrennbare Communio. Dieser communia-
le Gedanke wird noch einmal dadurch verstärkt, dass auch Presbyter und
Diakone einander zugeordnet sind. Der Diakonat ist nicht einfach die
Durchgangsstufe zum Presbyterat, wie es das hierarchische Stufenmodell
nahelegt.74 Das diakonale Amt ist eine eigenständige Ausdrucksform der
Sendung Christi, die einer eigenen Schwerpunktsetzung folgt, wie ich dies
im Vorgehenden zu bestimmen versucht habe.75 Eben deshalb ist der Diakon

auch kein abgestufter Presbyter, sondern er hat in gleicher Weise wie
der Presbyter Anteil an der Fülle des Weihesakramentes, wie sie im
Bischofsamt gegeben ist - aber der Diakon hat einen anderen Anteil, als der
Presbyter.76 Diakonales und sacerdotales Amt stehen nicht in einer
hierarchischen Abstufung, sondern sie stehen auf Augenhöhe zueinander und
sind sowohl reziprok als auch dem Bischof zugeordnet.77 Das sakramentale

Sichtweisen nebeneinander stellt (Juxtapositionen1), die nur schwerlich zu vereinheitlichen
sind.

72 Vgl. MÜHL: Die deutschsprachige Diskussion, 167-169; vgl. REMENYI: Autorität des

Dienens, 176t.; vgl. SATTLER: Wenn Amt auf Wirklichkeit trifft, îçof.
73 Vgl. MÜHL: Die deutschsprachige Diskussion, 168.
74 Vgl. REININGER: Diakonat, 621.
75 Sattler nennt die Leitung der Gemeinde und den Vorsitz der Eucharistie als die dem

Priester eigentümlichen Aufgabenbereiche und ordnet die Verkündigung des Evangeliums
und die Stärkung der Menschen im Glauben dem Diakon zu (vgl. Wenn Amt auf Wirklichkeit
trifft, 151); vgl. MÜLLER: Studie, 91; vgl. HÜNERMANN: Gutachten, 32.

76 Vgl. MÜLLER: Diakonat, 137F.; vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 264.
77 Vgl. MÜLLER: Studie, 83, die bei einer solchen Zuordnung die Gefahr erkennt, den Diakon

„von jeder Aufgabe der Hilfe und der Zusammenarbeit mit den Priestern [...] auszunehmen".

Diese Unsicherheit sehe ich nicht, wenn die Communio der Ämter umfassend gedacht
wird: Dann ist der Diakon nicht nur mit dem Bischof, sondern eben auch mit den Presbytern
verbunden, weil sowohl der Presbyter, als auch der Diakon „auf je eigene Weise Anteil an der
episkopé des Bischofs" haben und dieser vor Ort verwirklichen (REININGER: Diakonat, 623).



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 169

Amt wird dahingehend von seiner Communio her verstanden, die es abbildet.

Aus diesem komplementären Amtsmodell ergeben sich zunächst zwei
Konsequenzen: Erstens ist die gängige Praxis, den Diakonat nur als
Durchgangsstufe zum Presbyterat zu begreifen, nicht mehr haltbar.78 Wenn
Priesteramtskandidaten nur mehr die Diakonenweihe empfangen, um diesen
Dienst für einen bestimmten Zeitraum von wenigen Monaten auszuüben79,
als Voraussetzung, um später die Priesterweihe empfangen zu können, ist
das immer noch Ausdruck eines bloß hierarchischen Amtsmodells. Dass
der Diakonat ein eigenständiges sakramentales Dienstamt ist, wird durch
eine solche Praxis nur mehr verschleiert. Dieser Gedanke wird übrigens
dort noch mehr verstärkt, wo Priesteramtskandidaten und die Kandidaten
für den ständigen Diakonat in unterschiedlichen Feiern zum ministerium
diaconale geweiht werden. Dabei wird nicht nur die Vorstellung des Dia-
konats als Vorstufe zum Presbyterat genährt, es vermittelt auch den
Eindruck, als seien das diakonale Amt der Priesteramtskandidaten und der
ständige Diakonat zwei unterschiedliche Größen des sakramentalen Ordo.
Eine Aufgabe dieser bisher geübten Praxis würde nicht nur der Wahrnehmung

des Diakonats als eigenständiges Dienstamt zugutekommen, sie
würde auch an das Vorgehen in der frühen Kirche anknüpfen, in der auch
Diakone ohne Empfang der Priesterweihe Bischof und Laien ohne Diakonat

Presbyter werden konnten.80
Zweitens: Die Betonung der Eigenständigkeit des Diakonats gegenüber

dem presbyteralen Dienst, die nicht hierarchisch aufeinander folgen,
sondern komplementär zugeordnet sind, erlaubt auch die Zulassung von Frauen

zum diakonalen Amt.81 Zumindest ließe sich damit die lehramtliche
Bestimmung einholen, dass die Kirche nicht die Vollmacht besitze, Frauen

zum sacerdotalen Dienst zuzulassen. Diakonat und Presbyterat sind einander

zugeordnete Größen, aber die Zulassung zum diakonalen Amt schließt
nicht zugleich eine Zulassung zum sacerdotalen Amt mit ein, wie dies das
hierarchische Stufenmodell nahelegt. Ein Zugang zum ministerium diaconale

würde daher nicht zugleich einen Zugang zum ministerium sacerdotale

eröffnen.82

78 Vgl. Reininger: Diakonat, 628L, die explizit darauf hinweist, dass es ähnliche
Überlegungen auch in den orthodoxen Kirchen und in der Church of England gibt. Letztendlich,
so Reininger, habe die „Verkürzung zur Vorstufe desselben (d.h. zum Presbyterat, FB) in der
Kirchengeschichte das allmähliche Verschwinden des Diakonats (mit-)verursacht" (Diakonat,

629).
79 Kodikarisch ist hierbei ein Zeitraum „von wenigstens sechs Monaten" festgelegt (can.

1031 §r CIC/1983).
80 Vgl. Müller: Studie, 82.
81 Vgl. BÖTTIGHEIMER: Diakonat, 264h
82 Anders sieht das HAUKE, der auf die Verbindung von Diakonat und Sacerdotium

rekurriert und daher festhält: „Ein sakramentales Frauendiakonat würde die Möglichkeit
beinhalten, weibliche Priester und Bischöfe zu weihen" (Geschichte der Diakonissen, 393).



Fabian Brand

Freilich lässt sich hier sofort der Einwand erheben, man stehe in der
Gefahr, drei getrennte Dienstämter anzunehmen und die Einheit des Ordo
aufzugeben. Jedoch sehe ich die Einheit des Ordo gerade darin begründet,
dass alle drei Ämter eine spezielle Christusrepräsentation ausüben und
einen Aspekt der universalen Sendung Christi verwirklichen.83 Die Einheit
des sakramentalen Ordo ist demnach durch die Vorgabe gesichert, dass
die drei Dienstämter nicht für sich existieren, also getrennte Größen sind,
sondern erst zusammen und miteinander Abbild der vielgestaltigen
Sendung Christi sind. Und diese Sendung erhält dadurch ihren Ausdruck, dass
die einzelnen Dienstämter Christus, als Haupt und Herrn der Kirche, und
Christus, als den Diener aller, repräsentieren. Die innere Einheit des Ordo
wird durch die besondere Wahrnehmung der einzelnen, aufeinander
hingeordneten Dienstämter nicht aufgegeben, sondern gestärkt. Der commu-
niale Gedanke gewinnt gerade dort an Kontur, wo die Dienstämter nicht in
einer statischen Rangordnung fixiert, vielmehr durch eine hohe Dynamik
gekennzeichnet sind, die in der ständigen wechselseitigen Zuordnung der
Ämter grundgelegt ist. Nur in ihrer gegenseitigen Bereicherung und
Vielgestaltigkeit können sie wirklich ein Abbild der Sendung Christi sein.

5. Ergebnisse und Fazit

Am Ende dieses Durchgangs lässt sich festhalten, dass die Frage nach der
Zulassung von Frauen zum sakramentalen Diakonat aufs Engste mit einer
Neuentdeckung des diakonalen Amtes in der Kirche verknüpft ist. Es muss
daher die erste Aufgabe sein, die Wahrnehmung des Diakonats zu stärken
und ihn noch mehr, als dies bisher der Fall ist, in den Bistümern und
Pfarreien zu etablieren. Nur wenn dies gelingt, bleibt auch der weibliche
Diakonat nicht nur eine randständige Gruppierung.

In der Erhebung der Quellen aus dem ersten Jahrtausend lässt sich
sowohl für die Westkirche als auch für die Ostkirche eine entscheidende Aussage

treffen: Es hat über einen Zeitraum von beinahe eintausend Jahren
ein weibliches Diakonat gegeben. Das zumindest ist die einzige Erkenntnis,

die man mit sehr großer Sicherheit annehmen kann. Alles weitere, z.B.
die Frage nach der Sakramentalität dieses Diakonats, nach den Aufgaben
der Diakoninnen, nach der Stellung der Diakoninnen in Bezug auf den
Klerus, lassen sich aufgrund der großen regionalen Diversität nicht hinreichend

klären. Ein umfassendes Bild des weiblichen Diakonats mithilfe der
Quellen aus der alten Kirche zu zeichnen, ist unmöglich. Gesicherte
Aussagen über das Wesen und die Aufgaben des weiblichen Diakonats lassen
sich daher nicht treffen. Es bleibt aber die Einsicht, dass es einen solchen
weiblichen Diakonat sowohl im Osten als auch im Westen gegeben hat.

83 Vgl. MÜLLER: Diakonat, 137.



Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe 171

Es gibt keine dogmatischen Gründe, die gegen eine Zulassung von Frauen

zum diakonalen Dienstamt sprechen.84 Ausschließlich die Nichtzulassung

von Frauen zum sacerdotalen Amt ist lehramtlich entschieden.
Um bei der Zulassung von Frauen zum Diakonat nicht zugleich den

Zugang zum Sacerdotium zu ebnen (diese Frage muss andernorts diskutiert
werden), braucht es ein Modell des kirchlichen Amtes, das einerseits die
Einheit des Ordo bewahrt und andererseits die Eigenständigkeit der Dienstämter

herausstellt. Bei der Beschreibung der Verhältnisbestimmung der drei
Dienstämter habe ich ein komplementäres Modell zurückgegriffen: Mit
diesem ist nicht nur die Rezeption der Communio-Ekklesiologie von LG
innerhalb der Amtstheologie möglich, es weist auch den Weg zu einer
eigenständigen Wahrnehmung von Presbyterat und Diakonat, die in je eigener
Weise an der Fülle der Sakramentalität im Bischofsamt partizipieren. Die
Einheit des Ordo wird dadurch gewährleistet, dass die Ämter Ausdruck der
vielgestaltigen Sendung Christi sind und in einer je besonderen Weise
Christus als Diener oder als Haupt der Kirche repräsentieren. Ein solches
komplementäres Modell erlaubt es, die enge Zuordnung der Ämter
anzunehmen, ohne daraus ihre Abgestuftheit abzuleiten. Damit stünde der
Einführung eines weiblichen Diakonats dogmatisch nichts mehr entgegen.

Zusammenfassung
Die Frage nach dem sakramentalen Diakonat für Frauen ist unter dem Pon-
tifikat von Papst Franziskus erneut Gegenstand zahlreicher Diskurse geworden.
Gerade im Blick auf die Existenz von Diakoninnen in der alten Kirche stellt sich
die Frage, ob nicht gewichtige Gründe für die (Wieder-)Einführung dieses Amtes
sprechen. Der Beitrag thematisiert einerseits den biblischen und historischen
Quellenbefund, zeigt andererseits aber auch die Grenzen und Chancen des
sakramentalen Ordo auf, wie ihn das Zweite Vatikanische Konzil versteht. Am
Ende steht die Entwicklung einer Perspektive, die den Zugang von Frauen zum
sakramentalen Diakonat theologisch zu rechtfertigen versucht.

Abstract
The question about the sacramental diaconate for women has become the
subject ofnumerous discourses under the pontificate ofPope Francis. Because of
the existence of deaconesses in the Early Church, the question arises whether
there are not substantial reasons for a (re-)introduction of this office. Therefore,
this article presents the biblical and historical sources of the women's diaconate
and shows the limits and opportunities of the sacramental ordo as the Second
Vatican Council defines it. Finally, the article develops a perspective that tries to
theologically justify women's access to the sacramental diaconate.

84 Vgl. MÜLLER: Diakonat, 142.




	Dienst am Gottesvolk in der Diakonie der Liebe : die Frage nach dem weiblichen Diakonat aus der Perspektive eines komparativen Verständnisses des sakramentalen Ordo

