Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Schopfung und phainesthai : Ontologische Pramissen und die Theorie
des Sehens in der Schopfungslehre

Autor: Tidona, Giovanni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIOVANNI TIDONA

Schopfung und phainesthai.
Ontologische Pramissen und die Theorie des Sehens
in der Schopfungslehre

AUFTAKT. UBER DIE THEOLOGIE HINAUS — EINE DESTRUKTION DES SCHOPFUNG-
SBEGRIFFS

»ochopfung“ gehort zu denjenigen Grundbegriffen, die noch relativ lange
nach ihrer Entstehung einen ziemlich undefinierten und vagen begriffli-
chen Status aufwiesen, um dann erst im theologischen Rahmen genauer
prazisiert zu werden. Infolge der theologischen Festlegung des Schopfungs-
begriffes geschah aber dann in zweiter Instanz, dass die Idee der Schop-
fung tiber ihren konfessionell-theologischen Rahmen hinausreichte und zu
einem umfassenderen anthropologischen Denkbegriff wurde. Der Begriff
der Schopfung begann danach, auf externe, iiber die Theologie hinausge-
hende und sogar sdkulare Denksphdren Einfluss auszuiliben, worunter
selbstverstandlich auch die Philosophie nicht unberiihrt blieb. Auf diesen
Umstand weist Karl Lowith hin, wenn er beteuert, dass ,[das apostolische
Glaubensbekenntnis] grundlegend und zentral nicht nur fiir jede christli-
che Theologie [ist], sondern auch, obschon indirekt, fiir alle nachchrist-
liche Philosophie“.1

Die Relevanz der Schopfungslehre konnte sich weit {iber das Christlich-
Theologische hinaus etablieren, und zwar aus dem Grund, Schmitt fol-
gend, dass ,alle pragnanten Begriffe der Staatslehre sdkularisierte theolo-
gische Begriffe [sind]“.2 Ahnlich wie bei zahlreichen politischen Begriffen,
deren ,theologische Praimissen“ von der philosophischen Destruktion ent-
blof3t werden konnen, gilt dies auch fiir den Schopfungsbegriff. Ein derar-
tiges Aufzeigen der Hintergriinde des Schopfungsbegriffs erweist sich als
umso aufschlussreicher, als Schopfung, im Unterschied zu anderen poli-
tisch-theologischen Motiven, ein mit universalem Geltungsanspruch bela-
dener Begriff ist. Dieser griindet auf bestimmten philosophischen Grund-
annahmen. Die Analyse derartiger ,Grundpramissen“ des Schépfungsbe-
griffes ist Gegenstand des vorliegenden Beitrags.

Es handelt sich hierbei um eine wortwortlich intendierte Theorie der
Schopfung: Im Folgenden wird aufgezeigt, dass ,Schopfung” in der Trag-

1 LOowiTH, Karl: Schépfung und Existenz, in: DERS.: Wissen, Glaube und Skepsis. Gottin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht 1956, 68.

2 ScHMITT, Carl: Politische Theologie, in: DERS.: Politische Theologie. Vier Kapitel zur
Lehre von der Souverdnitdt. Berlin: Duncker & Humblot 2015, 43.



134 Giovanni Tidona

weite ihres Denkschemas auf einer theoria sprich einer problematischen
Betrachtungsweise der Erscheinenden oder Modalitdt des Sehens beruht.

Die vorliegende Analyse strebt somit ein neues Verstiandnis des Schép-
fungsbegriffes an. Wahrend man dem Schopfungsbegriff in der Regel eine
poietische, kreationsbezogene Bedeutung zuschreibt, hat Schépfung doch
im Wesentlicheren mit dem Erscheinen zu tun und siedelt sich - als philo-
sophisches Problem - in der Sphare des Sehens an. Schépfung ist ,Hervor-
bringung der Formen®, d.h. poiesis, welche Sichtbares schafft.

Die Hinterfragung der begrifflichen Rahmenbedingungen der Schop-
fungstheorie setzt bei einer Analyse einiger denkgeschichtlich und phano-
menologisch relevanten ,Bedingungen® oder ,Wesensziige“ der Schopfungs-
theorie an:

A) Die Schopfungstheorie ist nihilistisch, denn sie erfordert die Katego-
rie des Nichts durch die philosophische Erfindung des nihil absolutum und
der Schopfung ek mé eontos;

B) Die Schopfung als Hervorbringung des Seienden ist kausativ, denn
sie veranlasst Seiendes, das vorher nicht war;

C) Die Schopfung schreibt ontologische Hierarchien vor: In der Schép-
fung erweisen sich Geschaffenes und Schopfer als abgriindig unterschied-
lich. Schopfung legt einen ontologischen Unterschied zwischen Gott und
Welt und eine radikale Alteritdt des Gottlichen gegeniiber dem Weltlichen
fest;

D) Die Schopfung ist ontologisch januskopfig: Die mogliche Kehrseite
der Schopfung ist die Zerstorung und Vernichtung. Die Theorie der Schop-
fung siedelt sich in dieser Hinsicht in der Logik des Vergehens an.

1. SCHOPFUNG IST SCHOPFUNG AUS DEM NICHTS
TOPOLOGIE DES NICHTS. DAS DRUMHERUM

Die Begriffsgeschichte der Schopfung zeichnet sich durch eine historische
Ambivalenz aus. In der frithen Phase der Begriffsentwicklung lasst sich ei-
ne ausgepragte Schwankung zwischen zwei auf den ersten Blick miteinan-
der verwandten, jedoch abgriindig unterschiedlichen Auffassungen der
Schépfung verzeichnen: Schopfung aus dem Seienden und Schépfung aus
dem Nichts.

Diese Dimensionen sind nicht unbedingt als reine Antinomien zu ver-
stehen, als wiirde ,Schopfung aus dem Nichts“ der ,Schopfung aus dem
Seienden” entgegengestellt werden. Die Relation beider Schépfungsbegrif-
fe scheint eher asymmetrisch zu sein, da die historisch frithere Auffassung
der Schopfung aus dem Seienden ab einem gewissen Zeitpunkt der Be-
griffsgeschichte durch die zweite Auffassung vollig abgelost wird. Nach
diesem Schopfungsparadigmenwechsel wird sich Schoépfung schlechthin
als Schopfung aus dem Nichts konstituieren.



Schépfung und phainesthai 135

Der bei den Griechen giangige Schopfungsbegriff orientiert sich bekannt-
lich am Paradigma der Griindung und dem In-Ordnung-Bringen des be-
reits vorhandenen Seienden. Dieser allzu bekannte Nexus wurde bspw. von
Gershom Scholem folgendermafien zusammengefasst:

Im Groflen und Ganzen wird man sagen diirfen, da der Mythos keine
Schopfung aus Nichts kennt. Fiir ihn ist immer irgendetwas schon vorhanden
[...] Auch die griechische Philosophie hat diesen Gedanken einer Schopfung
aus Nichts nicht gedacht. [...] Aus der Metaphysik des Aristoteles stammt
vielmehr die klassische Formulierung des nihil ex nihilo fit, die den Gedanken
eines absoluten Anfangs ausschliefft. Denn fiir Aristoteles ist die Welt uner-
schaffen, ohne Anfang und ohne Ende, und wovon die Metaphysik spricht, sind
nur die ,immanenten Prinzipien eines schon existierenden Etwas“ (zitiert aus
Léwith 1956, Anm.d.R.) [..] Auch der Demiurg des Platonischen Timaios
schafft nicht aus Nichts. Stets ist die Materie, die Hyle, als das Unerschaffene
da, das er im Hinblick auf die Welt der Ideen bewiltigt. Der unbewegte Be-
weger, als den Aristoteles Gott erfafdt, und der Gestalter der ungestalteten
Materie, als den ihn Plato kennt, - sie beide haben nichts von der Natur eines
Gottes, der seine Welt aus dem Nichts hervorruft. Auch das Nichtsein der Ma-
terie, wie wir es etwa aus der griechischen Philosophie her kennen, ist kein
Nichts im strikten Sinne der Schopfung aus Nichts. Es ist vielmehr ein Noch-
nicht-geformt-Sein, ein privatives Element, wie es in der aristotelischen Lehre
von der Steresis am scharfsten gefafdt wird.3

Seiendes wird nicht irgendwann geschaffen, sondern ist bereits vorhanden
und soll nur noch ein- und umgeordnet werden. Nicht-Sein bedeutet Noch-
nicht-geformt-Sein, mit anderen Worten: In einer bestimmten Konfigu-
ration oder einem Formenzusammenhang noch nicht und in einer ande-
ren, bestimmten Konfiguration bereits vorfindlich sein. Wenn iiberhaupt
von Nichts die Rede sein kann, dann nur als Nicht-einer-Form, Mangel an
einer Form.

3 ScHOLEM, Gershom: Uber einige Grundbegriffe des Judentums. Frankfurt a.M: Suhrkamp
1970, 53-54. Man konnte einwenden, dass es sich hier um eine idealtypische Interpretation
der Schopfung handelt, die von Scholem selbst problematisiert wird (vgl. SCHOLEM: Uber
einige Grundbegriffe des Judentums, 60-61, auch anhand der Bibeliibersetzungen der Isaiah,
Makkabaer). Auf dhnliche Art und Weise wird bei Jakob Bohme und in der jiidischen Mystik
die steresis anderweitig - und mystisch - gedeutet als der ,Abgrund, der in jedem Etwas mit-
gegeben ist“ (vgl. SCHOLEM: Uber einige Grundbegriffe des Judentums, 89). Aber unbeschadet
solcher peripheren Erganzungen und Problematisierungen des Begriffs bleibt dabei die Idee
einer Schépfung aus Seiendem im Vordergrund. Auch Karl Lowith - der in dieser Passage
von Scholem zitiert wird - bestdtigt diese Interpretation in seinem Aufsatz ,Schépfung und
Existenz“: ,Diese auf dem Schopfungsglauben beruhende Seinsfrage im Sinne des Daf3-seins
konnte von Plato und Aristoteles nicht in dieser Radikalitdt gefragt werden [..] In Platons
Timaus ist der Kosmos potentiell immer schon da, wenngleich in Gestalt eines noch unge-
stalteten Chaos. Was Aristoteles aufzeigt, sind die immanenten Prinzipien eines schon exis-
tierenden Etwas, aber kein principium im Sinne eines absoluten Anfangs. Aristoteles beginnt
so wenig wie Platon mit der Existenzfrage als solcher, denn sein philosophisches Erstaunen
richtet sich nicht auf das Wunder der Schopfung, sondern auf das Wunderbare des Seien-
den, sofern es schon ist, potentiell oder aktuell“ (LOWITH: Schépfung und Existenz, 8s).



136 Giovanni Tidona

Die Idee einer ,Schopfung aus Seiendem“ kommt nicht nur aus der
griechischen Tradition. Selbst im Alten Testament, wie im HWP hingewie-
sen, wird eine ,Creatio ex nihilo [...] noch nirgend konsequent ausgefiihrt
(Hiob 26,7; 2 Makk 7,28)“.4 Auch in Bezug auf den Schopfungsbegriff im
Neuen Testament steht eher die Idee der politischen Griindung, und nicht
eines aus dem Nichts resultierenden, gleichsam kosmologischen Urknalls -
im Vordergrund:

Wenn in den synoptischen Evangelien von der Sch. gesprochen wird, heifdt
sie in der Regel xtiong. In diesem Sinn wird vom Anfang der Welt ge-
sprochen: and 8¢ apyi¢ kricewg (Mk. 10, 6; vgl. Mtth. 19, 4; Mk. 13, 19; Rom. 1,
20; 2 Petr. 3, 4; Apok. 3, 14) bzw. and xatafoAilg kéopov (Mtth. 13, 35; 25, 34;
Lk. 11, 50; Joh. 17, 24; Eph. 1, 4). Implizit wird damit die Souveranitit des
Schopfers ausgedriickt, die durch den Begriff dnpuiovpyédg eher eingeschrankt
wird, weil er eine fiir die Sch. bereits vorliegende Materie nicht zwingend
ausschlieft. [...] Der Sch.-Begriff des NT zielt weiterhin nicht nur auf den An-
fang der Sch., sondern auch auf die ,gefallene Sch.“ und besonders auf den
siindigen Menschen (R6m. 8, 19-22), die zu einer ,neuen Sch.” (ki ktioug,
2 Kor. 5, 17; Gal. 6, 15; vgl. Eph. 2, 10. 15; Kol. 3, 10; R6m. 6, 4) erlost werden
sollen. Dies hat seine Parallele im Begriff ,alter Adam - neuer Adam“ (=
Christus).>?

Der gemeinsame Nenner des griechischen und biblischen Schépfungsbe-
griffs ist offensichtlich die Griindung der politischen Schopfung - es han-
delt sich dabei um die Grundfigur des kratos, wie diese auch in der Hesio-
dischen Erzdhlung ausgefiihrt wird.

~Schopfung”® bezieht sich in dieser Hinsicht auf anthropologische Ver-
héltnisse - nicht auf kosmologische Entstehung - und hangt mit dem Be-
griff der Souveranitit zusammen. Der Schopfungsakt gilt somit, in einem
gleichsam vorchristlichen Szenario, als archein in beiden Facetten des
Wortes: Einen (politischen) Anfang veranlassen und nach diesem princi-
pium weiter beherrschen. ,Erschaffen” bedeutet, eine politische Machtkon-
figuration griinden und veranlassen. Der Schopfungsakt erweist sich als
ein Griindungsakt und legt die politische Kon-Figuration, den Zusammen-
hang der Figuren der Macht, fest, auf dhnliche Art und Weise, wie die vor
dem Spielauftakt unordentlich stehenden Schachfiguren auf das Schach-
brett umpositioniert werden. Die Schopfung als Kon-Figuration des Politi-
schen ist das Ordnen der Verhdltnisse zwischen bereits vorhandenen Sei-
enden bzw. politischen Akteuren. Weder die Akteure noch die Verhaltnisse
- erst recht nicht das Schachbrett — werden ex nihilo erschaffen, sondern
nur um-gestellt. Es wdre also viel pragnanter, den ,Schopfer” in diesem
Denkszenario als Gestalter zu definieren. ,Schopfung® entspricht der Idee

4 ALBERTZ, Rainer: Schépfung, in: RITTER, Joachim (Hg.): Historisches Wérterbuch der
Philosophie, Bd. 8. Basel: Schwabe Verlag 1992, 1392.
5 ALBERTZ: Schépfung, 1395.



Schépfung und phainesthai 137

eines wohlgeordneten Kosmos, wenn man das Wort in seiner vermensch-
lichten Bedeutung intendiert: Durch Machtverhdltnisse normierte Men-
schenwelt. Selbst das Christentum macht diese Idee der Schopfung frucht-
bar, indem es die Figur des ktises (Gestalter) in den (Panto)Crator tber-
fuhrt.

Dies ist beispielsweise der Fall bei der Figur des Christus Pantocrator
des Duomo di Monreale auf Sizilien, der laut der evidenten Inschrift als
krator anzuerkennen ist und eine mondane Hierarchie der Heiligen durch
den Logos ,schafft“ und etabliert. Diese Hierarchie wird iibrigens offen-
sichtlichvom Licht des kratos erhellt: Der krator wird in der Apsis der Kir-
che in Monreale mit einem Buch in der Hand dargestellt, auf der aufge-
schlagenen Seite ist zu lesen: ,,ego eimi o phos“. Das Prinzip des Sichtbaren
zeigt sich bereits im Rahmen dieser ersten vermenschlichten und politi-
schen Schopfungsauffassung.

Abgesehen von der Lichtmetaphorik, ist es entscheidend, dass es sich
beim Christus Pantocrator des Duomo di Monreale noch nicht um eine
creatio ex nihilo oder kosmologische Hervorbringung der Formen handelt.
Dies liegt daran, dass die Figur des krator eher an die xriow ankniipft. Die
Lehre von der Schopfung aus dem Nichts kniipft hingegen an die kosmo-
logische poiesis an und ist aufgrund ihrer Entstehung seit der zweiten
Halfte des II. Jahrhunderts eher ein spates Ergebnis in der Begriffsge-
schichte der Schopfung. Dieser Bruch wird auch durch ein Wort betont
und sanktioniert: Der Demiurgos verliert die Bedeutung von Gestalter und
nimmt die geldufige Bedeutung von Schépfer an.

Dadurch entsteht aus dem breiten Diskussionsstrom der christlichen
Schopfungslehre eine neue Linie des denkgeschichtlichen Schépfungsbe-
griffs mit namhaften Vertretern. Bereits Augustinus hatte hervorgehoben,
dass Schopfung eo ipso Schopfung aus dem Nichts sei - sonst sei sie Um-
wandlung. Aber noch entscheidender ist dann die in Anlehnung an Petrus
Lombardus’ Unterscheidung von facere und creareé ausgefiihrte und fiir
die christliche Kosmologie paradigmatische thomistische Festlegung der
ex-nihilo-Schopfungstheorie: creare est ex aliquid ex nihilo facere.” Die spa-
tere christliche Lehre organisiert sich um das Prinzip, nach dem wahre
Schopfung kein facere ist, sondern aus dem Nichts schaffen - sozusagen
Kreation. Selbst nach etlichen Begriffsjustierungen, die im Rahmen der
mittelalterlichen Diatriben um die Schopfung und die Welt vorgenommen
werdens, wird von nun an die Schépfung zum theologisch-philosophischen

6 Vgl. PETRUS LOMBARDUS: Sent. Lib. 11, dist. 1, c. II.

7 THOMAS VON AQUIN: Summa Theologiae 1 quaestio 45 a I.

8 Im Rahmen der Frage, ob die Welt ewig ist, wird sich die mittelterliche Philosophie mit
der quaestio intensiv befassen, ob Schopfung ex nihilo oder ex aliqua materia erfolgt. Zur
Orientierung in der Problematik vgl. SCHONBERGER, Rolf/NIcKL, Peter (Hgg.): Uber die Ewig-
keit der Welt. Texte von Bonaventura, Thoma von Aquin und Boethius von Dacien. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2000.



138 Giovanni Tidona

Ort, an dem das Nichts zum Thema gemacht wird. Wahrend die politische
Schopfung ein hierarchisches Organisieren der bereits vorhandenen (Seins)
Bestandeteile ist, erfordert creatio ex nihilo zum ersten Mal und auf katego-
rische Weise diejenige Kraft, die das noch-nicht-Seiende zum Sein bringen
kann.

Ein solcher Paradigmenwechsel wird im Zuge der Ausdifferenzierungen
der Trinitdtslehre realisiert. Der denkgeschichtliche Wechsel von einem
Gott als Herrscher zu einem Gott als Schopfer wird unter anderem und in-
teressanterweise in derselben, durch den Gott als krator/Souveran bekann-
ten Kirche dargestellt. Auf einer Seitenwand in Duomo di Monreale er-
scheint nun nicht der Sohn, sondern der Vatergott, der als Schopfergott
dargestellt wird: Gott erschuf eine Welt, die als von ihm getrennt gezeigt
wird.

Beim Schopfergott des Duomo di Monreale hat man es mit einem re-
gelrechten Schopfer zu tun. Die Relevanz zahlreicher Darstellungen vom
Schopfergott gegeniiber seiner von ihm abgetrennten, aus dem Nichts ge-
schaffenen Schopfung beschrankt sich nicht auf die Vermenschlichung des
Vatergottes, der selbstverstdndlich als ein mit Willen ausgestattetes Per-
son-Prinzip dargestellt wird. Wenn man sich zundchst auf die diegetische
Ebene hinwendet - d.h. darauf, was das Bild manifest zeigt - erweist sich
der Schopfer-Gott in Monreale, im interessanten Unterschied zum Schop-
fer-Gott des Battistero in Padua von Giusto de’ Menabuoi, als aktiver Schép-
fer und nicht als blof3er Betrachter der Perfektion der Schopfung. Auf die-
sen ,Haltungsunterschied“ gegeniiber der Schopfung deutet die ausge-
streckte Hand in Monreale-Bild hin: Dadurch wird ein regelrechter Eingriff
in das Geschaffene visualisiert. Im Zuge dieser Bild-Gegeniiberstellung zei-
gen sich somit zwei im Rahmen derselben Schépfungstheorie angesiedelte,
komplementdre Gottesauffassungen: Auf der einen Seite der Gott der pra-
xis, auf der anderen der Gott der theoria (Betrachtung).

Zwischen den beiden Darstellungen bestiinden sowohl weitere erhebli-
che Unterschiede (bspw. der unterschiedliche ausgefiihrte Wissenschafts-
wissensgrad) als auch Beriihrungspunkte (wie die Auffassung des Kosmos
als eines Wohlgeordneten, sowie die Linksausrichtung der Schépfungs-
tatigkeit). Im Vergleich fdllt vor allem beim Schépfer in Monreale aber
auch ein negativer, extradiegetischer Nenner auf. Auf einer extradiegeti-
schen Ebene, d.h. was das Bild nicht zeigt, hat die Darstellung dieses
Schopfers einen (leeren) Hintergrund. Dies ldsst u.a. eine Umschreibung
der metaphysischen Frage in die topologische Frage zu: Wo findet die
Schopfung statt? Dariiber gibt die Bilddiegese keinen manifesten Auf-
schluss. Das Geschaffene wird teilweise auf sehr ausfiihrliche Art darge-
stellt, iber den Hintergrund des Geschaffenen wird jedoch keinen Auf-
schluss gegeben; erst recht nicht beziiglich der topologischen Stellung Got-



Schopfung und phainesthai 139

tes, der auf diesem Hintergrund schwebt. Auf die Frage, wo Gott und sein
Geschaffenes schweben wiirden, liefert aber nicht das Bild, sondern die
Orthodoxie der konzilidren Lehre eine eindeutige und immer wieder her-
vorgehobene Antwort: im Nichts.

Beim oben erwiahnten, in der Ikonografie duflerst reprasentativen Dar-
stellungsmuster, handelt es sich um ein Nichts, das nicht offenkundig the-
matisiert wird, und das doch um das Geschaffene (und um Gott selbst)
herum liegt. Wahrscheinlich ware dabei die Rede von einem allumfassenden
Nichts nicht allzu verkehrt. Die von Heidegger betonte Notwendigkeit des
Nichts und die ,Hineingehaltenheit in das Nichts“? wiirde hier eine zu-
mindest topologische Deklination erfahren. Wie auch immer es um dieses
Nichts und das dementsprechende Drumherum (Leerraum als Behilter?)
bestellt sei, ist deutlich, dass der Hintergrund des Bildes weder Schépfer
noch Geschaffenes ist, sondern ein nicht weiter definierbares tertium. Das
Nichts konfiguriert sich auf diesem unausdriicklichen Wege als Abwesen-
heit der Gesamtheit des Seienden: ,Denn das Nichts ist die vollstindige
Verneinung der Allheit des Seienden®, 10 ,das schlechthin Nicht-Seiende“.11

2. SCHOPFUNG IST PRODUKTION DES GESCHAFFENEN UND ONTOLOGISCHER UN-
TERSCHIED VON (UBERNATURLICHEM) SCHOPFER UND (NATURLICHEM) GESCHAF-
FENEN

Gott schwebt im Nichts - in diesem nihil simpliciter - und entscheidet sich
aus freiem Willen, wie in den Konzilen oft ausdriicklich beteuert wird -,
die Welt zu erschaffen. Das Nichts als Drumherum der Schopfung, das,
was dem Geschaffenen vorausgesetzt wird und das Geschaffenen umgibt,
wie der Schopfergott in Monreale ist genauer gesehen auch eine topolo-
gisch-ontologische Hypothese, die die Gottesmacht hervorhebt: Gott ist
die Kraft, die das Seiendes aus dem Nichts ins Sein ruft. In der Veran-
lassung der Welt schillert der Sieg Gottes gegen das Nichts.

Schopfung ist somit Veranlassung; der Schopfer ist Ursache der Welt.
Die Gottesschopfung erweist sich in ihrem Fundament als eine technische
Operation: Gott ist Urheber der Welt, er hebt die Welt aus ihrem nichti-
gen Ur-Stand heraus. Die schopferische Operation radikalisiert sogar das
Hervorbringen als Hervorbringen aus dem Nichts. Schépfung produziert
bzw. bringt ins Anwesende hervor; auf der Grundlage der schopferischen
Operation wird Anwesend, was in der Dimension des Davor ein Nichts
war.

9 HEIDEGGER, Martin: Was ist Metaphysik, in: DERS.: Wegmarken. Frankfurt a.M.: Kloster-
mann 2004, 115,

10 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik, 109.

11 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik, 107-108.



140 Giovanni Tidona

Im Rahmen der ex-nihilo-Theorie ist ,Gott ist in diesem Sinne die ab-
solute Ursache der Welt“.12 Nun fiihrt das Kausalitatsverhdltnis zwischen
Gott und Welt auf zweierlei Begriffe der Denkgeschichte: a) Gott ist von
der Welt abgetrennt - ab-solutus deus; b) Gott unterscheidet sich in sei-
nem Wesen von der Welt. Es handelt sich wohlgemerkt um einen hierar-
chischen Unterschied, bei dem aber der ausschlaggebende Umstand nicht
iibersehen werden darf, dass Gott nicht die Welt ist:

Alles Seiende, das nicht Gott ist, bedarf der Herstellung im weitesten Sinne
und der Erhaltung. Herstellung zu Vorhandenem, bzw. Herstellungsunbe-
dirftigkeit machen den Horizont aus, innerhalb dessen ,Sein“ verstanden wird.
Jedes Seiende, das nicht Gott ist, ist ens creatum. Zwischen diesen beiden be-
steht ein ,unendlicher Unterschied” ihres Seins.!3

Erst im Zuge dieser grundontologischen, Hierarchie-ausmachenden Unter-
scheidung ist die Sazertdt Gottes transparent und nachvollziehbar: Der
schaffende Gott erweist sich in dieser Hinsicht als eine der Hauptfiguren
des sacer, des Getrennten. (Vater-)Gott und die Welt sind voneinander ge-
trennt und unterschiedlich. ,Welt“ ist weder Gott selbst, noch vorhande-
nes, ,umgeformtes” Seiendes, sondern ens creatum.

Es ist hochst bemerkenswert, dass das Christentum sich trotz sehr ho-
her politischer Kosten darum bemiihte, die Wesensgleichheit, und zwar
nicht die Wesensdhnlichkeit des Vaters und des Sohnes zu behaupten: Der
Sohn ist ,aus der Substanz des Vaters / aus dem Wesen des Vaters“ er ist
»gezeugt, nicht geschaffen, oder anderswo, ,geboren, nicht geschaffen
(quod graece dicunt homousion)“.14 Christus ist gezeugt, nicht geschaffen,
und somit ,wesensgleich dem Vater“.1> Durch diese ontologische (Gleich-)
Setzung wird per Umkehrschluss auch der Wesensunterschied von Gott
und der Welt mit hervorgehoben. Die Welt als Erschaffenes - ens creatum
- erweist sich als von einem Schépfer abhingig, der wiederum von der-
selben Welt getrennt ist. Dies ist auch der Grund, warum die Behauptung
der Wesensgleichheit von Gott und der Welt mit einem ,Anathema belegt*
werden soll: ,Wer glaubt, die menschlichen Seelen oder die Engel seien
aus der Substanz Gottes entstanden, wie Manichdus und Priscillian sagten,
der sei mit dem Anathema belegt“16; und an anderer Stelle:

Wer sagt, die Substanz oder Wesenheit Gottes und aller Dinge sei ein und
dieselbe: der sei mit dem Anathema belegt [...]. Wer nicht bekennt, dafl die

12 ScHOLEM: Uber einige Grundbegriffe des Judentums, 57.

13 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 2006, 92.

14 DENZINGER, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent-
scheidungen. Freiburg: Herder 1991, 63: 1. Konzil von Nikaia (1. 6kum.): 19. Juni-25. Aug. 325.

15 DENZINGER: Kompendium, 83: 1. Konzil von Konstantinopel (2. 6kum.): Mai-30. Juli
381

16 DENZINGER: Kompendium, 209-Johannes IIL.: 17. Juli 561-13. Juli 574 (Synode von Braga,
Portugal: Anathemismen gegen die Priscillianisten u.a.).



Schopfung und phainesthai 141

Welt und alle Dinge, die in ihr enthalten sind - sowohl die geistigen als auch
die materiellen - ihrem ganzen Wesen nach von Gott aus Nichts hervorge-
bracht wurden, oder sagt, Gott habe nicht durch seinen von jeder Notwen-
digkeit freien Willen, sondern so notwendig geschaffen, wie er sich selbst not-
wendig liebt, oder leugnet, dafd die Welt zur Ehre Gottes geschaffen ist: der
sei mit dem Anathema belegt.1”

Zusammenfassend gesagt bildet sich im Schofd der Reflexionen iiber die
Schopfung auf diesem Strang nicht nur der unlogische Begriff des hyposta-
sierten Nichts (nihil absolutum), sondern auch die Idee einer kausativen
Produktion heraus. Dies ist ein Prozess, der das Nicht-Seiende ins Sein for-
dert. Diese Ideen hangen offensichtlich miteinander zusammen und
schlieffen an eine dritte Grundidee an: ,Der Schopfer ist nicht Teil seiner
Schopfung, er steht ihr gegeniiber“.1® Anders gesagt ist das Produkt ge-
geniiber der Instanz des Produzenten unterlegen: ,Die Einzigkeit des gott-
lichen Seins ist in ihrem Unterschiede von anderen vermeintlichen Sein
erkannt®.’? Das bedeutet schlieflich auch, dass das Geschopf ontologisch
defizient ist.

Die Hervorhebung der schopferischen Macht Gottes fiihrt ein Un-
gleichgewicht in seiner Relation zum Kosmos herbei. Durch die Idee des
Schopfergottes wird das griechische Seinsverstindnis in eine kausative
Auffassung umgewandelt: Das Seiende ist als ens creatum ein ,Geleistetes®,
an dem die urspriingliche Valenz des ergon auf blof3es ,Bewirktes“ herun-
tergestuft wird:

Im Beginn der Metaphysik ist das Seiende als £€pyov das in seiner Hergestellt-
heit Anwesende. Jetzt wird das &€pyov zum opus des operari, zum factum des
facere, zum actus des agere. Das £pyov ist nicht mehr das ins Offene des An-
wesens Freigelassene sondern das im Wirken Gewirkte, im Tun Geleistete.
Das Wesen des »Werkes« ist nicht mehr die ,Wahrheit“ im Sinne des ausge-
zeichneten Anwesens in das Freie sondern die ,Wirklichkeit eines Wirkli-
chen, das im Wirken beherrscht und in das Vorgehen des Wirkens einge-
spannt wird. Das Sein ist, aus dem beginnlichen Wesen der évépyeia fortge-
gangen, zur actualitas geworden.20

Die Welt als Kosmos wird zur geschaffenen Welt und somit zum produ-
zierten Gegenstand. Im Rahmen der ex-nihilo-Theorie - Lowith zufolge
einer iiber ihre theologisch-christliche Bedeutung weitreichenden Lehre -
siedelt sich die Idee der Herstellbarkeit des Seienden an, die die Kehrseite
seiner Zerstorbarkeit und Vernichtung ist. Aus dem Nichts schaffen heifdt

17 DENZINGER: Kompendium, 821-1. Vatikan. Konzil: Dogmat. Konstit. ,Dei Filius“ iiber
den kath. Glauben.

18 ALBERTZ: Schépfung, 1392.

19 COHEN, Hermann: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Wiesbaden:
Matrix 2008, 93.

20 HEIDEGGER, Martin: Nietzsche. Pfullingen: Neske 1961, 412.



142 Giovanni Tidona

ndamlich auch ins Nichts zuriickdrangen kénnen. Der Kosmos als Produ-
ziertes ist dem Nichts ausgesetzt; die Herstellbarkeit des Produzierten und
seine schon immer moégliche Vernichtung hdngen begrifflich mit der Trans-
zendenz (dem epekeina, iiber die Welt hinaus) und der ontologischen Alte-
ritat des Produzenten. Auf diesem Begriffswege wird der Produzent aka Gott
immer entfernter: ,La potenza assoluta del creatore diventa cosi semplice-
mente I'altra faccia della sua lontananza.“21

Der Schopfungslehre, so wie sie sich in dieser Nichts-bezogenen Linie
konfiguriert, folgt eine Naturtheorie, die nihilistische Ziige aufweist. Dem
Kosmos wird dabei ein subalterner Rang zugesprochen, denn die Natur ist
ein (potenziell vernichtbares) Artefakt, das dazu dient, die Macht seines
Schopfers zu bezeugen: ,Die Kraft Gottes mufdte sich in der Hervorbrin-
gung der hervorragendsten Kreaturen unter den stofflichen am meisten
zeigen.“22

Auch Karl Lowith nimmt auf die biblische Idee des Kosmos als schones
Artefakt bzw. als Beweis fiir die Macht des Schopfers Bezug, um den Nach-
rang der Natur im Zuge der ex-nihilo-Theorie anzuzeigen:

Wo immer die Schénheit der Welt in den Psalmen gepriesen wird, wird sie es
nicht um ihrer selbst willen, sondern im Durchblick auf ihren unsichtbaren
Schopfer. Wenn aber die natiirliche Welt nicht von Natur aus ist, was sie ist,
wenn sie eine vergangliche Schopfung aus dem Nichts ist, dann ist sie auch
an ihr selbst nichtig und ihr Anfang der Anfang eines Endes. Es handelt sich
bei der Schopfung tiberhaupt nicht um die Wahrheit der Welt, sondern um
die Wahrheit ihres allmachtigen Schopfers, im Unterschied zur Welt, die an
ihr selber ohnmachtig ist.23

Dies fiihrt zur Idee der Nichtigkeit der Natur und zeigt einen zweierlei ni-
hilistischen Wesenszug der abendliandischen Philosophie auf: a) Die Natur
ist Nicht-Ich (und folgerichtig umgekehrt, das Ich ist Nicht-Natur); b) die
Natur als Nicht-ung weist einen Hang zur Vernichtung auf. Das Nichts,
das von der Schopfung als creatio ex nihilo als unabdingbare Voraussetz-
ung postuliert wird, ist nicht nur der Ursprung der Schopfung, sondern
auch das Ende und telos des Geschaffenen.

21 RUGGENINI, Mario: Il dio assente. Mailand: Mondadori 1997, 59: (,Die absolute Macht
des Schopfers wird blof zur Kehrseite seiner Entfernung’, it. Ubers. v. G.T.).

22 THOMAS VON AQUIN: Summa Theologiae, 1, q. 91, a 1: ,Die Kraft Gottes muf3te sich in
der Hervorbringung der hervorragendsten Kreaturen unter den stofflichen am meisten zei-
gen. Der menschliche Leib aber ist die hervorragendste stoffliche Kreatur. Also mufite er
vielmehr geschaffen als aus Stoff geformt werden / Ad primum sic proceditur. Videtur quod
corpus primi hominis non sit factum de limo terrae. Maioris enim virtutis est facere aliquid
ex nihilo, quam ex aliquo, quia plus distat ab actu non ens quam ens in potentia. Sed cum
homo sit dignissima creaturarum inferiorum, decuit ut virtus Dei maxime ostenderetur in
productione corporis eius. Ergo non debuit fieri ex limo terrae, sed ex nihilo.*

23 LOWITH: Schépfung und Existenz, 69.



Schépfung und phainesthai 143

Man beriihrt damit den nihilistischen Kern unserer Kultur: Die fiir un-
sere christlich-abendlindische Kultur prigende Uberzeugung, dass die Din-
ge aus dem Nichts in die Welt hindurch gehen, um sich in der Welt eine
Zeit lang auf bedenkliche Art und Weise aufzuhalten, um dann wieder ins
Nichts zu gelangen. In dieser Perspektive ist das Seiende oder das Weltding
ontologisch dazu veranlagt, ein Nichts zu sein:

Wir denken und leben die Dinge, als waren sie ein Nichts. Fir die europai-
sche Kultur sind die Dinge nichts: der Sinn des Dinges, der die Geschichte des
Abendlandes leitet, ist die Nichtigkeit der Dinge. Das Wesen der abendlandi-
schen Kultur ist der Nihilismus, weil das Zunichtemachen der Dinge, die Uber-
zeugung, daf} das Seiende ein Nichts ist und das von dieser Uberzeugung ge-
leitete und bestimmte Handeln der Grundsinn des Nihilismus ist.24

Durch die Erfindung der Zeit - d.h. derjenigen Dimension, innerhalb de-
ren dem Nichts-Sein der Dinge ein Platz gewdhrt wird - wird u.a. auch die
Zerstérung der Dinge plausibel gemacht.?5> Gerade im Schofle der Schop-
fungslehre wird die poietische Verfiigbarkeit des Seienden, seine Herstell-
barkeit aus und Zerstorbarkeit in das Nichts, begrifflich festgelegt und on-
tologisch untermauert.

3. SCHOPFUNG IST NUR AUF DER GRUNDLAGE EINER FALSCHEN INTERPRETATION
DES PHAINESTHAI MOGLICH

Wir glauben [...] an den Schépfer des Himmels und der Erde,
alles Sichtbaren und Unsichtbaren.26

Die Schopfungslehre fufdt somit auf dem Gedanken der Herstellbarkeit der
Dinge, die wiederum die Existenz des Nichts erfordern. Das Nichts ist aber
ein selbstwiderlegender Begriff, da er weder einzelnes Seiendes, noch Sum-
me oder Totalitit des Seienden anzeigt, sondern {iberhaupt und logisch
nicht ist. Dieses Nichts, das ein monstrum philosophischer Aporie ist, wird
aber im Rahmen der Schopfungslehre trotzdem postuliert. Genauer gesagt
kann das Nichts allein schon deshalb nur postuliert werden, weil das
Nichts nicht ist und somit auch nicht sichtbar ist. Das Nichts kann, im Ge-
genteil zum Seienden, nicht festgestellt werden.?” Es ist daher also kein
Zufall, dass der Schopfergott, der vor der Schépfung im Nichts schwebt,

24 SEVERINO, Emanuele: Vom Wesen des Nihilismus. Stuttgart: Klett-Cotta 1983, 29.

25 Die hochste Evidenz fiir unsere Kultur ist, daR es eine Zeit gibt, die Vergangenheit, in
der die Dinge nichts geworden sind, und eine Zeit, die Zukunft, ist, in der die Dinge wieder
nichts werden: das Sein ist in der Zeit, von der es verzehrt wird“ (SEVERINO: Vom Wesen des
Nihilismus, 27-28).

26 DENZINGER: Kompendium, 83.

27 Feststellbar, und zwar quasi notissimum, ist eben nur das Seiende: Aus diesem Grund
ware Thomas’ Aussage iiber das Sein in Bezug auf das Nichts einfach undenkbar: ,Illud au-
tem quod primum intellectus concipit quasi notissimum, et in quo omnes conceptiones re-
solvit, est ens” (THOMAS VON AQUIN: De Veritate, 1, 1).



144 Giovanni Tidona

auch ein unsichtbarer Gott ist. Die kausative Transzendenz des Schopfers
hangt mit der Unsichtbarkeit desselben zusammen:

Die Bibel beginnt nicht wie die griechische Physik und Metaphysik mit dem
Erstaunen vor dem ersichtlich Wunderbaren, sondern mit dem Glauben an
ein unsichtbares Wunder: der Schopfung des Seins aus dem Nichts.28

Und beziiglich des Schopfers:

Dieser giitige vaterliche Schopfer ist nicht in seiner Schopfung zu sehen; er
ist ihr nicht anzusehen und aus ihr heraus einzusehen [...]. Augustin hat die-
sen fiir die Frage nach der geschépflichen Existenz entscheidenden Glaubens-
verhalt in seinem Gottesstaat (XI, 4) uniibertrefflich formuliert: ,Von allen
Sichtbarem ist die Welt das Grofdte, von allem Unsichtbaren ist Gott das GrofR-
te. Daf} es eine Welt gibt, sehen wir, da es einen Gott gibt, glauben wir“.2%

In der Textpassage wird in erster Linie ein philosophischer Wechsel vom
Poietischen zum Theoretischen hergeleitet: Es bildet sich die Vermutung
heraus, dass die Schopfungslehre nicht nur eine kausative Produktions-
theorie, sondern auch eine Theorie des Erscheinens ist.

Das Sichtbare ist ein Prinzip, um das die christliche Lehre sich nicht
sonderlich zu kiimmern scheint. Im Gegenteil macht die christliche Theo-
logie durch die Thematisierung nihil absolutum das Prinzip des Unsicht-
baren fruchtbar. Dies ist bspw. bei Paulus der Fall, wo der Glaube an Gott
sich als ein argumentum non apparentium, ,Argument der nicht-sichtbaren
Dinge“ durchsetzt: ,Es ist aber der Glaube eine feste Zuversicht auf das,
was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht.“30 Dass
der Glaube pragmaton elenchos ou blepomenon ist, bedeutet, dass er un-
sichtbares Seiendes betrifft. Diese Idee - der Vorrang des Glaubens an das
Unsichtbare vor dem Sehen des Sichtbaren - wird an einer weiteren, fir
das Christentum entscheidenden Stelle vorgefiihrt: Beim zweiten Brief an
die Korinther 5,6-7 steht auf noch aufdringlichere Weise: ,So sind wir
denn allezeit getrost und wissen: solange wir im Leibe wohnen, weilen wir
fern von dem Herrn; denn wir wandeln im Glauben und nicht im Schau-
en“.31

Der christliche Glaube glaubt an das, was er nicht sieht. Darunter ist
nicht nur die iibliche Platonische vulgata zu verstehen, nach der sich hin-
ter der Welt des Scheins eine wahre Welt verbirgt. Im ,Wandeln im Glau-
ben und nicht im Schauen“ steckt freilich eine regelrechte Topologie des

28 LOWITH: Schépfung und Existenz, 68.

29 LOWITH: Schépfung und Existenz, 69.

30 "Eotwv 82 miotig éAmlopévwy dndoTacig, mpaypdrwv EAeyyog ob BAemopévwy; (Hebrier
11,1).

31 @appodvreg odv mavrote kai £if6teg 6t1 évnpolvreg &v T chpart Exdnpodpey amwd tod
kupiov- 10 mioTewg yap mepimarodpev, ov Sl €idoug-



Schopfung und phainesthai 145

Erscheinens, die erst durch die Ankniipfung an die Schopfungstheorie
entfaltet werden kann.

Auf der einen Seite steht das ens creatum, das Sichtbare. Auf der ande-
ren Seite wird das vorangehende, nicht-sichtbare Nichts geglaubt. Dies fin-
det in den thematisierten Schopfungsdarstellungen Entsprechung. Das
Unsichtbare der Schépfungstheorie ist das Nichts vor der Schépfung. Nach
dem visuellen Denkmuster in Monreale erweisen sich Gott und das Ge-
schaffene als nicht nur abgetrennt voneinander, sondern auch ontologisch
unterschiedlich, andernfalls wiirde das Christentum in einen monistischen
Umstand hineingeraten, dass Gott und die Welt nicht mehr voneinander
zu unterscheiden sind. Aber dieses topologische Muster postuliert nicht
nur A = Gott und B = dazu unterschiedliches Geschaffenes, sondern auch C
= Nichts, in dem sowohl Gott und als auch das Geschaffene schweben und
das die Welt umgibt. Ein solches Nichts spielt die Rolle eines gleichsam
Transzendentalen der Schopfung, es ist Voraussetzung der Schopfungs-
theorie,

Wenn man die im Rahmen des Christentums aufgeworfenen quaestio-
nes dahinstellt, ob und inwiefern ein im Nichts schwebender Gott ein Un-
sichtbares (deus absconditus) oder auch wiederum ein Nichts sei (,,Gott ist
ein lauter Nichts“); und wenn der Fokus lediglich auf die geschaffene Welt
gelegt wird, dann kénnte man fragen, was es vor dem Hintergrund dieser
Linien der Schopfungstheorie bedeutet, in der Welt zu sein. In dieser topo-
logischen Perspektive bedeutet Weltlichkeit namlich und unweigerlich auf
der einen Seite Sichtbar-Sein, auf der anderen Aus-dem Nichts-Kommen
(und potenziell in der Lage sein, In-das-Nichts-zu-Vergehen) und somit
Nicht-Sichtbar sein.

Ein Verweis auf die Alltagssprache kann zur Kldrung dieser Dynamik
behilflich sein. Auf der einen Seite wird gesagt: Ein Weltding ist oder es ist
nicht; und/oder, auf der anderen Seite: Ein Weltding erscheint - oder es
erscheint nicht. Entscheidend ist aber gerade das und/oder und seine be-
griffliche Klarung.

»Sein“ und ,Erscheinen“ wurden in der Denkgeschichte durch mindes-
tens zwei apophantische Paradigmen in Zusammenhang miteinander ge-
bracht. Nach einem ersten, vorrangigen Paradigma wird die Existenz des
Seienden als Transit im Bereich des Seins aufgefasst und durch den Ist-
Satz ausgedriickt. In dieser Existenzauffassung, die der Schopfungstheorie
duflerst kongruent ist, konfiguriert sich die Welt als Bereich des Seins, der
vom einzelnen Seienden im Lauf seiner Existenz durchstreift wird. Solange
Seiendes (Mensch, Pflanze, Gedanke, etc.) ist, befindet es sich als Seiendes
im Kreislauf des Seins. Wenn Seiendes nicht mehr ist, tritt es aus dem
Kreislauf heraus, in den es zuvor aus dem Nichts kommend eingetreten
war. Dies geschieht beispielsweise auch mit der Linie, die ich auf der Tafel
zeichnen und dann wieder wegwischen kann: Ich férdere die Linie tech-
nisch aus dem Nichts ins Sein, indem ich sie auf die Tafel zeichne. Dann



146 Giovanni Tidona

bleibt die Linie eine Zeit lang im Bereich des Seins, um dann wieder ins
Nichts zu gelangen, indem ich sie von der Tafeloberfliche abwische. Die
Linie gab es zuerst nicht, dann ist sie da un anscheinend ist sie nicht mehr
da. Das Entstehen der Linie und ihrer Form, ihr Ubergang im Bereich des
Seins werden durch die Semantik des Ist-Satzes ausgedriickt, und zwar
derart, dass ich dem Seienden ,Linie“ im Endeffekt sowohl Existenz als
auch Nicht-Existenz zuschreiben kann. Solange die Linie noch nicht ist, ist
sie ein Nichts. Sobald sie zerstort wird, ist sie wieder ein Nichts. Nur in ih-
rem begrenzten sichtbaren Aufenthalt ist sie.

Dieses Paradigma ist topologisch zweideutig: Es ist einerseits ein zeitli-
ches Paradigma, d.h. es muss sich auf die Dimension der Zeit stiitzen, wel-
ches jedoch von der Unentschiedenheit der raumlich-zeitlichen Metapher
geprigt ist. Dabei wird auf Wendungen wie ,,im Lauf*, ,Transit“ und , Uber-
gang“ durch das Sein und dhnliche Formulierungen rekurriert. Das Para-
digma erfordert somit einerseits die Erfindung der Zeit, die im Unterschied
zum Ort bekanntlich unsichtbar ist und sich zumindest seit Augustin der
begrifflichen Festlegung entzieht. Das Paradigma scheint andererseits
allerdings aber auch eine an der Ist-Sprache orientierte topologische Frage
zu sein. Existieren heifdt: Irgendwo und in einer bestimmten Zeit existie-
ren. Dies bedeutet auch, dass Existieren Sein an einem sichtbaren Ort ist.

Diese phanomenologischen Grundfeststellungen sind offensichtlich
durch Verwischung und schlieflich athematische Zur-Deckung-Bringung
der Sprache des Seins und des Erscheinens geprdgt. Dies fiihrt zu wahr-
nehmungstheoretischen, problematischen Aporien: Das, was erscheint, ist;
und wenn es nicht mehr erscheint, ist es nicht mehr. Dies ergibt sich u.a.
auch per Umkehrschluss: Das Nichts ist nicht und erscheint nicht. Also
das, was nicht erscheint, ist auch nicht (denn das unsichtbare Nichts er-
scheint eben nicht). Umgekehrt: Alles, was erscheint, ist im Kreis des Seins.
Mit anderen Worten: Was auflerhalb des Kreises des Seins ist, kann auch
nicht erscheinen.

Bereits diese wenigen Sdtze zeigen die enorme Tragweite des Problems
auf, das in den Ununterscheidbarkeitszonen der Sprache des Seins und des
Erscheinens besteht. Beziiglich der Linie auf der Tafel und ihrer Existenz
konnte man beispielsweise sagen, und es wird tatsdchlich gesagt, dass sie,
wie jedes andere vermeintlich vergangliche Seiende, durch die Dimension
des Seins (in der Ist-Sprache gefasst) hiniibergeht. Eine Linie ist nicht, dann
ist sie, dann ist sie nicht mehr.32 Die Existenz der Linie erweist sich phano-
menologisch als im Dazwischen von Sein aus dem Nichts und ins Nichts.

32 Auf bezeichnende Art und Weise, weil dabei der Nihilismus sich noch deutlicher auf-
drangt, sagt man von der Stunde, die vergangen ist, sie sei um. Auch dieses ,Um" hat in der
Sprache der Schopfung topologische Bedeutung und heifdt ,um den Kreis des Seienden her-
um®, also: im Nichts. Es ist kein Sprachzufall, dass man vom verstorbenen Menschen - vom
Menschen, der nicht mehr ist - sagt: Er sei umgekommen. In dieser nihilistischen Vorstel-
lung kommt der tote Mensch in ein um hin, das als Nichts das Sein umgibt.



Schopfung und phainesthai 147

Dieses vermeintliche ,Sich-phdanomenologisch-Erweisen® ist aber in Wahr-
heit ein phdnomenologischer Grundfehler.

Ein Gedankenexperiment kann das verdeutlichen: Wir schauen aus
dem Fenster in den Hof hinaus und sehen einen Menschen den Hof iiber-
queren. Zuerst sieht man niemanden, dann sieht man einen Menschen - er
erscheint eine Weile lang im Hof, so lange, bis er den Hof iiberquert hat,
dann sieht man ihn nicht mehr. Der Mensch erscheint nicht mehr im Kreis
des Erscheinens (Hof), der Mensch ist verschwunden.

Genau solcher, eben verwendeter Ausdriicke wiirde sich unsere Sprache
bedienen, und dabei niemals den Anspruch erheben, zu behaupten, dass
der Mensch nicht mehr sei, nur wenn er im Hof nicht mehr sichtbar ist.
Derselbe phdnomenologische Fehler ist nebenbei gesagt in der Entwick-
lungspsychologie und Wahrnehmungstheorie des Kindes sehr bekannt:
Wenn ein Sdugling seine Mutter nicht mehr sieht, weil sie aus seinem Blick-
feld verschwindet, beginnt er zu weinen, und zwar in der instinktiven Uber-
zeugung, dass die Mutter nicht mehr ist. Der Erwachsene weif3 hingegen,
weil er gelernt hat, dass die Mutter nicht aus dem Kreis des Seins heraus-
getreten ist, nur weil sie nicht mehr zu sehen ist (d.h., aus dem Kreis des
Erscheinens ausgetreten ist).

Man koénnte fragen, aus welchem Grund unsere Sprache hingegen sagt,
dass eine Sache nicht mehr ist, die Stunde um ist, die Linie noch nicht war,
es ist noch nicht Montag, unser verstorbener Freund ist nicht mehr da?
Natiirlich konnte man auch sagen, dass der Mensch im Hof nicht mehr ist,
aber wir wiirden deshalb nicht denken, dass der entsprechende Mensch
aufhort zu existieren, indem er aus dem Hof heraustritt, sondern nur im
Hof nicht mehr erscheint. Es zeigt sich dabei eine abgriindige semantische
Differenz zwischen ,Mensch im Hof" und allen anderen Seienden, die hier-
bei als Beispiele angefiihrt wurden. Die Sprache macht durch ihre Sein/Er-
scheinen-Alternanz diesen abgriindigen Unterschied aus. Seiendes - Linie,
Stunde, Montag, Freund, Mensch im Hof - verschwindet oder erscheint
aus und im Kreis des Erscheinens. Aber bei der Linie auf der Tafel wie
beim verstorbenen Freund denken wir, dass sie nach ihrem Verschwinden
- genauso wie vor ihrem Entstehen bzw. Geschaffen-Werden - nicht sind
(nicht existieren), wahrend wir beziiglich des Menschen im Hof denken,
dass er bereits vor seinem Auftreten ist und auch nach seinem Auftreten
im Bereich des Seins weiter sein bzw. existieren wird.

Nun wird diese gefihrliche semantische Uberlappung, z.B. wenn die
Linie nicht mehr auf der Tafel erscheint, ist sie nicht mehr, von der Schop-
fungslehre entschieden untermauert und bekraftigt: Ein Noch-nicht-Seien-
des kann anfangen zu sein, mit anderen Worten, der schlechtinnige Wi-
derspruch wird erméglicht, wenn der vermeintliche Ausgangsort der Schép-
fung, das Nichts, postuliert wird sogar eine Reprdsentation erfihrt. Und
umgekehrt wird dann auch die Idee gefordert, dass ein Weltding zu sein
aufhéren, so wie in dasselbe Nichts zuriickkehren kann, woraus es heraus-



148 Giovanni Tidona

getreten ist. Von einem Weltding konnen wir sagen, dass es nicht mehr
sei, weil wir uns die Welt als vom Nichts umgeben vorstellen kénnen. Das
Nichts ist die Voraussetzung dieser geschaffenen Welt; damit kann man
auch die Riickkehr der Linie ins Nichts nach ihrer Existenz visuell einord-
nen.

Das ist per Umkehrschluss der Grund, warum unsere Sprache nie be-
haupten wiirde, dass der Mensch sein Ende genommen hat, nur weil er aus
dem Hof herausgetreten ist: Und zwar, weil wir wissen, dass um den Hof
herum nicht das Nichts, sondern Seiendes ist: Eine Mauer, die den Hof um-
zdunt, eine Burg, zu der die Mauer gehort, eine Stadt, in der die Burg ge-
baut worden ist, ein Land, in dem die Stadt liegt, usw. Aus diesem Grund
denken wir, dass der Mensch, der durch den Hof hindurchgegangen ist
und deshalb nicht mehr sichtbar ist, doch weiter existiert: Weil wir wissen,
dass der Mensch sich davor und danach im Bereich des Seienden befindet,
obwohl dieses Seiende fiir uns unsichtbar ist - wir haben ja nur den Aus-
blick auf den Hof. Denn auch Seiendes, das fiir uns nicht sichtbar ist, wird
postuliert.

Nun ist aber entscheidend, dass das postulierte Nichts als Drumherum
nicht aus dem unmittelbaren phianomenologischen Inhalt hervorgeht. Denn
es wiirde genauso aussehen, d.h. es wiirde sich genau dasselbe phainesthai
darbieten, ob der aus dem Hof heraustretende Mensch weiter existieren
oder vernichtet werden wiirde. In beiden, gegensdtzlichen Fillen - Wei-
terexistenz oder Vernichtung - wiirden wir genau dasselbe sehen: Einen
Menschen, der aus dem Hof heraustritt. Das phainesthai schweigt dariiber,
was dem Menschen nach Austritt aus dem Hof widerfahrt.

Das bedeutet also: Der Grund fiir die nihilistische Uberlappung der
Sprache des Seins und des Erscheinens liegt nicht im phianomenologischen
Inhalt des Erscheinens, sondern paradoxerweise im Auferhalb des Erschei-
nens, d.h. darin, was in der Sprache der Schépfung als nicht Sichtbares ein
Nichts ist und in der Sprache eines nicht-nihilistischen phainesthai wie-
derum nur Seiendes sein kann. Das absolut paradoxe Ergebnis ist, dass wir
im Zuge der Schopfungstheorie das Schicksal des phanomenologischen In-
halts des Erscheinens, was aus dem Seienden wird, wenn es aus dem Kreis
des Erscheinens verschwindet, nicht an dem Erscheinen selber, sondern an
einem postulierten Drumherum des Erscheinens festhalten. Unsere nihilis-
tische Uberzeugung liegt nicht am phinomenologischen Inhalt, es liegt
auch nicht darin: Sie ist gleichsam von einem nihilistischen Postulat fremd-
imponiert, das per se nicht phanomenologisch feststellbar ist.

Der Glaube an das Nichts ist Glaube an das Herkommen der Dinge aus
dem Nichts und auch Glaube an einem Austritt der Dinge als Vernichtung.
Die Nichts-Werdung des Seienden kann aber nur postuliert werden, aus
dem trivialen Grund, dass die die Vernichtung der Dinge nicht festgestellt
werden kann, weil Vernichtung nicht erscheint:



Schopfung und phainesthai 149

Aber aus diesen Betrachtungen ergibt sich, dafd das Zerstértwerden und das
Zunichtewerden der Dinge nicht etwa behauptet wird, insofern dieses ihr
Nichtssein erscheint - [...] sondern insofern dieser Inhalt gemaf: den Katego-
rien jener praktischen Weisheit interpretiert wird, die bisher das Leben des
Menschen in die Welt beglinstigt hat. [...] Dieser Kérper verbrennt, und an
die Stelle dieses Korpers tritt seine Asche: das Erscheinen bezeugt nichts an-
deres als eine Folge von Ereignissen: das Stiick weilen Papiers, das Sich-
ndhern der Flamme, die lodernde Flamme, ein kleineres Stiick Papier und
von noch einmal verschiedener Form, die Asche. Auf jedes Ereignis folgt ein
anderes, in dem Sinne, das ein zweites Ereignis zu erscheinen beginnt, wenn
das erste nicht mehr erscheint. Nach dem letzten Feuer, die Asche; das besagt:
wenn das letzte Feuer nicht mehr erscheint, erscheint die Asche. Aber daf
das, was nicht mehr erscheint, auch nicht mehr ist, das enthiillt das Erschei-
nen nicht. Das legt man so aus aufgrund der Art und Weise, wie etwas er-
scheint und verschwindet: wenn etwas, das nie erschienen war, erscheint,
sagt man, es entstehe, und es sei vorher ein Nichts gewesen; wenn etwas ver-
schwindet und nicht wiederkehrt, sagt man, es vergehe und werde ein Nichts.
Und die Menschen haben gelernt, dafy etwas, wenn es auf eine gewisse Art
und Weise zum Vorschein kommt, vorher niemals erschienen war; und wenn
es auf eine gewisse Art und Weise verschwindet, es dann nicht mehr wieder-
kehrt.

Aber das ist die nicht-veritative Interpretation des Werdens: nur der Eingriff
der 86%a zwingt, dasjenige (vor und nach seinem Erscheinen) als ein Nichts
zu setzen, was auf eine gewisse Weise erscheint und wieder verschwindet.
Das veritative Verstehen des Werdens, das Inhalt des Erscheinens ist, zeigt
dagegen das Schweigen des Erscheinens hinsichtlich des Schicksals dessen
auf, was nicht erscheint. [...] Denn das Erscheinen bezeugt nicht das Gegen-
teil des vom Logos Gefordeten. Der Logos fordert die Unveranderlichkeit des
Seins - d.h. er fordert, dafd das Sein nicht nichts ist und daher nicht aus dem
Nichts hervorgeht und nicht wieder in es zuriickkehrt - und das Erscheinen,
in seiner Wahrheit, bezeugt nicht, dass das Sein aus dem Nichts hervorkommt
und in es zuriickkehrt. [...] Es erscheint nicht, daf das Sein aus dem Nichts
hervorkommt und wieder in es zuriickkehrt, sondern das Sein erscheint und
verschwindet. Dieses Erscheinen und Verschwinden diirfen nur dann als das
Sein und das Nichtsein der Dinge interpretiert werden, wenn bejaht wird, daf}
die Totalitat des Seins mit dem Sein, das erscheint, tibereinstimmt. Dann be-
deuten das Eintreten und das Herausgehen aus dem Erscheinen gewif3 Sein-
werden und Nicht-werden. Aber auch in diesem Falle wird die Vernichtung
des Seins interpretiert, nicht festgestellt. 33

Im Zuge der nihilistischen Interpretation des Erscheinens zeigt sich der
gewaltige Einfluss der Schopfungslehre auf das konkrete (Miss)Verstandnis
des Werdens. Die ,fiir die nachchristliche Philosophie“ relevante und pha-
nomenologisch grundfalsche Interpretation des phainesthai, nach der die
Dinge sogar ein Zunichte-Werden erfahren wiirden, hitte sich nicht eta-
blieren konnen, wenn das die Dimension des Nichts nicht heraufbeschwort

33 SEVERINO: Vom Wesen des Nihilismus, 126-127.



150 Giovanni Tidona

und die Welt als Vergingliches, vom Nichts umgebenes metaxi zwischen
dem Sein und dem Nichts nicht vorausgesetzt worden ware.

SCHLUSS

Aus diesen Griinden ist die Notwendigkeit einer von der Schopfungs-
theorie emanzipierten begrifflichen Festlegung der Sprache des Seins und
des Erscheinens im Zusammenhang mit einer Theorie des Sehens dringend.
Kurz gesagt gilt es, sich dem phainesthai erneut zuzuwenden.

Dafiir bedarf es einer strukturierten Theorie des Erscheinens, die als
solche zwei phainesthai-Dimensionen aufgreifen kann: Das Erscheinen in-
nerhalb des Kreises des Erscheinens und das Verschwinden aus diesem,
das eben nicht als Existenzende und erst recht nicht als Sprung ins Nichts
bzw. Vernichtung postuliert wird. Eine solche Wahrnehmungstheorie kann
nur dort ansetzen, wo der Nihilismus, bzw. die Uberzeugung, dass die Dinge
ein Nichts sind, iiberwunden wird. In diesem Falle ist eine regelrechte se-
mantische Reform erforderlich, die den Sinn folgender Ausdriicke hinter-
fragt: Was bedeutet es eigentlich, wenn wir sagen - und denken - dass Sei-
endes vergdnglich ist?

Kritischer Gegenstand einer derartigen Phanomenologie des Erscheinens
ist nicht der Horizont des Erscheinens, d.h. der phdanomenologische Inhalt
(oder mit anderen Worten: das, was sich auf der Bithne des Erscheinens
abspielt), sondern gleichsam das Drumherum des Erscheinenden. Dieses
ist im Beispiel des Menschen, der durch den Hof geht, die Mauer, die Burg,
die Stadt. Das sind die Wolken und der Himmelie ein vorbeifliegendes Flug-
zeug umgeben, in unserem Blickfeld zwar nicht mehr erscheinen aber des-
halb nicht als ein Nichts aufgefasst werden diirfen. Es geht dann schlie3-
lich um die Erérterung der Modalititen des Phinomens als Nicht-aktuell-
Zeigendes und als auf anderweitiger phanomenologischer Ebene Mitgege-
benes der Erscheinung. Selbst wenn wir die in weiter Ferne sich befinden-
den Wolken nicht sehen konnen, sind wir sicher, dass sie ein Seiendes -
und nicht ein Nichts - sind. Auf dieselbe Art und Weise soll auch der Tod
eines Freundes als ein Erscheinen und Verschwinden aus dem einem und
in das andere Zimmer des Hauses des Seins - und nicht als seine ontolo-
gische Vernichtung - aufgefasst werden.

Eine derartige Phanomenologie des Erscheinens wiirde die Konstitution
eines Weltbegriffs vorbereiten, indem Welt keine im Nichts schwebende
Vergdnglichkeitsdimension, sondern einfach eine im philosophischen Sin-
ne noch sehr unbedachte Fiille des Seins ist, die nur vom Seienden umge-
ben sein kann.

Die Entfaltung dieser noch im Keim vorhandenen Motive und einer
derartigen Phinomenologie des Sehens kann aber erst an der Begriffsdes-
truktion der Schopfungslehre und ihrer nihilistischen Tragweite ansetzen.
Das Paradigma des Nichts als Drumherum hat das Paradigma des Erschei-



Schopfung und phainesthai 151

nens denkgeschichtlich abgeldst, sodass dieser nihilistische Paradigmen-
wechsel auch einen sehr konkreten Einfluss auf das Leben des Menschen
ausiiben konnte. Der durch die Schépfungslehre beeinflusste Mensch hat
ndmlich vergessen, dass seine Existenz ein Aufleuchten inmitten der Fiille
des Seienden ist, und versteht sich stattdessen als vergdngliches, ontolo-
gisch mangelndes und dem Nichts verurteiltes Produkt; ein Produkt unter
anderen vergdnglichen, dem nihil absolutum ausgesetzten entia creata, die
der unsichtbaren Bedrohung des Nichts und der nicht-sichtbaren Vernich-
tung des Seienden ausgeliefert sind. In diesem wesentlichen Sinne ist die
auch fiir die ,nachchristliche Philosophie relevante Schopfungstheorie als
Mit-Ursache des Unbehagens einzuordnen und deshalb einer philosophi-
schen Destruktion zu unterziehen.

Zusammenfassung

Im vorliegenden Beitrag wird auf den Begriff der ,Schépfung“ als produktive
Hervorbringung der Formen in der Annahme eingegangen, dass der Einfluss des
theologischen Begriffes iiber die Theologie weit hinausreicht und somit die nac-
hchristliche und vermeintlich ,sdkulare” Philosophie stark beeiflusst. Das Anlie-
gen ist die Analyse der theoretischen ,Grundannahmen® des Schopfungsbegriffs.
Die kritische Erérterung bestimmter Wesensziige und Aspekte einer Linie der
Schopfungslehre - als kausative, ambigue und durch einen nihilistischen Hang
geprdgte Theorie - soll in die These miinden, dass ein Konzept wie ,Schopfung
aus dem Nichts“ nur innerhalb einer bestimmten Modalitit des Sehens iiber-
haupt zu verstehen ist und dass die jeweilige theoria bzw. der Betrachtungs-
modus des Erscheinenden von einer phdnomenologischen Fehlinterpretation des
Erscheinens durchdrungen ist. Um diesen buchstdblich theoretischen Fehler des
Schépfungsbegriffs aufzuzeigen, soll der sehbezogene Aspekt, mit anderen Wo-
rten die bestimmte Art und Weise, wie man im Rahmen der Schopfungstheorie
Seiendes sieht und betrachtet - herausgearbeitet werden.

Abstract

In the present contribution, the concept of "creation” as a productive bringing
forth of forms is analysed on the assumption that the influence of the theolo-
gical concept goes far beyond theology and thus strongly influences post-Chris-
tian and supposedly "secular” philosophy. The present paper seeks to analyse the
theoretical "basic assumptions” of the concept of creation. The critical discus-
sion of certain traits of the doctrine of creation—as nihilistic, causative and
ambiguous theory—leads to the thesis that a concept such as “creation” is un-
derstandable only within a certain modality of seeing; it will also be shown that
the respective theoria, the mode of the appearing, is permeated by a phenome-
nological misinterpretation of the appearing self. In order to show the theore-
tical errors of the concept of creation, the visual aspect in the context of crea-
tion theory shall be worked out.



	Schöpfung und phainesthai : Ontologische Prämissen und die Theorie des Sehens in der Schöpfungslehre

