
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Schöpfung und phainesthai : Ontologische Prämissen und die Theorie
des Sehens in der Schöpfungslehre

Autor: Tidona, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giovanni Tidona

Schöpfung und phainesthai.
Ontologische Prämissen und die Theorie des Sehens

in der Schöpfungslehre

Auftakt. Über die Theologie hinaus - Eine Destruktion des Schöpfungsbegriffs

„Schöpfung" gehört zu denjenigen Grundbegriffen, die noch relativ lange
nach ihrer Entstehung einen ziemlich Undefinierten und vagen begrifflichen

Status aufwiesen, um dann erst im theologischen Rahmen genauer
präzisiert zu werden. Infolge der theologischen Festlegung des Schöpfungsbegriffes

geschah aber dann in zweiter Instanz, dass die Idee der Schöpfung

über ihren konfessionell-theologischen Rahmen hinausreichte und zu
einem umfassenderen anthropologischen Denkbegriff wurde. Der Begriff
der Schöpfung begann danach, auf externe, über die Theologie hinausgehende

und sogar säkulare Denksphären Einfluss auszuüben, worunter
selbstverständlich auch die Philosophie nicht unberührt blieb. Auf diesen
Umstand weist Karl Löwith hin, wenn er beteuert, dass „[das apostolische
Glaubensbekenntnis] grundlegend und zentral nicht nur für jede christliche

Theologie [ist], sondern auch, obschon indirekt, für alle nachchristliche

Philosophie".1
Die Relevanz der Schöpfungslehre konnte sich weit über das Christlich-

Theologische hinaus etablieren, und zwar aus dem Grund, Schmitt
folgend, dass „alle prägnanten Begriffe der Staatslehre säkularisierte theologische

Begriffe [sind]".2 Ähnlich wie bei zahlreichen politischen Begriffen,
deren „theologische Prämissen" von der philosophischen Destruktion
entblößt werden können, gilt dies auch für den Schöpfungsbegriff. Ein derartiges

Aufzeigen der Hintergründe des Schöpfungsbegriffs erweist sich als

umso aufschlussreicher, als Schöpfung, im Unterschied zu anderen
politisch-theologischen Motiven, ein mit universalem Geltungsanspruch bela-
dener Begriff ist. Dieser gründet auf bestimmten philosophischen
Grundannahmen. Die Analyse derartiger „Grundprämissen" des Schöpfungsbegriffes

ist Gegenstand des vorliegenden Beitrags.
Es handelt sich hierbei um eine wortwörtlich intendierte Theorie der

Schöpfung: Im Folgenden wird aufgezeigt, dass „Schöpfung" in der Trag-

1 Löwith, Karl: Schöpfung und Existenz, in: DERS.: Wissen, Glaube und Skepsis. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 1956, 68.
2 SCHMITT, Carl: Politische Theologie, in: DERS.: Politische Theologie. Vier Kapitel zur

Lehre von der Souveränität. Berlin: Duncker & Humblot 2015, 43.



134 Giovanni Tidona

weite ihres Denkschemas auf einer theoria sprich einer problematischen
Betrachtungsweise der Erscheinenden oder Modalität des Sehens beruht.

Die vorliegende Analyse strebt somit ein neues Verständnis des
Schöpfungsbegriffes an. Während man dem Schöpfungsbegriff in der Regel eine
poietische, kreationsbezogene Bedeutung zuschreibt, hat Schöpfung doch
im Wesentlicheren mit dem Erscheinen zu tun und siedelt sich - als

philosophisches Problem - in der Sphäre des Sehens an. Schöpfung ist
„Hervorbringung der Formen", d.h. poiesis, welche Sichtbares schafft.

Die Hinterfragung der begrifflichen Rahmenbedingungen der
Schöpfungstheorie setzt bei einer Analyse einiger denkgeschichtlich und
phänomenologisch relevanten „Bedingungen" oder „Wesenszüge" der Schöpfungstheorie

an:

A) Die Schöpfungstheorie ist nihilistisch, denn sie erfordert die Kategorie
des Nichts durch die philosophische Erfindung des nihil absolutum und

der Schöpfung ek mê eontos;
B) Die Schöpfung als Hervorbringung des Seienden ist kausativ, denn

sie veranlasst Seiendes, das vorher nicht war;
C) Die Schöpfung schreibt ontologische Hierarchien vor: In der Schöpfung

erweisen sich Geschaffenes und Schöpfer als abgründig unterschiedlich.

Schöpfung legt einen ontologischen Unterschied zwischen Gott und
Welt und eine radikale Alterität des Göttlichen gegenüber dem Weltlichen
fest;

D) Die Schöpfung ist ontologisch janusköpfig: Die mögliche Kehrseite
der Schöpfung ist die Zerstörung und Vernichtung. Die Theorie der Schöpfung

siedelt sich in dieser Hinsicht in der Logik des Vergehens an.

l. Schöpfung ist Schöpfung aus dem Nichts
Topologie des Nichts. Das Drumherum

Die Begriffsgeschichte der Schöpfung zeichnet sich durch eine historische
Ambivalenz aus. In der frühen Phase der Begriffsentwicklung lässt sich eine

ausgeprägte Schwankung zwischen zwei auf den ersten Blick miteinander

verwandten, jedoch abgründig unterschiedlichen Auffassungen der
Schöpfung verzeichnen: Schöpfung aus dem Seienden und Schöpfung aus
dem Nichts.

Diese Dimensionen sind nicht unbedingt als reine Antinomien zu
verstehen, als würde „Schöpfung aus dem Nichts" der „Schöpfung aus dem
Seienden" entgegengestellt werden. Die Relation beider Schöpfungsbegriffe

scheint eher asymmetrisch zu sein, da die historisch frühere Auffassung
der Schöpfung aus dem Seienden ab einem gewissen Zeitpunkt der

Begriffsgeschichte durch die zweite Auffassung völlig abgelöst wird. Nach
diesem Schöpfungsparadigmenwechsel wird sich Schöpfung schlechthin
als Schöpfung aus dem Nichts konstituieren.



Schöpfung und phainesthai 135

Der bei den Griechen gängige Schöpfungsbegriff orientiert sich bekanntlich

am Paradigma der Gründung und dem In-Ordnung-Bringen des
bereits vorhandenen Seienden. Dieser allzu bekannte Nexus wurde bspw. von
Gershom Scholem folgendermaßen zusammengefasst:

Im Großen und Ganzen wird man sagen dürfen, daß der Mythos keine
Schöpfung aus Nichts kennt. Für ihn ist immer irgendetwas schon vorhanden
[...] Auch die griechische Philosophie hat diesen Gedanken einer Schöpfung
aus Nichts nicht gedacht. [...] Aus der Metaphysik des Aristoteles stammt
vielmehr die klassische Formulierung des nihil ex nihilofit, die den Gedanken
eines absoluten Anfangs ausschließt. Denn für Aristoteles ist die Welt uner-
schaffen, ohne Anfang und ohne Ende, und wovon die Metaphysik spricht, sind
nur die „immanenten Prinzipien eines schon existierenden Etwas" (zitiert aus
Löwith 1956, Anm.d.R.) [...] Auch der Demiurg des Platonischen Timaios
schafft nicht aus Nichts. Stets ist die Materie, die Hyle, als das Unerschaffene
da, das er im Hinblick auf die Welt der Ideen bewältigt. Der unbewegte
Beweger, als den Aristoteles Gott erfaßt, und der Gestalter der ungestalteten
Materie, als den ihn Plato kennt, - sie beide haben nichts von der Natur eines
Gottes, der seine Welt aus dem Nichts hervorruft. Auch das Nichtsein der
Materie, wie wir es etwa aus der griechischen Philosophie her kennen, ist kein
Nichts im strikten Sinne der Schöpfung aus Nichts. Es ist vielmehr ein Noch-
nicht-geformt-Sein, ein privatives Element, wie es in der aristotelischen Lehre
von der Steresis am schärfsten gefaßt wird.3

Seiendes wird nicht irgendwann geschaffen, sondern ist bereits vorhanden
und soll nur noch ein- und umgeordnet werden. Nicht-Sein bedeutet Noch-
nicht-geformt-Sein, mit anderen Worten: In einer bestimmten Konfiguration

oder einem Formenzusammenhang noch nicht und in einer anderen,

bestimmten Konfiguration bereits vorfindlich sein. Wenn überhaupt
von Nichts die Rede sein kann, dann nur als Nicht-einer-Form, Mangel an
einer Form.

3 SCHOLEM, Gershom: Über einige Grundbegriffe des Judentums. Frankfurt a.M: Suhrkamp
1970, 53-54. Man könnte einwenden, dass es sich hier um eine idealtypische Interpretation
der Schöpfung handelt, die von Scholem selbst problematisiert wird (vgl. SCHOLEM: Über

einige Grundbegriffe des Judentums, 60-61, auch anhand der Bibelübersetzungen der Isaiah,
Makkabäer). Auf ähnliche Art und Weise wird bei Jakob Böhme und in der Jüdischen Mystik
die steresis anderweitig - und mystisch - gedeutet als der „Abgrund, der in jedem Etwas
mitgegeben ist" (vgl. SCHOLEM: Über einige Grundbegriffe des Judentums, 89). Aber unbeschadet
solcher peripheren Ergänzungen und Problematisierungen des Begriffs bleibt dabei die Idee
einer Schöpfung aus Seiendem im Vordergrund. Auch Karl Löwith - der in dieser Passage
von Scholem zitiert wird - bestätigt diese Interpretation in seinem Aufsatz „Schöpfung und
Existenz": „Diese auf dem Schöpfungsglauben beruhende Seinsfrage im Sinne des Daß-seins
konnte von Plato und Aristoteles nicht in dieser Radikalität gefragt werden [...] In Piatons
Timäus ist der Kosmos potentiell immer schon da, wenngleich in Gestalt eines noch
ungestalteten Chaos. Was Aristoteles aufzeigt, sind die immanenten Prinzipien eines schon
existierenden Etwas, aber kein principium im Sinne eines absoluten Anfangs. Aristoteles beginnt
so wenig wie Piaton mit der Existenzfrage als solcher, denn sein philosophisches Erstaunen
richtet sich nicht auf das Wunder der Schöpfung, sondern auf das Wunderbare des Seienden,

sofern es schon ist, potentiell oder aktuell" (LÖWITH: Schöpfung und Existenz, 85).



i36 Giovanni Tidona

Die Idee einer „Schöpfung aus Seiendem" kommt nicht nur aus der
griechischen Tradition. Selbst im Alten Testament, wie im HWP hingewiesen,

wird eine „Creatio ex nihilo [...] noch nirgend konsequent ausgeführt
(Hiob 26,7; 2 Makk 7,28)".4 Auch in Bezug auf den Schöpfungsbegriff im
Neuen Testament steht eher die Idee der politischen Gründung, und nicht
eines aus dem Nichts resultierenden, gleichsam kosmologischen Urknalls -
im Vordergrund:

Wenn in den synoptischen Evangelien von der Sch. gesprochen wird, heißt
sie in der Regel ktIotiç. In diesem Sinn wird vom Anfang der Welt
gesprochen: àirô 5è àpxf|<; ktIoeox; (Mk. 10, 6; vgl. Mtth. 19, 4; Mk. 13, 19; Rom. 1,

20; 2 Petr. 3, 4; Apok. 3, 14) bzw. änö KOCTaßoXfjc; KÖapou (Mtth. 13, 35; 25, 34;
Lk. n, 50; Joh. 17, 24; Eph. 1, 4). Implizit wird damit die Souveränität des

Schöpfers ausgedrückt, die durch den Begriff Sr|pioupyö<; eher eingeschränkt
wird, weil er eine für die Sch. bereits vorliegende Materie nicht zwingend
ausschließt. [...] Der Sch.-Begriff des NT zielt weiterhin nicht nur auf den
Anfang der Sch., sondern auch auf die „gefallene Sch." und besonders auf den
sündigen Menschen (Rom. 8, 19-22), die zu einer „neuen Sch." (Kcuvf| ktîctu;,
2 Kor. 5, 17; Gal. 6, 15; vgl. Eph. 2, 10. 15; Kol. 3, 10; Rom. 6, 4) erlöst werden
sollen. Dies hat seine Parallele im Begriff „alter Adam - neuer Adam"
Christus).5

Der gemeinsame Nenner des griechischen und biblischen Schöpfungsbegriffs

ist offensichtlich die Gründung der politischen Schöpfung - es handelt

sich dabei um die Grundfigur des kratos, wie diese auch in der Hesio-
dischen Erzählung ausgeführt wird.

„Schöpfung" bezieht sich in dieser Hinsicht auf anthropologische
Verhältnisse - nicht auf kosmologische Entstehung - und hängt mit dem
Begriff der Souveränität zusammen. Der Schöpfungsakt gilt somit, in einem
gleichsam vorchristlichen Szenario, als archein in beiden Facetten des
Wortes: Einen (politischen) Anfang veranlassen und nach diesem princi-
pium weiter beherrschen. „Erschaffen" bedeutet, eine politische Machtkonfiguration

gründen und veranlassen. Der Schöpfungsakt erweist sich als
ein Gründungsakt und legt die politische Kon-Figuration, den Zusammenhang

der Figuren der Macht, fest, auf ähnliche Art und Weise, wie die vor
dem Spielauftakt unordentlich stehenden Schachfiguren auf das Schachbrett

umpositioniert werden. Die Schöpfung als Kon-Figuration des Politischen

ist das Ordnen der Verhältnisse zwischen bereits vorhandenen
Seienden bzw. politischen Akteuren. Weder die Akteure noch die Verhältnisse

- erst recht nicht das Schachbrett - werden ex nihilo erschaffen, sondern
nur um-gestellt. Es wäre also viel prägnanter, den „Schöpfer" in diesem
Denkszenario als Gestalter zu definieren. „Schöpfung" entspricht der Idee

4 ALBERTZ, Rainer: Schöpfung, in: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Bd. 8. Basel: Schwabe Verlag 1992,1392.

5 ALBERTZ: Schöpfung, 1395.



Schöpfung und phainesthai 137

eines wohlgeordneten Kosmos, wenn man das Wort in seiner vermenschlichten

Bedeutung intendiert: Durch Machtverhältnisse normierte
Menschenwelt. Selbst das Christentum macht diese Idee der Schöpfung fruchtbar,

indem es die Figur des ktises (Gestalter) in den (Panto)Crator
überführt.

Dies ist beispielsweise der Fall bei der Figur des Christus Pantocrator
des Duomo di Monreale auf Sizilien, der laut der evidenten Inschrift als
krator anzuerkennen ist und eine mondäne Hierarchie der Heiligen durch
den Logos „schafft" und etabliert. Diese Hierarchie wird übrigens offen-
sichtlichvom Licht des kratos erhellt: Der krator wird in der Apsis der Kirche

in Monreale mit einem Buch in der Hand dargestellt, auf der
aufgeschlagenen Seite ist zu lesen: „ego eimi o phos". Das Prinzip des Sichtbaren
zeigt sich bereits im Rahmen dieser ersten vermenschlichten und politischen

Schöpfungsauffassung.
Abgesehen von der Lichtmetaphorik, ist es entscheidend, dass es sich

beim Christus Pantocrator des Duomo di Monreale noch nicht um eine
creatio ex nihilo oder kosmologische Hervorbringung der Formen handelt.
Dies liegt daran, dass die Figur des krator eher an die ktigiç anknüpft. Die
Lehre von der Schöpfung aus dem Nichts knüpft hingegen an die
kosmologische poiesis an und ist aufgrund ihrer Entstehung seit der zweiten
Hälfte des II. Jahrhunderts eher ein spätes Ergebnis in der Begriffsgeschichte

der Schöpfung. Dieser Bruch wird auch durch ein Wort betont
und sanktioniert: Der Demiurgos verliert die Bedeutung von Gestalter und
nimmt die geläufige Bedeutung von Schöpfer an.

Dadurch entsteht aus dem breiten Diskussionsstrom der christlichen
Schöpfungslehre eine neue Linie des denkgeschichtlichen Schöpfungsbegriffs

mit namhaften Vertretern. Bereits Augustinus hatte hervorgehoben,
dass Schöpfung eo ipso Schöpfung aus dem Nichts sei - sonst sei sie
Umwandlung. Aber noch entscheidender ist dann die in Anlehnung an Petrus
Lombardus' Unterscheidung von facere und creare6 ausgeführte und für
die christliche Kosmologie paradigmatische thomistische Festlegung der
ex-nihilo-Schöpfungstheorie: creare est ex aliquid ex nihilo facere.7 Die spätere

christliche Lehre organisiert sich um das Prinzip, nach dem wahre
Schöpfung kein facere ist, sondern aus dem Nichts schaffen - sozusagen
Kreation. Selbst nach etlichen Begriffsjustierungen, die im Rahmen der
mittelalterlichen Diatriben um die Schöpfung und die Welt vorgenommen
werden8, wird von nun an die Schöpfung zum theologisch-philosophischen

6 Vgl. Petrus Lombardus: Sent. Lib. II, dist. I, c. II.
7 THOMAS VON Aquin: Summa Theologiae I quaestio 45 a I.
8 Im Rahmen der Frage, ob die Welt ewig ist, wird sich die mittelterliche Philosophie mit

der quaestio intensiv befassen, ob Schöpfung ex nihilo oder ex aliqua materia erfolgt. Zur
Orientierung in der Problematik vgl. SCHÖNBERGER, Rolf/NlCKL, Peter (Hgg.): Über die Ewigkeit

der Welt. Texte von Bonaventura, Thoma von Aquin und Boethius von Dacien. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2000.



i38 Giovanni Tidona

Ort, an dem das Nichts zum Thema gemacht wird. Während die politische
Schöpfung ein hierarchisches Organisieren der bereits vorhandenen (Seins)
Bestandteile ist, erfordert creatio ex nihilo zum ersten Mal und auf kategorische

Weise diejenige Kraft, die das noch-nicht-Seiende zum Sein bringen
kann.

Ein solcher Paradigmenwechsel wird im Zuge der Ausdifferenzierungen
der Trinitätslehre realisiert. Der denkgeschichtliche Wechsel von einem
Gott als Herrscher zu einem Gott als Schöpfer wird unter anderem und
interessanterweise in derselben, durch den Gott als krator/Souverän bekannten

Kirche dargestellt. Auf einer Seitenwand in Duomo di Monreale
erscheint nun nicht der Sohn, sondern der Vatergott, der als Schöpfergott
dargestellt wird: Gott erschuf eine Welt, die als von ihm getrennt gezeigt
wird.

Beim Schöpfergott des Duomo di Monreale hat man es mit einem
regelrechten Schöpfer zu tun. Die Relevanz zahlreicher Darstellungen vom
Schöpfergott gegenüber seiner von ihm abgetrennten, aus dem Nichts
geschaffenen Schöpfung beschränkt sich nicht auf die Vermenschlichung des

Vatergottes, der selbstverständlich als ein mit Willen ausgestattetes
Person-Prinzip dargestellt wird. Wenn man sich zunächst auf die diegetische
Ebene hinwendet - d.h. darauf, was das Bild manifest zeigt - erweist sich
der Schöpfer-Gott in Monreale, im interessanten Unterschied zum
Schöpfer-Gott des Battistero in Padua von Giusto de' Menabuoi, als aktiver Schöpfer

und nicht als bloßer Betrachter der Perfektion der Schöpfung. Auf diesen

„Haltungsunterschied" gegenüber der Schöpfung deutet die
ausgestreckte Hand in Monreale-Bild hin: Dadurch wird ein regelrechter Eingriff
in das Geschaffene visualisiert. Im Zuge dieser Bild-Gegenüberstellung zeigen

sich somit zwei im Rahmen derselben Schöpfungstheorie angesiedelte,
komplementäre Gottesauffassungen: Auf der einen Seite der Gott der praxis,

auf der anderen der Gott der theoria (Betrachtung).
Zwischen den beiden Darstellungen bestünden sowohl weitere erhebliche

Unterschiede (bspw. der unterschiedliche ausgeführte Wissenschafts-
wissensgrad) als auch Berührungspunkte (wie die Auffassung des Kosmos
als eines Wohlgeordneten, sowie die Linksausrichtung der Schöpfungs-
tätigkeit). Im Vergleich fallt vor allem beim Schöpfer in Monreale aber
auch ein negativer, extradiegetischer Nenner auf. Auf einer extradiegeti-
schen Ebene, d.h. was das Bild nicht zeigt, hat die Darstellung dieses

Schöpfers einen (leeren) Hintergrund. Dies lässt u.a. eine Umschreibung
der metaphysischen Frage in die topologische Frage zu: Wo findet die
Schöpfung statt? Darüber gibt die Bilddiegese keinen manifesten Auf-
schluss. Das Geschaffene wird teilweise auf sehr ausführliche Art dargestellt,

über den Hintergrund des Geschaffenen wird jedoch keinen Auf-
schluss gegeben; erst recht nicht bezüglich der topologischen Stellung Got-



Schöpfung und phainesthai 139

tes, der auf diesem Hintergrund schwebt. Auf die Frage, wo Gott und sein
Geschaffenes schweben würden, liefert aber nicht das Bild, sondern die
Orthodoxie der konziliären Lehre eine eindeutige und immer wieder
hervorgehobene Antwort: im Nichts.

Beim oben erwähnten, in der Ikonografie äußerst repräsentativen
Darstellungsmuster, handelt es sich um ein Nichts, das nicht offenkundig
thematisiert wird, und das doch um das Geschaffene (und um Gott selbst)
herum liegt. Wahrscheinlich wäre dabei die Rede von einem allumfassenden
Nichts nicht allzu verkehrt. Die von Heidegger betonte Notwendigkeit des
Nichts und die „Hineingehaltenheit in das Nichts"9 würde hier eine
zumindest topologische Deklination erfahren. Wie auch immer es um dieses
Nichts und das dementsprechende Drumherum (Leerraum als Behälter?)
bestellt sei, ist deutlich, dass der Hintergrund des Bildes weder Schöpfer
noch Geschaffenes ist, sondern ein nicht weiter definierbares tertium. Das
Nichts konfiguriert sich auf diesem unausdrücklichen Wege als Abwesenheit

der Gesamtheit des Seienden: „Denn das Nichts ist die vollständige
Verneinung der Allheit des Seienden",10 „das schlechthin Nicht-Seiende".11

2. Schöpfung ist Produktion des Geschaffenen und ontologischer
Unterschied von (übernatürlichem) Schöpfer und (natürlichem) Geschaffenen

Gott schwebt im Nichts - in diesem nihil simpliciter - und entscheidet sich
aus freiem Willen, wie in den Konzilen oft ausdrücklich beteuert wird -,
die Welt zu erschaffen. Das Nichts als Drumherum der Schöpfung, das,
was dem Geschaffenen vorausgesetzt wird und das Geschaffenen umgibt,
wie der Schöpfergott in Monreale ist genauer gesehen auch eine topolo-
gisch-ontologische Hypothese, die die Gottesmacht hervorhebt: Gott ist
die Kraft, die das Seiendes aus dem Nichts ins Sein ruft. In der
Veranlassung der Welt schillert der Sieg Gottes gegen das Nichts.

Schöpfung ist somit Veranlassung; der Schöpfer ist Ursache der Welt.
Die Gottesschöpfung erweist sich in ihrem Fundament als eine technische
Operation: Gott ist Urheber der Welt, er hebt die Welt aus ihrem nichtigen

Ur-Stand heraus. Die schöpferische Operation radikalisiert sogar das

Hervorbringen als Hervorbringen aus dem Nichts. Schöpfung produziert
bzw. bringt ins Anwesende hervor; auf der Grundlage der schöpferischen
Operation wird Anwesend, was in der Dimension des Davor ein Nichts
war.

9 HEIDEGGER, Martin: Was ist Metaphysik, in: Ders.: Wegmarken. Frankfurt a.M.: Klostermann

2004,115.
10 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik, 109.
11 HEIDEGGER: Was ist Metaphysik, 107-108.



140 Giovanni Tidona

Im Rahmen der ex-m7n7o-Theorie ist „Gott ist in diesem Sinne die
absolute Ursache der Welt".12 Nun führt das Kausalitätsverhältnis zwischen
Gott und Welt auf zweierlei Begriffe der Denkgeschichte: a) Gott ist von
der Welt abgetrennt - ab-solutus deus; b) Gott unterscheidet sich in
seinem Wesen von der Welt. Es handelt sich wohlgemerkt um einen
hierarchischen Unterschied, bei dem aber der ausschlaggebende Umstand nicht
übersehen werden darf, dass Gott nicht die Welt ist:

Alles Seiende, das nicht Gott ist, bedarf der Herstellung im weitesten Sinne
und der Erhaltung. Herstellung zu Vorhandenem, bzw. Herstellungsunbe-
dürftigkeit machen den Horizont aus, innerhalb dessen „Sein" verstanden wird.
Jedes Seiende, das nicht Gott ist, ist ens creatum. Zwischen diesen beiden
besteht ein „unendlicher Unterschied" ihres Seins.13

Erst im Zuge dieser grundontologischen, Hierarchie-ausmachenden
Unterscheidung ist die Sazertät Gottes transparent und nachvollziehbar: Der
schaffende Gott erweist sich in dieser Hinsicht als eine der Hauptfiguren
des sacer, des Getrennten. (Vater-)Gott und die Welt sind voneinander
getrennt und unterschiedlich. „Welt" ist weder Gott selbst, noch vorhandenes,

„umgeformtes" Seiendes, sondern ens creatum.
Es ist höchst bemerkenswert, dass das Christentum sich trotz sehr hoher

politischer Kosten darum bemühte, die Wesensgleichheit, und zwar
nicht die Wesensähnlichkeit des Vaters und des Sohnes zu behaupten: Der
Sohn ist „aus der Substanz des Vaters / aus dem Wesen des Vaters" er ist

„gezeugt, nicht geschaffen", oder anderswo, „geboren, nicht geschaffen
(quod graece dicunt homousion)".14 Christus ist gezeugt, nicht geschaffen,
und somit „wesensgleich dem Vater".15 Durch diese ontologische (Gleich-)
Setzung wird per Umkehrschluss auch der Wesensunterschied von Gott
und der Welt mit hervorgehoben. Die Welt als Erschaffenes - ens creatum

- erweist sich als von einem Schöpfer abhängig, der wiederum von
derselben Welt getrennt ist. Dies ist auch der Grund, warum die Behauptung
der Wesensgleichheit von Gott und der Welt mit einem „Anathema belegt"
werden soll: „Wer glaubt, die menschlichen Seelen oder die Engel seien
aus der Substanz Gottes entstanden, wie Manichäus und Priscillian sagten,
der sei mit dem Anathema belegt"16; und an anderer Stelle:

Wer sagt, die Substanz oder Wesenheit Gottes und aller Dinge sei ein und
dieselbe: der sei mit dem Anathema belegt [...]. Wer nicht bekennt, daß die

12 SCHOLEM: Über einige Grundbegriffe des Judentums, 57.
13 Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 2006, 92.
14 DENZINGER, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen

Lehrentscheidungen. Freiburg: Herder 1991, 63:1. Konzil von Nikaia (1. ökum.): 19. Juni-25. Aug. 325.
15 DENZINGER: Kompendium, 83: 1. Konzil von Konstantinopel (2. ökum.): Mai-30. Juli

381.
16 DENZINGER: Kompendium, 209-Johannes III.: 17. Juli 561-13. Juli 574 (Synode von Braga,

Portugal: Anathemismen gegen die Priscillianisten u.a.).



Schöpfung und phainesthai 141

Welt und alle Dinge, die in ihr enthalten sind - sowohl die geistigen als auch
die materiellen - ihrem ganzen Wesen nach von Gott aus Nichts hervorgebracht

wurden, oder sagt, Gott habe nicht durch seinen von jeder Notwendigkeit

freien Willen, sondern so notwendig geschaffen, wie er sich selbst
notwendig liebt, oder leugnet, daß die Welt zur Ehre Gottes geschaffen ist: der
sei mit dem Anathema belegt.17

Zusammenfassend gesagt bildet sich im Schoß der Reflexionen über die
Schöpfung auf diesem Strang nicht nur der unlogische Begriff des hyposta-
sierten Nichts (nihil absolutum), sondern auch die Idee einer kausativen
Produktion heraus. Dies ist ein Prozess, der das Nicht-Seiende ins Sein
fördert. Diese Ideen hängen offensichtlich miteinander zusammen und
schließen an eine dritte Grundidee an: „Der Schöpfer ist nicht Teil seiner
Schöpfung, er steht ihr gegenüber".18 Anders gesagt ist das Produkt
gegenüber der Instanz des Produzenten unterlegen: „Die Einzigkeit des
göttlichen Seins ist in ihrem Unterschiede von anderen vermeintlichen Sein
erkannt".19 Das bedeutet schließlich auch, dass das Geschöpf ontologisch
defizient ist.

Die Hervorhebung der schöpferischen Macht Gottes führt ein
Ungleichgewicht in seiner Relation zum Kosmos herbei. Durch die Idee des

Schöpfergottes wird das griechische Seinsverständnis in eine kausative
Auffassung umgewandelt: Das Seiende ist als ens creatum ein „Geleistetes",
an dem die ursprüngliche Valenz des ergon auf bloßes „Bewirktes"
heruntergestuft wird:

Im Beginn der Metaphysik ist das Seiende als epyov das in seiner Hergestellt-
heit Anwesende. Jetzt wird das ëpyov zum opus des operari, zum factum des
facere, zum actus des agere. Das ëpyov ist nicht mehr das ins Offene des
Anwesens Freigelassene sondern das im Wirken Gewirkte, im Tun Geleistete.
Das Wesen des »Werkes« ist nicht mehr die „Wahrheit" im Sinne des
ausgezeichneten Anwesens in das Freie sondern die „Wirklichkeit" eines Wirklichen,

das im Wirken beherrscht und in das Vorgehen des Wirkens
eingespannt wird. Das Sein ist, aus dem beginnlichen Wesen der êvépyeia
fortgegangen, zur actualitas geworden.20

Die Welt als Kosmos wird zur geschaffenen Welt und somit zum
produzierten Gegenstand. Im Rahmen der ex-ni7ii/o-Theorie - Löwith zufolge
einer über ihre theologisch-christliche Bedeutung weitreichenden Lehre -
siedelt sich die Idee der Herstellbarkeit des Seienden an, die die Kehrseite
seiner Zerstörbarkeit und Vernichtung ist. Aus dem Nichts schaffen heißt

17 Denzinger: Kompendium, 821-1. Vatikan. Konzil: Dogmat. Konstit. „Dei Filius" über
den kath. Glauben.

18 ALBERTZ: Schöpfung, 1392.
19 COHEN, Hermann: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Wiesbaden:

Matrix 2008, 93.
20 HEIDEGGER, Martin: Nietzsche. Pfullingen: Neske 1961, 412.



142 Giovanni Tidona

nämlich auch ins Nichts zurückdrängen können. Der Kosmos als Produziertes

ist dem Nichts ausgesetzt; die Herstellbarkeit des Produzierten und
seine schon immer mögliche Vernichtung hängen begrifflich mit der
Transzendenz (dem epekeina, über die Welt hinaus) und der ontologischen Alte-
rität des Produzenten. Auf diesem Begriffswege wird der Produzent aka Gott
immer entfernter: „La potenza assoluta del creatore diventa cosl semplice-
mente l'altra faccia della sua lontananza."21

Der Schöpfungslehre, so wie sie sich in dieser Nichts-bezogenen Linie
konfiguriert, folgt eine Naturtheorie, die nihilistische Züge aufweist. Dem
Kosmos wird dabei ein subalterner Rang zugesprochen, denn die Natur ist
ein (potenziell vernichtbares) Artefakt, das dazu dient, die Macht seines
Schöpfers zu bezeugen: „Die Kraft Gottes mußte sich in der Hervorbringung

der hervorragendsten Kreaturen unter den stofflichen am meisten
zeigen."22

Auch Karl Löwith nimmt auf die biblische Idee des Kosmos als schönes
Artefakt bzw. als Beweis für die Macht des Schöpfers Bezug, um den Nach-
rang der Natur im Zuge der ex-nihi/o-Theorie anzuzeigen:

Wo immer die Schönheit der Welt in den Psalmen gepriesen wird, wird sie es

nicht um ihrer selbst willen, sondern im Durchblick auf ihren unsichtbaren
Schöpfer. Wenn aber die natürliche Welt nicht von Natur aus ist, was sie ist,
wenn sie eine vergängliche Schöpfung aus dem Nichts ist, dann ist sie auch
an ihr selbst nichtig und ihr Anfang der Anfang eines Endes. Es handelt sich
bei der Schöpfung überhaupt nicht um die Wahrheit der Welt, sondern um
die Wahrheit ihres allmächtigen Schöpfers, im Unterschied zur Welt, die an
ihr selber ohnmächtig ist.23

Dies führt zur Idee der Nichtigkeit der Natur und zeigt einen zweierlei
nihilistischen Wesenszug der abendländischen Philosophie auf: a) Die Natur
ist Nicht-Ich (und folgerichtig umgekehrt, das Ich ist Nicht-Natur); b) die
Natur als Nicht-ung weist einen Hang zur Vernichtung auf. Das Nichts,
das von der Schöpfung als creatio ex nihilo als unabdingbare Voraussetzung

postuliert wird, ist nicht nur der Ursprung der Schöpfung, sondern
auch das Ende und telos des Geschaffenen.

21 RuGGENINI, Mario: II dio assente. Mailand: Mondadori 1997, 59: („Die absolute Macht
des Schöpfers wird bloß zur Kehrseite seiner Entfernung", it. Übers, v. G.T.).

22 Thomas von Aquin: Summa Theologiae, I, q. 91, a 1: „Die Kraft Gottes mußte sich in
der Hervorbringung der hervorragendsten Kreaturen unter den stofflichen am meisten
zeigen. Der menschliche Leib aber ist die hervorragendste stoffliche Kreatur. Also mußte er
vielmehr geschaffen als aus Stoff geformt werden / Ad primum sic proceditur. Videtur quod
corpus primi hominis non sit factum de limo terrae. Maioris enim virtutis est facere aliquid
ex nihilo, quam ex aliquo, quia plus distat ab actu non ens quam ens in potentia. Sed cum
homo sit dignissima creaturarum inferiorum, deeuit ut virtus Dei maxime ostenderetur in
produetione corporis eius. Ergo non debuit fieri ex limo terrae, sed ex nihilo."

23 LÖWITH: Schöpfimg und Existenz, 69.



Schöpfung und phainesthai 143

Man berührt damit den nihilistischen Kern unserer Kultur: Die für
unsere christlich-abendländische Kultur prägende Überzeugung, dass die Dinge

aus dem Nichts in die Welt hindurch gehen, um sich in der Welt eine
Zeit lang auf bedenkliche Art und Weise aufzuhalten, um dann wieder ins
Nichts zu gelangen. In dieser Perspektive ist das Seiende oder das Weltding
ontologisch dazu veranlagt, ein Nichts zu sein:

Wir denken und leben die Dinge, als wären sie ein Nichts. Für die europäische

Kultur sind die Dinge nichts: der Sinn des Dinges, der die Geschichte des
Abendlandes leitet, ist die Nichtigkeit der Dinge. Das Wesen der abendländischen

Kultur ist der Nihilismus, weil das Zunichtemachen der Dinge, die
Überzeugung, daß das Seiende ein Nichts ist und das von dieser Überzeugung
geleitete und bestimmte Handeln der Grundsinn des Nihilismus ist.24

Durch die Erfindung der Zeit - d.h. derjenigen Dimension, innerhalb deren

dem Nichts-Sein der Dinge ein Platz gewährt wird - wird u.a. auch die
Zerstörung der Dinge plausibel gemacht.25 Gerade im Schöße der
Schöpfungslehre wird die poietische Verfügbarkeit des Seienden, seine Herstellbarkeit

aus und Zerstörbarkeit in das Nichts, begrifflich festgelegt und
ontologisch untermauert.

3. Schöpfung ist nur auf der Grundlage einer falschen Interpretation
DES PHAINESTHAI MÖGLICH

Wir glauben [...] an den Schöpfer des Himmels und der Erde,
alles Sichtbaren und Unsichtbaren.26

Die Schöpfungslehre fußt somit auf dem Gedanken der Herstellbarkeit der
Dinge, die wiederum die Existenz des Nichts erfordern. Das Nichts ist aber
ein selbstwiderlegender Begriff, da er weder einzelnes Seiendes, noch Summe

oder Totalität des Seienden anzeigt, sondern überhaupt und logisch
nicht ist. Dieses Nichts, das ein monstrum philosophischer Aporie ist, wird
aber im Rahmen der Schöpfungslehre trotzdem postuliert. Genauer gesagt
kann das Nichts allein schon deshalb nur postuliert werden, weil das
Nichts nicht ist und somit auch nicht sichtbar ist. Das Nichts kann, im
Gegenteil zum Seienden, nicht festgestellt werden.27 Es ist daher also kein
Zufall, dass der Schöpfergott, der vor der Schöpfung im Nichts schwebt,

24 Severino, Emanuele: Vom Wesen des Nihilismus. Stuttgart: Klett-Cotta 1983, 29.
25 „Die höchste Evidenz für unsere Kultur ist, daß es eine Zeit gibt, die Vergangenheit, in

der die Dinge nichts geworden sind, und eine Zeit, die Zukunft, ist, in der die Dinge wieder
nichts werden: das Sein ist in der Zeit, von der es verzehrt wird" (SEVERINO: Vom Wesen des

Nihilismus, 27-28).
26 DenzingeR: Kompendium, 83.
27 Feststellbar, und zwar quasi notissimum, ist eben nur das Seiende: Aus diesem Grund

wäre Thomas' Aussage über das Sein in Bezug auf das Nichts einfach undenkbar: „Illud au-
tem quod primum intellectus concipit quasi notissimum, et in quo omnes conceptiones re-
solvit, est ens" (THOMAS VON AQUIN: De Veritate, 1,1).



144 Giovanni Tidona

auch ein unsichtbarer Gott ist. Die kausative Transzendenz des Schöpfers
hängt mit der Unsichtbarkeit desselben zusammen:

Die Bibel beginnt nicht wie die griechische Physik und Metaphysik mit dem
Erstaunen vor dem ersichtlich Wunderbaren, sondern mit dem Glauben an
ein unsichtbares Wunder: der Schöpfung des Seins aus dem Nichts.28

Und bezüglich des Schöpfers:

Dieser gütige väterliche Schöpfer ist nicht in seiner Schöpfung zu sehen; er
ist ihr nicht anzusehen und aus ihr heraus einzusehen [...]. Augustin hat diesen

für die Frage nach der geschöpflichen Existenz entscheidenden Glaubensverhalt

in seinem Gottesstaat (XI, 4) unübertrefflich formuliert: „Von allen
Sichtbarem ist die Welt das Größte, von allem Unsichtbaren ist Gott das Größte.

Daß es eine Welt gibt, sehen wir, daß es einen Gott gibt, glauben wir".29

In der Textpassage wird in erster Linie ein philosophischer Wechsel vom
Poietischen zum Theoretischen hergeleitet: Es bildet sich die Vermutung
heraus, dass die Schöpfungslehre nicht nur eine kausative Produktions-
theorie, sondern auch eine Theorie des Erscheinens ist.

Das Sichtbare ist ein Prinzip, um das die christliche Lehre sich nicht
sonderlich zu kümmern scheint. Im Gegenteil macht die christliche Theologie

durch die Thematisierung nihil absolutum das Prinzip des Unsichtbaren

fruchtbar. Dies ist bspw. bei Paulus der Fall, wo der Glaube an Gott
sich als ein argumentum non apparentium, „Argument der nicht-sichtbaren
Dinge" durchsetzt: „Es ist aber der Glaube eine feste Zuversicht auf das,

was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht."30 Dass
der Glaube pragmatön elenchos ou blepomenön ist, bedeutet, dass er
unsichtbares Seiendes betrifft. Diese Idee - der Vorrang des Glaubens an das

Unsichtbare vor dem Sehen des Sichtbaren - wird an einer weiteren, für
das Christentum entscheidenden Stelle vorgeführt: Beim zweiten Brief an
die Korinther 5,6-7 steht auf noch aufdringlichere Weise: „So sind wir
denn allezeit getrost und wissen: solange wir im Leibe wohnen, weilen wir
fern von dem Herrn; denn wir wandeln im Glauben und nicht im Schauen".33

Der christliche Glaube glaubt an das, was er nicht sieht. Darunter ist
nicht nur die übliche Platonische vulgata zu verstehen, nach der sich hinter

der Welt des Scheins eine wahre Welt verbirgt. Im „Wandeln im Glauben

und nicht im Schauen" steckt freilich eine regelrechte Topologie des

28 LÖWITH: Schöpfung und Existenz, 68.
29 LÖWITH: Schöpfung und Existenz, 69.
30 "Ectuv 5è tuotk; éAmÇopévûrv ùnôoraau;, jipaypöiTürv êÀeyxoç où ßAerropsvcov; (Hebräer

11,1).

31 ©otppoCvTEÇ ovv nàvroTE Kal eISôteç ÖTi svSr|poî>vTE<; év t<5 ampari êicSripoùgev ànô roù
Kupiou- Sià 7Ûot£û><; yàp 7t£pijraToùg£v, où 5ià EtSouç-



Schöpfung und phainesthai H5

Erscheinens, die erst durch die Anknüpfung an die Schöpfungstheorie
entfaltet werden kann.

Auf der einen Seite steht das ens creatum, das Sichtbare. Auf der anderen

Seite wird das vorangehende, nicht-sichtbare Nichts geglaubt. Dies findet

in den thematisierten Schöpfungsdarstellungen Entsprechung. Das
Unsichtbare der Schöpfungstheorie ist das Nichts vor der Schöpfung. Nach
dem visuellen Denkmuster in Monreale erweisen sich Gott und das
Geschaffene als nicht nur abgetrennt voneinander, sondern auch ontologisch
unterschiedlich, andernfalls würde das Christentum in einen monistischen
Umstand hineingeraten, dass Gott und die Welt nicht mehr voneinander
zu unterscheiden sind. Aber dieses topologische Muster postuliert nicht
nur A Gott und B dazu unterschiedliches Geschaffenes, sondern auch C

Nichts, in dem sowohl Gott und als auch das Geschaffene schweben und
das die Welt umgibt. Ein solches Nichts spielt die Rolle eines gleichsam
Transzendentalen der Schöpfung, es ist Voraussetzung der Schöpfungstheorie,

Wenn man die im Rahmen des Christentums aufgeworfenen quaestio-
nes dahinstellt, ob und inwiefern ein im Nichts schwebender Gott ein
Unsichtbares (deus absconditus) oder auch wiederum ein Nichts sei („Gott ist
ein lauter Nichts"); und wenn der Fokus lediglich auf die geschaffene Welt
gelegt wird, dann könnte man fragen, was es vor dem Hintergrund dieser
Linien der Schöpfungstheorie bedeutet, in der Welt zu sein. In dieser topo-
logischen Perspektive bedeutet Weltlichkeit nämlich und unweigerlich auf
der einen Seite Sichtbar-Sein, auf der anderen Aus-dem Nichts-Kommen
(und potenziell in der Lage sein, In-das-Nichts-zu-Vergehen) und somit
Nicht-Sichtbar sein.

Ein Verweis auf die Alltagssprache kann zur Klärung dieser Dynamik
behilflich sein. Auf der einen Seite wird gesagt: Ein Weltding ist oder es ist
nicht; und/oder, auf der anderen Seite: Ein Weltding erscheint - oder es

erscheint nicht. Entscheidend ist aber gerade das und/oder und seine
begriffliche Klärung.

„Sein" und „Erscheinen" wurden in der Denkgeschichte durch mindestens

zwei apophantische Paradigmen in Zusammenhang miteinander
gebracht. Nach einem ersten, vorrangigen Paradigma wird die Existenz des
Seienden als Transit im Bereich des Seins aufgefasst und durch den Ist-
Satz ausgedrückt. In dieser Existenzauffassung, die der Schöpfungstheorie
äußerst kongruent ist, konfiguriert sich die Welt als Bereich des Seins, der
vom einzelnen Seienden im Lauf seiner Existenz durchstreift wird. Solange
Seiendes (Mensch, Pflanze, Gedanke, etc.) ist, befindet es sich als Seiendes
im Kreislauf des Seins. Wenn Seiendes nicht mehr ist, tritt es aus dem
Kreislauf heraus, in den es zuvor aus dem Nichts kommend eingetreten
war. Dies geschieht beispielsweise auch mit der Linie, die ich auf der Tafel
zeichnen und dann wieder wegwischen kann: Ich fördere die Linie
technisch aus dem Nichts ins Sein, indem ich sie auf die Tafel zeichne. Dann



146 Giovanni Tidona

bleibt die Linie eine Zeit lang im Bereich des Seins, um dann wieder ins
Nichts zu gelangen, indem ich sie von der Tafeloberfläche abwische. Die
Linie gab es zuerst nicht, dann ist sie da un anscheinend ist sie nicht mehr
da. Das Entstehen der Linie und ihrer Form, ihr Übergang im Bereich des

Seins werden durch die Semantik des Ist-Satzes ausgedrückt, und zwar
derart, dass ich dem Seienden „Linie" im Endeffekt sowohl Existenz als
auch Nicht-Existenz zuschreiben kann. Solange die Linie noch nicht ist, ist
sie ein Nichts. Sobald sie zerstört wird, ist sie wieder ein Nichts. Nur in
ihrem begrenzten sichtbaren Aufenthalt ist sie.

Dieses Paradigma ist topologisch zweideutig: Es ist einerseits ein zeitliches

Paradigma, d.h. es muss sich auf die Dimension der Zeit stützen,
welches jedoch von der Unentschiedenheit der räumlich-zeitlichen Metapher
geprägt ist. Dabei wird auf Wendungen wie „im Lauf, „Transit" und „Übergang"

durch das Sein und ähnliche Formulierungen rekurriert. Das
Paradigma erfordert somit einerseits die Erfindung der Zeit, die im Unterschied
zum Ort bekanntlich unsichtbar ist und sich zumindest seit Augustin der
begrifflichen Festlegung entzieht. Das Paradigma scheint andererseits
allerdings aber auch eine an der Ist-Sprache orientierte topologische Frage

zu sein. Existieren heißt: Irgendwo und in einer bestimmten Zeit existieren.

Dies bedeutet auch, dass Existieren Sein an einem sichtbaren Ort ist.
Diese phänomenologischen Grundfeststellungen sind offensichtlich

durch Verwischung und schließlich athematische Zur-Deckung-Bringung
der Sprache des Seins und des Erscheinens geprägt. Dies führt zu
wahrnehmungstheoretischen, problematischen Aporien: Das, was erscheint, ist;
und wenn es nicht mehr erscheint, ist es nicht mehr. Dies ergibt sich u.a.
auch per Umkehrschluss: Das Nichts ist nicht und erscheint nicht. Also
das, was nicht erscheint, ist auch nicht (denn das unsichtbare Nichts
erscheint eben nicht). Umgekehrt: Alles, was erscheint, ist im Kreis des Seins.

Mit anderen Worten: Was außerhalb des Kreises des Seins ist, kann auch
nicht erscheinen.

Bereits diese wenigen Sätze zeigen die enorme Tragweite des Problems
auf, das in den Ununterscheidbarkeitszonen der Sprache des Seins und des

Erscheinens besteht. Bezüglich der Linie auf der Tafel und ihrer Existenz
könnte man beispielsweise sagen, und es wird tatsächlich gesagt, dass sie,
wie jedes andere vermeintlich vergängliche Seiende, durch die Dimension
des Seins (in der Ist-Sprache gefasst) hinübergeht. Eine Linie ist nicht, dann
ist sie, dann ist sie nicht mehr.32 Die Existenz der Linie erweist sich
phänomenologisch als im Dazwischen von Sein aus dem Nichts und ins Nichts.

32 Auf bezeichnende Art und Weise, weil dabei der Nihilismus sich noch deutlicher
aufdrängt, sagt man von der Stunde, die vergangen ist, sie sei um. Auch dieses „Um" hat in der
Sprache der Schöpfung topologische Bedeutung und heißt „um den Kreis des Seienden
herum", also: im Nichts. Es ist kein Sprachzufall, dass man vom verstorbenen Menschen - vom
Menschen, der nicht mehr ist - sagt: Er sei umgekommen. In dieser nihilistischen Vorstellung

kommt der tote Mensch in ein um hin, das als Nichts das Sein umgibt.



Schöpfung und phainesthai 147

Dieses vermeintliche „Sich-phänomenologisch-Erweisen" ist aber in Wahrheit

ein phänomenologischer Grundfehler.
Ein Gedankenexperiment kann das verdeutlichen: Wir schauen aus

dem Fenster in den Hof hinaus und sehen einen Menschen den Hof
überqueren. Zuerst sieht man niemanden, dann sieht man einen Menschen - er
erscheint eine Weile lang im Hof, so lange, bis er den Hof überquert hat,
dann sieht man ihn nicht mehr. Der Mensch erscheint nicht mehr im Kreis
des Erscheinens (Hof), der Mensch ist verschwunden.

Genau solcher, eben verwendeter Ausdrücke würde sich unsere Sprache
bedienen, und dabei niemals den Anspruch erheben, zu behaupten, dass
der Mensch nicht mehr sei, nur wenn er im Hof nicht mehr sichtbar ist.
Derselbe phänomenologische Fehler ist nebenbei gesagt in der
Entwicklungspsychologie und Wahrnehmungstheorie des Kindes sehr bekannt:
Wenn ein Säugling seine Mutter nicht mehr sieht, weil sie aus seinem Blickfeld

verschwindet, beginnt er zu weinen, und zwar in der instinktiven
Überzeugung, dass die Mutter nicht mehr ist. Der Erwachsene weiß hingegen,
weil er gelernt hat, dass die Mutter nicht aus dem Kreis des Seins
herausgetreten ist, nur weil sie nicht mehr zu sehen ist (d.h., aus dem Kreis des
Erscheinens ausgetreten ist).

Man könnte fragen, aus welchem Grund unsere Sprache hingegen sagt,
dass eine Sache nicht mehr ist, die Stunde um ist, die Linie noch nicht war,
es ist noch nicht Montag, unser verstorbener Freund ist nicht mehr da?
Natürlich könnte man auch sagen, dass der Mensch im Hof nicht mehr ist,
aber wir würden deshalb nicht denken, dass der entsprechende Mensch
aufhört zu existieren, indem er aus dem Hof heraustritt, sondern nur im
Hof nicht mehr erscheint. Es zeigt sich dabei eine abgründige semantische
Differenz zwischen „Mensch im Hof' und allen anderen Seienden, die hierbei

als Beispiele angeführt wurden. Die Sprache macht durch ihre Sein/Er-
scheinen-Alternanz diesen abgründigen Unterschied aus. Seiendes - Linie,
Stunde, Montag, Freund, Mensch im Hof - verschwindet oder erscheint
aus und im Kreis des Erscheinens. Aber bei der Linie auf der Tafel wie
beim verstorbenen Freund denken wir, dass sie nach ihrem Verschwinden
- genauso wie vor ihrem Entstehen bzw. Geschaffen-Werden - nicht sind
(nicht existieren), während wir bezüglich des Menschen im Hof denken,
dass er bereits vor seinem Auftreten ist und auch nach seinem Auftreten
im Bereich des Seins weiter sein bzw. existieren wird.

Nun wird diese gefährliche semantische Überlappung, z.B. wenn die
Linie nicht mehr auf der Tafel erscheint, ist sie nicht mehr, von der
Schöpfungslehre entschieden untermauert und bekräftigt: Ein Noch-nicht-Seien-
des kann anfangen zu sein, mit anderen Worten, der schlechtinnige
Widerspruch wird ermöglicht, wenn der vermeintliche Ausgangsort der Schöpfung,

das Nichts, postuliert wird sogar eine Repräsentation erfahrt. Und
umgekehrt wird dann auch die Idee gefördert, dass ein Weltding zu sein
aufhören, so wie in dasselbe Nichts zurückkehren kann, woraus es heraus-



148 Giovanni Tidona

getreten ist. Von einem Weltding können wir sagen, dass es nicht mehr
sei, weil wir uns die Welt als vom Nichts umgeben vorstellen können. Das

Nichts ist die Voraussetzung dieser geschaffenen Welt; damit kann man
auch die Rückkehr der Linie ins Nichts nach ihrer Existenz visuell einordnen.

Das ist per Umkehrschluss der Grund, warum unsere Sprache nie
behaupten würde, dass der Mensch sein Ende genommen hat, nur weil er aus
dem Hof herausgetreten ist: Und zwar, weil wir wissen, dass um den Hof
herum nicht das Nichts, sondern Seiendes ist: Eine Mauer, die den Hof
umzäunt, eine Burg, zu der die Mauer gehört, eine Stadt, in der die Burg
gebaut worden ist, ein Land, in dem die Stadt liegt, usw. Aus diesem Grund
denken wir, dass der Mensch, der durch den Hof hindurchgegangen ist
und deshalb nicht mehr sichtbar ist, doch weiter existiert: Weil wir wissen,
dass der Mensch sich davor und danach im Bereich des Seienden befindet,
obwohl dieses Seiende für uns unsichtbar ist - wir haben ja nur den
Ausblick auf den Hof. Denn auch Seiendes, das für uns nicht sichtbar ist, wird
postuliert.

Nun ist aber entscheidend, dass das postulierte Nichts als Drumherum
nicht aus dem unmittelbaren phänomenologischen Inhalt hervorgeht. Denn
es würde genauso aussehen, d.h. es würde sich genau dasselbe phainesthai
darbieten, ob der aus dem Hof heraustretende Mensch weiter existieren
oder vernichtet werden würde. In beiden, gegensätzlichen Fällen -
Weiterexistenz oder Vernichtung - würden wir genau dasselbe sehen: Einen
Menschen, der aus dem Hof heraustritt. Das phainesthai schweigt darüber,
was dem Menschen nach Austritt aus dem Hof widerfahrt.

Das bedeutet also: Der Grund für die nihilistische Überlappung der
Sprache des Seins und des Erscheinens liegt nicht im phänomenologischen
Inhalt des Erscheinens, sondern paradoxerweise im Außerhalb des Erscheinens,

d.h. darin, was in der Sprache der Schöpfung als nicht Sichtbares ein
Nichts ist und in der Sprache eines nicht-nihilistischen phainesthai
wiederum nur Seiendes sein kann. Das absolut paradoxe Ergebnis ist, dass wir
im Zuge der Schöpfungstheorie das Schicksal des phänomenologischen
Inhalts des Erscheinens, was aus dem Seienden wird, wenn es aus dem Kreis
des Erscheinens verschwindet, nicht an dem Erscheinen selber, sondern an
einem postulierten Drumherum des Erscheinens festhalten. Unsere nihilistische

Überzeugung liegt nicht am phänomenologischen Inhalt, es liegt
auch nicht darin: Sie ist gleichsam von einem nihilistischen Postulat
fremdimponiert, das per se nicht phänomenologisch feststellbar ist.

Der Glaube an das Nichts ist Glaube an das Herkommen der Dinge aus
dem Nichts und auch Glaube an einem Austritt der Dinge als Vernichtung.
Die Nichts-Werdung des Seienden kann aber nur postuliert werden, aus
dem trivialen Grund, dass die die Vernichtung der Dinge nicht festgestellt
werden kann, weil Vernichtung nicht erscheint:



Schöpfung und phainesthai 149

Aber aus diesen Betrachtungen ergibt sich, daß das Zerstörtwerden und das
Zunichtewerden der Dinge nicht etwa behauptet wird, insofern dieses ihr
Nichtssein erscheint - [...] sondern insofern dieser Inhalt gemäß den Kategorien

jener praktischen Weisheit interpretiert wird, die bisher das Leben des
Menschen in die Welt begünstigt hat. [...] Dieser Körper verbrennt, und an
die Stelle dieses Körpers tritt seine Asche: das Erscheinen bezeugt nichts
anderes als eine Folge von Ereignissen: das Stück weißen Papiers, das
Sichnähern der Flamme, die lodernde Flamme, ein kleineres Stück Papier und
von noch einmal verschiedener Form, die Asche. Auf jedes Ereignis folgt ein
anderes, in dem Sinne, das ein zweites Ereignis zu erscheinen beginnt, wenn
das erste nicht mehr erscheint. Nach dem letzten Feuer, die Asche; das besagt:
wenn das letzte Feuer nicht mehr erscheint, erscheint die Asche. Aber daß
das, was nicht mehr erscheint, auch nicht mehr ist, das enthüllt das Erscheinen

nicht. Das legt man so aus aufgrund der Art und Weise, wie etwas
erscheint und verschwindet: wenn etwas, das nie erschienen war, erscheint,
sagt man, es entstehe, und es sei vorher ein Nichts gewesen; wenn etwas
verschwindet und nicht wiederkehrt, sagt man, es vergehe und werde ein Nichts.
Und die Menschen haben gelernt, daß etwas, wenn es auf eine gewisse Art
und Weise zum Vorschein kommt, vorher niemals erschienen war; und wenn
es auf eine gewisse Art und Weise verschwindet, es dann nicht mehr wiederkehrt.

Aber das ist die nicht-veritative Interpretation des Werdens: nur der Eingriff
der Sö^ot zwingt, dasjenige (vor und nach seinem Erscheinen) als ein Nichts
zu setzen, was auf eine gewisse Weise erscheint und wieder verschwindet.
Das veritative Verstehen des Werdens, das Inhalt des Erscheinens ist, zeigt
dagegen das Schweigen des Erscheinens hinsichtlich des Schicksals dessen
auf, was nicht erscheint. [...] Denn das Erscheinen bezeugt nicht das Gegenteil

des vom Logos Gefordeten. Der Logos fordert die Unveränderlichkeit des
Seins - d.h. er fordert, daß das Sein nicht nichts ist und daher nicht aus dem
Nichts hervorgeht und nicht wieder in es zurückkehrt - und das Erscheinen,
in seiner Wahrheit, bezeugt nicht, dass das Sein aus dem Nichts hervorkommt
und in es zurückkehrt. [...] Es erscheint nicht, daß das Sein aus dem Nichts
hervorkommt und wieder in es zurückkehrt, sondern das Sein erscheint und
verschwindet. Dieses Erscheinen und Verschwinden dürfen nur dann als das
Sein und das Nichtsein der Dinge interpretiert werden, wenn bejaht wird, daß
die Totalität des Seins mit dem Sein, das erscheint, übereinstimmt. Dann
bedeuten das Eintreten und das Herausgehen aus dem Erscheinen gewiß Sein-
werden und Nicht-werden. Aber auch in diesem Falle wird die Vernichtung
des Seins interpretiert, nicht festgestellt. 33

Im Zuge der nihilistischen Interpretation des Erscheinens zeigt sich der
gewaltige Einfluss der Schöpfungslehre auf das konkrete (Miss)Verständnis
des Werdens. Die „für die nachchristliche Philosophie" relevante und
phänomenologisch grundfalsche Interpretation des phainesthai, nach der die
Dinge sogar ein Zunichte-Werden erfahren würden, hätte sich nicht
etablieren können, wenn das die Dimension des Nichts nicht heraufbeschwört

33 Severino: Vom Wesen des Nihilismus, 126-127.



150 Giovanni Tidona

und die Welt als Vergängliches, vom Nichts umgebenes metaxù zwischen
dem Sein und dem Nichts nicht vorausgesetzt worden wäre.

SCHLUSS

Aus diesen Gründen ist die Notwendigkeit einer von der Schöpfungs-
theorie emanzipierten begrifflichen Festlegung der Sprache des Seins und
des Erscheinens im Zusammenhang mit einer Theorie des Sehens dringend.
Kurz gesagt gilt es, sich dem phainesthai erneut zuzuwenden.

Dafür bedarf es einer strukturierten Theorie des Erscheinens, die als

solche zwei phainesthai-Dimensionen aufgreifen kann: Das Erscheinen
innerhalb des Kreises des Erscheinens und das Verschwinden aus diesem,
das eben nicht als Existenzende und erst recht nicht als Sprung ins Nichts
bzw. Vernichtung postuliert wird. Eine solche Wahrnehmungstheorie kann
nur dort ansetzen, wo der Nihilismus, bzw. die Überzeugung, dass die Dinge
ein Nichts sind, überwunden wird. In diesem Falle ist eine regelrechte
semantische Reform erforderlich, die den Sinn folgender Ausdrücke hinter-
fragt: Was bedeutet es eigentlich, wenn wir sagen - und denken - dass
Seiendes vergänglich ist?

Kritischer Gegenstand einer derartigen Phänomenologie des Erscheinens
ist nicht der Horizont des Erscheinens, d.h. der phänomenologische Inhalt
(oder mit anderen Worten: das, was sich auf der Bühne des Erscheinens
abspielt), sondern gleichsam das Drumherum des Erscheinenden. Dieses
ist im Beispiel des Menschen, der durch den Hof geht, die Mauer, die Burg,
die Stadt. Das sind die Wolken und der Himmelie ein vorbeifliegendes Flugzeug

umgeben, in unserem Blickfeld zwar nicht mehr erscheinen aber
deshalb nicht als ein Nichts aufgefasst werden dürfen. Es geht dann schließlich

um die Erörterung der Modalitäten des Phänomens als Nicht-aktuell-
Zeigendes und als auf anderweitiger phänomenologischer Ebene Mitgegebenes

der Erscheinung. Selbst wenn wir die in weiter Ferne sich befindenden

Wolken nicht sehen können, sind wir sicher, dass sie ein Seiendes -
und nicht ein Nichts - sind. Auf dieselbe Art und Weise soll auch der Tod
eines Freundes als ein Erscheinen und Verschwinden aus dem einem und
in das andere Zimmer des Hauses des Seins - und nicht als seine ontolo-
gische Vernichtung - aufgefasst werden.

Eine derartige Phänomenologie des Erscheinens würde die Konstitution
eines Weltbegriffs vorbereiten, indem Welt keine im Nichts schwebende
Vergänglichkeitsdimension, sondern einfach eine im philosophischen Sinne

noch sehr unbedachte Fülle des Seins ist, die nur vom Seienden umgeben

sein kann.
Die Entfaltung dieser noch im Keim vorhandenen Motive und einer

derartigen Phänomenologie des Sehens kann aber erst an der Begriffsdes-
truktion der Schöpfungslehre und ihrer nihilistischen Tragweite ansetzen.
Das Paradigma des Nichts als Drumherum hat das Paradigma des Erschei-



Schöpfung und phainesthai

nens denkgeschichtlich abgelöst, sodass dieser nihilistische Paradigmenwechsel

auch einen sehr konkreten Einfluss auf das Leben des Menschen
ausüben konnte. Der durch die Schöpfungslehre beeinflusste Mensch hat
nämlich vergessen, dass seine Existenz ein Aufleuchten inmitten der Fülle
des Seienden ist, und versteht sich stattdessen als vergängliches, ontolo-
gisch mangelndes und dem Nichts verurteiltes Produkt; ein Produkt unter
anderen vergänglichen, dem nihil absolutum ausgesetzten entia creata, die
der unsichtbaren Bedrohung des Nichts und der nicht-sichtbaren Vernichtung

des Seienden ausgeliefert sind. In diesem wesentlichen Sinne ist die
auch für die „nachchristliche Philosophie" relevante Schöpfungstheorie als
Mit-Ursache des Unbehagens einzuordnen und deshalb einer philosophischen

Destruktion zu unterziehen.

Zusammenfassung
Im vorliegenden Beitrag wird auf den Begriff der „Schöpfung" als produktive
Hervorbringung der Formen in der Annahme eingegangen, dass der Einfluss des

theologischen Begriffes über die Theologie weit hinausreicht und somit die
nachchristliche und vermeintlich „säkulare" Philosophie stark beeiflusst. Das Anliegen

ist die Analyse der theoretischen „Grundannahmen" des Schöpfungsbegriffs.
Die kritische Erörterung bestimmter Wesenszüge und Aspekte einer Linie der
Schöpfungslehre - als kausative, ambiguë und durch einen nihilistischen Hang
geprägte Theorie - soll in die These münden, dass ein Konzept wie „Schöpfung
aus dem Nichts" nur innerhalb einer bestimmten Modalität des Sehens
überhaupt zu verstehen ist und dass die jeweilige theoria bzw. der Betrachtungsmodus

des Erscheinenden von einer phänomenologischen Fehlinterpretation des
Erscheinens durchdrungen ist. Um diesen buchstäblich theoretischen Fehler des

Schöpfungsbegriffs aufzuzeigen, soll der sehbezogene Aspekt, mit anderen Worten

die bestimmte Art und Weise, wie man im Rahmen der Schöpfungstheorie
Seiendes sieht und betrachtet - herausgearbeitet werden.

Abstract
In the present contribution, the concept of "creation" as a productive bringing
forth offorms is analysed on the assumption that the influence of the theological

concept goes far beyond theology and thus strongly influences post-Christian
and supposedly "secular" philosophy. The present paper seeks to analyse the

theoretical "basic assumptions" of the concept of creation. The critical discussion

of certain traits of the doctrine of creation—as nihilistic, causative and
ambiguous theory—leads to the thesis that a concept such as "creation" is
understandable only within a certain modality of seeing; it will also be shown that
the respective theoria, the mode of the appearing, is permeated by a phenome-
nological misinterpretation of the appearing self. In order to show the theoretical

errors of the concept of creation, the visual aspect in the context of creation

theory shall be worked out.


	Schöpfung und phainesthai : Ontologische Prämissen und die Theorie des Sehens in der Schöpfungslehre

