
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels : zum
theologischen Gebrauch von man Hifil in der Tora (Teil 1)

Autor: Braulik, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Braulik

Glauben und vertrauen in der
Gründungsgeschichte Israels

Zum theologischen Gebrauch von 'ämari Hifil
in der Tora (Teil 1)*

Endlich eine Monographie über „glauben" im Alten Testament!

Es mag verwundern, aber das Thema „Glauben im Alten Testament" stand
bisher noch nie im Mittelpunkt der bibelwissenschaftlichen Forschung.
Martin Bubers Abhandlung Zwei Glaubensweisen liegt als letzter Impuls zu
einer facherübergreifenden Debatte bereits sieben Jahrzehnte zurück. Jetzt
hat Susanne Rudnig-Zelt1 eine engagierte und fleißige Studie zu mn Hifil
als „alttestamentlichem Glaubensbegriff (4) veröffentlicht. Es ist die erste
exegetisch-wissenschaftliche Monographie zu diesem Thema seit mehr als
einem Jahrhundert. Das ist erstaunlich. Denn: „Die Erkenntnis der alt-
testamentlichen Theologen, dass es neben Gottesfurcht, Gottvertrauen und
Dienst an Gott noch den Glauben mn Hifil) als eine weitere Art der
Gottesbeziehung gibt, hatte theologiegeschichtlich weitreichende Folgen, mn
Hifil dürfte eine der wesentlichen Vorgaben für die neutestamentliche Rede

vom Glauben sein" (12). Rudnig-Zelt analysiert deshalb die theologischen

Belege dieses Verbs. Die Septuaginta, also die griechische Übersetzung,

reserviert pisteüein und Komposita fast ausnahmslos für die Wiedergabe

von mn Hifil. Das Neue Testament nimmt mit pisteüein die alttesta-
mentliche Wurzel sprachlich auf. Im Gegensatz zum griechischen pistis
existiert allerdings kein hebräisches Nomen für „Glaube" - œmûnâh meint
„Zuverlässigkeit", „Treue" (vgl. i4f.). Die Untersuchung beginnt mit sprachlichen

Beobachtungen zum Begriff und den Derivaten von mn Hifil. Auf
sie muss ich näher eingehen.

Bei mn Hifil würden „alle theologischen Belege in einem sehr ähnlichen

Sinn gebraucht", weshalb man aufgrund solcher Einheitlichkeit und
Klarheit in der Verwendung von einem „Begriff sprechen könne (9). Das
Verb könne mit anderen Verben wie „lieben" hb), „dienen" bd.), „fürchten"

(jr') und „vertrauen" (bth) verglichen werden, die ebenfalls für die

* Für Paul M. Zulehner zum 80. Geburtstag.
1 Rudnig-Zelt, Susanne: Glaube im Alten Testament. Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung

unter besonderer Berücksichtigung von Jes 7,1-17; Dtn 1-3; Num 13-14 und Gen 22,1-19
BZAW 452). Berlin: W. de Gruyter 2017. Die Belegseiten werden im Folgenden in Klammern
in den Haupttext eingefügt.



ii8 Georg Braulik OSB

Gottesbeziehung stünden. Im Unterschied zu ihnen werde mn Hifil aber
niemals für ein falsches Zutrauen zu Irdischem oder die Verehrung fremder

Götter gebraucht. In vielen seiner Texte gehe es „um das Gelingen oder
Scheitern der Gottesbeziehung. Dafür gibt allein den Ausschlag, ob die
Menschen glauben" (10). Nicht zuletzt erscheine das Verb „häufig in
Schuldaufweisen" (îof.) - um die Gottesbeziehung müsse also gerungen werden
und sie könne misslingen. Denn anders als etwa „fürchten" oder „vertrauen"

stehe mn Hifil nicht für eine Gottesbeziehung, in die „der Mensch
hineingeboren" und „die dann ein fast selbstverständlicher Teil seines
Lebens" werde. „Vielmehr geht es um etwas, das dem Menschen nicht ohne
weiteres möglich ist." Die mit mn Hifil bezeichnete Bindung an Gott
beruhe einerseits „auf dem Wissen um Gottes Macht und seine Taten",
andererseits sei es möglich, „daß Menschen Gottes große Taten gesehen haben,
aber nicht glauben" (u). Entscheidend sei eine „grundsätzliche Offenheit
für Gott", die der Mensch aber „nicht durch Willensentscheidung für Gott"
herbeiführen könne. Der Glaube gelte zwar „prinzipiell als vernunftgemäß",

doch müsse damit gerechnet werden, „daß Menschen sich ihm trotzdem

verschließen, mn Hifil wurde also in besonderer Weise dafür verwendet,

über die Grundlagen der Gottesbeziehung zu reflektieren" (u). Um
eine Verwechslung mit bth auszuschließen, übersetzt Rudnig-Zelt mn Hifil
nicht mit „vertrauen".

„Vielmehr wird als deutsches Äquivalent .glauben' gewählt, weil das der besonderen

Verbindung von ,für wahr halten' und ,sich verlassen' entspricht, die sich
als charakteristisch für mn Hifil erweisen wird. Weiter läßt das klare
Bedeutungsprofil von mn Hifil die bisherige Mehrheitsmeinung nicht zu, Glaube werde

im Alten Testament zwar vor allem mit mn Hifil ausgedrückt, aber es käme
auch mit einer ganzen Reihe anderer Lexeme zur Sprache, so etwa jr ' und bth.
[...]. Außerdem werden zu leicht Definitionen von außen an das Alte Testament
herangetragen, sei es das Glaubensverständnis des betreffenden Exegeten oder
die neutestamentliche Rede vom Glauben" (12).

Die übrigen Stämme des Verbs mn und die Nominal- und Verbalbildungen
der Wurzel (13-18) erwiesen die Sonderentwicklung des Hifils „zu einem
theologischen Begriff, mit dessen Hilfe über das Gottesverhältnis des
Menschen in sonst ungekannter Radikalität reflektiert wurde" (18).

Für Rudnig-Zelt bildet mn Hifil als theologischer Begriff mit seinem
besonders markanten Profil den Ausgangspunkt für ihre literargeschichtli-
chen Textauslegungen. Die von Anfang an vorgegebene Übersetzung von
mn Hifil durch „glauben" verhindert eine nuancierte Wiedergabe des

grammatikalisch unterschiedlich formulierten und kontextgebundenen Verbs.2

2 Bei der Wiedergabe von mn Hifil durch „glauben" verzichten neuere deutsche
Übersetzungen teilweise auf die „Glaubenssprache der Lutherbibel". Sie „gilt heute als problematisch,

weil sie den Bibeltext oft nur ungenau erfasst", (LANG, Bernhard: Glaube, in: FlEGER,

Michael/KRISPENZ, Jutta/LANCKAU, Jörg [Hgg.]: Wörterbuch alttestamentlicher Motive. Darm-



Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels 119

Diese konkordante Übersetzung entspricht allerdings der Septuaginta, die
mn Hifil durchgehend mit pisteüein wiedergibt. Rudnig-Zelt ist später

angesichts von Einzelstellen gezwungen, semantisch zu differenzieren. So

werde z.B. Gen 15,4^6 und Jes 7,1-17* „gefordert, daß der Mensch ohne
Unterstützung durch ein Mirakel Gott und seiner Verheißung vertrauen [sie]
soll" (116). Außerdem bleibt ausgeblendet, dass bth im religiösen Sprachgebrauch

auch an mn Hifil angeglichen wird, in synthetischem Parallelismus
dazu steht, ja dieses Verb sogar verschiedentlich verdrängt.3 Rudnig-Zelt
notiert: „Nur je einmal stehen bth (Ps 78,22 vgl. Mi 7,5) und jr ' (Ex 14,31)

bei einem theologischen Beleg von mn Hifil" (17E). Sie diskutiert aber
später das Verhältnis von mn Hifil und yr' im Zusammenhang mit Gen

22,12 (335-349)-
Anschließend geht die Verfasserin auf die Suche nach dem ältesten Beleg

von mn Hifil. Dabei bildet die Begriffsgeschichte methodisch den
Schlüssel und das Kriterium. Rudnig-Zelt hält Dtn 1,32 für den Text, in
dem das theologische mn Hifil erstmals gebraucht wurde, weil es sich eng
an den profanen Gebrauch anlehne. Die weiteren Belege, insbesondere Jes

7,9 und Gen 15,6, seien erst später daraus entfaltet worden. Sie bespricht
ausführlich Deuteronomium 1-3 und Numeri 13-14 („Die Wüstenzeit als
Schule des Glaubens") sowie Genesis 22 („Gottesfurcht und Rettung auf
dem Zion"). Allerdings erscheint die Literar- und Redaktionskritik dieser
Texte methodisch diskutabel und ist angesichts eines weithin fehlenden
Forschungskonsenses im Pentateuch durch viele Hypothesen belastet.4
Rudnig-Zelt datiert alle theologischen Belege von mn Hifil in die
fortgeschrittene Perserzeit (5. Jh. v. C.). Für ihre theologie- und begriffsgeschichtlich

kontinuierlich fortschreitende Entwicklung, in der sie über
Bücherkomplexe hinweg ein Problembewusstsein entfalten sollen, bleibt nur eine

Stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2013, 204-208, hier 206). Die von Rutnig-Zelt:
Glaube, 85, genannten 27 „theologischen" Belege von mn Hifil übersetzt die Lutherbibel 2017
traditionell an 26 Stellen mit „glauben" und nur in Ps 27,13 durch „sich auf ihn verlassen".
Dagegen gibt die Zürcher Bibel 2007 das Verb an sechs Stellen durch „vertrauen auf wieder
(Dtn 1,32; 9,23; 2 Kön 17,14; 2 Chr 20,20 [zweimal]; Ps 119,66), die Einheitsübersetzung 2016 an
vier Stellen (Ex 19,9; 2 Kön 17,14; 2 Chr 20,20 [zweimal]). An den übrigen Belegen findet sich
auch bei ihnen stets „glauben", ausgenommen wiederum nur Ps 27,13 (Zürcher Bibel: „voll
Zuversicht bleiben", Einheitsübersetzung „gewiss sein"). Die Wiedergabe der mit mn Hifil
verbundenen Präpositionen ist innerhalb jeder der drei Übersetzungen inkonsequent. Außerdem
weichen sie dabei auch an gemeinsam mit „glauben" übersetzten Stellen voneinander ab.

3 WEISER, Artur: pisteüo B. Der at.liehe Begriff, in: ThWNT VI, 182-197, hier 192.
4 Bei literaturwissenschaftlich arbeitenden Untersuchungen sieht RUDNIG-ZELT: Glaube,

143, „die Gefahr, daß die theologischen und sprachlichen Differenzen und Entwicklungen in
den Texten zu wenig beachtet werden". Selbstverständlich ist nach den Vorstufen eines Textes

und deren Intentionen zu fragen, um der Auslegung Tiefenschärfe zu geben. Zuvor aber
muss der uns jetzt vorliegende Text verstanden sein. Im Übrigen bildet die synchrone Lektüre

des alttestamentlichen Endtextes die letztlich entscheidende Sicht auch für eine durchaus

vielstimmige Bibeltheologie. Sie ist mit ihrer innerbiblischen Sinnvielfalt dem Neuen
Testament vorgegeben.



120 Georg Braulik OSB

relativ kurze Zeit. Außerdem werden die Stellen in einem krisenhaft real-
geschichtlichen Umfeld mit seinen „alltäglichen Frustrationserfahrungen"
sowie einer veränderten „Wahrnehmung Gottes" (365) verortet. Abschließend

fasst Rudnig-Zelt ihren literarhistorisch detaillierten, (rekonstruierten
Diskurs des Alten Testaments über Glauben anhand von mn Hifil in

einer konfessionell, nämlich protestantisch,5 imprägnierten Systematik in
drei Problemfeldern zusammen (350-367). Doch wird dabei der konkrete
Textzusammenhang der einzelnen Belege zu wenig berücksichtigt. Von
einem Hinweis abgesehen (s.u.) verliert das „Glauben" bzw. „Vertrauen"
weithin seinen Volk-Gottes-Bezug und erscheint individualisiert und
verallgemeinert auf „den Menschen" angewendet. Nach Rudnig-Zelt werde
erstens erörtert, wie weit Glaube und Gesetzesobservanz zusammengehörten.
Hier kristallisiere sich in der Begriffsgeschichte die Tendenz heraus, die
Bedeutung des Gesetzes zu relativieren. „Die Verfasser dieser Texte vertraten
also eine Form des sola fide" (352). Zweitens wird die Frage, wie sich der
Glaube zum menschlichen Urteilsvermögen verhält, ausführlich diskutiert.
Zwar erscheine es vernünftig, an Gott zu glauben, doch führe ein Wissen
über Gottes Taten nicht zwingend zum Glauben. Das Alte Testament
begnüge sich „mit der Beschreibung des Zustands. Manche Menschen können

glauben und andere nicht" (360). Drittens gehe es darum, wie der
Mensch überhaupt glauben könne. Dabei werde immer deutlicher gesehen,

„wie entscheidend es für den Glauben ist, dass ein Mensch von seiner
Grundhaltung her für Gott offen ist" (362). Als Ergebnis notiert Rudnig-
Zelt:

„Die Debatten im Zusammenhang mit dem Begriff 'mn Hiphil kreisen darum,
worauf diese Haltung, die den Zweifel hinter sich lässt, beruhen kann. In den
älteren Belegen ist das v.a. das Wissen um Gottes vergangene Geschichtstaten
(z.B. Ex 14,31; Num 14,11; Dtn 1,32). Allerdings zeichnet sich schon hier ab, daß
dieses Wissen erst beim Menschen .ankommt', wenn er von seiner Grundhaltung

her für Gott offen ist. Später steht diese für Gott offene Grundhaltung im
Mittelpunkt (z.B. Gen 15,6; Jes 7,1-17*; Jona 3,5-9). Jetzt ist deutlich, daß Glauben

allein auf dieser Grundhaltung beruht, ja, daß diese Grundhaltung sogar
schon mn Hiphil, also Glauben, genannt werden kann" (366).

Trotz der innerlich persönlichen Erfahrungen, die in den Diskussionen
über mn Hifil eine so große Rolle spielten, spreche die Mehrheit der Texte

„vom Glauben des Volkes. Nur in den späten Jes 7,1-17 und Gen 15,6 geht es

dezidiert um den Glauben eines einzelnen". Daraus könne man folgern,
„daß für die alttestamentlichen Theologen die gläubige Existenz hauptsäch-

5 Vgl. die Vorstellung des Buches durch Andreas Michel in BN NF 178 (2018), 149-151,
hier 150: „Am Ende steht ein eigenartig systematisch-theologischer und auch sehr
protestantischer Diskurs um .Glaube' (so auch der Titel des Buches, nicht .Glauben'!) und Gesetz,
.Glaube' und Wissen".



Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels 121

lieh im Volk oder in den Gemeinde gelebt werden soll, nicht in der privaten

Frömmigkeit" (367).6
Mein Beitrag schließt kritisch an die skizzierten Ergebnisse an, die ich

bei gegebenem Anlass in Anmerkungen ausführlich diskutiere. Er ist
jedoch in mehrfacher Hinsicht anders als die kurz vorgestellte Monographie
konzipiert. Denn er konzentriert sich ausschließlich auf die „theologischen"
Belege von mrt Hifil, die das Verhältnis zu Gott und / oder seinem Mittler
Mose charakterisieren. Vor allem aber beschränkt er sich - von einigen
wenigen Vergleichstexten abgesehen - auf den Pentateuch. Der theologische
Gebrauch des Verbs hat nämlich hier seinen Schwerpunkt.7 Im profanen
Sinn wird es in diesem Textbereich auffallend selten, nämlich nur zweimal,

6 Vor rund einem Jahrzehnt versuchte ein interdisziplinäres Forschungsprojekt der
Universität Zürich, ein wissenschaftlich umfassendes Verständnis von Vertrauen zu erarbeiten.
Dabei hat auch die Theologie diese Aufgabe (wieder)entdeckt. Ingolf U. Dalfert und Simon
Peng-Keller dokumentieren in einer „Vertrauenstrilogie" den Untersuchungs- und Diskus-
sionsprozess zu einer „Hermeneutik des Vertrauens". Im dritten Studienband von Dalfert,
Ingolf U./Peng-Keller, Simon (Hgg.): Gottvertrauen. Die ökumenische Diskussion um die fi-
ducia QD 250). Freiburg im Breisgau: Herder 2012, kommen exegetische, theologiegeschichtliche

und systematisch-theologische Reflexionen zu Wort. Zur Bilanz des Bandes s.

Peng-Keller, Simon/HUNZIKER, Andreas: Die Kontroverse um die ßducia im Horizont
gegenwärtiger Vertrauensfragen (437-479). Im Rückgriff auf die Tradition und im Blick auf die
gegenwärtige Vertrauensforschung kreisen die Beiträge um das Verhältnis von Glaube und
Gottvertrauen. Es lässt sich in drei Modellen systematisieren, fides und fiducia werden
entweder identifiziert, dann bildet Gottvertrauen das Kennzeichen und den Inbegriff des Glaubens.

Mit Martin Luther: „Fides est fiducia praesentis promissionis" (WATR 4,461,3). Oder
fides und fiducia werden voneinander unterschieden, sodass Gottvertrauen als Moment des
Glaubens diesem eingeschrieben wird und den Grundvollzug christlichen Lebens bildet.
Werden schließlich fides und fiducia wie häufig im Neuen Testament deutlich voneinander
abgehoben, gilt Glaube als Voraussetzung des Gottvertrauens, das in ihm gründet. Die
erfreulich ökumenisch geprägte Kontroverse berücksichtigt jedoch kaum die alttestamentli-
chen Begriffe und Vorstellungen, sieht man vom „Vertrauensglauben" Abrahams (Gen 22)
ab, der ein paar Mal aufgegriffen wird. Leider gilt das auch für die jüngste systematische
Monographie von WERBICK, Jürgen: Christlich glauben. Eine theologische Ortsbestimmung. Freiburg

im Breisgau: Herder 2019. Von ein paar Bemerkungen abgesehen (103-105) findet „glauben,

vertrauen" im Alten Testament keine Berücksichtigung.
7 Nach JEPSEN, Alfred: äman", in: ThWAT I, 313-348, hier 322, zeigt die grobe Aufgliederung

der Belege von mn Hifil, „daß das Wort in der Prophétie und in den Psalmen nicht
besonders häufig ist, wohl aber in den Erzählungen von Israels Frühzeit", wobei in dieser
Gruppe „der theologische Bezug vorherrscht, in der Weisheit der profane". Nach Weiser:
pisteüo, 191, hat die Mehrzahl der alttestamentlichen Stellen „das Gottesverhältnis der Mosezeit"

im Blick und damit „das Vorbild, aus dem die at.liche Religion sich immer wieder
regeneriert und weitergebildet hat". Dagegen gehört nach SCHMITT, Hans-Christoph: Das spät-
deuteronomistische Geschichtswerk Gen I - 2 Regum XXV und seine theologische Intention, in:
Theologie in Prophétie und Pentateuch. Gesammelte Schriften BZAW 310). Berlin: W. de
Gruyter 2001, 277-294, hier 285, „der Begriff des .Glaubens' zu den Vorstellungen, die Tetra-
teuch und Deuteronomistisches Geschichtswerk übergreifen". Dabei rechnet er Dtn 1,32 und
9,23 spätdeuteronomistischen Schichten zu (286), doch lässt sich als einziger Beleg außerhalb

des Pentateuchs und für den ganzen Bereich Josua bis 2 Könige nur 2 Kön 17,14 anführen.



122 Georg Braulik OSB

verwendet.8 mn Hifil prägt die „Biographie" Moses, der ja mit seiner
Gottesbegegnung, seinem Reden und Handeln die Tora erfüllt. Das alles
bedeutet: Der Pentateuch, die Tora als das Basisdokument Israels, will
aufgrund der Verwendung von mn Hifil als Schlüsseltext des Glaubens und
Vertrauens bzw. des Scheiterns des Gottesvolkes und Moses ernst genommen

werden. Damit befolge ich auch die Mahnung, bei biblischen Texten
nur dann von „Glauben" zu sprechen, wenn sie auch das entsprechende
Verb verwenden.9 Zugunsten einer Abgrenzung des Pentateuchs als

Untersuchungseinheit lassen sich außerdem vier Stellen im Psalter anführen, die
mit Hilfe des Hifils von mn im Pentateuch erzählte Ereignisse bewerten
(Ps 78,22.32; 106,12.24). Bemerkenswert ist schließlich, dass das Verb bth,
„trauen, vertrauen auf, sich verlassen auf', das in der hebräischen Bibel
wesentlich häufiger als mn Hifil begegnet, im Pentateuch praktisch fehlt.
Dieser Umstand profiliert indirekt die Gottesbeziehung, die mn Hifil
charakterisiert, als gerade für die Tora maßgeblich.10 Die Tora hat „den
Charakter eines .Einsetzungsberichtes'", einer „Erzählung von der Stiftung
einer Beziehung, die so gestaltet ist, dass sie die je gegenwärtigen Rezipien-
tinnen und Rezipienten immer wieder in das Stiftungsgeschehen
hineinversetzt."11 Ich frage deshalb im Folgenden, wie mn Hifil in dieser
Gründungsgeschichte Israels verwendet wird. Erst aus dem Sprachgebrauch lässt
sich auch die jeweils passende Übersetzung mit ihren Konnotationen
erschließen.12 Denn die etymologische Ableitung des Verbs von einer
Grundbedeutung „fest sein", die dann überall eingetragen wird, und eine vorgängige

grammatikalische Entscheidung darüber, ob das Hifil wie üblich
kausativ („fest machen"), deklarativ („für zuverlässig oder wahr halten") oder
wie meistens vorgeschlagen intransitiv („Festigkeit, Vertrauen gewinnen")
aufzufassen ist, werden der Auslegung nicht gerecht.13 Im Übrigen be-

8 Gen 45,26; Dtn 28,66 (hier für „seines Lebens sicher sein").
9 Vgl. HAACKER, Klaus: Glaube II. Altes und Neues Testament, in: TRE XIII, 277-304,

hier 277.
10 Ausgeklammert bleiben somit im Folgenden die Glaubensbelege des Jesajabuchs (7,9;

28,16; 43,19), die sich vom Aussagenkomplex der Tora unterscheiden, wobei sich aber beide
Aussagenkonstellationen im Kanon gegenseitig beleuchten. Synchron liegt eher ein Textverweis

vom Pentateuch zum Jesajabuch vor als umgekehrt.
11 STEINS, Georg: Kanon und Anamnese. Auf dem Weg zu einer Neuen Biblischen Theologie,

in: Ders.: Kanonisch-intertextuelle Studien zum Alten Testament SBAB 48). Stuttgart:

Kath. Bibelwerk 2009, 61-85, Bier 83. Auch wenn man wie Rudnig-Zelt: Glaube, 127,
damit rechnet, dass die Glaubensthematik „sukzessive über einen längeren Zeitraum eingearbeitet"

wurde, „ihre Verfasser unterschiedliche Intentionen verfolgten" und es sich „eher um
punktuelle Zusätze als um Teile einer Redaktionsschicht" handeln dürfte, lässt sich ein
kanonischer Prozess bzw. ein kanonisches Bewusstsein erkennen, bei dem der Erzählung der
Tora die Gründungsfunktion zukommt - vgl. dazu z.B. STEINS: Kanon, 78-83.

12 Vgl. Barr, James: Bibelexegese und Semantik. Theologische und linguistische Methode
in der Bibelwissenschaft. München: Kaiser 1965,164-189, bes. 189.

13 Vgl. JEPSEN: 'äman, 320-322. Jepsen fasst die für mn Hifil „gebrauchten Umschreibungen"

folgendermaßen zusammen: „Beständigkeit gewinnen, sich verlassen auf jemanden, ei-



Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels 123

schreibe ich die Belege des Verbs in der Leserichtung der fünf Bücher
Moses, schließe mich also ihrem semantischen und pragmatischen Diskurs,
seinen Fragestellungen und Entwicklungen auf der synchronen Textebene
an. Dabei lassen sich die Stellen sachlich nach den Büchern des Penta-
teuchs gruppieren. Außerdem unterscheiden sich die Belege von Abraham
bis zur Sinaioffenbarung (Genesis und Exodus) von denen, die am Sinai
beginnend das Verhalten in der Wüstenzeit betreffen (Numeri und Deute-
ronomium). Während nämlich die erste Periode von Vertrauen und Glauben

geprägt ist, fehlt das Vertrauen in der zweiten. Die oft uneinheitliche
literargeschichtliche Beurteilung der einzelnen Texte illustriere ich durch
ausgewählte Autorenmeinungen in Anmerkungen.

Zum „theologischen" Gebrauch von 'mn Hifil

Von religiösem „Glauben" bzw. „Vertrauen" wird in der Hebräischen Bibel
meistens erzählt. Diese narrative Theologie wird nur an wenigen, allerdings

gewichtigen Stellen auf den Begriff mn Hifil (hœ œmîn) gebracht.14 Es

wird sich zeigen, dass sich im Pentateuch alle Aussagen mit mn Hifil in
Erzählungen finden und sie - sofern es Gott ist, dem oder an den geglaubt
wird - auf vergangene Ereignisse zurückblicken. Obwohl die einzelnen
Texte aus unterschiedlichen Zeiten stammen, strukturieren sie letztlich
den Endtext und systematisieren die vielfältigen Darstellungen zu einer
Art Theologie.15 Ihr Gewicht erhält sie vor allem dadurch, dass sie in der

ner Botschaft Glauben schenken, oder sie für wahr halten, jemandem vertrauen" (331). Vgl.
die methodisch grundsätzliche Zustimmung von RUDNIG-ZELT: Glaube, 78-81, bes. 81. Trotzdem

charakterisiert sie zunächst den Begriff mn Hifil und legt seine Übersetzung mit „glauben"

fest, ehe sie ausgewählte Einzeltexte analysiert.
14 Als Merkmale einer theologischen Begrififsbildung nennt RUDNIG-ZELT: Glaube, 7, „die

Zusammenfassung eines Gedankengangs und die besondere Formulierung". Theologische
Begriffe erleichtern das Erzählen, denn „sie dienen der Erzählökonomie" (7). Außerdem helfen
sie, „Texte miteinander zu verknüpfen und Intertextualität herzustellen" (8). Zu den
theologischen Belegen von mn Hifil vgl. am Ende dieses Kapitels.

15 Nach Schmitt: Spätdeuteronomistisches Geschichtswerk, 285t., bestimmt das Thema
des Glaubens (hœ œmîn) „die Endgestalt des Tetrateuchs" [sie - s.o. Anm. 7] und nimmt dort
„an allen zentralen Stellen (Erzvätergeschichte: Gen. xv 6; Exodusgeschichte: Ex. iv iff., xiv
31; Sinaigeschichte: Ex. xix 9; Wüstenwanderungs- und Landnahmegeschichte: Num xiv 11, xx
12) eine strukturgebende Funktion" wahr. Literarhistorisch rechnet Schmitt mit einer ennea-
teuchischen, also von Gen bis 2 Kön reichenden Endredaktion, doch könnten die einzelnen
Texte „durchaus eine längere Vorgeschichte durchlaufen haben, bevor sie in der spätdeute-
ronomistischen Schicht ihre Funktion erhielten" (281). Rudnig-ZelT: Glaube, 8, betont die
wichtige Rolle eines Begriffs für die Auslegung eines älteren Textes durch einen Jüngeren, also

die diachrone Funktion, unabhängig von seiner Stellung innerhalb eines literarischen
Werks. Die Möglichkeit einer innerbiblischen Exegese im Lektürevorgang, das heißt: ein
Informationsaufbau auf der synchronen Ebene eines Buchs oder Kanonteils wie etwa der Tora,
in dem rezipiert und interpretiert wird, erwähnt sie nicht. Ihr vordringliches Interesse gilt,
wie schon der Untertitel ihrer Studie betont, der Rekonstruktion einer Begriffsgeschichte.



124 Georg Braulik OSB

Tora konzentriert ist oder (vor allem in Psalmen) mit Ereignissen
verknüpft wird, von denen die Tora erzählt. Im Folgenden zunächst zur sprachlichen

Seite.
mn Hifil ist ein Verb aus dem Wortfeld zwischenmenschlicher

Kommunikation.16 Es bezeichnet vier Möglichkeiten. Dabei geht es nicht um
Handlungen des „Senders", sondern des „Empfangers", der etwas
wahrnimmt und darauf reagiert.17

Im ersten Fall bezieht sich die Reaktion sprachlich allein auf das Gesagte,

ohne dass der „Sender" als für diese Reaktion maßgebend eingebunden
wird. Der Empfanger hält eine Aussage für wahr, richtig, er „glaubt" die
Sache, den Sachverhalt. Zum Beispiel: „Damit sie glauben (ya mînû), dass (ki)
YHWH dir erschienen ist, der Gott ihrer Väter" (Ex 4,5). Die Ältesten Israels
sollen für wahr halten, was Mose ihnen gesagt hatte: dass ihm YHWH
erschienen ist (Ex 4,1).

Zweitens kann sprachlich auch der Bezug des Empfängers zum „Sender"
und zur Herkunft der übernommenen Aussage verdeutlicht werden: er
glaubt, vertraut einer Person im Blick auf etwas oder er hält eine bestimmte

Sache für glaubwürdig (bzw. nicht). Der Inhalt des Geglaubten kann,
muss aber nicht angeführt werden und ist dann aus dem Kontext erkennbar.

Zum Beispiel: „Es sei, wenn sie dir nicht glauben (/o' ya '"mînû lekä)
und auf die Stimme des ersten Zeichens nicht hören, dann werden sie der
Stimme des letzten Zeichens glauben (wehœ'œmînû leqol) (Ex 4,8).
Entscheidend sind nicht die Ältesten Israels, das Subjekt des Vertrauensaktes,
sondern dass sie als Empfänger die schon zuvor mitgeteilte Botschaft vom
„Sender" Mose bzw. von der „Stimme" der Zeichen übernehmen und sich
zu Eigen machen, nämlich: dass Gott Mose erschienen ist (Ex 4,1). Das Verb
hat eine objektive Nuance - „glauben" z.B. aufgrund von Argumenten oder
auf die begleitenden Zeichen hin.

Die dritte Konstruktion ist auf den „Sender" fokussiert, vor allem wenn
sich eine grundsätzlich personale Beziehung entwickelt. Dann ergibt sich:
Der Empfanger vertraut ihm, er glaubt an ihn, er verlässt sich auf ihn bzw.
auf seine Äußerungen und Handlungen. Die übernommene Aussage oder
Tätigkeit steht nicht mehr im Vordergrund. Ein Beispiel: „Und Israel sah
die mächtige Hand, mit der YHWH an Ägypten gehandelt hatte. Und das

Volk fürchtete YHWH und sie glaubten an YHWH (wayya "mînû bYHWH)

Mit ihr verbindet sie den im Hintergrund stehenden theologischen Denkprozess und die
Beziehung des Begriffs mn Hifil zum Glaubensleben Israels (vgl. 19 Anm. 70).

16 Ich danke Norbert Lohfink für den Hinweis und die sich daraus ergebenden
Folgerungen.

17 Im Hintergrund steht das klassische Kommunikationsmodell nach Friedemann Schulz
von Thun. Es hilft zu größerer Differenzierung des Gebrauchs, während z.B. nach Rudnig-
ZELT: Glaube, 88, dafür nur charakteristisch sei, „daß bei mn Hifil das Subjekt im Zentrum
steht. Es geht vor allem um den oder die, dessen oder deren Vertrauen thematisiert wird.
Erst in zweiter Linie interessiert das Gegenüber oder der Gegenstand des Vertrauens."



Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels 125

und an Mose (bemosœh), seinen Knecht" (Ex 14,31). Die Wendung mn Hifil
+ be wird zwar meistens in ganz konkreten Situationen und bei bestimmten

Reaktionen gebraucht, reicht dann aber fast immer über diese Situation

hinaus. Entscheidend ist in diesem sprachlichen Zusammenhang, dass

man fest auf den anderen bzw. die Sache als Grund des Vertrauens und des

Glaubens baut. Das Verb hat eine eher subjektive Nuance - „seine Zuversicht

setzen auf, sich stützen auf'.
Viertens kann im Kommunikationsvorgang mit mn Hifil die übernommene

Aussage den Empfänger zum Handeln veranlassen. Ex 4,1-9 formuliert

diesen Appell mit der Wendung „auf die Stimme hören" (sm ' beqôï),
stellt den Gehorsam allerdings stets in Abrede. Zum Beispiel in Ex 4,9:
„Wenn sie aber diesen beiden Zeichen nicht glauben (lo '

ya'amînû lisnê
hâ otôt) und nicht auf deine Stimme hören ..." - vgl. Ex 4,1.8. Die Verbalphrase

umgreift zwar alles mit mn Hifil (meistens + Ie) Ausgedrückte, fügt
aber die vom „Sender" gewünschte Wirkung hinzu.

Grammatikalisch kann das Verb schließlich auch absolut verwendet
werden. Dann fehlen alle Ausführungen und müssen dem Zusammenhang
entnommen werden. So zum Beispiel: „Mose und Aaron gingen und
versammelten die Ältesten der Israeliten. Aaron wiederholte vor ihnen alle
Worte, die YHWH zu Mose gesprochen hatte, und er vollbrachte die
Zeichen vor den Augen des Volkes. Da glaubte (wayya "men) das Volk" (Ex
4,29-31).

Die vier sprachlich unterschiedlichen Konstruktionen mit mn Hifil, mit
denen das Verb Aspekte des Kommunikationsvorgangs entfaltet, lassen
sich wie folgt zusammenfassen18:

1) „für wahr, richtig halten, überzeugt sein, dass" 'mn Hifil + Objektangabe

durch einen kî-Satz oder Infinitiv, die den Inhalt der Überzeugung
nennt);

2) „eine Person oder Sache für zuverlässig, glaubwürdig halten, ihr glauben

bzw. trauen" mn Hifil + Präposition Ie)-,

3) „auf jemanden vertrauen, an jemanden glauben" 'mn Hifil + Präposition

be);19

18 Vgl. JEPSEN: 'aman, 322, der alle Belege nach diesen vier Konstruktionen geordnet
auflistet.

19 Im Gegensatz zur Mehrheit der Forschung zeigten nach RUDNIG-ZELT: Glaube, 95, die
Präpositionalkonstruktionen mit l' und be „daß das Hifil von mn sowohl ein deklarativ-ästi-
matives als auch ein intransitives Hiphil ist". Der Übergang sei fließend, ja: „Das Urteil .ver¬
trauenswürdig' (deklarativ-ästimativj und die Reaktion .Vertrauen' (intransitiv) fallen sozusagen

zusammen und werden mit einem Wort ausgesprochen" (91). Diese Verbindung gelte
nicht nur für die Mehrheit der profanen, sondern auch für viele theologische Belege (97).
Das oben skizzierte Kommunikationsmodell beweist jedoch, dass die grammatikalisch
unterschiedlichen Formulierungen, insbesondere der verschiedene präpositionelle Gebrauch für die
Bezeichnungsfunktionen von mn Hifil relevant sind.



126 Georg Braulik OSB

4) „glauben" bzw. „vertrauen" ohne Ergänzungen, die dem Kontext
entnommen werden müssen.

Sachlich fallt auf, dass die Hebräische Bibel, wenn sich mn Hifil auf
zwischenmenschliches Verhalten bezieht, ein erschreckend negatives Bild
zeichnet: „es gibt allzu viel Menschen und Verhältnisse, auf die man sich
nicht verlassen, Botschaften, die man nicht für wahr halten kann"20.
Vielleicht sprach man von Glauben und Vertrauen nur dann, wo es nicht
selbstverständlich war bzw. wenn es Probleme damit gab. So ist es verständlich,
dass auch die Boten Gottes mit der Skepsis des Volkes rechnen müssen.
Deshalb gibt es, wo es um Gott und seine Mittler geht, von Seiten der
Menschen beides nebeneinander - Vertrauen und tiefes Misstrauen, Glauben

und Unglauben. Jedenfalls kann das Hifil von mn leicht vom
Verhalten gegenüber Menschen auf das Verhalten gegenüber Gott ausgedehnt
werden, wenn er sich dem Menschen zuwendet. Eine solche Erweiterung
ins Theologische war nicht nur einmal möglich, sondern konnte immer
wieder von neuem geschehen. Wie man dabei formulierte, musste nicht
schriftlich weitergegeben werden und war auch nicht von Texten abhängig,

aus denen sich eine Geschichte des theologischen Glaubensbegriffs
rekonstruieren ließe. Obwohl dieser Versuch immer wieder gemacht wurde
- zuletzt von Rudnig-Zelt21 -, darf man nicht vergessen, wie spärlich und
vermutlich eher zufallig unsere Belege sind.22 Davon zu unterscheiden ist
allerdings die Frage, wo und wie dem Leser / der Leserin die Rede von
Glauben und Vertrauen in den kanonischen Schriften begegnet und welche

Vorstellung sich bei fortschreitender Lektüre entwickelt.
Das Hifil von mn wird also in der Hebräischen Bibel sowohl „profan"

wie „theologisch" gebraucht. Rudnig-Zelt nennt Kriterien für diese
Unterscheidung.23 Demnach liege der deutlichste Unterschied zwischen beiden

20 RUDNIG-ZELT: Glaube, 325. ZlEGERT, Carsten: Glauben und vertrauen im Alten Testament.

Eine kognitiv-linguistische Untersuchung, in: ZAW131 (2019) 607-624, 612, plädiert
wegen solcher sozialer Aspekte zu Recht für eine „Frame-Semantik", die auch das

„außersprachliche Wissen von Sprachbenutzern" berücksichtigt, das sich auf prototypische
Situationen des alltäglichen Lebens bezieht.

21 RUDNIG-ZELT: Glaube, 108, postuliert „als Kriterium für den ältesten theologischen mn
Hifil-Beleg: Er muss von der profanen Verwendung des Wortes her verständlich sein. [...]
Zugleich sollte aber deutlich werden, daß .glauben' im theologischen Sinne etwas anderes ist
als im innerweltlichen." Dieses Kriterium erfülle Dtn 1,32 „sehr viel besser als alle übrigen
theologischen mn Hifil-Texte". Weil diese Stelle „in großer Eindringlichkeit über die
Psychologie des Unglaubens" nachdenke, liege es nahe, „dafür ein eigenes Wort zu prägen, eben

ein negiertes mn Hifil." Außerdem fanden sich hier „in nuce viele Gedanken, die für die spätere

Rede mit mn Hifil wichtig sind". Die Verfasser jüngerer Texte hätten diese nur angerissenen

Gedanken aufgegriffen und entfaltet (io8f.).
22 Vgl. KÖRNER, Jutta: Das Wesen des Glaubens nach dem Alten Testament, in: ThLZ 104

(1979), 713-720, 715: „Eine Geschichte des Begriffes .glauben' zu geben, ist auf Grund der alt-
testamentlichen Stellenbelege nicht möglich".

23 Rudnig-Zelt: Glaube, 83-86.



Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels 127

„weniger im Glaubensinhalt als in der Bedeutung des Glaubens für den,
der glaubt." In der Regel gehe es

„um eine tiefe Bindung oder im Fall des Unglaubens um eine grundsätzliche
Verweigerung. [...] Ein Hifil von mn im theologischen Sinne entscheidet über
die Identität dessen, der glaubt oder nicht [...]. Dazu kommt, daß mn Hifil-Be-
lege, die eine solche tiefe Bedeutung ausdrücken, nur in Verbindung mit heiligen

Größen stehen. Sie finden sich ausschließlich im Zusammenhang mit Gott
selbst oder seinen Mittlern [...] und den Propheten".24

Daher zählt sie die folgenden 27 Stellen zu den „theologischen" Belegen
der hebräischen Bibel: Gen 15,6; Ex 4,1.5.8 (zweimal).9.31; 14,31; 19,9; Num
14,11; 20,12; Dtn 1,32; 9,23; 2 Kön 17,14; 2 Chr 20,20 (zweimal); Ps 27,13;
78,22.32; 106,12.24; 116,10; 119,66; Jes 7,9; 28,16; 43,10; Jona 3,5.25 Dazu kommt
noch der aramäische Beleg in Dan 6,24. An acht dieser Stellen wird „glauben"

bzw. „vertrauen" verweigert.
Meine Untersuchung beschäftigt sich nicht mit allen Stellen dieser Liste,

sondern konzentriert sich zunächst auf die 13 Belege des Pentateuchs,
die sich aber grammatikalisch voneinander unterscheiden. Eine erste
Stellengruppe enthält die Belege der Wendung mn Hifil + be („vertrauen auf,
glauben an"). Sie bezieht sich in Gen 15,6; Ex 14,31ha; Num 14,11; 20,12; Dtn
1,32 auf YHWH, in Ex i4,3ibß und 19,9 auf Mose. Die zweite Stellengruppe
fasst die Belege der Wendung mn Hifil + Ie („jemandem glauben") zusammen,

die sich in Ex 4,1.8 (zweimal).9 auf Mose als Propheten YHWHs und
nur in Dtn 9,23 auf YHWH selbst beziehen. Ein Beleg von mn Hifil mit
einem Objektsatz / kî-Satz („für wahr halten, dass") in Ex 4,5 und ein weiterer

von mn Hifil ohne weitere Ergänzung („glauben") in Ex 4,31 gelten
ebenfalls Mose. Im Anschluss daran bespreche ich kurz 2 Kön 17,14, den
einzigen Beleg in den vorderen Propheten, der das Ende von Nord- und
Südreich damit begründet, dass sie nicht „auf YHWH, ihren Gott, vertrauten"

mn Hifil + be). Ferner die 4 Psalmenstellen, die sich auf im Pentateuch

erzählte Geschehnisse beziehen. In einem Exkurs gehe ich schließlich

auf Jona 3,5 ein, wo das Vertrauen der Niniviten auf Gott mn Hifil +
be) die Pentateuch-Theologie spiegelt.

24 Rudnig-Zelt: Glaube, 84F.
25 RUDNIG-ZELT: Glaube, 85. Das Verhältnis zu Gott beschreibt mn Hifil mit der Präposition

b' oder Ie nur in Gen 15,6; Ex 14,31: Num 14,11; 20,12; Dtn 1,32; 9,23; 2 Kön 17,14; 2 Chr
20,20 (Gott und seine Propheten); Ps 78,22; Jes 43,10; Jona 3,5 - das sind insgesamt zwölf
Belege. In Ps 78,32 gilt das Verb den Wundern Gottes, in Ps 106,12.24; Ps 119,66 seinem Wort.
Absolut gebraucht wird mn Hifil in Jes 7,9 und 28,16, doch ist es an beiden Stellen vom
Kontext her auf Gott zu beziehen.



128 Georg Braulik OSB

Abraham als Modell für Israel (Genesis 15)

Genesis 15 gilt als „Zusammenfassung und theologische Gesamtdeutung des
Abrahamstoffes"26. Gattungsmäßig ist das Kapitel eine „nachgeahmte
Erzählung", deren eigentliche Handlung im Gespräch Gottes mit Abraham27
liegt.28 In diesem Dialog entfaltet Gott seine Ankündigung für Abraham,
mit der das Kapitel einsetzt: „Dein Lohn wird sehr groß sein" (V.i). Die
anschließenden drei Verheißungen, nämlich die Zusage eines Sohnes, seiner
Nachkommenschaft und deren Land, sind sorgfaltig komponiert: Zuerst
wird in Erwiderung der klagenden Einwände Abrahams „ich gehe kinderlos
dahin" und „du hast mir keinen Nachkommen gegeben" (V.2-3) geklärt,
wer überhaupt legitimer Erbe ist: „dein leiblicher Sohn" (V.4). Danach geht
es um die den Sternen vergleichbare unzählbare Menge von Nachkommen
(V.5). Schließlich kommt in den Blick, worin das Erbe besteht: „dieses
Land, vom Strom Ägyptens bis zum großen Strom, dem Eufrat" (V.7.18.19-
21) .29 Jeweils am Ende der beiden aufeinander bezogenen Teile des Kapitels
(V.1-5 und 7-21) bringt der Erzähler das Geschehen auf einen theologi-

26 Oeming, Manfred: Der Glaube Abrahams. Zur Rezeptionsgeschichte von Gen 15,6 in der
Zeit des zweiten Tempels, in: ZAW110 (1998), 16-33, hier 15.

27 Ich spreche stets von Abraham, obwohl Abram erst in Genesis 17 diesen Namen erhält.
28 Vgl. LOHFINK, Norbert: Die Landverheißung als Eid SBS 28). Stuttgart: Rath. Bibelwerk

1967, zum Gattungscharakter des Kapitels 31-34, Zitat 33. Viele seiner Beobachtungen
beanspruchen bis heute Geltung - vgl. z.B. KÖCKERT, Matthias: Gen 15: Vom „Urgestein" der

Väterüberlieferung zum „theologischen Programm text" der späten Perserzeit, in: Von Jakob zu
Abraham. Studien zum Buch Genesis (- FAT 147). Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 89-109, hier
91-94. Allerdings gilt das Kapitel heute nicht mehr als ältester Text des Väterbundes
(LOHFINK: Landverheißung, 11-23). Nach GERTZ, Jan Christian: Abraham, Mose und der Exodus.

Beobachtungen zur Redaktionsgeschichte von Gen 15, in: GERTZ, Jan Christian/SCHMID,
Konrad/WlTTE, Markus (Hgg.): Abschied vom Jahwisten. Die Komposition des Hexateuch in
der jüngsten Diskussion BZAW 315). Berlin: W. de Gruyter 2002, 63-81, hier 81, repräsentiere

der Grundstock des Kapitels mit V.6 „das jüngste Stadium einer noch nicht mit der
Priesterschrift verbundenen Vätergeschichte", in der diese erstmals auf die vorher getrennt
existierende ältere Exodusgeschichte bezogen worden wäre. Dagegen sei z.B. nach KÖCKERT:

Gen 15, 104-109, Gen 15* aufgrund der verarbeiteten Sprachmaterialien und der Auseinandersetzung

um Abraham und die Väter nach-priesterschrifitlich und im spätpersischen Juda zu
datieren.

29 Literargeschichtlich sieht LOHFINK: Landverheißung, 35-50, in 15,1-2.4-12.17-21 einen
Text, in dem ursprünglich getrennte Traditionen in einem schriftstellerischen Akt zu einer
künstlichen Einheit zusammengeführt wurden. Auch KÖCKERT: Gen 15, 100-104, betrachtet
den Text als eine in der Substanz literarische Einheit (15,1-10.12.17^18). Nur in V.2b* sei eine
Glosse eingetragen, in den V.11.13-16 sowie V.19-21 wären zwei Fortschreibungen durch
verschiedene Hände ergänzt worden. Nach Köckert liege eine der Hauptursachen für die
kontroversen literarischen Analysen in der Voraussetzung, Genesis 15 sei eine gewachsene Erzählung,

deren Kern es herauszupräparieren gelte (91). Doch könnten die exemplarisch
überprüften literarkritischen Operationen nicht überzeugen (94-100). Dass man im vergangenen
Jahrhundert einer allgemein anerkannten Lösung der literarhistorischen Probleme dieses
Textes nicht viel näher gekommen ist (vgl. 89), beweist zuletzt Rudnig-ZelT: Glaube, 118-

120; vgl. dazu unten.



Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels 129

sehen Begriff: In V.6 charakterisiert er das Verhalten Abrahams durch mn
Hifil bYHWH und in V.18 bestimmt er die zuvor geschilderte Begebenheit
als berît, das heißt hier als einen dem Abraham von YHWH geleisteten Eid.
Die erzählerisch distanzierte Perspektive zeigt sich zu Beginn von V.6 im
Wechsel der Verbform von Narrativen zu einem Waw-Perfekt:

Und er [Abraham] vertraute [wehœ œmîn] auf YHWH und er rechnete ihm
(das) als Gerechtigkeit [sedäqäh] an.

Weil Abraham hier erstmals in der Genesis durch den Erzähler charakterisiert

wird, hat der Vers im Darstellungsgefüge großes Gewicht.30 Er enthält
allerdings mehrere Leerstellen und wird wegen dieser Mehrdeutigkeit
verschiedenartig ausgelegt. Wichtig ist die Funktion des hebräischen Perfekts,
das den ersten Satz eröffnet. Denn je nach syntaktischer Erklärung ergeben

sich unterschiedliche Bedeutungsnuancen von mn Hifil. Dazu drei
Beispiele.31 Handelt es sich (1) um ein frequentativ-iteratives Perfekt, kann
man die Reaktion Abrahams verdeutlichend wiedergeben: „In allem" - nämlich

bei den vorausgehenden Verheißungen - „vertraute er auf YHWH".32

30 Im Anschluss an Levin, Christoph: Jahwe und Abraham im Dialog: Genesis 15, in:
Witte, Markus (Hg.): Gott und Mensch im Dialog. Festschrift für Otto Kaiser zum 80.

Geburtstag BZAW 345/I). Berlin 2004, 237-257, hier 246, betrachtet RuDNlG-ZELT: Glaube,
246, Gen 15,6 als einen sehr späten Zusatz. Sie begründet diese Annahme vor allem mit drei
Argumenten. Erstens werde damit „ein Weg von der Verzagtheit zum Glauben gezeichnet,
den Gen 15 ursprünglich nicht kannte. [...] Vor der Ergänzung von V.6 steigerten sich Abrahams

Vorbehalte gegenüber Gott von der klagenden Frage nach dem Nutzen einer Verheißung

(V.2) zum Zweifel an Gottes Fähigkeit, eine Verheißung wahrzumachen (V.8)" (120).

Dagegen hat schon Lohfink: Landverheißung, j8(., daraufhingewiesen, dass Abraham in V.8
nicht zweifelt, sondern „um ein die Verheißung bestätigendes und sicherndes Zeichen" bittet.

Eine Zeichenbitte habe Israel als etwas Gott zur Ehre Gereichendes aufgefasst, sie sei
deshalb selbstverständlich gewesen - vgl. die Bitten Gideons (Ri 6,30-40) und Hiskijas (2
Kön 20,8-11). Unglaube habe sich vielmehr in der Weigerung geäußert, nach ergangener
Verheißung ein Zeichen zu erbitten (vgl. Jes 7,10-14). „Die Zeichenbitte Abrams ist ein
Beweis seines Glaubens. Der behauptete Gegensatz existiert nicht" (38F.). Zweitens unterscheide

sich nach Rudnig-ZelT: Glaube, 119, Gen 15,6 vom Kontext, weil der Vers grundsätzlich
über die Haltung Abrahams und YHWHs reflektiere und sie für Abraham auf den Begriff
„Glaube" bzw. für YHWH auf die abstrakte theologische Formulierung „Anrechnen zur
Gerechtigkeit" bringe. Dabei wird allerdings übersehen, dass auch der zweite Teil das beschriebene

Vertragsritual am Ende auf einen Begriff, nämlich berit, bringt. Drittens indiziere auch
das Tempus zu Versbeginn eine literarkritisch relevante Spannung (119). Wie die im
Folgenden skizzierte syntaktische Diskussion beweist, ist diese Beobachtung jedoch keineswegs
zwingend.

31 Wer Waw-Perfekt-Formen als normales Erzähltempus ansieht - z.B. Levin: Dialog,
246, Anm. 44, mit Hinweis auf die Septuaginta, die es mit dem gleichen Tempus (Aorist) wie
die zuvor erzählten Ereignisse wiedergibt -, hat natürlich keine Probleme. Dagegen unterstellt

KöCKERT, Matthias: „Glaube" und „Gerechtigkeit" in Gen 15,6, in: Von Jakob, 111-138, hier
117-121, einen bewussten Gebrauch des Waw-Perfekt und diskutiert die semantischen und
syntaktischen Probleme von 15,6a. Er bespricht neben den im Folgenden genannten
Übersetzungen auch noch weitere Erklärungsversuche.

32 So z.B. Lohfink: Landverheißung, 32, Anm. 2. Diese Hintergrundaussage hat mit einer
„völlig gekünstelten Aufteilung der Verheißung" und „einer Zerstückelung des .Glaubens'



13° Georg Braulik OSB

Wird der Neueinsatz (2) durch ein stativisch-durativisches Perfekt
markiert, dann beschreibt er einen Zustand: „Nun lebte er beständig im
gläubigen Vertrauen auf Jahwe"33. Gegen eine solche beständige Vertrauenshaltung

sprechen allerdings die in V.2.3 geäußerten Einwände Abrahams.
Außerdem lässt das Aussagengefälle des Textes eine Reaktion Abrahams
erwarten34. Drückt die Verbform aber (3) im Erzählzusammenhang eine
relative Gleichzeitigkeit aus, könnte man V.6a als temporalen Nebensatz

zu V.5 übersetzen: „Während er an YHWH glaubte" oder „Dabei glaubte er
an YHWH".35 Abrahams Vertrauen erscheint hier als ein Umstand, der die
Verheißung von Nachkommen begleitet. Der Umschwung von den Einwänden

Abrahams zum Vertrauen, der sich offenbar zwischen den Gottesreden

und angesichts des gestirnten Himmel ereignet haben dürfte, wird
allerdings syntaktisch nicht markiert.36

Das syntaktische Verständnis hat Folgen für die Exegese der zweiten
Vershälfte, „wer wem .Gerechtigkeit' in welchem Sinne .anrechnet' und wie
sich .Glauben' inhaltlich konkret ausnimmt und auswirkt"37. Fasst der
Erzähler (wie 1) ein mehrfaches Verhalten Abrahams zusammen, bleibt die
Anerkennung dieses Vertrauens durch YHWH im Rahmen der konkreten
Aussagen des Kapitels. V.6 hat dann nicht „fast schon den Charakter eines
allgemeinen theologischen Lehrsatzes".38 Bindet er das Vertrauen Abrahams
also zurück an die Sohnes- und Nachkommenschaftsverheißung, muss sich
dessen Anrechnung zur Gerechtigkeit als ein Tun Gottes zeigen: Es

„verwirklicht sich in der Konkretisierung der anfanglichen Lohnverheißung als

Landverheißung", dem Inhalt der zweiten Kapitelshälfte.39 Interpretiert
man dagegen (wie 2) in V.6a „das .Glauben' Abrahams als ein immer und
beständig an Jahwe Glauben und ihm Vertrauen", dann heißt das, „daß
Abraham und nicht Jahwe das Subjekt des .Anrechnens' V.6b ist und daß
dieses .Anrechnen' Abrahams seine Reaktion auf die Verheißung Jahwes

W1-5 beinhalten muss"40: „und so erachtete er es für sich als eine heils-

Abrahams" nichts zu tun, wie MOSIS, Rudolf: „Glauben" und „Gerechtigkeit" - zu Gen ig,6, in:
GÖRG, Manfred (Hg.): Die Väter Israels. Beiträge zur Theologie der Patriarchenüberlieferungen

im Alten Testament [Festschrift Josef Scharbert]. Stuttgart: Kath. Bibelwerk 1989, 225-
257, hier 239, diese Deutung karikiert.

33 Mosis: Glauben, 254.
34 Vgl. Köckert: Glaube, 119 und 128.
35 So Köckert: Glaube, 121, im Anschluss an Erhard Blum, der solche Waw-Perfekt-For-

men in narrativen Kontexten als imperfektive Verbformen bei „damals-Aussagen" erklärt
(119-121).

36 KÖCKERT: Glaube, 128.
37 OEMING: Glaube Abrahams, 18.

38 LOHFINK: Landverheißung, 32 Anm. 2, Zitat aus VON RAD, Gerhard: Das erste Buch
Genesis ATD 2/4). Göttingen: Vandenhoeck 81 Ruprecht 6i96i, 156.

39 LOHFINK: Landverheißung, 47. Im Anschluss daran ebenso KÖCKERT: Glaube, 115-117.
40 MOSIS: Glauben, 244.



Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels 131

wirkende und rechte Tat".41 Nach der kritischen Überprüfung dieser und
ähnlicher Thesen empfiehlt es sich allerdings, bei der üblichen Deutung
mit wechselndem Subjekt zu bleiben.42 Dafür spricht auch die
Rezeptionsgeschichte.43

Der Erzähler lässt also Gott selbst das Vertrauen Abrahams auf ihn als

fdäqäh44, als „Tat der Gerechtigkeit", bewerten45. Natürlich handelt es sich
bei dieser „Tat des Glaubens" um keine „Werkgerechtigkeit".46 „Vielmehr
würdigt Gott Abrahams rückhaltloses Vertrauen auf ihn und seine Macht,
das Verheißene gegen allen Augenschein auch zu erfüllen, als angemessene

und verdienstliche Tat, die er mit einer weiteren Verheißung
belohnt"47, nämlich mit der eidlich verbürgten Zusage des Landbesitzes an

41 MOSIS: Glauben, 254. Gegen einen SubjektWechsel zwischen V.6a und V.6b votiert
auch z.B. Oeming: Glaube Abrahams, 19 und übersetzt: „Abram glaubte [gegen alle
Wahrscheinlichkeit an Gottes Nachkommenschaftsverheißung] und er (Abram) schätzte es (die
Verheißung) für sich als eine ,Gnadentat' (JHWHs), als einen Erweis göttlicher Barmherzigkeit

ein."
42 KÖCKERT: Glaube, 125-128, und die von OEMING: Glaube Abrahams, 2of., genannten

Autoren.
43 Vgl. z.B. FlüCHTER, Sascha: Die Anrechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit. Auf dem

Weg zu einer sozialhistorisch orientierten Rezeptionsgeschichte von Gen ig,6, unter Mitarbeit
von Lars Schnor TANZ 51). Tübingen: Narr 2010. Eine gute Zusammenfassung von Gen
15,6 im vorpaulinischen Judentum mit weiteren Literaturangaben bietet KÖCKERT, Matthias:
Abrahams Glaube in Rom 4 und im vorpaulinischen Judentum, in: Von Jakob, 139-168, hier
150-168.

44 Zur sprachgeschichüichen Erklärung dieses Begriffs, vgl. KÖCKERT: Glaube, 130-132.
45 Gegen Rudnig-ZelT: Glaube, 123, die an MOSIS: Glauben, anknüpft, und im „Glauben

eine Haltung und keine Einzeltat" sieht. Daraus ergebe sich eine „Dynamik hin zu einer
umfassenderen Bedeutung von fdäqäh als .Gerechtigkeit'. Es geht hier eher darum, daß Gott
Abraham als Gerechten annimmt, als darum, daß Gott eine einzelne, gerechte Tat
anerkennt. Man sollte also Gen 15,6 mit Paulus deuten: Gott rechnet Abraham seinen Glauben
zur Gerechtigkeit an." Dass nach RUDNIG-ZELT: Glaube. 123, die „paulinische Deutung des
Verses trotz der Probleme der zweiten Vershälfte die plausibelste" ist, lässt sich zumindest
nicht aus ihren Argumenten erschließen. Im Übrigen zitiert Paulus in Rom 4,3.9.22-23; Gal
3,6 den Vers Gen 15,6 nach der Septuaginta. Sie gibt aber wehte "min durch den Aorist
eplsteusen wieder. „Damit wird der Glaube Abrahams zu einer einmaligen Handlung in der
Vergangenheit. Der Glaube ist nicht mehr ein beständiges gläubiges Vertrauen, sondern eine
einzelne herausragende Tat. In diesem Augenblick glaubte Abram - das ist seine Gerechtigkeit"

(OEMING: Glaube Abrahams, 23).
46 „Paulus hätte gegen dieses Verständnis des .Glaubens' als rückhaltlosem .Vertrauen' in

Gen 15,6 nichts einzuwenden, entfaltet er doch genau dieses Verständnis in Rom 4,18-22,
indem er Gen 15,6 auf 15,5 bezieht und es mit einem Blick auf Gen 17 und 18 noch schärfer
profiliert" (KÖCKERT: Glaube, 137). Zu den gegenüber dem Judentum neuen Deutungen von Gen
15,6 durch Paulus, vgl. KÖCKERT: Abrahams Glaube, 167.

47 KÖCKERT: Glaube, 137. Weil es um das „Vertrauen aufYHWH" geht, greift z.B. Levin:
Dialog, 246F, zu kurz, für den der „Lehrsatz" Gen 15,6 besagt: „Abraham ist darin gerecht
gewesen, daß er sich fest auf die ihm gegebene Verheißung verlassen hat." Vgl. dagegen z.B.

HermissöN, Hans-Jürgen/LöHSE, Eduard: Glauben KT 1005 Biblische Konfrontationen).
Stuttgart: Kohlhammer 1978, 23: „Man darf den Satz vom Glauben nicht darauf beschränken,
daß Abraham Jahwe etwas (die Zusage) geglaubt habe. Er .glaubte an Jahwe' [...], das schließt
mehr ein als nur den Bezug auf ein Wort. Dieses Wort der Verheißung ist zuverlässig nur so,



132 Georg Braulik OSB

Abrahams Nachkommen. Deshalb liegt V.6 auch die Vorstellung einer
„Rechtfertigung aus dem Glauben" fern. Für die Adressaten gilt: „Glauben
wie Abraham: Das ist die Devise."48 Dass man Abraham als Hauptfigur des
Glaubens wählte und die Erzählung dadurch vor dem Sinaiaufenthalt Israels
spiele, „um die Stellung der Tora zu relativieren", dürfte allerdings bestenfalls

ein neutestamentliches Thema in die alttestamentliche Glaubensdiskussion

projizieren.49
Wie sehr Genesis 15 den „theologischen Programmtext" eines Gottvertrauens

bildet, in dem Abraham „in jeder Weise als Vorbild vorgestellt"
wird und „für die kontrafaktischen Möglichkeiten der Adressaten" steht,
am Gott der Verheißung von Volk und Land festzuhalten, das wird erst an
den folgenden Belegen deutlich, in denen die Präposition be auf YHWH als
Ursache und Grund des Vertrauens mn Hifil) verweist.50

Zusammenfassung (Teil I)
In kritischer Auseinandersetzung mit Susanne Rudnig-Zelts begriffsgeschichtlicher

Untersuchung Glaube im Alten Testament (2017) untersucht der Artikel
die theologischen Belege von 'äman Hifil, „glauben, vertrauen", im Pentateuch
als dem Basisdokument Israels, wo das Verb auch seinen Schwerpunkt hat, und
in wenigen anderen Vergleichstexten. Das Verb entfaltet in vier sprachlich
unterschiedlichen Konstruktionen Aspekte eines Kommunikationsvorgangs. Die
Auslegung der Texte erfolgt auf der synchronen Textebene und in Leserichtung
der Bücher Moses. Der erste Teil ist dem Gottvertrauen Abrahams in Gen 13,6
gewidmet, das ihn zum Modellfür Israel macht.

Abstract (part I)
In critical discourse with Susanne Rudnig-Zelt's study Glaube im Alten Testament

(2017), which follows the approach ofa history of terminology, this contribution

investigates the theological instances of äman hiphil, "believe, trust", in
Israel's foundational document, the Pentateuch, where this verb occurs most
frequently. The contribution also considers a further number of comparative
texts. In four linguistically distinct constructions, this verb develops aspects ofa

communicational process. The texts are interpreted synchronically in the reading

order of the books ofMoses. Part I investigates Abraham's trust in God (Gen
13:6), through which he becomes a prototype for Israel.

dass es mit dem verheißenden Gott zugleich da ist und zugleich geglaubt wird. Da ist also im
Glauben durchaus der Akt des Vertrauens auf Jahwe, aber dies Vertrauen bleibt nicht allgemein,

sondern bekommt seine konkrete Auslegung durch das Verheißungswort."
48 FELDMEIER, Reinhard/SPIECKERMANN, Hermann: Der Gott der Lebendigen. Eine biblische

Gotteslehre TOBITH 1). Tübingen: Mohr Siebeck 2011, 294.
49 Gegen Rudnig-ZelT: Glaube, 354.
50 Vgl. KÖCKERT: Gen 15, io6f.


	Glauben und vertrauen in der Gründungsgeschichte Israels : zum theologischen Gebrauch von āman Hifil in der Tora (Teil 1)

