
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob

Autor: Neuber, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Neuber

Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie
des Als Ob

Der vorliegende Beitrag befasst sich mit Hans Vaihingers Versuch der

Grundlegung einer fiktionalistischen Religionsauffassung sowie der Kritik,
welche Heinrich Scholz gegen diese Auffassung vorbrachte. Es wird, in
Abschnitt eins, zunächst kurz dargelegt, worum es sich beim philosophischen
Fiktionalismus im Allgemeinen handelt, um dann, in Abschnitt zwei,
Vaihingers religionsphilosophische Anwendung dieser Konzeption zu
rekonstruieren. Abschnitt drei ist der von Scholz gegen die Auffassung
Vaihingers vorgebrachten Kritik gewidmet, Abschnitt vier der Vaihingerschen
Replik auf diese Kritik. Im abschließenden Abschnitt fünf werden noch (in
aller Kürze) Bezüge zur religionsphilosophischen Debatte der Gegenwart
hergestellt.

l. Zum Hintergrund: Vaihingers philosophischer Fiktionalismus

Beim philosophischen Fiktionalismus handelt es sich um die Auffassung,
dass Annahmen bzw. Aussagen, von denen wir wissen, dass sie falsch sind,
sich als praktisch nützlich erweisen können (und dies auch in den meisten
Fällen tun). Hans Vaihinger (1852-1933) hat diese Auffassung in seiner 1911

erstmals erschienenen (allerdings schon zwischen 1876 und 1878 entstandenen)

Philosophie des Als Ob in umfassender (fast schon monumentaler)
Weise ausgearbeitet und auf die verschiedenen Gebiete der Philosophie
angewandt. Der Untertitel des Buches - „System der theoretischen, praktischen

und religiösen Fiktionen der Menschheit" - ist also keine Übertreibung.

Vaihingers Anspruch ist der der Begründung eines philosophischen
Programms.1

1 Biobibliographische Informationen zu Vaihinger finden sich in: SIMON, Gerd: Leben
und Wirken Vaihingers, in: NEUBER, Matthias (Hg.): Fiktion und Fiktionalismus. Beiträge zu
Hans Vaihingers ,Philosophie des Als Ob' [= Studien und Materialien zum Neukantianismus).
Würzburg: Könighausen & Neumann 2014, 21-41. Zur allgemeinen Problemgeschichte des

,Als Ob' vgl. GABRIEL, Gottfried: Fiktion und Fiktionalismus. Zur Problemgeschichte des ,Als
Ob', in: NEUBER (Hg.): Fiktion und Fiktionalismus, 65-87. Zum Fiktionalismus als systematischer

Position der Gegenwartsphilosophie vgl. den Überblick in EKLUND, Matti:
Fictionalism, in: Stanford Encylopedia of Philosophy,
http://plato.stanford.edu/entries/fictionalism/. Zu Vaihingers Philosophie im Besonderen vgl.
neuerdings auch STOLL, Timothy: Hans Vaihinger, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy,
https://plato.stanford.edu/entries/vaihinger/.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 99

Wie Vaihinger bereits in der einleitenden Vorbemerkung seines Buches

darlegt, lautet die Kernfrage des von ihm vertretenen philosophischen
Fiktionalismus: „Wie kommt es, dass wir mit bewusstfalschen Vorstellungen
doch Richtiges erreichen?"2 Diese Fragestellung mutet paradox an.
Insbesondere die Rede von den bewusstfalschen Vorstellungen kann für
Irritationen sorgen. Und doch ist eben dies nach Vaihinger die Crux unseres
epistemischen Weltbezugs: ,,[L]ogisch unhaltbare, ja unbedingt falsche
Vorstellungsweisen behalten wir bei, obgleich wir ihre Falschheit durchschauen."3

Ungeachtet einer näheren Präzisierung dessen, um welche Art von
Vorstellungen es sich dabei handelt, kann man also vorläufig sagen, dass
der philosophische Fiktionalismus sich aus einer eigentümlichen, sich auf
alle Bereiche der Philosophie erstreckenden Dialektik von falsch' und .rich¬
tig' speist. Oder in Vaihingers eigenen Worten: „Wir kommen im theoretischen,

im praktischen und im religiösen Gebiet zum Richtigen auf Grundlage

und mit Hilfe des Falschen."4
Es ist nun wichtig zu sehen, dass der so umrissene philosophische

Fiktionalismus unter einer globalen ontologischen Voraussetzung steht.
Gemeint ist die Annahme, dass das Einzige, was es .wirklich gibt', Empfindungen

sind. Wenn wir nach Vaihinger eine .ontologische Verpflichtung'
eingehen, dann betrifft diese grundsätzlich - und ausschließlich - also solche

Dinge wie unmittelbare Farbwahrnehmungen, Tastgefühle, Tonempfindungen

und dergleichen. Ausgehend von dieser Voraussetzung formuliert
Vaihinger in Kapitel XXVII seiner Philosophie des Als Ob das - von ihm so

genannte - „Gesetz der Ideenverschiebung", welches der Sache nach auf
einer Unterscheidung zwischen .Dogma', .Hypothese' und .Fiktion' beruht.5
Genauer gesagt, beinhaltet es verschiedene Übergangsformen zwischen
diesen drei verschiedenen Arten von .Ideen', deren epistemischer Status
ein jeweils anderer ist. Während Dogmen sich ohne jeden Anflug von Zweifel

auf die Wirklichkeit beziehen und die Gestalt von ,weil'- und ,dass'-
Sätzen haben, sind Hypothesen gerade durch einen solchen Zweifel an der
objektiven Gültigkeit des Wirklichkeitsbezugs gekennzeichnet, was sich
nach Vaihinger darin niederschlägt, dass Hypothesen die sprachliche
Gestalt von ,wenn'-Sätzen haben. Fiktionen indes haben von vornherein den
Status künstlicher Gebilde und treten in der sprachlichen Gestalt von ,als
ob'-Sätzen auf. Im Unterschied zu Hypothesen erwecken sie den Eindruck
des Paradoxen. Vaihinger wörtlich:

2 VAIHINGER, Hans: Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen und
religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus. Mit einem
Anhang über Kant und Nietzsche, 2. Auflage. Leipzig: Meiner 1913, viii; Hervorh. im Original.

3 VAIHINGER, Hans: Die Philosophie des Als Ob, viii.
4 VAIHINGER, Hans: Die Philosophie des Als Ob, viii.
5 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 219-230.



ÎOO Matthias Neuber

„Wenn man Fiktion und Hypothese vergleicht, so ist der Spannungszustand,
der durch die erstere in der Seele entsteht, ein viel bedeutenderer, als derjenige,

der durch die zweite entsteht. Man denke daran, welch kompliziertes
Gebilde eine echte, wissenschaftliche Fiktion ist. Man soll etwas annehmen, von
dem man doch überzeugt ist, dass es gar nicht so sei; man soll etwas betrachten,

als ob es so oder so wäre; damit ist also eine Vorstellungsform ganz in die
Reihe der übrigen aufgenommen, denn sie dient ja zur Berechnung der
Wirklichkeit; und doch soll die Seele bei ihrer Anwendung zugleich die Vorstellung
gleichsam nachschleppen, dass diese Vorstellungsform nur subjektiv sei: eine
solche Vorstellungsform ist sogar positiv hemmend und verhindert direkt die
Tendenz zur Ausgleichung der Vorstellungsgebilde; die Hypothese hemmt nur
negativ, indirekt diese Ausgleichung, die Fiktion aber direkt und positiv".6

Anders als Hypothesen (und Dogmen) rufen Fiktionen also einen
unmittelbaren Widerspruch mit der sich uns darbietenden Empfindungswirklichkeit

hervor. Und dennoch werden sie (sehr häufig) von uns beibehalten,

da sie es gestatten, diese Empfindungswirklichkeit auf ökonomische
Weise zu .berechnen', d.h. Vorhersagen abzuleiten. Insofern sind sie praktisch

nützlich.
Bereits in Kapitel XXII der Philosophie des Als Ob kommt Vaihinger auf

die „sprachliche Form der Fiktion"7 zu sprechen. Wie er ausführlich
darlegt, entspricht das deutsche ,als ob' dem englischen ,as if beziehungsweise

dem französischen .comme si'. Genau genommen lautet die deutsche
Entsprechung zu der englischen und französischen Form ,wie wenn'; aber
,als' kann man in diesem Fall als synonym mit ,wie' betrachten und das ,ob*

stellt, wenn man Vaihinger hier folgt, das mittelhochdeutsche Pendant
zum neuhochdeutschen ,wenn' dar.8 Dies gegeben, lässt das für Fiktionen
konstitutive ,als ob' sich dahingehend analysieren, dass es sich beim ,als'
(bzw. ,wie') um eine „vergleichende Partikel"9 handelt, während das ,ob'
(bzw. ,wenn') die „Bedingung [...] eines unmöglichen Falles"10 zum
Ausdruck bringt. Um eines der von Vahinger gewählten Beispiele heranzuziehen:11

Bezieht man sich auf die Annahme der Existenz von Atomen als
einer Hypothese, gelangt man zu Sätzen wie ,Nur unter der Voraussetzung,
dass und wenn es Atome gibt, ist die empirische Erscheinung der
materiellen Phänomene erklärbar'. Bezieht man sich auf dieselbe Annahme
indes als Fiktion (und eben dies ist nach Vaihinger die Annahme der Existenz

von Atomen), so gelangt man zu Sätzen wie ,Die Materie muss so
betrachtet werden, wie sie betrachtet werden würde, wenn es Atome gäbe,
aus denen sie zusammengesetzt wird'.

6 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 221; Hervorh. im Original.
7 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 154.
8 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 164.
9 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 161.

10 Vaihinger: Philosophie des Als Ob, 162.
11 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 166.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 101

Der Unterschied zwischen Fiktion und Hypothese dokumentiert sich
also bereits auf der rein sprachlichen Ebene. Die den jeweiligen epistemi-
schen Status betreffenden Eigentümlichkeiten werden in Kapitel XXI der
Philosophie des Als Ob ausführlich behandelt.12 So legt Vaihinger dar, dass

Hypothesen, da sie stets „auf die Wirklichkeit gehen", eine Verifikation
verlangen, während Fiktionen nur „justifiziert" werden können. Sind erste-
re mit dem Anspruch auf Wahrscheinlichkeit verbunden, so können zwei-
tere nur unter dem Gesichtspunkt ihrer Zweckmäßigkeit betrachtet werden.

Dienen erstere dem Entdecken, so sind zweitere dem Erfinden
verschrieben. Hinzu kommt, dass Fiktionen, anders als Hypothesen, häufig nur
transitorischen Charakter haben. „Der eigentliche Unterschied zwischen
beiden", so Vaihinger, „ist, dass die Fiktion blosses Hilfsgebilde ist, blosser
Umweg, blosses Gerüst, welches wieder abgeschlagen werden soll, die
Hypothese dagegen einer definitiven Fixierung entgegensieht".13 Andererseits
führt Vaihinger aber weiter aus:

„Oft kann etwas, was als Hypothese unhaltbar ist, als Fiktion recht gute Dienste

leisten [...]. Freilich kann auch andererseits eine Fiktion im Laufe der Zeit
entbehrlich werden, und das Denken wirft seine Krücken immer gerne weg; indessen

werden die hauptsächlichsten der echten Fiktionen doch niemals aus dem
Denken herausgestossen werden, da ohne sie eben diskursives Denken gar nicht
möglich ist".14

Wie sich gleich zeigen wird, haben religiöse Fiktionen für Vaihinger eben
diesen nicht-transitorischen, zwar nicht (jedenfalls nicht primär) für das

.diskursive Denken', aber doch für die konkrete Lebenspraxis unentbehrlichen

Stellenwert.
Der philosophische Fiktionalismus ist also durch eine affirmative

Haltung gegenüber den - klassischerweise in Gestalt von ,als ob'-Sätzen
auftretenden - Fiktionen gekennzeichnet. In der von Vaihinger in der
Philosophie des Als Ob in Anschlag gebrachten Form handelt es sich um eine
programmatische Kombination aus Positivismus und Idealismus. Positivistisch

ist Vaihingers Ansatz insofern, als er von der ontologischen Priorität
der Sinnesempfindungen ausgeht. Aber anders als der .radikale' Positivismus

plädiert Vaihinger nicht für die Ausschaltung ideeller Gebilde, wie
eben insbesondere Fiktionen, sondern im Gegenteil für deren Beibehaltung,

sofern sie praktisch nützlich sind. Dies ist zwar kein Idealismus im
Sinne Berkeleys oder Hegels, aber immerhin doch eine Variante positivistischen

Denkens, welche die - im Untertitel der Philosophie des Als Ob
auftauchende - Bezeichnung „idealistische [r] Positivismus" als gerechtfertigt

erscheinen lässt.

12 Vgl. zu Folgendem VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 144-152.
13 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 148; Hervorh. im Original.
14 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 148; Hervorh. im Original.



102 Matthias Neuber

2. Religion und Als Ob

Wie hinlänglich bekannt ist, entstammte Vaihinger einer Pfarrersfamilie
aus Nehren vor den Toren Tübingens. Nach dem Willen des Vaters hätte
er Theologie studieren sollen, entschied sich aber für Philosophie. Wenngleich

Schüler des berühmten Tübinger Stifts (und dort dann auch Repetent),

fühlte Vaihinger sich von der Theologie wohl eher abgestoßen als zu
ihr hingezogen. Dies mag mit der pietistischen Haltung seines Vaters
zusammengehangen haben. In Gerd Simons biographischer Skizze heißt es

diesbezüglich: „Der Vater war bekennender Pietist, also ein Fundamentalist,

der seinen protestantischen Glauben gerade durch die Tübinger
Theologieprofessoren Ferdinand Christian Baur und David Friedrich Strauss in
Gefahr sah."15 Vaihinger selbst ging dann in eine Richtung, die der Religion

nur noch im Modus des ,Als Ob' eine Daseinsberechtigung zuzugestehen

bereit war.
Doch was genau soll das bedeuten? Man muss hier zunächst sehen,

dass Vaihingers Überlegungen zum Thema Religion sich in weitestgehend
unsystematischer Form über verschiedene Stellen seiner Philosophie des

Als Ob verstreuen. Überdies steht alles das, was er zu diesem Thema sagt,
in Zusammenhang mit seiner Deutung der Ansichten anderer Philosophen,
und zwar insbesondere Immanuel Kants und Friedrich Carl Forbergs. Den
zentralen Bezugspunkt bildet dabei zunächst die Ansicht Kants. Dessen

Behandlung der Gottesidee unter dem Gesichtspunkt der „objektiven
Realität" ist nach Vaihinger zu deuten als „Realität der Gültigkeit", nicht als

„Realität der Existenz"16. Die Gottesidee wird somit ,ent-ontologisiert', und
an die Stelle des ,,dogmatische[n] Kirchenglauben[s]" tritt die reine
„Vernunftreligion" im Sinne Kants.17 Dabei unterscheidet Vaihinger zwischen
zwei Lesarten der Kantschen Religionsauffassung.18 Der „radikalen" Lesart
zufolge war Kant ein „theoretischer Nicht-Theist", der - in Fragen der Religion

- einen „puren Positivismus" vertrat. Der „Ausweg" bzw. „Kompro-
miss" des Agnostizismus ist bei dem so verstandenen Kant nicht vorgesehen.

Für ihn, so Vaihinger, sind religiöse Vorstellungen „schlechterdings
ideae a nobis ipsis factae, daher ideae fictae". Auf der anderen Seite hat
Kant der zweiten, „konservativen", Lesart zufolge den Anspruch, einen
„moralischen Gottesbeweis" zu führen, was nach Vaihinger in der Konzeption
des kategorischen Imperativs schon „immanent enthalten" ist. An anderer
Stelle beschreibt Vaihinger die solcherart auf der Dichotomie von
Theoretischem und Praktischem aufgebaute Religionsauffassung Kants wie folgt:

15 SIMON: Leben und Wirken Vaihingers, 23.
16 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 658.
17 Vaihinger: Philosophie des Als Ob, 664, Anm. i.
18 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 734t



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 103

„Im Kantischen Sinne, im Sinne der kritischen Philosophie heißt der Ausdruck
,ich glaube an Gott' nichts anderes als ,ich handle so, als ob es einen Gott
wirklich gäbe'. [...] Trotzdem mir meine theoretische Vernunft verbietet, eine
[...] moralische Weltordnung anzunehmen - ein solcher Begriff ist gänzlich leer

-, so handle ich doch so, als ob es eine solche moralische Weltordnung geben
würde, da mir meine praktische Vernunft gebietet, das Gute unbedingt zu tun.
Indem ich diesem Gebot der praktischen Vernunft folge, handle ich, streng
genommen, unvernünftig; denn meine theoretische Vernunft sagt mir, dass eine
solche moralische Weltordnung nur ein leerer, wenn auch schöner Begriff ist.
Aber ich finde nun einmal in mir das Gebot der praktischen Vernunft, das Gute
zu tun, und dies Gebot imponiert mir als etwas Erhabenes. Ich handle nach
diesem Gebot. [...] In diesem Sinne ist gutes Handeln identisch mit dem
Glauben an Gott und Unsterblichkeit".19

Es ist dies nicht der Ort, um sich auf die Frage nach der exegetischen
Angemessenheit oder gar .Richtigkeit' der von Vaihinger angebotenen Kant-
Auslegung einzulassen.20 Für unseren Zusammenhang wichtiger ist zu
sehen, dass Vaihinger (den heute kaum noch bekannten) Forberg als den
religionsphilosophischen .Vollender' Kants betrachtet. „Hier", so Vaihinger,
„haben wir die Religion des Als Ob in ihrer schärfsten Ausprägung, in ihrer
reinsten Form"21. Dies vor allem deshalb, weil Forberg sich, wie Vaihinger
darlegt, gegen den „Kantianismus vulgaris" stellt, nach welchem Kants
moralischer Gottesbeweis einen theoretischen Schluss aus moralischen
Tatsachen darstellt, während der „echte Kritizismus" im moralischen Handeln
selbst den Gottesbeweis verorte.22 Und in der Tat: Für Forberg beschränkt
sich die Unumgänglichkeit der Gottesidee auf das moralische Handeln als
solches. So schreibt er in seiner 1799 publizierten Schrift Friedrich Carl
Forbergs Apologie seines angeblichen Atheismus;

„Aber wie, wenn das Streben an sich selbst Zweck wäre? wenn es gar kein Ziel
zu erreichen gäbe, oder [...] nur ein Ziel in unendlicher Ferne? wenn nicht
gegangen würde um des Zieles willen, sondern ein Ziel gesetzt würde um des
Gehens willen, damit man die Richtung, nicht aber das Ende des Weges erfahre?
Wenn das Gebot der Vernunft gar nicht den Sinn hätte, zu gehen, damit man
das Ziel erreiche, sondern nur so, als ob man es erreichen wollte? Man könnte
dann ganz wohl wissen, dass ein Reich Gottes oder ein ewiger Friede oder eine
Welt voll Engel Unmöglichkeiten wären und blieben; und man könnte dennoch
ohne Unvernunft fortfahren, zu handeln, als ob man sie möglich machen sollte.
Es wären Ideale, die man im Auge, aber nie in der Nähe behalten sollte [...]".23

19 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 684t.
20 Anmerkungsweise dazu zunächst nur die Randnotiz, dass das ,Als ob' bei Kant in der

Tat eine ausgesprochen prominente Rolle spielt, was sich vor allem auch in seiner
Religionsauffassung niederschlägt. Näheres dazu im folgenden Abschnitt.

21 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 747.
22 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 742.
23 FORBERG, Friedrich Carl: Friedrich Carl Forbergs Apologie seines angeblichen Atheismus.

Gotha: J. Perthes 1799,142; Hervorh. im Original.



104 Matthias Neuber

Auch bei Forberg wird dem ,Als ob' also die religionsphilosophisch zentrale
Rolle zugewiesen. In seinem 1798 (im Kontext des berühmten .Atheis¬

musstreits') erschienen Aufsatz Entwicklung des Begriffs der Religion geht er
sogar soweit, Atheismus und Religion als miteinander verträglich
hinzustellen. Forberg wörtlich:

„Kann ein Atheist Religion haben? Antwort: Allerdings. Von einem tugendhaften

Atheisten kann man sagen, dass er denselben Gott im Herzen erkenne, den

er mit dem Munde verleugnet. Praktischer Glaube und theoretischer Unglaube
auf der einen, so wie auf der anderen Seite theoretischer Glaube, der dann
Aberglaube ist, und praktischer Unglaube können ganz wohl beisammen
bestehen"^

Fasst man die bisher im Zusammenhang mit Vaihinger, Kant und Forberg
rekonstruierten Ansätze zu einer Religionsphilosophie des ,Als Ob'

zusammen, ergeben sich die folgenden Teilresultate:
• Der Gottesglaube ist zwar theoretisch sinnlos, aber praktisch durchaus

wertvoll.
• Es ist die Gottesfiktion, welche den praktischen Gottesglauben aller¬

erst ermöglicht.
• Religion dient dabei als Medium der Lebensgestaltung.
• Die zentrale Lebensdevise ist demzufolge die, so zu tun, als ob es ein

höchstes Wesen gäbe, dem man Rechenschaft schuldig sei, obwohl
man weiß, dass ein solches Wesen gar nicht existiert.

• Religion wird somit zu der durch die Gottesfiktion gesteuerten
moralisch-sittlichen Lebensgestaltung des Menschen.

• Eine Religion ohne Gott ist nach alledem möglich.

3. Die Kritik von Scholz

Kommen wir nun zu der Kritik von Heinrich Scholz (1884-1956). Diese ist,
wie man sagen kann, vernichtend. Publiziert zunächst in Aufsatzform in
den von Vaihinger herausgegebenen Annalen der Philosophie erschien sie

1921 in Buchform unter dem Titel Die Religionsphilosophie des Als Ob. Eine

Nachprüfung Kants und des idealistischen Positivismus. Wie der Untertitel
schon anzeigt, verfolgt Scholz in dieser Schrift zwei Ziele. Es geht ihm
einerseits - in systematischer Hinsicht - um eine kritische Auseinandersetzung

mit dem „idealistischen Positivismus" Vaihingers sowie andererseits

- in exegetischer Hinsicht - um eine Konfrontation der Kant-Auslegung
Vaihingers mit der von Kant .tatsächlich' vertretenen Auffassung bezüglich
Gott und Religion. Wie Scholz in der Einleitung seines Beitrags darlegt,
gilt es zwischen drei Formen einer Religionsphilosophie des ,Als Ob' zu

24 FORBERG, Friedrich Carl: Entwickelung des Begriffs der Religion, in: Philosophisches
Journal 8 (1798), 27-46, hier 44.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 105

differenzieren25: einer „skeptischen", einer „kritischen" und einer „paradoxen".

Wie er weiterhin ausführt, vertritt Vaihinger die Religionsphilosophie
des ,Als Ob' in ihrer „paradoxen Gestalt"26. Dies insofern, als er das

menschliche Handeln an der Gottesfiktion sich ausrichten lässt, die Existenz

des Göttlichen aber ausdrücklich verneint. Scholz selbst indes
beabsichtigt, dem so gefassten religionsphilosophischen Fiktionalismus „die am
Bestände des Göttlichen interessierte Religion"27 entgegenzusetzen.

Doch widmen wir uns zunächst einmal der Frage, was es mit den von
Scholz gegenüber der Kant-Auslegung Vaihingers in Anschlag gebrachten
Einwänden näher auf sich hat. Hier ist es wichtig zu sehen, dass Scholz

ganz auf der Seite derer steht, die Vaihinger selbst als Repräsentanten des

„Kantianismus vulgaris" geißelt. Soll heißen: Für Scholz handelt es sich bei
dem von Kant in den Raum gestellten moralischen Gottesbeweis um eine
genuin theoretische Form des Schließens. So legt er explizit dar, dass die
Auffassung Gottes als „Vollstrecker der sittlichen Weltordnung"28 nach Kant
mit der Existenz des Göttlichen zusammenfällt. Genauer gesagt, geht Kant
nach der von Scholz vertretenen Deutung davon aus, dass der Bezug
unserer moralischen Pflichten auf Gott aufgrund von dessen Existenz erfolgt
und nicht etwa umgekehrt. Die eigentliche „Ursache" dieses Bezugs unserer

moralischen Pflichten auf Gott liegt nach der Kant-Auslegung Scholz'
„in der metaphysischen Struktur der aus dem Pflichtbewußtsein gefolgerten

sittlichen Weltanschauung"29. Insofern handele es sich bei der Religion
um das „Ergebnis einer ethischen Spekulation" und insofern um einen
,,theoretische[n] Schluss aus praktischen Prämissen"30.

Wirft man einen Blick ins Kantsche Œuvre, findet man ziemlich schnell
Passagen, die der von Scholz vertretenen Deutung die nötige exegetische
Basis zu verschaffen scheinen. Ein in dieser Hinsicht gutes Beispiel ist die
folgende - von Scholz selbst herangezogene - Stelle aus dem Paragraphen
85 der Kantschen Kritik der Urteilskraft von 1790:

„Die Physikotheologie ist der Versuch der Vernunft, aus den Zwecken der Natur
auf die oberste Ursache der Natur und ihre Eigenschaften zu schließen. Eine
Moraltheologie (Ethikotheologie) wäre der Versuch, aus dem moralischen
Zwecke vernünftiger Wesen in der Natur auf jene Ursache und ihre Eigenschaften

zu schließen".31

25 SCHOLZ, Heinrich: Die Religionsphilosophie des Als-Ob. Eine Nachprüfung Kants und
des idealistischen Positivismus. Leipzig: Meiner 1921, jf.

26 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 5.
27 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 2.
28 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 47.
29 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 48.
30 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 49.
31 KANT, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, 3. Auflage. Berlin: F.T. Lagarde 1799, 400;

Hervorh. im Original.



io6 Matthias Neuber

Man kann die sich auf das theoretische Schließen verpflichtende Deutung
von Scholz noch untermauern, indem man die Vorrede zu Kants 1793 in
erster Auflage erschienener Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der
bloßen Vernunft konsultiert. Dort heißt es gleich zu Beginn:

„Die Moral, so fern sie auf dem Begriff des Menschen, als eines freien, eben
darum aber auch sich selbst durch seine Vernunft an unbedingte Gesetze
bindenden Wesens, gegründet ist, bedarf weder der Idee eines andern Wesens
über ihm, um seine Pflicht zu erkennen, noch einer andern Triebfeder als des
Gesetzes selbst, um sie zu beobachten. [...] Sie bedarf also zum Behuf ihrer
selbst (sowohl objektive, was das Wollen, als subjektiv, was das Können
betrifft) keineswegs der Religion, sondern, vermöge der reinen praktischen
Vernunft, ist sie sich selbst genug".32

Auf den Punkt gebracht heißt das, dass Religion weder unter dem
Grundlegungsaspekt (objektives Wollen) noch unter dem Applikationsaspekt
(subjektives Können) moralische Relevanz besitzt. Insofern ist die moralische

Integrität von Atheisten und Agnostikern durchaus gewährleistet.
Darüber hinaus sieht Kant aber auch den konsequentialistischen Aspekt des

Religiösen. Und eben hier offenbart sich nach ihm der Bezug zum Moralischen.

So heißt es wiederum in der Vorrede zur Religionsschrift:

„Obzwar aber die Moral zu ihrem eigenen Behuf keiner Zweckvorstellung
bedarf, die vor der Willensbestimmung vorhergehen müßte, so kann es doch wohl
sein, daß sie zu einem dergleichen in notwendiger Beziehung stehe, nämlich,
nicht als auf den Grund, sondern als auf die notwendigen Folgen der Maximen,
die jenen gemäß genommen werden".33

So verstanden, gelangen wir auf dem Wege der, um die Terminologie von
Scholz zu verwenden, ethischen Spekulation zu Gott und Religion. Oder -
noch einmal - in den Worten Kants:

Moral also führt unumgänglich zur Religion, wodurch sie sich zur Idee eines
machthabenden moralischen Gesetzgebers außer dem Menschen erweitert, in
dessen Willen dasjenige Endzweck (der Weltschöpfung) ist, was zugleich der
Endzweck des Menschen sein kann und soll.34

Halten wir also fest: Anders als Vaihinger geht Scholz davon aus, dass es

sich bei unserem Bezug auf Gott nach Kant um einen theoretischen Schluss

aus praktischen Prämissen handelt. Das moralische Handeln als solches
ist, wenn man sich der Kant-Auslegung von Scholz anschließt, in religiöser
Hinsicht zunächst einmal indifferent. Einer Position wie derjenigen
Forbergs, welche nach Vaihinger ja die eigentliche Vollendung der nach seiner
Ansicht fiktionalistischen Religionsauffassung Kants darstellt, ist sonach

32 Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. Königsberg:
Nicolovius 1793, HIf.

33 KANT: Religion, Vif.
34 KANT: Religion, IXf.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 107

von vornherein ein Riegel vorgeschoben. Denn sofern man das Religiöse
im moral- bzw. pflichtgemäßen Handeln aufgehen lässt, landet man, so
Scholz, unverzüglich bei der vollkommen unkantianischen Idee einer
Pflichtreligion. Oder, in Scholz' eigenen Worten:

„Der Begriff einer Pflichtreligion ist dem Kantischen Denken fremd. ,Was darf
ich hoffen?', so lautet die berühmte, über die Funktion der Religion im System
des Kritizismus entscheidende Frage der Kritik der reinen Vernunft. ,Was darf
ich hoffen?' und nicht: ,Was soll ich glauben?' Die Religion erscheint also nicht
als etwas, was der Mensch zu besitzen verpflichtet ist, sondern als ein Recht,
von dem er Gebrauch machen darf, wenn er seine Pflicht getan hat. ,Was darf
ich hoffen, wenn ich getan habe, was ich so//?' Dies ist die genaue und erschöpfende

Formel der Religion im System des Kritizismus".35

Doch wie, so ließe sich nun fragen, steht es dann mit dem ,Als Ob'? Man
kann keinesfalls bestreiten, dass dieses bei Kant eine sehr zentrale Rolle
spielt. Vaihinger widmet sich den einschlägigen ,Als Ob'-Passagen in den
Schriften Kants denn auch - sozusagen naturgemäß - in aller Ausführlichkeit.36

So führt Vaihinger beispielsweise die beiden folgenden Stellen aus
der transzendentalen Dialektik der Kritik der reinen Vernunft an, um den
von ihm behaupteten religionsphilosophischen Fiktionalismus Kants auch
exegetisch zu belegen:

,,[I]hr sollt so über die Natur philosophieren, als ob es zu allem, was zur Existenz

gehört, einen notwendigen ersten Grund gäbe, lediglich, um systematische

Einheit in eure Erkenntnis zu bringen."37

,,[D]as Ideal des höchsten Wesens ist nach dieser Betrachtung nichts anderes,
als ein regulatives Prinzip der Vernunft, alle Verbindung in der Natur so
anzusehen, als ob sie aus einer allgenügsamen notwendigen Ursache entspränge
[...]."3^

Scholz hält dies für keine guten Belege. Denn, so seine These, ,,[d]ie der
Als-Ob-Richtung angehörigen Partien der kritischen Ideenlehre beziehen
sich gar nicht auf die Religion, sondern auf die Ideale des intellektuellen
Monismus"39. Was Scholz damit zum Ausdruck bringen will, ist, dass die in
der transzendentalen Dialektik der Kritik der reinen Vernunft behandelten
transzendentalen Ideen (Seele, Welt, Gott) im theoretischen Vernunftgebrauch

nur dazu dienen, der Verstandeserkenntnis die größtmögliche Einheit

zu verschaffen, dem Verstand also Maximen an die Hand zu geben,

35 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 35h
36 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 613-733.
37 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Riga: Hartknoch 1787, 645; Hervorh. im

Original.
38 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Hervorh. im Original.
39 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 86.



io8 Matthias Neuber

die es ihm gestatten, Erkenntnis als System (und nicht als bloßes Aggregat)

zu organisieren und auszubauen.40
Was die Kantsche Religionsauffassung anbelangt, ändert sich durch die

dem theoretischen Vernunftgebrauch geschuldete, und in dieser Hinsicht
auch nach Scholz nicht zu bestreitende, Wirksamkeit des regulativen ,Als
Ob' also letztlich gar nichts. Daher ist laut Scholz in puncto Kant zu
resümieren: „Religion im Kantischen Sinne ist [...] der durch die metaphysischen
Konsequenzen der sittlichen Weltanschauung geforderte Vernunftglaube an
das Dasein Gottes und die mit diesem Glauben verknüpfte Hoffnung auf
Unsterblichkeit."^

Wie steht es nun mit dem zweiten Aspekt, der von Scholz in Anschlag
gebrachten Kritik des „idealistischen Positivismus"? Hier gilt es zu sehen,
dass Scholz den von Vaihinger in der Philosophie des Als Ob vertretenen
Wirklichkeitsbegriff für viel zu eng hält. Zunächst vollkommen unabhängig
von dem Fragenkomplex einer Religionsphilosophie des Als Ob' hält Scholz
dem die fundamentale Rolle von Empfindungen betonenden Positivismus
Vaihingers die folgende, erkenntnistheoretisch weniger ,naive' Ansicht
entgegen: „[A]lle Tatbestände, aufdie wir im Leben und in der Wissenschaft die

Kategorie des Wirklichen anwenden, bestehen aus beurteilten und, so weit es

sich insbesondere um das objektiv Wirkliche handelt, aus umgedeuteten und

korrigierten Empfindungen."42 Empfindungen sind also alles andere als
sakrosankt, sondern müssen (ganz im Sinne Kants) immer erst begrifflich
bearbeitet werden, um zu verwertbaren Erkenntnissen zu führen. Durch
begrifflich-kategoriale Bestimmungen werden Empfindungen aber nicht
etwa verfälscht, sondern, so Scholz, einer „Klärung und Läuterung"43
unterzogen. Begriffe (und Kategorien) sind dabei aufzufassen nicht etwa als
Fiktionen im Sinne Vaihingers, sondern vielmehr als „Funktionen [...] im Dienste

des Wirklichkeitsinteresses"*4.
In ihrer religionsphilosophischen Anwendung läuft diese Kritik am

Vaihingerschen Positivismus auf einen Standpunkt hinaus, der auch in
religionsphilosophischen Fragen den Aspekt des Rationalen akzentuiert und
von Scholz als „Intellektualismus"45 bezeichnet wird. Was hat es mit
diesem Intellektualismus näher auf sich? Eine umfassende Beantwortung dieser

Frage kann an dieser Stelle nicht geleistet werden, denn dies wäre eine
Aufgabe für sich. Überdies müsste man dazu Scholz' (ebenfalls 1921 er-

40 Siehe in diesem Zusammenhang auch die erhellenden Ausführungen in HORSTMANN,
Rolf-Peter: Die Idee der systematischen Einheit. Der Anhang zur transzendentalen Dialektik in
Kants Kritik der reinen Vernunft, in: DERS.: Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu Kant.
Hamburg: Philo Fine Arts 1997,109-130.

41 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 48; Hervorh. im Original.
42 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 131; Hervorh. im Original.
43 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 134; Hervorh. im Original.
44 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie-, Hervorh. im Original.
45 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 143.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 109

schienene) Religionsphilosophie46 in systematischer Form zu Rate ziehen,
da Scholz seinen eigenen religionsphilosophischen Standpunkt dort in der

nötigen Ausführlichkeit erläutert. Wenngleich darauf also hier nicht näher
eingegangen werden kann47, gilt es die Grundannahmen des Scholzschen
Intellektualismus, soweit dieser sich als Gegenprogramm zum religions-
philosophischen Fiktionalismus Vaihingers versteht, im Folgenden doch
auf alle Fälle zu berücksichtigen.

Der in meinen Augen charakteristischste Zug des Intellektualismus à la
Scholz erschließt sich über dessen in der (1922 erschienenen) zweiten Auflage

seiner Religionsphilosophie entwickeltes Konzept der „ponderablen
Religion"48. Unter ,ponderabler Religion' versteht Scholz die von allem
Mythischen bereinigte, auf ihren Vernunftgehalt zurückgebogene
Erscheinungsweise der Religion. Diese finde man nicht bei den sog. Naturvölkern,
sondern in den ,vorangeschrittenen' Zivilisationen der Neuzeit und
Moderne.49 Das hervorstechende Merkmal der ponderablen Religion sei ihre
„Hochwertigkeit". Scholz wörtlich: „Es gibt im Bereich der empirischen
Religion eine hinreichende Anzahl von Erscheinungen, denen der Charakter der

Hochwertigkeit auf eine Weise eingeprägt ist, die auch die anspruchsvollste
Philosophie zum Nachdenken zwingt."50 Dabei sind es die Werterlebnisse
„hochstehender" Menschen, welche im Zentrum des religionsphilosophischen

Interesses stehen. Laut Scholz handelt es sich bei solchen „hochstehenden"

Menschen um „Menschen, die alle Zweifel kennen, die ein scharfes

und konsequentes Denken gegen die Religion zu erheben imstande
sind, und die dennoch die Religion als ein Element ihres Lebens, ja als
etwas ganz Großes und Mächtiges fühlen, wovon sie sich keinesfalls trennen
würden"51. Ausgehend davon bestimmt Scholz das Ziel der Religionsphilo-

46 Vgl. SCHOLZ, Heinrich: Religionsphilosophie, 2. Auflage. Berlin: Reuher & Reichard 1922.
47 Brauchbare Darstellungen des religionsphilosophischen Standpunkts Scholz' bieten

MOLENDIJK, Ariel L.: Aus dem Dunklen ins Helle. Wissenschaft und Theologie im Denken von
Heinrich Scholz Amsterdam Studies in Theology 8). Amsterdam: Rodopi 1991 (dieser
Beitrag enthält auch einen guten biobibliographischen Überblick) sowie KÖCK, Michael F.: Die
Bedingungen von Cotteserfahrung nach Heinrich Scholz. Berlin: Peter Lang 1998.

48 Vgl. SCHOLZ: Religionsphilosophie, 9, 17, 23 u.ö. Zum Konzept der ponderablen Religion

vgl. auch die Ausführungen in MOLENDIJK: Aus dem Dunklen ins Helle, 103-106 und in:
KÖCK: Bedingungen von Gotteserfahrung, 119-123.

49 Kein Wunder, dass Scholz mit dieser Sicht sehr naheliegende Einwände hervorrief. So

bemängelte beispielsweise der Tübinger Theologe Karl Adam, Scholz vertrete eine Art
aristokratischer (bzw. elitärer) Religionsauffassung, die der „allgemeinmenschlichen Erfahrung"
auf eklatante Weise widerspreche. Vgl. ADAM, Karl: Der Weg der erfahrungsmäßigen
Gotteserkenntnis, in: DERS.: Glaube und Glaubenswissenschaft im Katholizismus. Vorträge und
Aufsätze, 2. Auflage. Rottenburg am Neckar: Bader 1923, 92-142. Siehe in diesem Zusammenhang

auch die Kritik in PFLEIDERER, Georg: Theologie als Wirklichkeitswissenschaft. Studien
zum Religionsbegriff bei Georg Wobbermin, Rudolf Otto, Heinrich Scholz und Max Scheler
Beiträge zur historischen Theologie 82). Tübingen: Mohr Siebeck 1992.

50 SCHOLZ: Religionsphilosophie, 9; Hervorh. im Original.
51 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie.



no Matthias Neuber

sophie als den „Versuch einer konsequenten philosophischen Durchdenkung
der wirklichen Religion von ponderablem Gehalt"52 und kennzeichnet die
ponderable (den Unwägbarkeiten des Mythischen nicht unterworfene)
Religion als das „religionsphilosophische Elementarquantum".53

Es ist wichtig zu realisieren, dass der von Scholz vertretene
Intellektualismus mit einer ganz bestimmten Konzeption von Wahrheit verbunden

ist. Genauer gesagt, handelt es sich um einen zweifachen, sich auf den
Dualismus von Glauben und Wissen stützenden Gebrauch des Wahrheits-
begriffs. Während im Falle des Glaubens das glaubende Subjekt als Basis
der Bewährung dient, ist es beim Wissen das gegenständliche Objekt,
welches die Basis der Bewährung bildet.54 Dabei dokumentiert sich die Bewährung

im praktisch-religiösen Kontext nach Scholz in der Erhöhung des
,Daseinswerts', wobei es sich bei dieser „moralischen Bewährungsart"55 um
eine Form der Bewährung von Annahmen handelt, „die sich größtenteils
nicht mehr empirisch verifizieren lassen"56. Ausgehend davon gelangt
Scholz, wie er meint, zur Etablierung eines „ganz neuefn] Wahrheitsbe-
griff[s]"57, der nur für den Glaubenskontext gelten soll und den er in
Gestalt der folgenden Formel zusammenfasst: „wahr ist, was sich insofern
bewährt, als es den Wert unseres Daseins erhöht."5* Die wesentliche Pointe
des so gefassten (nicht-empirischen) Wahrheitsbegrififs sieht Scholz - in
expliziter Anlehnung an Schleiermacher (über dessen Deutung des Verhältnisses

von Christentum und Wissenschaft Scholz 1909 bekanntermaßen
promoviert hatte59) - darin, dass er es gestattet, Religion aufzufassen als
eine Bestimmtheit primär des menschlichen Geistes und nicht - wie bei
Vaihinger - des menschlichen Handelns. Religion wird somit greifbar als
das „Erfaßtsein des Menschen von Gott"60.

Was auch immer man von dieser Konzeption des Religiösen halten
mag, es ist vollkommen klar, dass sie in direkter Opposition zum religions-
philosophischen Fiktionalismus Vaihingers steht. Ihre Kernelemente seien
noch einmal wie folgt zusammengefasst:

52 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 23; Hervorh. im Original.
53 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 9.
54 Vgl. SCHOLZ: Religionsphilosophie, i2of. Siehe in diesem Zusammenhang auch die

Ausführungen in Molendijk: Aus dem Dunklen ins Helle, 123-126 und in KÖCK: Bedingungen von
Gotteserfahrung, 108-111.

55 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 142.
56 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 142.
57 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 143.
58 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 142.
59 Vgl. SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 146. Siehe zu Scholz und Schleiermacher auch

KÖCK: Bedingungen von Gotteserfahrung, 25-27 und MOLENDIJK: Aus dem Dunklen ins Helle,
6y{.

60 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 146.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob m

• Das Göttliche ist nicht Erzeugnis, sondern Inhalt des intellegieren¬
den menschlichen Geistes, mithin das „akosmistisch-Reale"61.

• Im Kontext des Religiösen ist das Handeln sekundär, d.h. dem Geis¬

tigen untergeordnet.
• Religion ist somit zu begreifen als „die Bestimmtheit des menschlichen

Handelns durch den Gehalt des Gottesbewußtseins"62.

Es ist vor diesem Hintergrund nicht weiter erstaunlich, wenn Scholz zu
dem folgenden, den Standpunkt Vaihingers von seinem eigenen - anti-fik-
tionalistischen - Ansatz abgrenzenden Resümee gelangt:

„Was sagt Vaihinger statt dessen? Er sagt: Religion [ist] die Bestimmtheit des
menschlichen Handelns durch den Antrieb der Gottesfiktion. Unsere Erwiderung

auf diese Charakteristik darf kurz sein. Vom Standpunkt der Religion aus
gesehen, ist sie [...] eine Karikatur, ja noch mehr, eine Absurdität. [...] Man
braucht nicht Religion zu haben; aber wenn man sie hat, wird man sie in dieser
Form ganz gewiß nicht besitzen. Und wenn man sie wenigstens einmal gehabt
hat, so wird man sie in dieser Form lieber gar nicht wiedererkennen, als sich in
den Abgrund der Selbsttäuschung stürzen, man habe sie in dieser Form
wiedergewonnen."63

Eindeutiger hätte die Zurückweisung des religionsphilosophischen
Fiktionalismus nicht ausfallen können. Man kann sogar soweit gehen zu
behaupten, dass Scholz den Standpunkt Vaihingers nach allen Regeln der
Kunst zerlegt: weder in exegetischer noch in systematischer Hinsicht wird
einer Religionsphilosophie des Als Ob ein Daseinsrecht gewährt.

4. Vaihingers Replik

Wie reagierte nun Vaihinger auf diese doch sehr an die Substanz seiner
Religionsauffassung gehenden Einwände? Im Grunde genommen gar nicht;
jedenfalls nicht direkt. Allerdings erschien im Jahre 1930, also fast ein
Jahrzehnt nach Erscheinen der Kritik von Scholz, eine von Vaihinger verfasste
Streitschrift mit dem Titel Ist die Religionsphilosophie des Als-Ob

religionsfeindlich?. In dieser, in einer Festschrift für den schwedischen
Religionsphilosophen Efraim Lilljequist abgedruckten Studie befasst sich Vaihinger
mit diversen gegen seine Religionsauffassung vorgebrachten Einwänden.
Scholz wird darin zwar nicht namentlich erwähnt, aber man kann davon
ausgehen, dass Vaihinger mit seiner - ganz allgemein gehaltenen - Replik
auch in dessen Richtung zielte.

61 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 147. Eine ausführliche Diskussion des von Scholz
vertretenen Akosmismus sowie dessen Abgrenzung von einem vermeintlichen Supranatura-
lismus bietet KÖCK: Bedingungen von Gotteserfahrung, 158-167.

62 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 147.
63 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 147.



112 Matthias Neuber

Den Ausgangspunkt der Darlegungen Vaihingers bildet eine grundsätzliche

Relativierung des Phänomens der .Religionsfeindlichkeit'. Vaihinger
schreibt:

„Spinoza, der angebliche Feind der Religion und der Religionen, wurde für die
späteren Generationen von Theologen eine Stütze, ja ein Grundpfeiler des
Altars. Der Stein, den die theologischen Zeitgenossen verworfen hatten, wurde
zum Grundstein und Eckpfeiler der späteren Theologie."64

Ähnliches gelte für die vermeintlich religionsfeindlichen Ansichten Leibniz',
Kants, Fichtes und sogar Schopenhauers65, so dass der Vorwurf der

Religionsfeindlichkeit mit großer Vorsicht zu genießen sei. Was speziell den,
wie gesehen, von Scholz ja ausdrücklich gegen den religionsphilosophischen

Fiktionalismus vorgebrachten Paradoxie-Vorwurf betrifft, äußert sich
Vaihinger (ohne Scholz beim Namen zu erwähnen) wie folgt:

„Gewiss ist es paradox, mit dem Fiktionalismus einerseits den Realitätswert der
religiösen Vorstellungen und Handlungen zu leugnen, andererseits aber den
hohen ästhetischen und tiefen ethischen Wert jener Vorstellungen und
Handlungen zu betonen und darum die ganze religiöse Vorstellungswelt in der Form
wertvoller Mythen beizubehalten. [...] Gewiss - das ist paradox, sehr paradox,
aber wir leben doch nun einmal in einer höchst paradoxen Welt."66

Denn:

„Die Grundparadoxie, an der wir so zu sagen kranken, ist ja doch die Tatsache,
dass wir einerseits fühlen und in uns erfahren, dass unser Dasein eine tiefe
moralische Bedeutung hat, dass die ethischen und ästhetischen Werte das Höchste

in dieser Welt sind, dass aber andrerseits die Natur und die Geschichte mit
grausamster Rücksichtslosigkeit sich wenig resp. garnicht um jene ethischen
und ästhetischen Werte kümmern. Natur und Geschichte vernichten vielmehr
häufig die höchsten ethischen und ästhetischen Werte."67

Und Vaihinger fügt hinzu:

„Der Fiktionalismus ist eben der gesteigerte Ausdruck dieser universellen
Paradoxie, dieser Paradoxie des Universums. Ist so der ,Fiktionalismus' in seiner
Paradoxie nur eine Teilerscheinung eines viel allgemeineren Weltverhaltens, so

ist es unrecht und unrichtig, ihm diese Paradoxie als besonders ungünstiges
Merkmal vorzuwerfen. Dazu hat die Religion und speziell die christliche um so

weniger Recht, als sie in dem berühmten Satz ,Credo quia absurdum' den Gipfel

der Paradoxie erstiegen hat."68

64 VAIHINGER, Hans: Ist die Religionsphilosophie des Als-Ob religionsfeindlich? Berlin:
Gunnar 1930,193.

65 Vgl. Vaihinger: Religionsphilosophie, 194.
66 VAIHINGER: Religionsphilosophie, iggf.
67 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 200.
68 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 113

Diese, rhetorisch nicht ganz ungelenke, Erwiderung ist fast schon
entwaffnend: Mit dem Verweis auf das „Credo quia absurdum" wird der Para-
doxie-Vorwurf - sozusagen im Handumdrehen - ins Positive gewendet.69

Mehr noch: Wie Vaihinger im weiteren Verlauf der Schrift immer wieder

betont, ist die Religionsphilosophie des Als Ob nicht religionsfeindlich,

sondern, im Gegenteil, religionsfreundlich. So verfahre sie, anders als
der religionsphilosophische „Illusionismus" (Feuerbach, Freud u.a.), nicht
eliminativ, sondern konstruktiv. Empirische Wahrheiten allein, so Vaihinger,
genügen nicht; Fiktionen sind „notwendig für das Leben"70. Daher sei klar:
,,[W]ir conservieren und kultivieren diese Al-Ob-Welt als notwendiges
Korrelat unserer empirischen Vorstellungswelt, wir pflegen und hegen diese

Mythenwelt als den wertvollsten Bestandteil unserer Kultur."71 Es liegt
auf der Hand, dass Scholz dem vehement widersprochen hätte. Seine
„hochstehenden" Menschen haben sich ja gerade von allem Mythischen befreit,
würden - als Intellektualisten - in irgendwelchen Mythen also sicher nicht
den „wertvollsten Bestandteil unserer Kultur" erblicken.

Wie dem auch sei, Vaihinger selbst gibt sich durchaus zuversichtlich,
dass „der angeblich religionsfeindliche Fiktionalismus geradezu eine Stütze

der Religion werden wird"72. Er artikuliert Bedenken hinsichtlich der
„Vorgänge in Russland"73, genauer gesagt der kirchenfeindlichen Einstellung

des „Sowjetismus"74 und dessen Überschwappen nach Zentraleuropa:
„Die vielfachen Störungen der Gottesdienste in den letzten Jahren bei uns
zeigen deutlich, was diese Fanatiker wollen."75 Zwar sei die Sozialdemokratie

in dieser Hinsicht deutlich gemäßigter, sie erkläre Religion zur „Privatsache

des Einzelnen"76, doch Einrichtungen wie die Jugendweihe (anstelle
der Konfirmation) hält Vaihinger für einen sozialdemokratischen Irrweg.
Sein Bekenntnis zur Institution der Kirche ist unmissverständlich. Vaihinger
schreibt: „Viele, sehr Viele stehen, ohne den Ausdruck und Begriff des
,Fiktionalismus' überhaupt zu kennen, auf dem Boden dieser Anschauung,
weil sie eben der Meinung sind, dass die Religion und deren äussere
Erscheinung, die Kirche, eine lebenswichtige Institution ist."77 Ganz allgemein
sei der Fiktionalismus eine eigenständige „Weltanschauung"78 und als solche

dem mehr oder weniger brachialen, ganz und gar wissenschaftsgläubi-

69 Siehe in diesem Zusammenhang auch die entsprechenden Ausfuhrungen in VAIHINGER:

Philosophie des Als Ob, 684.
70 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 198.
71 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 198.
72 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
73 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
74 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
75 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
76 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 202.
77 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 203.
78 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 216.



114 Matthias Neuber

gen, Naturalismus des Monistenbundes um Erich Haeckel klarerweise
vorzuziehen. Ja, Vaihinger geht sogar soweit, von der ,,grandiose[n] Darstellung

der gesammten christlichen Mythologie"79 im Rahmen der Passionsspiele

von Oberammergau (die er selber auch besucht habe) zu sprechen
und in aller Entschiedenheit zu deklarieren: ,,[A]n Erhabenheit, an äusserer

und innerer Grösse, an tiefsinniger Wahrheit kann der christliche
Mythos niemals übertroffen werden."80 Es passt da nur zu gut ins Bild, dass

Vaihinger sich - in einem „Nachtrag" - ganz ausdrücklich abgrenzt von
Arthur Drews und dessen Versuch einer Vereinnahmung des Fiktionalis-
mus in Bezug auf die historische Gestalt des Jesus von Nazareth.81

Vaihingers Resümee lautet, dass es sich bei dem von ihm vertretenen
Fiktionalismus um eine „berechtigte Lebensform des religiösen Verhaltens"82

handelt. Dem ist unmittelbar entgegenzuhalten, dass durch religio -
se Mythen und deren im Rahmen von Festspielen inszenierte Wiederaufbereitung

hervorgerufene emotionale Erhebungen eben so gut durch
Bergwanderungen in den bayerischen Alpen, Opernaufführungen oder auch die
Fußballkünste des FC Barcelona evoziert werden können. Wenn Gott in
etwa denselben ontologischen Status hat wie Donald Duck oder
Schneewittchen, dann fallt es einigermaßen schwer, einer solchen Einlassung zu
entgehen. Religion als Lebensform mag zwar berechtigt sein, aber in der
von Vaihinger verfochtenen Fiktionalisierung verkommt sie zur Beliebigkeit

- und das war sicherlich nicht das eigentliche religionsphilosophische
Anliegen des Verfassers der Philosophie des Als Ob.

5. Bezüge zur Gegenwart

Was hat all dies nun noch mit unserer durch religiöse Wirrungen und
Fanatismen gekennzeichneten Zeit zu tun? Guckt man ein wenig genauer
hin, so stellt man fest, dass auch in der religionsphilosophischen Literatur
der Gegenwart Standpunkte wie der von Vaihinger (und Forberg) nicht aus
der Mode geraten sind. Um es noch einmal zu betonen: Vaihinger war

79 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 215.
80 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 216.
81 Siehe in diesem Zusammenhang Drews, Arthur: Die Leugnung der Geschichtlichkeit

Jesu in Vergangenheit und Gegenwart. Karlsruhe: G. Braun 1927. Bei Vaihinger heißt es dazu:
„Die Frage, ob die Existenz eines Jesus von Nazareth eine mythische Fiktion oder ein
historisches Faktum sei ist ohne Einmischung der religiösen Kategorien von .Offenbarung', .Glau¬
ben' usw. vom rein weltlich-historischen Standpunkt aus nach rein historischer Methode zu
beantworten. Danach ist die Existenz eines Jesus von Nazareth viel wahrscheinlicher als die
Nicht-Existenz desselben. Denn die Nicht-Existenz eines Jesus von Nazareth würde die
Entstehung der neutestamentlichen Schriften und der ältesten Patristischen Literatur unerklärbar

machen. Dagegen ist es sehr wohl psychologisch erklärbar, daß der historische Kern durch
mythische Schalen und durch legendäre Ausmalungen überlagert worden ist" (VAIHINGER:

Religionsphilosophie, 222).
82 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 222.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob "5

zwar ein theoretischer, aber sicherlich kein praktischer Atheist. Anders als

etwa Richard Dawkins war Vaihinger also vom lebensweltlichen Nutzen
der religiösen Einstellung durchaus überzeugt.83 In eine ganz ähnliche
Richtung geht Wolfgang Iser, wenn er schreibt: „In theologischer Hinsicht
reißt das Fiktive eine Kluft auf, um das Unwirkliche als die Realität des

Glaubens zu eröffnen."84 Auch hier wird Fiktionalität als lebensweltlicher
Schutzwall gegen die Widrigkeiten der Alltagswirklichkeit gesehen. Das
Unwirkliche als „die Realität des Glaubens" erhält bei Iser, wie es scheint,
sogar autonomen, wenn auch nur praktisch relevanten, ontologischen Status.

Ganz anders hingegen argumentiert Giorgio Agamben, der die Vaihin-
gersche Als-Ob-Welt als eine „Glorifizierung des Phärisäertums" abtut,
den philosophischen Fiktionalisten in die psychiatrische Richtung des

,Borderliners' rückt und sich ausdrücklich auf das paulinische hös mê -
sowie den damit verbundenen messianischen Lebensstil des ,Als-ob-nicht'
- als antifiktionalistisches Gegenprogramm beruft.85 Wenngleich das hös
mê seitens Agambens also ausdrücklich gegen Vaihingers fiktionalistischen
Ansatz ins Feld geführt wird, kann man es durchaus auch anders
interpretieren, als Agamben selbst dies tut. Denn in seiner wörtlichen Übersetzung

- Haben, als hätte man nicht - ist auch das hös mê Ausdruck einer,
wenn auch nicht auf Erbaulichkeiten à la Oberammergau abzielenden,
paradoxen und zugleich nur im fiktionalen Sinne ausdeutbaren Einstellung
zum Leben. Kurz, auch Agamben kommt ohne das für Vaihinger so zentrale

Als Ob nicht aus.
Da Vaihinger, anders als beispielsweise Iser, sich auf ontologisch

affirmative Wendungen der Gottesidee gar nicht erst einlässt, steht für ihn das
Phänomen des Religiösen an allererster Stelle der Betrachtung. Dies
wiederum kommt einer Position sehr nahe, die in jüngster Zeit von dem
amerikanischen Rechtsphilosophen Ronald Dworkin vertreten worden ist.
Dworkin ist der Ansicht, dass „religion is deeper than God"86. Dementsprechend

hält er das Konzept einer Religion ohne Gott für durchaus plausibel,

83 Dawkins indes scheut auch vor - einigermaßen bedenklichen - sozialdarwinistischen
Kraftmeiereien wie der folgenden nicht zurück: „Religion is so wasteful, so extravagant; and
Darwinian selection habitually targets and eliminates waste" (Dawkins, Richard: The God
Delusion. London: Black Swan 2006,190).

84 ISER, Wolfgang: Das Fiktive im Horizont seiner Möglichkeiten, in: HENRICH, Dieter/ISER,
Wolfgang (Hgg.): Funktionen des Fiktiven. Paderborn: Wilhelm Fink 1983, 547-557; hier 553.

85 Vgl. AGAMBEN, Giorgio: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Römerbrief. Referenzstellen

aus paulinischen Texten. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, insbes. 46-54. Siehe
ferner die ausfuhrliche Rekonstruktion in WOHLMUTH, Josef: „Die Zeit ist kurz" (1 Kor 7,2g).
Verantwortlich leben und handeln in messianischer Zeit bei Giorgio Agamben, in: SCHOBERTH,

Ingrid (Hg.): Urteilen lernen II. Ästhetische, politische und eschatologische Perspektiven
moralischer Urteilsbildung im interdisziplinären Diskurs. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2014, 269-291.

86 DWORKIN, Ronald: Religion without God. Cambridge, Mass: Harvard University Press

2013,1.



ii6 Matthias Neuber

was er unter anderem anhand der religionsphilosophischen Ansichten
Albert Einsteins zu verdeutlichen versucht. Ebenso wie Vaihinger hält er
die „religious attitude"87 für eine berechtigte Gegenposition zu jeglicher
Form von Naturalismus. Ob das Konzept einer Religion ohne Gott nicht
selber naturalisierbar ist, bleibt bei Dworkin aber leider offen.

Wie auch immer man zu derlei Fragen stehen mag, Vaihingers
zeitgenössischer Kritiker Scholz liegt m.E. vollkommen richtig, wenn er an einer
Stelle seiner Religionsphilosophie schreibt:

„Die in lebenswichtige Fiktionen aufgelöste Religion hat nie als Religion existiert,
und wird, solange der Ernst der Religion noch irgend in Menschenherzen lebendig
ist, auch nie als Religion existieren können."88

Dem ist (pace Dworkin) nichts hinzuzufügen.

Zusammenfassung
Hans Vaihingers Versuch der Etablierung einer fiktionalistischen
Religionsauffassung wird rekonstruiert und mit den seitens Heinrich Scholz' gegen sie

vorgebrachten Einwänden konfrontiert. Vaihingers Reaktion auf die
Einwände Scholz' wird unter dem Gesichtspunkt des (impliziten) Vorwurfs der

'Religionsfeindlichkeit' diskutiert. Abschließend werden noch Bezüge zur
Religionsphilosophie der Gegenwart hergestellt.

Abstract
In this paper, Hans Vaihingens attempt at establishing a fictionalist conception

of religion is reconstructed and contrasted with Heinrich Scholz's
objections against it. Vaihinger's reaction to Scholz's critique is discussed under

the aspect of the (unarticulated) accusation of 'hostility to religion'.
Finally, relations to the current philosophical debate over religion are briefly
outlined.

87 DWORKIN: Religion, 13.
88 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 265.


	Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob

