Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob
Autor: Neuber, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MATTHIAS NEUBER

Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie
des Als Ob

Der vorliegende Beitrag befasst sich mit Hans Vaihingers Versuch der
Grundlegung einer fiktionalistischen Religionsauffassung sowie der Kritik,
welche Heinrich Scholz gegen diese Auffassung vorbrachte. Es wird, in Ab-
schnitt eins, zundchst kurz dargelegt, worum es sich beim philosophischen
Fiktionalismus im Allgemeinen handelt, um dann, in Abschnitt zwei,
Vaihingers religionsphilosophische Anwendung dieser Konzeption zu re-
konstruieren. Abschnitt drei ist der von Scholz gegen die Auffassung Vai-
hingers vorgebrachten Kritik gewidmet, Abschnitt vier der Vaihingerschen
Replik auf diese Kritik. Im abschliefenden Abschnitt fiinf werden noch (in
aller Kiirze) Beziige zur religionsphilosophischen Debatte der Gegenwart
hergestellt.

1. ZUM HINTERGRUND: VAIHINGERS PHILOSOPHISCHER FIKTIONALISMUS

Beim philosophischen Fiktionalismus handelt es sich um die Auffassung,
dass Annahmen bzw. Aussagen, von denen wir wissen, dass sie falsch sind,
sich als praktisch niitzlich erweisen konnen (und dies auch in den meisten
Fallen tun). Hans Vaihinger (1852-1933) hat diese Auffassung in seiner 191
erstmals erschienenen (allerdings schon zwischen 1876 und 1878 entstan-
denen) Philosophie des Als Ob in umfassender (fast schon monumentaler)
Weise ausgearbeitet und auf die verschiedenen Gebiete der Philosophie
angewandt. Der Untertitel des Buches - ,System der theoretischen, prakti-
schen und religiésen Fiktionen der Menschheit“ - ist also keine Ubertrei-
bung. Vaihingers Anspruch ist der der Begriindung eines philosophischen
Programms.!

1 Biobibliographische Informationen zu Vaihinger finden sich in: SIMON, Gerd: Leben
und Wirken Vaihingers, in: NEUBER, Matthias (Hg.): Fiktion und Fiktionalismus. Beitrdge zu
Hans Vaihingers ,Philosophie des Als Ob‘ [= Studien und Materialien zum Neukantianismus).
Wiirzburg: Konighausen & Neumann 2014, 21-41. Zur allgemeinen Problemgeschichte des
,Als Ob‘ vgl. GABRIEL, Gottfried: Fiktion und Fiktionalismus. Zur Problemgeschichte des ,Als
Ob’, in: NEUBER (Hg.): Fiktion und Fiktionalismus, 65-87. Zum Fiktionalismus als systema-
tischer Position der Gegenwartsphilosophie vgl. den Uberblick in EKLUND, Matti:
Fictionalism, in: Stanford Encylopedia of Philosophy,
http://plato.stanford.edu/entries/fictionalism/. Zu Vaihingers Philosophie im Besonderen vgl.
neuerdings auch STOLL, Timothy: Hans Vaihinger, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy,
https://plato.stanford.edu/entries/vaihinger/.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 99

Wie Vaihinger bereits in der einleitenden Vorbemerkung seines Buches
darlegt, lautet die Kernfrage des von ihm vertretenen philosophischen Fik-
tionalismus: ,Wie kommt es, dass wir mit bewusstfalschen Vorstellungen
doch Richtiges erreichen?“? Diese Fragestellung mutet paradox an. Insbe-
sondere die Rede von den bewusstfalschen Vorstellungen kann fiir Irrita-
tionen sorgen. Und doch ist eben dies nach Vaihinger die Crux unseres
epistemischen Weltbezugs: ,[L]ogisch unhaltbare, ja unbedingt falsche Vor-
stellungsweisen behalten wir bei, obgleich wir ihre Falschheit durchschau-
en.“> Ungeachtet einer ndheren Prazisierung dessen, um welche Art von
Vorstellungen es sich dabei handelt, kann man also vorldufig sagen, dass
der philosophische Fiktionalismus sich aus einer eigentiimlichen, sich auf
alle Bereiche der Philosophie erstreckenden Dialektik von ,falsch® und ,rich-
tig' speist. Oder in Vaihingers eigenen Worten: ,Wir kommen im theoreti-
schen, im praktischen und im religiosen Gebiet zum Richtigen auf Grund-
lage und mit Hilfe des Falschen.“4

Es ist nun wichtig zu sehen, dass der so umrissene philosophische Fik-
tionalismus unter einer globalen ontologischen Voraussetzung steht. Ge-
meint ist die Annahme, dass das Einzige, was es ,wirklich gibt, Empfin-
dungen sind. Wenn wir nach Vaihinger eine ,ontologische Verpflichtung’
eingehen, dann betrifft diese grundsatzlich - und ausschlief8lich - also sol-
che Dinge wie unmittelbare Farbwahrnehmungen, Tastgefiihle, Tonempfin-
dungen und dergleichen. Ausgehend von dieser Voraussetzung formuliert
Vaihinger in Kapitel XXVII seiner Philosophie des Als Ob das - von ihm so
genannte - ,Gesetz der Ideenverschiebung®, welches der Sache nach auf ei-
ner Unterscheidung zwischen ,Dogma‘, ,Hypothese’ und ,Fiktion‘ beruht.>
Genauer gesagt, beinhaltet es verschiedene Ubergangsformen zwischen
diesen drei verschiedenen Arten von ,Ideen’, deren epistemischer Status
ein jeweils anderer ist. Wahrend Dogmen sich ohne jeden Anflug von Zwei-
fel auf die Wirklichkeit beziehen und die Gestalt von ,weil‘- und ,dass‘-
Sdtzen haben, sind Hypothesen gerade durch einen solchen Zweifel an der
objektiven Giiltigkeit des Wirklichkeitsbezugs gekennzeichnet, was sich
nach Vaihinger darin niederschligt, dass Hypothesen die sprachliche Ge-
stalt von ,wenn‘-Sdtzen haben. Fiktionen indes haben von vornherein den
Status kiinstlicher Gebilde und treten in der sprachlichen Gestalt von ,als
ob‘’-Sitzen auf. Im Unterschied zu Hypothesen erwecken sie den Eindruck
des Paradoxen. Vaihinger wortlich:

2 VAIHINGER, Hans: Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen und
religiésen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus. Mit einem
Anhang iiber Kant und Nietzsche, 2. Auflage. Leipzig: Meiner 1913, viii; Hervorh. im Original.

3 VAIHINGER, Hans: Die Philosophie des Als Ob, viii.

4 VAIHINGER, Hans: Die Philosophie des Als Ob, viii.

5 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 219-230.



100 Matthias Neuber

»Wenn man Fiktion und Hypothese vergleicht, so ist der Spannungszustand,
der durch die erstere in der Seele entsteht, ein viel bedeutenderer, als derjeni-
ge, der durch die zweite entsteht. Man denke daran, welch kompliziertes Ge-
bilde eine echte, wissenschaftliche Fiktion ist. Man soll etwas annehmen, von
dem man doch iiberzeugt ist, dass es gar nicht so sei; man soll etwas betrach-
ten, als ob es so oder so ware; damit ist also eine Vorstellungsform ganz in die
Reihe der iibrigen aufgenommen, denn sie dient ja zur Berechnung der Wirk-
lichkeit; und doch soll die Seele bei ihrer Anwendung zugleich die Vorstellung
gleichsam nachschleppen, dass diese Vorstellungsform nur subjektiv sei: eine
solche Vorstellungsform ist sogar positiv hemmend und verhindert direkt die
Tendenz zur Ausgleichung der Vorstellungsgebilde; die Hypothese hemmt nur
negativ, indirekt diese Ausgleichung, die Fiktion aber direkt und positiv“.6

Anders als Hypothesen (und Dogmen) rufen Fiktionen also einen un-
mittelbaren Widerspruch mit der sich uns darbietenden Empfindungswirk-
lichkeit hervor. Und dennoch werden sie (sehr haufig) von uns beibehal-
ten, da sie es gestatten, diese Empfindungswirklichkeit auf 6konomische
Weise zu ,berechnen’, d.h. Vorhersagen abzuleiten. Insofern sind sie prak-
tisch niitzlich.

Bereits in Kapitel XXII der Philosophie des Als Ob kommt Vaihinger auf
die ,sprachliche Form der Fiktion“7 zu sprechen. Wie er ausfiihrlich dar-
legt, entspricht das deutsche ,als ob‘ dem englischen ,as if' beziehungs-
weise dem franzosischen ,comme si‘. Genau genommen lautet die deutsche
Entsprechung zu der englischen und franzésischen Form ,wie wenn‘; aber
,als‘ kann man in diesem Fall als synonym mit ,wie‘ betrachten und das ,ob’
stellt, wenn man Vaihinger hier folgt, das mittelhochdeutsche Pendant
zum neuhochdeutschen ,wenn‘ dar.8 Dies gegeben, ldsst das fiir Fiktionen
konstitutive ,als ob‘ sich dahingehend analysieren, dass es sich beim ,als’
(bzw. ,wie‘) um eine ,vergleichende Partikel*® handelt, wahrend das ,ob’
(bzw. ,wenn‘) die ,Bedingung [...] eines unmdglichen Falles“1® zum Aus-
druck bringt. Um eines der von Vahinger gewdhlten Beispiele heranzuzie-
hen:!! Bezieht man sich auf die Annahme der Existenz von Atomen als ei-
ner Hypothese, gelangt man zu Sdtzen wie ,Nur unter der Voraussetzung,
dass und wenn es Atome gibt, ist die empirische Erscheinung der mate-
riellen Phinomene erkldrbar‘. Bezieht man sich auf dieselbe Annahme in-
des als Fiktion (und eben dies ist nach Vaihinger die Annahme der Exis-
tenz von Atomen), so gelangt man zu Sitzen wie ,Die Materie muss so be-
trachtet werden, wie sie betrachtet werden wiirde, wenn es Atome gdbe,
aus denen sie zusammengesetzt wird'.

6 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 221; Hervorh. im Original.
7 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 154.

8 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 164.

? VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 161.

10 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 162.

11 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 166.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 101

Der Unterschied zwischen Fiktion und Hypothese dokumentiert sich
also bereits auf der rein sprachlichen Ebene. Die den jeweiligen epistemi-
schen Status betreffenden Eigentiimlichkeiten werden in Kapitel XXI der
Philosophie des Als Ob ausfiihrlich behandelt.12 So legt Vaihinger dar, dass
Hypothesen, da sie stets ,auf die Wirklichkeit gehen®, eine Verifikation
verlangen, wahrend Fiktionen nur ,justifiziert“ werden konnen. Sind erste-
re mit dem Anspruch auf Wahrscheinlichkeit verbunden, so kdnnen zwei-
tere nur unter dem Gesichtspunkt ihrer Zweckmafigkeit betrachtet wer-
den. Dienen erstere dem Entdecken, so sind zweitere dem Erfinden ver-
schrieben. Hinzu kommt, dass Fiktionen, anders als Hypothesen, haufig nur
transitorischen Charakter haben. ,Der eigentliche Unterschied zwischen
beiden®, so Vaihinger, ,ist, dass die Fiktion blosses Hilfsgebilde ist, blosser
Umweg, blosses Geriist, welches wieder abgeschlagen werden soll, die Hy-
pothese dagegen einer definitiven Fixierung entgegensieht“.13 Andererseits
fiihrt Vaihinger aber weiter aus:

,Oft kann etwas, was als Hypothese unhaltbar ist, als Fiktion recht gute Dien-
ste leisten [...]. Freilich kann auch andererseits eine Fiktion im Laufe der Zeit ent-
behrlich werden, und das Denken wirft seine Kriicken immer gerne weg; indes-
sen werden die hauptsichlichsten der echten Fiktionen doch niemals aus dem
Denken herausgestossen werden, da ohne sie eben diskursives Denken gar nicht
moglich ist“.14

Wie sich gleich zeigen wird, haben religiose Fiktionen fiir Vaihinger eben
diesen nicht-transitorischen, zwar nicht (jedenfalls nicht primar) fiir das
,diskursive Denken’, aber doch fiir die konkrete Lebenspraxis unentbehr-
lichen Stellenwert.

Der philosophische Fiktionalismus ist also durch eine affirmative Hal-
tung gegeniiber den - klassischerweise in Gestalt von ,als ob‘-Sdtzen auf-
tretenden - Fiktionen gekennzeichnet. In der von Vaihinger in der Philo-
sophie des Als Ob in Anschlag gebrachten Form handelt es sich um eine
programmatische Kombination aus Positivismus und Idealismus. Positivis-
tisch ist Vaihingers Ansatz insofern, als er von der ontologischen Prioritdt
der Sinnesempfindungen ausgeht. Aber anders als der ,radikale’ Positivis-
mus pladiert Vaihinger nicht fiir die Ausschaltung ideeller Gebilde, wie
eben insbesondere Fiktionen, sondern im Gegenteil fiir deren Beibehal-
tung, sofern sie praktisch niitzlich sind. Dies ist zwar kein Idealismus im
Sinne Berkeleys oder Hegels, aber immerhin doch eine Variante positivis-
tischen Denkens, welche die - im Untertitel der Philosophie des Als Ob
auftauchende - Bezeichnung ,idealistische[r] Positivismus“ als gerechtfer-
tigt erscheinen lasst.

12 Vgl. zu Folgendem VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 144-152.
13 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 148; Hervorh. im Original.
14 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 148; Hervorh. im Original.



102 Matthias Neuber

2. RELIGION UND ALS OB

Wie hinlidnglich bekannt ist, entstammte Vaihinger einer Pfarrersfamilie
aus Nehren vor den Toren Tiibingens. Nach dem Willen des Vaters hitte
er Theologie studieren sollen, entschied sich aber fiir Philosophie. Wenn-
gleich Schiiler des berithmten Tiibinger Stifts (und dort dann auch Repe-
tent), fithlte Vaihinger sich von der Theologie wohl eher abgestofen als zu
ihr hingezogen. Dies mag mit der pietistischen Haltung seines Vaters zu-
sammengehangen haben. In Gerd Simons biographischer Skizze heifdt es
diesbeziiglich: ,Der Vater war bekennender Pietist, also ein Fundamenta-
list, der seinen protestantischen Glauben gerade durch die Tiibinger Theo-
logieprofessoren Ferdinand Christian Baur und David Friedrich Strauss in
Gefahr sah.“15 Vaihinger selbst ging dann in eine Richtung, die der Reli-
gion nur noch im Modus des ,Als Ob‘ eine Daseinsberechtigung zuzugeste-
hen bereit war.

Doch was genau soll das bedeuten? Man muss hier zunichst sehen,
dass Vaihingers Uberlegungen zum Thema Religion sich in weitestgehend
unsystematischer Form iiber verschiedene Stellen seiner Philosophie des
Als Ob verstreuen. Uberdies steht alles das, was er zu diesem Thema sagt,
in Zusammenhang mit seiner Deutung der Ansichten anderer Philosophen,
und zwar insbesondere Immanuel Kants und Friedrich Carl Forbergs. Den
zentralen Bezugspunkt bildet dabei zunichst die Ansicht Kants. Dessen
Behandlung der Gottesidee unter dem Gesichtspunkt der ,objektiven Rea-
litat“ ist nach Vaihinger zu deuten als ,Realitdt der Giiltigkeit“, nicht als
»Realitdt der Existenz“1¢, Die Gottesidee wird somit ,ent-ontologisiert‘, und
an die Stelle des ,dogmatische[n] Kirchenglauben([s]“ tritt die reine ,Ver-
nunftreligion“ im Sinne Kants.!” Dabei unterscheidet Vaihinger zwischen
zwei Lesarten der Kantschen Religionsauffassung.18 Der ,radikalen Lesart
zufolge war Kant ein ,theoretischer Nicht-Theist, der - in Fragen der Reli-
gion - einen ,puren Positivismus“ vertrat. Der ,Ausweg” bzw. ,Kompro-
miss“ des Agnostizismus ist bei dem so verstandenen Kant nicht vorgese-
hen. Fiir ihn, so Vaihinger, sind religiose Vorstellungen ,schlechterdings
ideae a nobis ipsis factae, daher ideae fictae“. Auf der anderen Seite hat
Kant der zweiten, ,konservativen®, Lesart zufolge den Anspruch, einen ,,mo-
ralischen Gottesbeweis zu fithren, was nach Vaihinger in der Konzeption
des kategorischen Imperativs schon ,immanent enthalten” ist. An anderer
Stelle beschreibt Vaihinger die solcherart auf der Dichotomie von Theore-
tischem und Praktischem aufgebaute Religionsauffassung Kants wie folgt:

15 SIMON: Leben und Wirken Vaihingers, 23.

16 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 658.

17 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 664, Anm. 1.
18 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 734f.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 103

»Im Kantischen Sinne, im Sinne der kritischen Philosophie heif3t der Ausdruck
Jich glaube an Gott' nichts anderes als ,ich handle so, als ob es einen Gott
wirklich gibe'. [...] Trotzdem mir meine theoretische Vernunft verbietet, eine
[...] moralische Weltordnung anzunehmen - ein solcher Begriff ist ganzlich leer
-, so handle ich doch so, als ob es eine solche moralische Weltordnung geben
wiirde, da mir meine praktische Vernunft gebietet, das Gute unbedingt zu tun.
Indem ich diesem Gebot der praktischen Vernunft folge, handle ich, streng
genommen, unverniinftig; denn meine theoretische Vernunft sagt mir, dass eine
solche moralische Weltordnung nur ein leerer, wenn auch schoner Begriff ist.
Aber ich finde nun einmal in mir das Gebot der praktischen Vernunft, das Gute
zu tun, und dies Gebot imponiert mir als etwas Erhabenes. Ich handle nach
diesem Gebot. [..] In diesem Sinne ist gutes Handeln identisch mit dem
Glauben an Gott und Unsterblichkeit®.1?

Es ist dies nicht der Ort, um sich auf die Frage nach der exegetischen
Angemessenheit oder gar ,Richtigkeit’ der von Vaihinger angebotenen Kant-
Auslegung einzulassen.?0 Fiir unseren Zusammenhang wichtiger ist zu se-
hen, dass Vaihinger (den heute kaum noch bekannten) Forberg als den
religionsphilosophischen ,Vollender* Kants betrachtet. ,Hier“, so Vaihinger,
,haben wir die Religion des Als Ob in ihrer scharfsten Auspragung, in ihrer
reinsten Form“2!. Dies vor allem deshalb, weil Forberg sich, wie Vaihinger
darlegt, gegen den ,Kantianismus vulgaris“ stellt, nach welchem Kants mo-
ralischer Gottesbeweis einen theoretischen Schluss aus moralischen Tat-
sachen darstellt, wiahrend der ,echte Kritizismus“ im moralischen Handeln
selbst den Gottesbeweis verorte.2? Und in der Tat: Fiir Forberg beschrankt
sich die Unumganglichkeit der Gottesidee auf das moralische Handeln als
solches. So schreibt er in seiner 1799 publizierten Schrift Friedrich Carl
Forbergs Apologie seines angeblichen Atheismus:

»~Aber wie, wenn das Streben an sich selbst Zweck ware? wenn es gar kein Ziel
zu erreichen gabe, oder [...] nur ein Ziel in unendlicher Ferne? wenn nicht ge-
gangen wiirde um des Zieles willen, sondern ein Ziel gesetzt wiirde um des Ge-
hens willen, damit man die Richtung, nicht aber das Ende des Weges erfahre?
Wenn das Gebot der Vernunft gar nicht den Sinn hatte, zu gehen, damit man
das Ziel erreiche, sondern nur so, als ob man es erreichen wollte? Man kénnte
dann ganz wohl wissen, dass ein Reich Gottes oder ein ewiger Friede oder eine
Welt voll Engel Unméglichkeiten waren und blieben; und man konnte dennoch
ohne Unvernunft fortfahren, zu handeln, als ob man sie méglich machen sollte.
Es wiren Ideale, die man im Auge, aber nie in der Nihe behalten sollte [...]“.23

19 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 684f.

20 Anmerkungsweise dazu zunichst nur die Randnotiz, dass das ,Als ob‘ bei Kant in der
Tat eine ausgesprochen prominente Rolle spielt, was sich vor allem auch in seiner Religions-
auffassung niederschlagt. Naheres dazu im folgenden Abschnitt.

21 VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 747.

22 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 742.

23 FORBERG, Friedrich Carl: Friedrich Carl Forbergs Apologie seines angeblichen Atheis-
mus. Gotha: J. Perthes 1799, 142; Hervorh. im Original.



104 Matthias Neuber

Auch bei Forberg wird dem ,Als ob‘ also die religionsphilosophisch zentra-
le Rolle zugewiesen. In seinem 1798 (im Kontext des berilhmten ,Atheis-
musstreits‘) erschienen Aufsatz Entwicklung des Begriffs der Religion geht er
sogar soweit, Atheismus und Religion als miteinander vertraglich hin-
zustellen. Forberg wortlich:

»Kann ein Atheist Religion haben? Antwort: Allerdings. Von einem tugendhaf-
ten Atheisten kann man sagen, dass er denselben Gott im Herzen erkenne, den
er mit dem Munde verleugnet. Praktischer Glaube und theoretischer Unglaube
auf der einen, so wie auf der anderen Seite theoretischer Glaube, der dann Aber-
glaube ist, und praktischer Unglaube kénnen ganz wohl beisammen beste-
hen“.24

Fasst man die bisher im Zusammenhang mit Vaihinger, Kant und Forberg
rekonstruierten Ansdtze zu einer Religionsphilosophie des ,Als Ob
zusammen, ergeben sich die folgenden Teilresultate:
e Der Gottesglaube ist zwar theoretisch sinnlos, aber praktisch durch-
aus wertvoll.
e Es ist die Gottesfiktion, welche den praktischen Gottesglauben aller-
erst ermoglicht.
Religion dient dabei als Medium der Lebensgestaltung.
Die zentrale Lebensdevise ist demzufolge die, so zu tun, als ob es ein
hochstes Wesen gdbe, dem man Rechenschaft schuldig sei, obwohl
man weif}, dass ein solches Wesen gar nicht existiert.
e Religion wird somit zu der durch die Gottesfiktion gesteuerten mo-
ralisch-sittlichen Lebensgestaltung des Menschen.
e Eine Religion ohne Gott ist nach alledem mdéglich.

3. DIE KRITIK VON SCHOLZ

Kommen wir nun zu der Kritik von Heinrich Scholz (1884-1956). Diese ist,
wie man sagen kann, vernichtend. Publiziert zundchst in Aufsatzform in
den von Vaihinger herausgegebenen Annalen der Philosophie erschien sie
1921 in Buchform unter dem Titel Die Religionsphilosophie des Als Ob. Eine
Nachpriifung Kants und des idealistischen Positivismus. Wie der Untertitel
schon anzeigt, verfolgt Scholz in dieser Schrift zwei Ziele. Es geht ihm ei-
nerseits - in systematischer Hinsicht - um eine kritische Auseinanderset-
zung mit dem ,idealistischen Positivismus“ Vaihingers sowie andererseits
- in exegetischer Hinsicht - um eine Konfrontation der Kant-Auslegung
Vaihingers mit der von Kant ,tatsachlich’ vertretenen Auffassung beziiglich
Gott und Religion. Wie Scholz in der Einleitung seines Beitrags darlegt,
gilt es zwischen drei Formen einer Religionsphilosophie des ,Als Ob‘ zu

24 FORBERG, Friedrich Carl: Entwickelung des Begriffs der Religion, in: Philosophisches
Journal 8 (1798), 27-46, hier 44.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 105

differenzieren?s: einer ,skeptischen®, einer ,kritischen“ und einer ,parado-
xen“. Wie er weiterhin ausfiihrt, vertritt Vaihinger die Religionsphiloso-
phie des ,Als Ob‘ in ihrer ,paradoxen Gestalt“?¢. Dies insofern, als er das
menschliche Handeln an der Gottesfiktion sich ausrichten lasst, die Exis-
tenz des Gottlichen aber ausdriicklich verneint. Scholz selbst indes beab-
sichtigt, dem so gefassten religionsphilosophischen Fiktionalismus ,die am
Bestande des Gottlichen interessierte Religion“?” entgegenzusetzen.

Doch widmen wir uns zundchst einmal der Frage, was es mit den von
Scholz gegeniiber der Kant-Auslegung Vaihingers in Anschlag gebrachten
Einwdnden ndher auf sich hat. Hier ist es wichtig zu sehen, dass Scholz
ganz auf der Seite derer steht, die Vaihinger selbst als Reprasentanten des
,<Kantianismus vulgaris“ geifdelt. Soll heifden: Fiir Scholz handelt es sich bei
dem von Kant in den Raum gestellten moralischen Gottesbeweis um eine
genuin theoretische Form des Schliefens. So legt er explizit dar, dass die
Auffassung Gottes als ,Vollstrecker der sittlichen Weltordnung“28 nach Kant
mit der Existenz des Gottlichen zusammenfillt. Genauer gesagt, geht Kant
nach der von Scholz vertretenen Deutung davon aus, dass der Bezug un-
serer moralischen Pflichten auf Gott aufgrund von dessen Existenz erfolgt
und nicht etwa umgekehrt. Die eigentliche ,Ursache® dieses Bezugs unse-
rer moralischen Pflichten auf Gott liegt nach der Kant-Auslegung Scholz’
»in der metaphysischen Struktur der aus dem Pflichtbewuf3tsein gefolger-
ten sittlichen Weltanschauung“?®. Insofern handele es sich bei der Religion
um das ,Ergebnis einer ethischen Spekulation“ und insofern um einen
»theoretische[n] Schluss aus praktischen Pramissen“3°,

Wirft man einen Blick ins Kantsche (Euvre, findet man ziemlich schnell
Passagen, die der von Scholz vertretenen Deutung die ndtige exegetische
Basis zu verschaffen scheinen. Ein in dieser Hinsicht gutes Beispiel ist die
folgende - von Scholz selbst herangezogene - Stelle aus dem Paragraphen
85 der Kantschen Kritik der Urteilskraft von 1790:

»Die Physikotheologie ist der Versuch der Vernunft, aus den Zwecken der Natur
auf die oberste Ursache der Natur und ihre Eigenschaften zu schlieen. Eine
Moraltheologie (Ethikotheologie) wire der Versuch, aus dem moralischen
Zwecke verniinftiger Wesen in der Natur auf jene Ursache und ihre Eigenschaf-
ten zu schliefen®.31

25 ScHoLzZ, Heinrich: Die Religionsphilosophie des Als-Ob. Eine Nachpriifung Kants und
des idealistischen Positivismus. Leipzig: Meiner 1921, 3f.

26 ScCHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 5.

27 ScHOLzZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 2.

28 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 47.

29 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 48.

30 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie des Als Ob, 49.

31 KANT, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, 3. Auflage. Berlin: F.T. Lagarde 1799, 400;
Hervorh. im Original.



106 Matthias Neuber

Man kann die sich auf das theoretische Schlieffen verpflichtende Deutung
von Scholz noch untermauern, indem man die Vorrede zu Kants 1793 in
erster Auflage erschienener Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der
blofien Vernunft konsultiert. Dort heif3t es gleich zu Beginn:

»Die Moral, so fern sie auf dem Begriff des Menschen, als eines freien, eben da-
rum aber auch sich selbst durch seine Vernunft an unbedingte Gesetze bin-
denden Wesens, gegriindet ist, bedarf weder der Idee eines andern Wesens
tiber ihm, um seine Pflicht zu erkennen, noch einer andern Triebfeder als des
Gesetzes selbst, um sie zu beobachten. [...] Sie bedarf also zum Behuf ihrer
selbst (sowohl objektive, was das Wollen, als subjektiv, was das Kénnen be-
trifft) keineswegs der Religion, sondern, vermdge der reinen praktischen Ver-
nunft, ist sie sich selbst genug*“.32

Auf den Punkt gebracht heifdt das, dass Religion weder unter dem Grund-
legungsaspekt (objektives Wollen) noch unter dem Applikationsaspekt
(subjektives Konnen) moralische Relevanz besitzt. Insofern ist die morali-
sche Integritdt von Atheisten und Agnostikern durchaus gewahrleistet. Da-
riitber hinaus sieht Kant aber auch den konsequentialistischen Aspekt des
Religiosen. Und eben hier offenbart sich nach ihm der Bezug zum Morali-
schen. So heifdt es wiederum in der Vorrede zur Religionsschrift:

»,Obzwar aber die Moral zu ihrem eigenen Behuf keiner Zweckvorstellung be-
darf, die vor der Willensbestimmung vorhergehen miifdte, so kann es doch wohl
sein, daf} sie zu einem dergleichen in notwendiger Beziehung stehe, namlich,
nicht als auf den Grund, sondern als auf die notwendigen Folgen der Maximen,
die jenen gemaf! genommen werden“.33

So verstanden, gelangen wir auf dem Wege der, um die Terminologie von
Scholz zu verwenden, ethischen Spekulation zu Gott und Religion. Oder -
noch einmal - in den Worten Kants:

Moral also fithrt unumgénglich zur Religion, wodurch sie sich zur Idee eines
machthabenden moralischen Gesetzgebers aufler dem Menschen erweitert, in
dessen Willen dasjenige Endzweck (der Weltschopfung) ist, was zugleich der
Endzweck des Menschen sein kann und soll.34

Halten wir also fest: Anders als Vaihinger geht Scholz davon aus, dass es
sich bei unserem Bezug auf Gott nach Kant um einen theoretischen Schluss
aus praktischen Priamissen handelt. Das moralische Handeln als solches
ist, wenn man sich der Kant-Auslegung von Scholz anschlief3t, in religioser
Hinsicht zundchst einmal indifferent. Einer Position wie derjenigen For-
bergs, welche nach Vaihinger ja die eigentliche Vollendung der nach seiner
Ansicht fiktionalistischen Religionsauffassung Kants darstellt, ist sonach

32 KANT, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft. Kénigsberg:
Nicolovius 1793, IIIf.

33 KANT: Religion, VIf.
34 KANT: Religion, IXf.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 107

von vornherein ein Riegel vorgeschoben. Denn sofern man das Religiose
im moral- bzw. pflichtgemdflen Handeln aufgehen lasst, landet man, so
Scholz, unverziiglich bei der vollkommen unkantianischen Idee einer
Pflichtreligion. Oder, in Scholz’ eigenen Worten:

,Der Begriff einer Pflichtreligion ist dem Kantischen Denken fremd. ,Was darf
ich hoffen?, so lautet die berithmte, iiber die Funktion der Religion im System
des Kritizismus entscheidende Frage der Kritik der reinen Vernunft. ,Was darf
ich hoffen?’ und nicht: ,Was soll ich glauben?* Die Religion erscheint also nicht
als etwas, was der Mensch zu besitzen verpflichtet ist, sondern als ein Recht,
von dem er Gebrauch machen darf, wenn er seine Pflicht getan hat. ,Was darf
ich hoffen, wenn ich getan habe, was ich soll?* Dies ist die genaue und erschép-
fende Formel der Religion im System des Kritizismus“.3>

Doch wie, so liefSe sich nun fragen, steht es dann mit dem ,Als Ob‘? Man
kann keinesfalls bestreiten, dass dieses bei Kant eine sehr zentrale Rolle
spielt. Vaihinger widmet sich den einschldgigen ,Als Ob‘-Passagen in den
Schriften Kants denn auch - sozusagen naturgemaf - in aller Ausfiihrlich-
keit.3¢ So fiihrt Vaihinger beispielsweise die beiden folgenden Stellen aus
der transzendentalen Dialektik der Kritik der reinen Vernunft an, um den
von ihm behaupteten religionsphilosophischen Fiktionalismus Kants auch
exegetisch zu belegen:

»[I]hr sollt so iiber die Natur philosophieren, als ob es zu allem, was zur Exis-
tenz gehort, einen notwendigen ersten Grund gibe, lediglich, um systemati-
sche Einheit in eure Erkenntnis zu bringen.“37

»[D]as Ideal des hochsten Wesens ist nach dieser Betrachtung nichts anderes,
als ein regulatives Prinzip der Vernunft, alle Verbindung in der Natur so anzu-
sehen, als ob sie aus einer allgeniigsamen notwendigen Ursache entspringe
[...].©38

Scholz hilt dies fiir keine guten Belege. Denn, so seine These, ,[d]ie der
Als-Ob-Richtung angehorigen Partien der kritischen Ideenlehre beziehen
sich gar nicht auf die Religion, sondern auf die Ideale des intellektuellen
Monismus“¥. Was Scholz damit zum Ausdruck bringen will, ist, dass die in
der transzendentalen Dialektik der Kritik der reinen Vernunft behandelten
transzendentalen Ideen (Seele, Welt, Gott) im theoretischen Vernunftge-
brauch nur dazu dienen, der Verstandeserkenntnis die grofftmégliche Ein-
heit zu verschaffen, dem Verstand also Maximen an die Hand zu geben,

35 ScHoLzZ: Die Religionsphilosophie, 35f.

36 Vgl. VAIHINGER: Philosophie des Als Ob, 613-733.

37 KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Riga: Hartknoch 1787, 645; Hervorh. im
Original.

38 KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Hervorh. im Original.

39 ScHOLz: Die Religionsphilosophie, 86.



108 Matthias Neuber

die es ihm gestatten, Erkenntnis als System (und nicht als blofRes Aggre-
gat) zu organisieren und auszubauen.40

Was die Kantsche Religionsauffassung anbelangt, dndert sich durch die
dem theoretischen Vernunftgebrauch geschuldete, und in dieser Hinsicht
auch nach Scholz nicht zu bestreitende, Wirksamkeit des regulativen ,Als
Ob* also letztlich gar nichts. Daher ist laut Scholz in puncto Kant zu resii-
mieren: ,Religion im Kantischen Sinne ist [...] der durch die metaphysischen
Konsequenzen der sittlichen Weltanschauung geforderte Vernunftglaube an
das Dasein Gottes und die mit diesem Glauben verkniipfte Hoffnung auf Un-
sterblichkeit.“41

Wie steht es nun mit dem zweiten Aspekt, der von Scholz in Anschlag
gebrachten Kritik des ,idealistischen Positivismus“? Hier gilt es zu sehen,
dass Scholz den von Vaihinger in der Philosophie des Als Ob vertretenen
Wirklichkeitsbegriff fiir viel zu eng halt. Zundchst vollkommen unabhdngig
von dem Fragenkomplex einer Religionsphilosophie des ,Als Ob‘ halt Scholz
dem die fundamentale Rolle von Empfindungen betonenden Positivismus
Vaihingers die folgende, erkenntnistheoretisch weniger ,naive’ Ansicht ent-
gegen: ,[A]lle Tatbestinde, auf die wir im Leben und in der Wissenschaft die
Kategorie des Wirklichen anwenden, bestehen aus beurteilten und, so weit es
sich insbesondere um das objektiv Wirkliche handelt, aus umgedeuteten und
korrigierten Empfindungen.“42 Empfindungen sind also alles andere als sa-
krosankt, sondern miissen (ganz im Sinne Kants) immer erst begrifflich
bearbeitet werden, um zu verwertbaren Erkenntnissen zu fithren. Durch
begrifflich-kategoriale Bestimmungen werden Empfindungen aber nicht et-
wa verfalscht, sondern, so Scholz, einer ,Kldrung und Lduterung“4® unter-
zogen. Begriffe (und Kategorien) sind dabei aufzufassen nicht etwa als Fik-
tionen im Sinne Vaihingers, sondern vielmehr als , Funktionen [...] im Diens-
te des Wirklichkeitsinteresses“.

In ihrer religionsphilosophischen Anwendung lduft diese Kritik am
Vaihingerschen Positivismus auf einen Standpunkt hinaus, der auch in re-
ligionsphilosophischen Fragen den Aspekt des Rationalen akzentuiert und
von Scholz als ,Intellektualismus“5 bezeichnet wird. Was hat es mit die-
sem Intellektualismus ndher auf sich? Eine umfassende Beantwortung die-
ser Frage kann an dieser Stelle nicht geleistet werden, denn dies wire eine
Aufgabe fiir sich. Uberdies miisste man dazu Scholz’ (ebenfalls 1921 er-

40 Siehe in diesem Zusammenhang auch die erhellenden Ausfithrungen in HORSTMANN,
Rolf-Peter: Die Idee der systematischen Einheit. Der Anhang zur transzendentalen Dialektik in
Kants Kritik der reinen Vernunft, in: DERS.: Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu Kant.
Hamburg: Philo Fine Arts 1997, 109-130.

41 ScHoOLZ: Die Religionsphilosophie, 48; Hervorh. im Original.

42 ScHoLZ: Die Religionsphilosophie, 131; Hervorh. im Original.

43 ScHOLz: Die Religionsphilosophie, 134; Hervorh. im Original.

44 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie; Hervorh. im Original.

45 ScHOLz: Die Religionsphilosophie, 143.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 109

schienene) Religionsphilosophiet¢ in systematischer Form zu Rate ziehen,
da Scholz seinen eigenen religionsphilosophischen Standpunkt dort in der
notigen Ausfiihrlichkeit erlautert. Wenngleich darauf also hier nicht ndher
eingegangen werden kann+, gilt es die Grundannahmen des Scholzschen
Intellektualismus, soweit dieser sich als Gegenprogramm zum religions-
philosophischen Fiktionalismus Vaihingers versteht, im Folgenden doch
auf alle Flle zu beriicksichtigen.

Der in meinen Augen charakteristischste Zug des Intellektualismus a la
Scholz erschliefdt sich iiber dessen in der (1922 erschienenen) zweiten Auf-
lage seiner Religionsphilosophie entwickeltes Konzept der ,ponderablen
Religion“48. Unter ,ponderabler Religion‘ versteht Scholz die von allem My-
thischen bereinigte, auf ihren Vernunftgehalt zuriickgebogene Erschei-
nungsweise der Religion. Diese finde man nicht bei den sog. Naturvolkern,
sondern in den ,vorangeschrittenen’ Zivilisationen der Neuzeit und Mo-
derne.# Das hervorstechende Merkmal der ponderablen Religion sei ihre
»2Hochwertigkeit“. Scholz wortlich: ,Es gibt im Bereich der empirischen Re-
ligion eine hinreichende Anzahl von Erscheinungen, denen der Charakter der
Hochwertigkeit auf eine Weise eingeprdgt ist, die auch die anspruchsvollste
Philosophie zum Nachdenken zwingt.“5® Dabei sind es die Werterlebnisse
,hochstehender“ Menschen, welche im Zentrum des religionsphilosophi-
schen Interesses stehen. Laut Scholz handelt es sich bei solchen ,hochste-
henden“ Menschen um ,Menschen, die alle Zweifel kennen, die ein schar-
fes und konsequentes Denken gegen die Religion zu erheben imstande
sind, und die dennoch die Religion als ein Element ihres Lebens, ja als et-
was ganz Grofdes und Machtiges fithlen, wovon sie sich keinesfalls trennen
wiirden“51. Ausgehend davon bestimmt Scholz das Ziel der Religionsphilo-

46 Vgl. ScHOLZ, Heinrich: Religionsphilosophie, 2. Auflage. Berlin: Reuher & Reichard 1922.

47 Brauchbare Darstellungen des religionsphilosophischen Standpunkts Scholz’ bieten
MOLENDIJK, Ariel L.: Aus dem Dunklen ins Helle. Wissenschaft und Theologie im Denken von
Heinrich Scholz (= Amsterdam Studies in Theology 8). Amsterdam: Rodopi 1991 (dieser Bei-
trag enthilt auch einen guten biobibliographischen Uberblick) sowie KOCK, Michael F.: Die
Bedingungen von Gotteserfahrung nach Heinrich Scholz. Berlin: Peter Lang 1998.

48 Vgl. SCHOLZ: Religionsphilosophie, 9, 17, 23 u.6. Zum Konzept der ponderablen Reli-
gion vgl. auch die Ausfithrungen in MOLENDIJK: Aus dem Dunklen ins Helle, 103-106 und in:
KOCK: Bedingungen von Gotteserfahrung, ng-123.

49 Kein Wunder, dass Scholz mit dieser Sicht sehr naheliegende Einwidnde hervorrief. So
bemadngelte beispielsweise der Tiibinger Theologe Karl Adam, Scholz vertrete eine Art aris-
tokratischer (bzw. elitirer) Religionsauffassung, die der ,allgemeinmenschlichen Erfahrung"
auf eklatante Weise widerspreche. Vgl. ADAM, Karl: Der Weg der erfahrungsmdgigen Gottes-
erkenntnis, in: DERS.: Glaube und Glaubenswissenschaft im Katholizismus. Vortrage und Auf-
satze, 2. Auflage. Rottenburg am Neckar: Bader 1923, 92-142. Siehe in diesem Zusammen-
hang auch die Kritik in PFLEIDERER, Georg: Theologie als Wirklichkeitswissenschaft. Studien
zum Religionsbegriff bei Georg Wobbermin, Rudolf Otto, Heinrich Scholz und Max Scheler (=
Beitrage zur historischen Theologie 82). Tiibingen: Mohr Siebeck 1992.

50 ScHoLz: Religionsphilosophie, 9; Hervorh. im Original.

51 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie.



110 Matthias Neuber

sophie als den ,,Versuch einer konsequenten philosophischen Durchdenkung
der wirklichen Religion von ponderablem Gehalt“>?2 und kennzeichnet die
ponderable (den Unwagbarkeiten des Mythischen nicht unterworfene) Re-
ligion als das ,religionsphilosophische Elementarquantum®.53

Es ist wichtig zu realisieren, dass der von Scholz vertretene Intellek-
tualismus mit einer ganz bestimmten Konzeption von Wahrheit verbun-
den ist. Genauer gesagt, handelt es sich um einen zweifachen, sich auf den
Dualismus von Glauben und Wissen stiitzenden Gebrauch des Wahrheits-
begriffs. Wahrend im Falle des Glaubens das glaubende Subjekt als Basis
der Bewdhrung dient, ist es beim Wissen das gegenstandliche Objekt, wel-
ches die Basis der Bewdhrung bildet.5¢ Dabei dokumentiert sich die Bewdh-
rung im praktisch-religiosen Kontext nach Scholz in der Erhéhung des
,Daseinswerts‘, wobei es sich bei dieser ,moralischen Bewdhrungsart“>> um
eine Form der Bewdhrung von Annahmen handelt, ,die sich groftenteils
nicht mehr empirisch verifizieren lassen“56. Ausgehend davon gelangt
Scholz, wie er meint, zur Etablierung eines ,ganz neue[n] Wahrheitsbe-
griff[s]“57, der nur fiir den Glaubenskontext gelten soll und den er in Ge-
stalt der folgenden Formel zusammenfasst: ,wahr ist, was sich insofern be-
wdhrt, als es den Wert unseres Daseins erhoht.“5¢ Die wesentliche Pointe
des so gefassten (nicht-empirischen) Wahrheitsbegriffs sieht Scholz - in ex-
pliziter Anlehnung an Schleiermacher (iiber dessen Deutung des Verhalt-
nisses von Christentum und Wissenschaft Scholz 1909 bekanntermafen
promoviert hatte>?) - darin, dass er es gestattet, Religion aufzufassen als
eine Bestimmtheit primdr des menschlichen Geistes und nicht - wie bei
Vaihinger - des menschlichen Handelns. Religion wird somit greifbar als
das ,Erfafdtsein des Menschen von Gott“60,

Was auch immer man von dieser Konzeption des Religiésen halten
mag, es ist vollkommen klar, dass sie in direkter Opposition zum religions-
philosophischen Fiktionalismus Vaihingers steht. Ihre Kernelemente seien
noch einmal wie folgt zusammengefasst:

52 ScHOLzZ: Die Religionsphilosophie, 23; Hervorh. im Original.

53 ScHoLZ: Die Religionsphilosophie, 9.

54 Vgl. SCHOLZ: Religionsphilosophie, 12of. Siehe in diesem Zusammenhang auch die Aus-
fithrungen in MOLENDIJK: Aus dem Dunklen ins Helle, 123-126 und in KOCK: Bedingungen von
Gotteserfahrung, 108-1.

55 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie, 142.

36 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 142.

57 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie, 143.

58 ScHoLz: Die Religionsphilosophie, 142.

59 Vgl. ScHOLZ: Die Religionsphilosophie, 146. Siehe zu Scholz und Schleiermacher auch
KOCK: Bedingungen von Gotteserfahrung, 25-27 und MOLENDIJK: Aus dem Dunklen ins Helle,
67f.

60 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie, 146.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 1

e Das Gottliche ist nicht Erzeugnis, sondern Inhalt des intellegieren-
den menschlichen Geistes, mithin das ,akosmistisch-Reale“é1,

e Im Kontext des Religiosen ist das Handeln sekunddr, d.h. dem Geis-
tigen untergeordnet.

e Religion ist somit zu begreifen als ,die Bestimmtheit des menschli-
chen Handelns durch den Gehalt des GottesbewufStseins“62.

Es ist vor diesem Hintergrund nicht weiter erstaunlich, wenn Scholz zu
dem folgenden, den Standpunkt Vaihingers von seinem eigenen - anti-fik-
tionalistischen — Ansatz abgrenzenden Resiimee gelangt:

,Was sagt Vaihinger statt dessen? Er sagt: Religion [ist] die Bestimmtheit des
menschlichen Handelns durch den Antrieb der Gottesfiktion. Unsere Erwide-
rung auf diese Charakteristik darf kurz sein. Vom Standpunkt der Religion aus
gesehen, ist sie [..] eine Karikatur, ja noch mehr, eine Absurditit. [..] Man
braucht nicht Religion zu haben; aber wenn man sie hat, wird man sie in dieser
Form ganz gewifd nicht besitzen. Und wenn man sie wenigstens einmal gehabt
hat, so wird man sie in dieser Form lieber gar nicht wiedererkennen, als sich in
den Abgrund der Selbsttiuschung stiirzen, man habe sie in dieser Form wie-
dergewonnen.“63

Eindeutiger hitte die Zuriickweisung des religionsphilosophischen Fiktio-
nalismus nicht ausfallen konnen. Man kann sogar soweit gehen zu be-
haupten, dass Scholz den Standpunkt Vaihingers nach allen Regeln der
Kunst zerlegt: weder in exegetischer noch in systematischer Hinsicht wird
einer Religionsphilosophie des Als Ob ein Daseinsrecht gewdhrt.

4. VAIHINGERS REPLIK

Wie reagierte nun Vaihinger auf diese doch sehr an die Substanz seiner
Religionsauffassung gehenden Einwande? Im Grunde genommen gar nicht;
jedenfalls nicht direkt. Allerdings erschien im Jahre 1930, also fast ein Jahr-
zehnt nach Erscheinen der Kritik von Scholz, eine von Vaihinger verfasste
Streitschrift mit dem Titel Ist die Religionsphilosophie des Als-Ob religions-
feindlich?. In dieser, in einer Festschrift fiir den schwedischen Religions-
philosophen Efraim Lilljequist abgedruckten Studie befasst sich Vaihinger
mit diversen gegen seine Religionsauffassung vorgebrachten Einwédnden.
Scholz wird darin zwar nicht namentlich erwdahnt, aber man kann davon
ausgehen, dass Vaihinger mit seiner - ganz allgemein gehaltenen - Replik
auch in dessen Richtung zielte.

61 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie, 147. Eine ausfiihrliche Diskussion des von Scholz
vertretenen Akosmismus sowie dessen Abgrenzung von einem vermeintlichen Supranatura-
lismus bietet KOCK: Bedingungen von Gotteserfahrung, 158-167.

62 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie, 147.
63 SCHOLZ: Die Religionsphilosophie, 147.



12 Matthias Neuber

Den Ausgangspunkt der Darlegungen Vaihingers bildet eine grundsatz-
liche Relativierung des Phinomens der ,Religionsfeindlichkeit‘. Vaihinger
schreibt:

»Spinoza, der angebliche Feind der Religion und der Religionen, wurde fiir die
spdteren Generationen von Theologen eine Stiitze, ja ein Grundpfeiler des Al-
tars. Der Stein, den die theologischen Zeitgenossen verworfen hatten, wurde
zum Grundstein und Eckpfeiler der spateren Theologie.“¢*

Ahnliches gelte fiir die vermeintlich religionsfeindlichen Ansichten Leibniz’,
Kants, Fichtes und sogar Schopenhauers¢5, so dass der Vorwurf der Reli-
gionsfeindlichkeit mit grofler Vorsicht zu genieen sei. Was speziell den,
wie gesehen, von Scholz ja ausdriicklich gegen den religionsphilosophi-
schen Fiktionalismus vorgebrachten Paradoxie-Vorwurf betrifft, duflert sich
Vaihinger (ohne Scholz beim Namen zu erwahnen) wie folgt:

,Gewiss ist es paradox, mit dem Fiktionalismus einerseits den Realitdtswert der
religiosen Vorstellungen und Handlungen zu leugnen, andererseits aber den
hohen asthetischen und tiefen ethischen Wert jener Vorstellungen und Hand-
lungen zu betonen und darum die ganze religiése Vorstellungswelt in der Form
wertvoller Mythen beizubehalten. [...] Gewiss - das ist paradox, sehr paradox,
aber wir leben doch nun einmal in einer hochst paradoxen Welt.“66

Denn:

,Die Grundparadoxie, an der wir so zu sagen kranken, ist ja doch die Tatsache,
dass wir einerseits fithlen und in uns erfahren, dass unser Dasein eine tiefe mo-
ralische Bedeutung hat, dass die ethischen und asthetischen Werte das Hochs-
te in dieser Welt sind, dass aber andrerseits die Natur und die Geschichte mit
grausamster Riicksichtslosigkeit sich wenig resp. garnicht um jene ethischen
und adsthetischen Werte kiitmmern. Natur und Geschichte vernichten vielmehr
haufig die hochsten ethischen und asthetischen Werte.“67

Und Vaihinger fiigt hinzu:

»Der Fiktionalismus ist eben der gesteigerte Ausdruck dieser universellen Para-
doxie, dieser Paradoxie des Universums. Ist so der ,Fiktionalismus' in seiner Pa-
radoxie nur eine Teilerscheinung eines viel allgemeineren Weltverhaltens, so
ist es unrecht und unrichtig, ihm diese Paradoxie als besonders ungiinstiges
Merkmal vorzuwerfen. Dazu hat die Religion und speziell die christliche um so
weniger Recht, als sie in dem beriihmten Satz ,Credo quia absurdum’ den Gip-
fel der Paradoxie erstiegen hat.“68

64 VAIHINGER, Hans: Ist die Religionsphilosophie des Als-Ob religionsfeindlich? Berlin:
Gunnar 1930, 193.

65 Vgl. VAIHINGER: Religionsphilosophie, 194.

66 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 19of.

67 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 200.

68 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 13

Diese, rhetorisch nicht ganz ungelenke, Erwiderung ist fast schon ent-
waffnend: Mit dem Verweis auf das ,Credo quia absurdum® wird der Para-
doxie-Vorwurf - sozusagen im Handumdrehen - ins Positive gewendet.6?

Mehr noch: Wie Vaihinger im weiteren Verlauf der Schrift immer wie-
der betont, ist die Religionsphilosophie des Als Ob nicht religionsfeind-
lich, sondern, im Gegenteil, religionsfreundlich. So verfahre sie, anders als
der religionsphilosophische ,Illusionismus“ (Feuerbach, Freud u.a.), nicht
eliminativ, sondern konstruktiv. Empirische Wahrheiten allein, so Vaihinger,
geniigen nicht; Fiktionen sind ,notwendig fiir das Leben“70. Daher sei klar:
»|W]ir conservieren und kultivieren diese Al-Ob-Welt als notwendiges
Korrelat unserer empirischen Vorstellungswelt, wir pflegen und hegen die-
se Mythenwelt als den wertvollsten Bestandteil unserer Kultur.“7! Es liegt
auf der Hand, dass Scholz dem vehement widersprochen hdtte. Seine ,hoch-
stehenden“ Menschen haben sich ja gerade von allem Mythischen befreit,
wiirden - als Intellektualisten - in irgendwelchen Mythen also sicher nicht
den ,wertvollsten Bestandteil unserer Kultur® erblicken.

Wie dem auch sei, Vaihinger selbst gibt sich durchaus zuversichtlich,
dass ,der angeblich religionsfeindliche Fiktionalismus geradezu eine Stiit-
ze der Religion werden wird“72. Er artikuliert Bedenken hinsichtlich der
,Vorgdnge in Russland“’3, genauer gesagt der kirchenfeindlichen Einstel-
lung des ,Sowjetismus“7+ und dessen Uberschwappen nach Zentraleuropa:
,Die vielfachen Stérungen der Gottesdienste in den letzten Jahren bei uns
zeigen deutlich, was diese Fanatiker wollen.“75> Zwar sei die Sozialdemokra-
tie in dieser Hinsicht deutlich gemafligter, sie erkldre Religion zur ,Privat-
sache des Einzelnen“76, doch Einrichtungen wie die Jugendweihe (anstelle
der Konfirmation) halt Vaihinger fiir einen sozialdemokratischen Irrweg.
Sein Bekenntnis zur Institution der Kirche ist unmissverstandlich. Vaihinger
schreibt: ,Viele, sehr Viele stehen, ohne den Ausdruck und Begriff des ,Fik-
tionalismus’ iiberhaupt zu kennen, auf dem Boden dieser Anschauung,
weil sie eben der Meinung sind, dass die Religion und deren dussere Er-
scheinung, die Kirche, eine lebenswichtige Institution ist.“77 Ganz allgemein
sei der Fiktionalismus eine eigenstindige ,Weltanschauung“’¢ und als sol-
che dem mehr oder weniger brachialen, ganz und gar wissenschaftsglaubi-

69 Siehe in diesem Zusammenhang auch die entsprechenden Ausfithrungen in VAIHINGER:
Philosophie des Als Ob, 684.

70 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 198.
71 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 198.
72 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
73 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
74 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
75 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 201.
76 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 202.
77 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 203.
78 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 216.



114 Matthias Neuber

gen, Naturalismus des Monistenbundes um Erich Haeckel klarerweise vor-
zuziehen. Ja, Vaihinger geht sogar soweit, von der ,grandiose[n] Darstel-
lung der gesammten christlichen Mythologie“7? im Rahmen der Passions-
spiele von Oberammergau (die er selber auch besucht habe) zu sprechen
und in aller Entschiedenheit zu deklarieren: ,[A]n Erhabenheit, an dusse-
rer und innerer Grosse, an tiefsinniger Wahrheit kann der christliche My-
thos niemals iibertroffen werden.“%0 Es passt da nur zu gut ins Bild, dass
Vaihinger sich - in einem ,Nachtrag“ - ganz ausdriicklich abgrenzt von
Arthur Drews und dessen Versuch einer Vereinnahmung des Fiktionalis-
mus in Bezug auf die historische Gestalt des Jesus von Nazareth. 8!

Vaihingers Resiimee lautet, dass es sich bei dem von ihm vertretenen
Fiktionalismus um eine ,berechtigte Lebensform des religiosen Verhal-
tens“82 handelt. Dem ist unmittelbar entgegenzuhalten, dass durch religio -
se Mythen und deren im Rahmen von Festspielen inszenierte Wiederauf-
bereitung hervorgerufene emotionale Erhebungen eben so gut durch Berg-
wanderungen in den bayerischen Alpen, Opernauffithrungen oder auch die
FufSballkiinste des FC Barcelona evoziert werden kénnen. Wenn Gott in
etwa denselben ontologischen Status hat wie Donald Duck oder Schnee-
wittchen, dann fillt es einigermaflen schwer, einer solchen Einlassung zu
entgehen. Religion als Lebensform mag zwar berechtigt sein, aber in der
von Vaihinger verfochtenen Fiktionalisierung verkommt sie zur Beliebig-
keit - und das war sicherlich nicht das eigentliche religionsphilosophische
Anliegen des Verfassers der Philosophie des Als Ob.

5. BEZUGE ZUR GEGENWART

Was hat all dies nun noch mit unserer durch religiose Wirrungen und Fa-
natismen gekennzeichneten Zeit zu tun? Guckt man ein wenig genauer
hin, so stellt man fest, dass auch in der religionsphilosophischen Literatur
der Gegenwart Standpunkte wie der von Vaihinger (und Forberg) nicht aus
der Mode geraten sind. Um es noch einmal zu betonen: Vaihinger war

79 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 215.

80 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 216.

81 Siehe in diesem Zusammenhang DREWS, Arthur: Die Leugnung der Geschichtlichkeit
Jesu in Vergangenheit und Gegenwart. Karlsruhe: G. Braun 1927. Bei Vaihinger heif3t es dazu:
»Die Frage, ob die Existenz eines Jesus von Nazareth eine mythische Fiktion oder ein histo-
risches Faktum sei ist ohne Einmischung der religiésen Kategorien von ,Offenbarung’, ,Glau-
ben‘ usw. vom rein weltlich-historischen Standpunkt aus nach rein historischer Methode zu
beantworten. Danach ist die Existenz eines Jesus von Nazareth viel wahrscheinlicher als die
Nicht-Existenz desselben. Denn die Nicht-Existenz eines Jesus von Nazareth wiirde die Ent-
stehung der neutestamentlichen Schriften und der dltesten Patristischen Literatur unerklar-
bar machen. Dagegen ist es sehr wohl psychologisch erkldrbar, daf der historische Kern durch
mythische Schalen und durch legendire Ausmalungen iiberlagert worden ist“ (VAIHINGER:
Religionsphilosophie, 222).

82 VAIHINGER: Religionsphilosophie, 222.



Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob 15

zwar ein theoretischer, aber sicherlich kein praktischer Atheist. Anders als
etwa Richard Dawkins war Vaihinger also vom lebensweltlichen Nutzen
der religiosen Einstellung durchaus iiberzeugt.?? In eine ganz dhnliche
Richtung geht Wolfgang Iser, wenn er schreibt: ,In theologischer Hinsicht
reifdt das Fiktive eine Kluft auf, um das Unwirkliche als die Realitit des
Glaubens zu eroffnen.“®* Auch hier wird Fiktionalitdt als lebensweltlicher
Schutzwall gegen die Widrigkeiten der Alltagswirklichkeit gesehen. Das
Unwirkliche als ,die Realitiat des Glaubens“ erhdlt bei Iser, wie es scheint,
sogar autonomen, wenn auch nur praktisch relevanten, ontologischen Sta-
tus. Ganz anders hingegen argumentiert Giorgio Agamben, der die Vaihin-
gersche Als-Ob-Welt als eine ,Glorifizierung des Phdrisdertums® abtut,
den philosophischen Fiktionalisten in die psychiatrische Richtung des
,Borderliners’ riickt und sich ausdriicklich auf das paulinische hés me -
sowie den damit verbundenen messianischen Lebensstil des ,Als-ob-nicht
- als antifiktionalistisches Gegenprogramm beruft.8> Wenngleich das hés
meé seitens Agambens also ausdriicklich gegen Vaihingers fiktionalistischen
Ansatz ins Feld gefiihrt wird, kann man es durchaus auch anders inter-
pretieren, als Agamben selbst dies tut. Denn in seiner wortlichen Uberset-
zung - Haben, als hitte man nicht - ist auch das hés mé Ausdruck einer,
wenn auch nicht auf Erbaulichkeiten a la Oberammergau abzielenden, pa-
radoxen und zugleich nur im fiktionalen Sinne ausdeutbaren Einstellung
zum Leben. Kurz, auch Agamben kommt ohne das fiir Vaihinger so zentra-
le Als Ob nicht aus.

Da Vaihinger, anders als beispielsweise Iser, sich auf ontologisch affir-
mative Wendungen der Gottesidee gar nicht erst einldsst, steht fiir ihn das
Phianomen des Religiésen an allererster Stelle der Betrachtung. Dies wie-
derum kommt einer Position sehr nahe, die in jiingster Zeit von dem ame-
rikanischen Rechtsphilosophen Ronald Dworkin vertreten worden ist.
Dworkin ist der Ansicht, dass ,religion is deeper than God“86. Dementspre-
chend halt er das Konzept einer Religion ohne Gott fiir durchaus plausibel,

83 Dawkins indes scheut auch vor - einigermaflen bedenklichen - sozialdarwinistischen
Kraftmeiereien wie der folgenden nicht zuriick: ,Religion is so wasteful, so extravagant; and
Darwinian selection habitually targets and eliminates waste“ (DAWKINS, Richard: The God
Delusion. London: Black Swan 2006, 190).

84 ISER, Wolfgang: Das Fiktive im Horizont seiner Mdglichkeiten, in: HENRICH, Dieter/ISER,
Wolfgang (Hgg.): Funktionen des Fiktiven. Paderborn: Wilhelm Fink 1983, 547-557; hier 553.

85 Vgl. AGAMBEN, Giorgio: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Rémerbrief. Referenz-
stellen aus paulinischen Texten. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, insbes. 46-54. Siehe
ferner die ausfithrliche Rekonstruktion in WOHLMUTH, Josef: ,Die Zeit ist kurz“ (1 Kor 7,29).
Verantwortlich leben und handeln in messianischer Zeit bei Giorgio Agamben, in: SCHOBERTH,
Ingrid (Hg.): Urteilen lernen 1. Asthetische, politische und eschatologische Perspektiven mo-
ralischer Urteilsbildung im interdisziplindren Diskurs. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2014, 269-291.

86 DWORKIN, Ronald: Religion without God. Cambridge, Mass: Harvard University Press
2013, 1.



16 Matthias Neuber

was er unter anderem anhand der religionsphilosophischen Ansichten
Albert Einsteins zu verdeutlichen versucht. Ebenso wie Vaihinger hilt er
die ,religious attitude“s” fiir eine berechtigte Gegenposition zu jeglicher
Form von Naturalismus. Ob das Konzept einer Religion ohne Gott nicht
selber naturalisierbar ist, bleibt bei Dworkin aber leider offen.

Wie auch immer man zu derlei Fragen stehen mag, Vaihingers zeitge-
nossischer Kritiker Scholz liegt m.E. vollkommen richtig, wenn er an einer
Stelle seiner Religionsphilosophie schreibt:

»Die in lebenswichtige Fiktionen aufgelGste Religion hat nie als Religion existiert,
und wird, solange der Ernst der Religion noch irgend in Menschenherzen lebendig
ist, auch nie als Religion existieren kénnen.“88

Dem ist (pace Dworkin) nichts hinzuzufiigen.

Zusammenfassung

Hans Vaihingers Versuch der Etablierung einer fiktionalistischen Religions-
auffassung wird rekonstruiert und mit den seitens Heinrich Scholz’ gegen sie
vorgebrachten Einwdnden konfrontiert. Vaihingers Reaktion auf die Ein-
wdnde Scholz’ wird unter dem Gesichtspunkt des (impliziten) Vorwurfs der
'Religionsfeindlichkeit’ diskutiert. Abschlieffend werden noch Beziige zur Re-
ligionsphilosophie der Gegenwart hergestellt.

Abstract

In this paper, Hans Vaihinger’s attempt at establishing a fictionalist concep-
tion of religion is reconstructed and contrasted with Heinrich Scholz’s ob-
jections against it. Vaihinger’s reaction to Scholz’s critique is discussed un-
der the aspect of the (unarticulated) accusation of ‘hostility to religion’. Fi-
nally, relations to the current philosophical debate over religion are briefly
outlined.

87 DWORKIN: Religion, 13.
88 ScHOLZ: Die Religionsphilosophie, 265.



	Vaihinger, Scholz und die Religionsphilosophie des Als Ob

