
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Cognoscibilitas intrinseca : Suarezismus und Idealismus

Autor: Knebel, Sven K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sven K. Knebel

Cognoscibilitas intrinseca:
Suarezismus und Idealismus*

Stanislav Sousedik zum 90. Geburtstag

Berühmt ist das vernichtende Urteil, welches der Dominikaner Jözef Maria
Bochehski (1902-1995) über die Logik der Neuzeit gefallt hat: „Inhaltlich
arm, jeder tieferen Problematik bar, mit einer Menge von nicht-logischen
Philosophemen durchsetzt, dazu psychologistisch im schlimmsten Sinne
des Wortes: so können wir zusammenfassen, was wir von der Art der .klas¬
sischen' Logik sagen mußten."1 Das bezieht sich historisch auf diejenige
Formation der Logikliteratur, in welcher der Grundbegriff des Zeichens
(terminus) gegen den der Vorstellung ausgewechselt war. Im Übrigen sind
die intellektuellen Motive der ,Psychologismuskritik' ziemlich undurchsichtig.2

Diejenigen Tendenzen, welche gegen 1900 dieser Kritik verfallen
sind, waren, bei Lichte besehen, ein Produkt der Jesuitenscholastik.3 Zur
nötigen Anerkennung dieser Tatsache gehört indessen auch, daß die
Psychologismuskritik ihrerseits schon älteren Datums ist, als es den Verächtern

der klassischen Logik recht ist. Man darf die Selbstkritik der Jesuiten -
Scholastik nicht unterschätzen. Aus dem Bedürfnis, die Intervention von
Bolzano, Husserl, Frege usw. unter Absehung von dieser Vorgeschichte
haben zu wollen, spricht nichts weiter als ein sachlich ungerechtfertigtes
Vorurteil zugunsten des nationalsprachlichen Stadiums der philosophischen

Literatur. Zuzugeben ist lediglich, daß es auch nicht ganz leichtfällt,
die aus der neueren Diskussion geläufigen Konfliktlinien in deren lateinischem

Stadium wiederzuerkennen.
Im Folgenden ist ein Dokument der Psychologismuskritik avant la lettre

ausgegraben. Es steht in einem fragmentarisch überlieferten Philosophie-

* Der Verfasser dankt der Redaktion für die Erlaubnis, sich bei Professor Jacob Schmutz
(Louvain) für sein anonymes Gutachten zu bedanken. Dieses hat ihn mit Bezug auf den Stoff
der Fußnoten 4 und 154 vor einer Blamage bewahrt.

1 BOCHENSKI, Joseph M.: Formale Logik. Freiburg: Alber 1956, 301.
2 RATH, Matthias: Der Psychologismusstreit in der deutschen Philosophie. Freiburg: Alber

1994; KUSCH, Martin: Psychologism. A case study in the sociology ofphilosophical knowledge.
London: Routledge 1995, hier 95-121.

3 RISSE, Wilhelm: Die Logik der Neuzeit. Stuttgart: Frommann-Holzboog 1964-1970, Bd. 1,

359f.; KNEBEL, S.K.: Von der perception theory of judgment zur Jesuitenscholastik, in: DERS.:

Suarezismus. Erkenntnistheoretisches aus dem Nachlass des Jesuitengenerals Tirso Gonzalez
de Santalla (1624-1705). Abhandlung und Edition Bochumer Studien zur Philosophie 51).

Amsterdam: Grüner 2011, 3-49.



68 Sven K. Knebel

kurs aus dem Fundus der Universitätsbibliothek von Sevilla. Bekanntlich
enthält deren Fondo antiguo neben Material anderer Provenienz eine große

Anzahl philosophischer und theologischer Handschriften, die 1767 die

Plünderung der andalusischen Jesuitenkollegien überstanden haben.4 Das
betreffende Manuskript5 ist auf das Schuljahr 1653/54 datiert. Der Autor,
José de Vitoria y Dävila, ist durch seine Leistungen bisher nicht weiter
bekannt. Auf dem derzeitigen Kenntnisstand ist eine allgemeine Einordnung
des umfangreichen Werkes um so weniger möglich, als gerade die Logik
fehlt, die für diese Zwecke immer besonders aufschlußreich ist. In seinem
Aufbau folgt der Kurs jedoch dem von Rodrigo de Arriaga (1592-1667)
aufgestellten Muster. Nach Hurtado de Mendoza (1578-1641) war Arriaga 1632

der zweite Jesuit gewesen, welcher einen Cursus philosophicus veröffentlicht

hat. Durch die vielbeneidete Fähigkeit zu solchen Großtaten hat die
Jesuitenscholastik im Dreißigjährigen Krieg Europa erobert. Arriaga persönlich

verschlug es nach Prag. Stanislav Sousedik hat uns seinen Cursus
vorgestellt, sowohl in den Systemteilen Logik und Metaphysik als auch in der
sonst noch weniger gern studierten Naturphilosophie.6 Von Aufklärung
und Kulturprotestantismus so beharrlich wie unfair totgeschwiegen, ist
diese Periode inzwischen - nach Karl Eschweilers Pioniertat von 1931 -
dank Ramön Cenal, Piero Di Vona, John P. Doyle, Ulrich Leinsle, Jacob
Schmutz, Marco Forlivesi, Brian Embry und Sousediks rühriger Schule
(Daniel Novotny, Daniel Heider, Petr Dvofäk, Lukää Noväk) endlich auch
ein wohlbestelltes Forschungsfeld der Philosophiegeschichtsschreibung.

Der in der nächsten Ausgabe dieser Zeitschrift edierte Text stammt aus
der Metaphysik, es handelt sich um die kleine Disputation De transcenden-
tali veritate ends.7

4 MOORE SJ., Eduardo: Manuscritos teolôgicos postridentinos de la Biblioteca de la Uni-
versidad de Sevilla, in: Archivo Teolögico Granadino 20 (1957), 211-306; 24 (1961), 101-62; 26

(1963), 131-202. Der verzeichnete Bestand ist auch in das 2005 von Eduardo Penalver begonnene

Digitalisierungsprojekt des Fondo Antiguo aufgenommen.
5 Mss. BU Sevilla Fondo Antiguo 330/049 und 330/050. Beschrieben von Moore in: ATG

20 (1957), 238f. Das zweite ist am oberen Rand schwer beschädigt.
6 SOUSEDÎK, Stanislav: Philosophie der frühen Neuzeit in den böhmischen Ländern. Stuttgart:

Frommann-Holzboog 2009, 77-114. Einzelne Aspekte vertieft in SAXLOVÂ, Tereza/
SOUSEDÎK, Stanislav (Hgg.): Rodrigo de Arriaga. Philosoph und Theologe. Prag: Karolinum
1998. Darin auch POKORNt, Martin: Arriagas Transzendentalienlehre, 113-122. Der beste Kenner

der scholastischen Transzendentalienlehre hat es hingegen auch in einem Festschriftbeitrag

für Sousedik (AERTSEN, Jan A.: Die Transzendentalität des Wahren in der mittelalterlichen

Philosophie, in: BeneS, Jiïi/GLOMBÎCEK, Petr/URBÂNEK, Vladimir [Hgg.]: Bene scripsisti.
Prag: Filosofia 2002, 49-62) vermieden, auf die posttridentinische Scholastik einzugehen.

7 Ms. BU Sevilla Fondo Antiguo 330/050: Commentarii Tractatus in universam Aristotelis
Metaphysicam fols. 75v-82r.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 69

Transzendentale Wahrheit

Wir sprechen auch von einem ,wahren' Freund. Dann verwenden wir dieses

Prädikat nicht in derselben Bedeutung wie in der Rede von einer wahren'

Aussage.8 Verfällt es deswegen der Äquivokationskritik? In dem Lehrstück

von der transzendentalen Wahrheit ging es dem Schularistotelismus
um den Sinn, den es möglicherweise hat, außer mit der auf das Denken zu
beziehenden Unterscheidung von Wahr und Falsch noch mit einem anderen

Begriff von Wahr und Falsch zu arbeiten. Die Scholastik hat Gründe
dafür gesehen, um bei der Frage, wo denn systematisch die Zuständigkeit
für .Wahrheitstheorie' liegt, die Verlegenheit nicht zu verschweigen, die
ihr die Frage bereitete.9 Institutionalisiert war die Unterscheidung zwischen
der .formalen' Wahrheit der Aussagen und der .transzendentalen' Wahrheit

der Dinge.10
Formale Wahrheit und transzendentale Wahrheit. Nicht erst Teile der

modernen Thomasliteratur,11 schon Teile der Thomaskommentierung des

17. Jahrhunderts hätten auf diese „frei erfundene" Unterscheidung gern
verzichtet.12 Aber gerade in Anlehnung an die Autorität des hl. Thomas
(Summa theol. I q. 16 art. 1 und 3) bestand die posttridentinische Studienreform

darauf, daß Wahr auf die Liste der mit dem Begriff des Seienden
koextensiven Begriffe gesetzt blieb, der sog. Transzendentalien. Die Schul-
orden, in diesem Fall die Theatiner, haben noch 1741 diesen Artikel ihres
Kurrikulums für obligatorisch erklärt.13 Wahrheitstheorie fiel damit auch
in den Zuständigkeitsbereich der Ontologie. Weil das Fach Metaphysica

8 „[...] iudicium intellectus, secundum naturam suam, non dicitur verum sicut res dicun-
tur verae, quae habent suam perfectionem." ZuMEL OM., F. (f 1607): Commentaria in Primam
partem S. Thomae Aquinatis Q. 16 art. 1, disp. 2. Salamanca 1590, 516a. Vgl. SuArez SJ., F.:

Disputationes metaphysicae 8 prooem., in Opera omnia, Paris: Vivès 1856-1878, t.25, 275a.
9 Tentzel, J. (f 1685): De veritate cognitionis humanae exercitatio philosophica § 1.

Wittenberg 1655, A2v. Ein gelehrter Suarezianer und Anticartesianer.
10 Andreas A CRUCE (Lao) OCD. (t 1675): In Primam partem D. Thomae disputationes

theologicae § 2282. Genua 1650, t.i, 420b.
11 Aertsen, Jan A.: Transcendens - Transcendentalis. The Genealogy of a Philosophical

Term, in: STEEL, Carlos/HAMESSE, Jacqueline (Hgg.): L'élaboration du vocabulaire philosophique

au moyen âge. Actes du Colloque international de Louvain-la-Neuve et Leuven 12-14
septembre içç8 organisé par la Société Internationale pour l'Étude de la Philosophie Médiévale.

Turnhout: Brepols 2000, 241-255. Zur Kontroverse zwischen Aertsen und L. Dewan
GORIS, Wouter: Wahrheitsspiele. Die Herausbildung der mittelalterlichen Korrespondenztheorie

der Wahrheit vom Standpunkt einer antirealistischen Wahrheitstheorie aus betrachtet, in:
Miscellanea Mediaevalia 35. Berlin: De Gruyter 2010, 286-318, hier 301L Bei diesem Beitrag ist
zwischen der soliden Dogmengeschichte des 13. und frühen 14. Jahrhunderts und der kruden
foucaultistischen Hypothesenbildung zu unterscheiden.

12 SILVA Y Pacheco OSB., D. (f 1677): Commentaria theologica in Primam partem D.
Thomae Q. 16 art. 8,1, 38. 60, Madrid 1663-1665, t.2, 552b. 558a. Anders IRENAEUS A S. IACOBO

OC. (f 1676): Integer philosophiae cursus: Metaph. 1, 3,1. Paris 1658, t.2/2, 22ia/b.
13 Constitutiones et décréta Congregationis Clericorum Regularium pro studiis et scholas-

ticis. Rom 1741, 22.



7° Sven K. Knebel

der Ort dafür war, war das Kapitel über die transzendentale Wahrheit
nicht die Deponie für eine scholastische Spruchweisheit, die gesammelt
irgendwo unterzubringen es das Bedürfnis geben mochte. Mit dieser
Materialsorte ergibt sich stofflich so gut wie keine Überschneidung.14 Über die

„Legitimation" der Dinge15 wurde gewacht, nicht über die Evidenz der Axiome.

In der Metaphysik der zweihundert Jahre vor Kant hat das Lehrstück
systematisch die Aufgabe gehabt, sich über den binären Code real / irreal
zu verständigen.16 Bei ,Realität' war dabei nicht an die materielle Welt
gedacht, an das Außenweltproblem, sondern gemeint war positiv Existenz-
fahigkeit. Auch solches, betont ein protestantischer Zeitgenosse Vitorias,
was „außerhalb des Verstandes nirgendwo existiert",17 ist in diesem Sinn
,wahr'. Jeder Gedanke ist das, auch der Irrtum.18

Unmittelbar gibt es keine Veranlassung dazu, das Lehrstück zur
Psychologismuskritik historisch in Beziehung zu setzen. Ob Wahrheit im au-
ßerpropositionalen Sinn zugelassen ist oder nicht, interessiert die Logik
nicht. Die berechtigten Zweifel an der Haltbarkeit der traditionellen
Disjunktion Logik / Metaphysik setzen woanders an.19 Wo das Lehrstück
akzeptiert war, hat das der Bereitschaft nicht im mindesten Abbruch getan,
die Logik mit den drei Verstandeshandlungen befaßt zu denken. In der

Differenzierung zwischen Real und Irreal war von der Vorstellungstätigkeit
so wenig abgesehen, daß das nur im Hinblick auf eben diese Sinn hatte.
Denn daß es nur in der Vorstellung besteht, definierte das Irreale (ens ra-
tionis).20

Oder auch andersherum. Neben der Logique von Port Royal ist Lockes
Essay concerning Human Understanding zweifellos eine Haupturkunde des

Psychologismus. Darin ist demonstrativ Desinteresse an dem Lehrstück
bekundet.21 Man könnte das für nicht weiter erstaunlich halten. In der Exis-

14 Zu Vergleichszwecken aus demselben Kulturkreis konsultierbar ist Novarini CR., A.

(f 1650): Omnium scientiarum anima, hoc est, Axiomata physio-theologica 30, 1. Lyon 1644-
45. t-3. «7-93-

15 Andreas A CRUCE: In Primam partem D. Thomae §§ 2333, 2336, [nt. 10] t.i, 427b/28a.
16 „Constituendum est aliquod genus veritatis, quod proprie conveniat entibus realibus,

cum entia realia ,vera' appellemus, et ea a non veris distinguamus." ZUMEL: In Primam partem

S. Thomae Q. 16 art. 2, disp. 1, [nt. 8] 517b. Vgl. JAVELLI OP., C.: Quaestiones in Aristotelis
XII Metaphysices libros 4, 3. ('1532) Lyon 1576, 35r/v; Lambert, J.H.: Anlage zur Architectonic
§ 297. Riga 1771 / Repr. Hildesheim: Olms 1965, Bd. 1, 285Üf.; KlRWAN, R.: Metaphysical Essays
§ 851. London 1809, 424t

17 Velthuysen, L. (f 1685): De initiis primae philosophiae iuxta fundamenta Cl. Cartesii.
Utrecht 1662,121. Wieder in Opera omnia, Rotterdam 1680, 884a.

18 CONTI (DE COMITIBUS) OSA., P. (f 1697): Disputationes metaphysicae 3, 2, 2. München
1658, 456-460.

19 Knebel, S.K.:,Metaphysikkritik'? Historisches zur Abgrenzung von Logik und Metaphysik,

in: Medioevo 34 (2009), 399-424.
20 Die historischen Nachweise bei Knebel: Suarezismus, [nt. 3] 358b
21 LOCKE, J.: An Essay concerning Human Understanding 4, 5, 11, ed. A.C. Fraser. New

York: Dover 1959, vol. 2, 249b



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 71

tenz des Lehrstücks liegt aber nicht schon der Beweis dafür, daß die
scholastische Kultur, Augustin folgend,22 darauf fixiert gewesen wäre, unserer
Verwendungsweise des Wortes ,wahr' auch eine dem human understanding
entzogene, eine denkunabhängige oder dem Denken abgewandte Seite zu
sichern. Aristoteles hat nämlich dafür gesorgt, daß die Vorbehalte dagegen,
von Wahr und Falsch anders als in dem Aussagenkontext zu sprechen,
immer rege geblieben sind.23 Semantisch, hat Thomas von Aquin der Scholastik

die Richtung gewiesen, gibt es .Wahrheit' nicht ohne irgendwie die
Hinordnung auf den Verstand. Die Wahrheit im metaphysischen Sinn,
auch sie, impliziert das Denken.24 Womit sich die Frage stellte: „Doch durch
die Beziehung auf welchen Verstand heißt das Ding wahr?"25 Bei Thomas
und in der Metaphysik der Dominikaner26 ist die Antwort klar. Während
die Lehre vom ordo ad intellectum bei ihnen in ein großes Narrativ gehört,
das bei Gottes Exemplarursächlichkeit anhebt, hat die Jesuitenscholastik,
Duns Scotus folgend, den ordo ad intellectum neutralisiert.27 Manchmal
adressiert er dann ein Ideal, an welches Annäherung möglich ist,28 bisweilen

auch kurzerhand den menschlichen Verstand.29 An Widerspruch hat es

22 AUGUSTINUS: Soliloq. 2, 5. PL (Migne) 32, 888.
23 ARISTOTELES: Metaph. VI, 4, 1027625. - „Profecto Aristoteles et Philosophi fere semper

loquuntur de veritate complexa et de veritate intellectus potius quam de veritate rerum."
ZUMEL: In Primam partem S. Thomae Q. 16 art. 1, disp. 1, [nt. 8] 510a.

24 „Omnes [...] fere autores conveniunt, res dici veras per ordinem ad intellectum." TORRES

(TURRIANUS) SJ., L. (f 1635): Selectae disputationes in Theologiam scholasticam 1, 10, 1. Lyon
1634, 46bE. Zutreffend zur Alternative zwischen Thomas von Aquin und Petrus Aureoli
IZQUIERDO SJ., S. (f 1681): Pharus Scientiarum, ubi quidquid ad cognitionem humanam huma-
nitus acquisibilem pertinet, pertractatur 3, 102. Lyon 1659, t.i, 127b. Zustimmend zu Aureoli:
HURTADO DE MENDOZA SJ., P. (f 1641): Universa Philosophia: Metaph. 7, 3. Lyon 51624,

8i7b/i8a; COMPTON-CARLETON SJ., Th. (f 1666): Philosophia universa: Metaph. 3, 1, 2-3.
Antwerpen 1649, 578a. Ablehnend FASULO (FASOLUS) SJ., G. (f 1639): In Primam partem Summae
D. Thomae commentaria Q. 16,1, 37-39. 52-53- Lyon 1623-36, t.2, 32ia-22a. 3246-253.

25 „Sed per comparationem ad quem intellectum res dicitur vera?" IOANNES Duns SCOTUS:

Quaestiones subtilissimae in Metaphysicam Aristotelis 6, 3, 2, in: Opera omnia, ed. L. Wadding.
Lyon 1639 / Repr. Hildesheim: Olms 1968, t.4, 664b.

26 „[...] licet res non dicatur formaliter vera nisi per comparationem ad intellectum, non
tarnen dicitur vera primo et principaliter in ordine ad intellectum humanum, sed in ordine
ad intellectum divinum." SYLVESTRIS OP., Franciscus de (f 1528): Commentaria in Summam
contra gentiles 1, 62, § 3, in: S. Thomae Aquinatis Opera omnia, ed. Leonina t.13. Rom:
Typography Polyglotta 1918, i77a/b. Wiederholt von ARAUJO OP., F. (f 1664): Commentaria in
universam Aristotelis Metaphysicam 4, 5, 2, 13. Salamanca 1617, t.i, 55oaB; IOANNES A S. THOMA
(POINSOT) OP. (f 1644): Cursus theologici in Primam partem D. Thomae tomus secundus 2,1,
34. Lyon 1643, 41a.

27 Zur Übereinstimmung und Differenz von Skotisten und Thomisten SlRI OP., G.:
Universa Philosophia Aristotelico-Thomistica: Metaph. 10,1, 6. Venedig 1719, t.4, 88a.

28 „[...] conformitas rei cum intellectu perfecte cognoscente. [...] Dicitur [...] ,cum intellectu
perfecte cognoscente': sive demum increatus sit, sive creatus, dummodo sit perfecte cognos-
citivus." POLIZZI SJ., G.: Philosophicae Disputationes: Metaph. 45, 2-3. Palermo 1675, t.3, 576a/b.

29 HURTADO DE MENDOZA: Curs. phil.: Metaph. 7, 18, [nt. 24] 820a. Vgl. auch SMISING

OFM., Th. (f 1626): Disputationes theologicae 3, 1, 41. Antwerpen 1626-1627, t.i, 330a;



72 Sven K. Knebel

nicht gefehlt,30 mit dem größeren Nachdruck übrigens anscheinend diesseits

der Pyrenäen.31 Die Humanisierung des ordo ad intellectum sei der
Irrtum der heidnischen Antike.32 Nur fideistisch, orientiert an der Hinordnung

auf den Bezirk der Exemplarursächlichkeit, sei es zulässig, den

irrtumsanfälligen Verstand in den ordo ad intellectum mit einzubeziehen.33

Nichtsdestoweniger hat die Umadressierung ansteckend gewirkt, nicht nur
auf andere katholische Ordensschulen, einschließlich der sonst für ihre
Strenge berühmten Karmeliter.34 Ausgehend von der iberischen Szene hat
der Trend den gesamten europäischen Aristotelismus erfaßt, auch den an
den protestantischen Universitäten. Der Vorgang ist eine Facette der
facettenreichen Erfolgsgeschichte der 1597 erschienenen Disputationes Meta-
physicae des Francisco Suärez.35 Es ist daher nicht selbstverständlich, daß
das Lehrstück in dem Essay concerning Human Understanding nicht
rezipiert ist. Philosophiegeschichtlich wäre die These plausibel vertretbar:
Der Psychologismus war eine Folgelast der anthropozentrisch gnoseologi-
sierten transzendentalen Wahrheit.

Forsche Thesen dieser Art sind in der Vergangenheit beliebt gewesen,
ihr Reiz hat nachgelassen. Um zu erfahren, was es uns über den
Psychologismus und die Herkunft der Psychologismuskritik zu sagen hat, müssen

Gavardi OSA., F.N. (f 1715): Philosophia iuxta doctrinam S. Augustini: Metaph. 3, 2, 7. Rom 1701,

t-4. 446.
30 „Res [...] non dicitur vera, quia conformatur intellectui nostro." ZUMEL: In Primam partem

S. Thomae Q. 16 art. 1, disp. 2, [nt. 8] 515a. - „Impossibile est, quod ens sit verum per or-
dinem ad intellectum creatum." VERANO CR., C.F. (f 1713): Philosophia universa speculativa
peripatetica 4, 31, 4, 16. München 1686, t.4, 685a. So auch eine Minderheit der Jesuiten:
FONSECA SJ-, P. (f 1596): Commentaria in libros Metaphysieorum Aristotelis 4, 2, 6, 10. ('1577)
Köln 1615 / Repr. Hildesheim: Olms 1964, t.i, 803-05; LESSIUS SJ., L. (J- 1623): De perfectio-
nibus moribusque divinis 6, 31-37, in: Opuscula varia. Paris 1637, 338-348; FASULO: In Primam

partem S. Thomae Q. 16,1, 50-51, [nt. 24] t.2, 324b; Der-Kennis SJ., I. (f 1656): De Deo uno 7,

I, Brüssel 1655, 87L Auf Fonseca stützt sich Voetius, P. (f 1667): Prima philosophia reformata
II, 1, 14-16. Utrecht 1657, 262ft.

31 Besonders auch von Seiten der Cartesianer: BAYLE, P. (f 1706): Institutio brevis et accu-
rata totius philosophiae, in: Œuvres diverses. Den Haag 1737, t.4,199-524, hier 488b; SPERLETTE,

J. (f 1724): Logica et Metaphysiea nova: Metaph. 1, 6,1. Berlin 1696,178F.
32 TlMPLER, C. (f 1624): Metaphysicae systema 2, 8. ('1604) Hanau 1616, 152; Du BOIS

(SYLVIUS), F. (t 1649): Commentarii in totam Primam partem S. Thomae Aquinatis Q. 16 art. 1,

3. ('1620) Antwerpen 1698, i4ob/4ia; Arnou OP., N. (f 1692): Dilucidum philosophiae syntagma:

Metaph. 7, 24. Padua 1686, t.7, 429.
33 BLASIUS A Conceptione (B. Riquet) OC. (t 1694): Metaphysiea iuxta eximiam Angelici

Doctoris D. Thomae et scholae eius doctrinam 22, 4. Paris 1640, 498b; PHILIPPUS A SS. TRINI-
TATE (E. Julien) OC. (f 1671): Summa philosophica 3, 8, 2. Köln 1655, t.3, 139; GABRIEL A S.

VlNCENTIO OC. (f 1671): In libros Aristotelis de ortu et interitu etc. opus: Metaph. 25, 71. Rom
1670, 92b.

34 Aversa CR., R. (f 1657): Philosophia 6, 5. ('1627) Bologna '1650, t.i, 2048-2078. - „[...]
remote consistit in conformitate et adaequatione cum intellectu divino, non proxime."
ZAGAGLIA OC., Z. (f 1711): Cursus theologici secundum mentem Ioannis Bacconi tomus
secundus. Parma 1674, 466b.

35 SUÂREZ: Dispp. metaph. 8, 7, 29, [nt. 8] t.25, 305a.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 73

wir für die barockscholastische Befassung mit dem Lehrstück schon etwas
Geduld aufbringen.

Barockscholastik

Wie häufig in der deswegen gern abwertend sogenannten ,Schulphilosophie',

liegt die Bedeutung auch des hier edierten Texts nicht in der
Originalität der vertretenen These, sondern in der Tendenz, mit welcher sich
auf dem bezogenen Standpunkt in eine laufende Diskussion eingeschaltet
wird. Disputiert wird nicht gegen den radikalen Zweifel, gegen Leute wie
Väzquez oder später Spinoza, die ehrlich genug waren zuzugeben, daß sie
mit dem Lehrstück von der transzendentalen Wahrheit nichts anfangen
konnten.36 Auch nicht gegen den klugen Einwand, daß das Prädikat Wahr
vielleicht doch ein Prädikat höherer Ordnung, ein zweitintentionales, ist.37

Disputiert wird gegen eine Theorie, die Arriagas, welche sich von der des
Autors insofern relativ wenig unterscheidet, als sie beide die seit Suärez
übliche Position übernehmen, derzufolge dieses Prädikat eine .intrinsische
Denomination' des Seienden bezeichnet, d.h. eine dem beizulegende
Eigenschaft.38

Suärez hatte dieser Festlegung hinzugefügt: eine intrinsische Denomination

ja, allein nicht ohne daß diese Eigenschaft x ein gewisses y „konnotiert".

Transzendental wahr, hatte das Ergebnis seiner unübertroffen gründlichen

Studien gelautet,39 ist das Ding, weil und insofern bei ihm dessen

kognitive Repräsentation konnotiert und es dieser „konform" ist.40 Nicht in

36 „[...] Veritas [...] solum est in intellectu iudicante et enunciante: in rebus vero denomi-
natione quadam extrinseca sub respectu ad intellectum VÂZQUEZ SJ., G. (f 1604):
Commentant! ac Disputationes in Primam partem S. Thomae 77, 16. Alcalà '1598, t.i, öoga/b;
Spinoza, B.: Cogitata metaphysica 1, 6, 3-4, in: Opera quae supersunt omnia, ed. C.H. Bruder,
Leipzig: Tauchnitz 1843, t.i, 113. - „Vasquez [...] ingenue fatetur in sua sententia defendi non
posse veritatem esse proprie passionem entis." Mastri OFM., B. (f 1673): Disputationes ad
mentem Scoti in XII libros Aristotelis Stagiritae libros Metaphysicorum 5,129. ('1646) Venedig
1708, t.i, 156a.

37 VALENCIA SJ., G. (t 1603): Commentaria theologica 1, 1, 16, i. Ingolstadt 2i592, t.i, 373A.
- „Sed plane a nobis cogitatur huiusmodi ordo et relatio cuiusque rei quatenus conformis ad
intellectum et cognitionem. [...] Ipsa Veritas sumpta pro relatione conformitatis est relatio
ficta." Aversa: Philosophia 6, 3, [nt. 34]. t.i, 198b. i99b/20oa. Scharf dagegen Aversas Ordensgenosse

PASQUALIGO CR., Z. (f 1664): Disputationes metaphysicae 2, 66, 1, 3-12. Rom 1634-
1636, t.2, 6i8a-2ib.

38 SuÂREZ: Dispp. metaph. 8, 7, 21. 34, [nt. 8] t.25, 302a/b. 306b. Vgl. PASQUALIGO: Dispp.
metaph. 2, 65, 3, 4, [nt. 37] t.2, 610b („sententia communis").

39 Zu Suärez als Endstation DARGE, Ralf: Suärez' Theorie der ontischen Wahrheit und die
Metaphysiktradition, in: Theologie und Philosophie 79 (2004), 31-54.

40 SUÄREZ: Dispp. metaph. 8, 7, 24-25, [nt. 8] t.25, 303b; ebd. 8, 8,11, [nt. 8] t.25, 3u«i. Vgl.
TORRES: In Theologiam schol. 1, 10, 1, [nt. 24] 47bD („communis fere omnium autorum").
Suärez folgen z.B. auch IOANNES A S. Thoma: In Primam partem D. Thomae 2, 1, 33, [nt. 26]
t.2, 41a; Andreas A Cruce: In Primam partem D. Thomae § 2343, [nt. 10] t.i, 429a; NORRIS, J.



74 Sven K. Knebel

allen Einzelheiten, doch dem Grundgedanken nach, ist es „im Bannkreis
des Suârez"41 barockscholastisch üblich gewesen, dieses Seinsattribut
zweistellig zu konstruieren. Das Kapitel von der transzendentalen Wahrheit
bezog das Seiende auf das Erkenntnisvermögen.42 Es erörterte die Realität im
Hinblick auf den für sie aufnahmefähigen Verstand.43 Die von der formalen
Wahrheit her vertraute Konformität wurde, verbunden mit einem
Richtungswechsel der Adäquationsbeziehung, den Dingen übergestülpt (con-
formabilitas, adaequabilitas). Das gilt keineswegs nur für Milieus, in denen
eine Ordensphilosophie, etwa bei den Theatinern, dazu neigte, sich eklektisch

bei den Jesuiten zu bedienen. Suârez hat diese Theorie ja nicht erfunden,44

er hat ihr den letzten Schliff gegeben, ihr die Klassizität verschafft,
die sie das 17. Jahrhundert über behauptet hat,45 auch unter Cartesianern.46
Auf Seiten der Dominikaner wurde sich freilich dagegen gesträubt, daß bei
dem ordo ad intellectum von keiner anderen Beziehung als der Erkenntnisbeziehung

die Rede sein sollte.47 Suârez wurde dafür getadelt, daß er hier

(f 1711): An Essay towards the Theory of the Ideal or Intelligible World 6, i, 1. London 1701-04,
vol. 1, 308.

41 Andersen, Claus A.: Metaphysik im Barockscotismus. Untersuchungen zum Metaphysikwerk

des Bartholomaeus Mastrius. Amsterdam: Benjamins 2016, 579.
42 „[...] dico [...] de ente respectu potentiae cognoscitivae [...], ens ut tale dicere ordinem

ad intellectum [...]." Arriaga SJ., R.: Cursus philosophicus: Metaph. 1, 109. Antwerpen '1632,

833b. - „Veritas ista transcendentalis [...] involvit quasi comparationem aut relationem entis
ad potentiam cognoscentem." JACCHAEUS, G. (f 1628): Prima philosophia sive Institutiones
metaphysicae. Leiden 1640, 62. Das an die holländischen Generalstände gerichtete Vorwort
dieses schottischen Suarezianers ist von 1616. Ihm widersprach BURGERSDIJK, F. (j-1636):
Institutiones metaphysicae 1,18, 6-7. Leiden 1640, io6f. Bemerkenswert verhalten die Kritik an
Suârez bei REVIUS, J. (f 1658): Suarez repurgatus, sive Syllabus Disputationum Metaphysica-
rum Francisci Suarez. Leiden 1644,120-123.

43 „[...] est ipsum esse reale cuiuscumque rei in ordine ad intellectum, quo cognosci
potest." Muniesa SJ., T. (f 1696): Disputationes scholasticae de essentia et attributis Dei 16,15.
Barcelona 1687, 296b.

44 „(Opinio communis) dicit, quod Veritas est conformitas rei ad intellectum." SONCINAS

OP., P. (-j 1494): Quaestiones metaphysicales 6, 16. Lyon 1579, 112a. Erläutert ebd. 6, 17, p.
113a. Darauf gestützt ZUMEL: In Primam partem S. Thomae Q. 16 art. 3, disp. 1, [nt. 8] 524a.

45 AVERSA: Philosophia 6, 2, [nt. 34] t.i, 194a; MASTRI: Metaph. 5, 161, [nt. 36] t.i, 165b;
SCHEIBLER, Ch. (f 1653): Metaphysica 1, 9, 24. Genf 1636,121; BARON, R.: Metaphysica generalis
4, 4. Leiden 1657, 31. - Auch von Kritikern bestätigt: „[...] valde communis hodie est sententia
statuens conceptum veritatis in conformabilitate ad intellectum." SlCHEM OFM., W. (f 1691):

Integer cursus philosophicus: Metaph. 3, 51. Antwerpen 1666, t.i, 236b.
46 CLAUBERG, J. (f 1665): Ontosophia § 153. Amsterdam 31664, 35. Wieder in Opera omnia

philosophica. Amsterdam 1691, 308.
47 „Falso dicit Suarez, si sermo sit de veritate transcendentali extensa ad divina et creata,

non posse exponi per aliam conformitatem quam cogniti et cognoscentis, repraesentati et
repraesentantis." MARIALES OP., X. (f 1660): Bibliotheca interpretum ad universam Summam
Theologiae D. Thomae Aquinatis 3, 7, 5. ('1638) Venedig 2i66o, t.3,171b. Aus der ausführlichsten

Rezension von Suârez' 8. Disputation überhaupt. Speziell zu deren 7. Sektion: ebd. 3, 7,

5-6, pp. i68bD-i73aA.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 75

Reflexion mit einmenge.48 Der von ihm neutralisierte ordo ad intellectum
laufe auf die Konfusion der beiden Aspekte des Wortes ,Wahrheit'49 und
die von ihm betriebene Aufwertung des metaphysischen Aspekts zugleich
auf eine Umpolung der traditionellen Semantik von ,wahr' hinaus.50 Zu
dem Vorgang wurden bestimmte Entwicklungen auf anderen Gebieten, z.B.

in der Semiotik, auch bereits in Beziehung gesetzt.51
Nur vereinzelt ist das Dogma vom ordo ad intellectum geradezu

abgelehnt,52 ist die Zweigleisigkeit der Adäquationsbeziehung mißbilligt53 und
darüber lamentiert worden, wie inzwischen sich kaum noch über das Ob
der Gegenrichtung der Kopf zerbrochen werde, sondern bloß noch onto-
logisch über das Wie.54 Man könnte von einer .nonkonformistischen'
Minderheit sprechen. Einer aus dieser Gruppe ist Vitoria. Daß dieser Dissident
aus dem Schoß der Gesellschaft Jesu kommt, sichert seiner Intervention
ein Interesse, das sie sonst nicht von vornherein hätte.

INTRINSEZISMUS

Der Wortführer des herrschenden Paradigmas hieß Arriaga. Erfunden hat
er die Formel nicht, aber Suärez' Doktrin ist bei ihm herausfordernd auf

48 „[...] Suarez [...] addit saltem illam connotationem et quasi reflexionem conformitatis
ad conceptum [...] Nec video [...], quae nécessitas sit reflexionis, quam Suarez tangit; non
enim per reflexionem, sed per actum rectum dicimus res esse veras veritate transcendentali

Ebd. 3, 7, 4, [nt. 47] t.3, iÖ4aA; ebd. 3, 7, 5, [nt. 47] t.3, i6gaB.
49 „Confundere [...] videtur Suarez [...] veritatem transcendentalem cum veritate intellec-

tuali quasi pro una et eadem veritate, dum ait, rerum veritatem posse attendi per ordinem
ad intellectum et divinum et creatum." Ebd. 3, 7, 5, [nt. 47] t.3, i7iaB.

50 Ebd. 3, 5, 6, [nt. 47] t.3, i37a/b; 3, 7, 6, [nt. 47] t.3, i72bD-73bD.
51 Linze (Lynch) OP., D. (f 1697): Summa philosophiae speculativae iuxta meutern et doc-

trinam D. Thomae et Aristotelis 1, 4,1, 4,1-2. Paris 1666-1670, t.i, 1546/553.
52 „Veritas transcendentalis est formaliter in rebus ipsis absque ordine ad intellectum

sive divinum, sive humanum." LALEMANDET O.Minim., J. (f 1647): Disputationes metaphysi-
cae 2, 3,10. München 1645, 45.

53 VÄZQUEZ: In Primam partem S. Thomae 77, 12, [nt. 36] t.i, 608a; LE RÊES, F.: Philoso-
phia: Metaph. 3, 3, 3. ('1642) Paris 1660, t.4,172.

54 „Communis hodie, omnium ,accuratiorum Metaphysicorum', ut non nemo dicit, sen-
tentia veritatem transcendentem describit per relationem ad intellectum, eamque exponit
per vocabula .conformitatis', .congruentiae', .convenientiae', .adaequationis' aliaque similia,
quae fere pro aequipollentibus habentur. [...] Verum equidem est, hanc de conformitate ilia
sententiam hodie inter Metaphysicos esse communiorem: sed nec minus verum est, in ea
conformitate explicanda, mira inter illos esse difformitatem et confusionem. Aliqui dicunt,
esse relationem realem praedicamentalem, alii transcendentem, rationis alii, constituunt in
denominatione plane extrinseca, alii addunt intrinsecam. Conformitas ilia, in specie, vel
actualis dicitur, vel aptitudinalis [...]." Ebel, K. (f 1664): Collegium Metaphysicum in Acade-
mia Marpurgensi publice propositum 1, 5, 2, 3-4, in: Opera philosophica. Frankfurt a.M. 1677,

8iob/na.



76 Sven K. Knebel

die Formel von der intrinsischen Erkennbarkeit der Dinge gebracht.55 Dafür
begegnet auch der Ausdruck cognoscibilitas transcendentalism Der Gegenbegriff

,extrinsische Erkennbarkeit' beschäftigte damals die Scholastik
wegen seiner Eignung zur Supertranszendentalie.57 Man kann ja das Irreale
ontologisch noch so sehr diskriminieren, trotzdem ist es unbestreitbar auf
seine Weise genauso ein Gegenstand des Denkens, philosophisch sogar ein
sehr ergiebiger. Befaßt sich das Denken hingegen mit der Realität, dann
beruht das irgendwie auf einer anderen Voraussetzung. Die Realität, zeigt
sich Arriaga überzeugt, ist darauf angelegt, daß das Denken sich auch eine
richtige Ansicht über sie bildet. Sie besteht nicht aus Dingen an sich.
Andere haben über die bei ihm darauf gelegte Emphase gespöttelt,58 und für
streng beweisbar hat auch er das nicht gehalten, aber Arriagas Welt ist
kognitiv einladend. Wie sie auf unsere Sinnesausstattung abgestimmt ist,
ermutigt sie zu empirischer Forschung. Arriaga kultiviert jene „kontemplative

Weltfrömmigkeit", die wir später aus dem 17. Jahrhundert nicht nur
auch woandersher kennen,59 sondern mit der Arriaga anscheinend Schule
gemacht hat. Ein jüngerer Jesuit der mehr eleganten Art preist die
theoretische Neugierde (curiositas) als die Nachahmung von Gottes Allmacht:
Wie diese allen Dingen ihre Realexistenz, so gibt unser Verstand ihnen ihre

Existenz in der Vorstellung, und das ist, nach der Selbsterhaltung,
dasjenige, worauf jedes Ding am meisten erpicht ist: Totus mundus, et quid-
quid est in mundo, appétit cognoscif0 Der Kontrast zu der düsteren Anti-

55 „Probabilius censeo, cognoscibilitatem esse intrinsecam et essentialem obiectis."
ARRIAGA: Curs. phil. : Metaph. i, 107, [nt. 42] 833a.

56 Wietrowski SJ., M. (J 1737): Philosophia disputata: Log. § 321. Prag 1697, 96a.
57 „Verum solum extenditur ad ens reale. Ens autem rationis sive non-ens [...] non habet

in se intrinsecam cognoscibilitatem, sed tantum extrinsecam [...], ita neque intrinsecam, sed

extrinsecam dumtaxat habet veritatem [...]." AraujO: In Metaphysicam 4, 5, 2, 3, [nt. 26] t.i,
54ob/4ia. Dazu grundlegend DOYLE, John P.: Extrinsic Cognoscibility: A i7,h-Century Su-

pertranscendental Notion, in: The Modern Schoolman 68 (1990-91), 57-80, wieder in Ders.:
On the Borders ofBeing and Knowing: Some Late Scholastic Thoughts on Supertranscendental
Being. Leuven: Univ. Press 2012; Ders.: Supertranszendent, in: RITTER, Joachim/GRÜNDER,
Karlfried/GABRIEL, Gotthard (Hgg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Basel: Schwabe

1971-2004, Bd. 10, 644-649.
58 SOARES SJ., F. (f 1659): Cursus philosophicus: Metaph. 1, 1, 72-74. Coimbra 1651, t.4,

i2b/i3a; LOURENÇO (LAURENTIUS) SJ., A. (f 1695): Cursus philosophicus: De ente metaphysico
1, 2, 260. Lüttich 1688, t.3, 36b. - Über die Schranken der Wahrnehmbarkeit: „Perceptibilitas,
prout respicit mentem creatam, alicui enti non convenit, ac propterea non potest appellari
.transcendens'." CARAMUEL Y LOBKOWITZ OSB., J. (f 1682): Rationalis et realis philosophia § 589.
Löwen 1642, 98b.

59 HÜBENER, Wolfgang: Zum Geist der Prämoderne. Würzburg: Königshausen & Neumann
1985, 40. Mit Bezug auf Leibniz und den Chemiker Boyle.

60 VISLER SJ., F. (f 1675): Conclusiones logicae per XXXIV principia philosophica §§ 1-2.

Dillingen 1663, 3-5. Zur Biobibliographie ROMSTÖCK, Franz S.: Die Jesuitennullen Prantl's an
der Universität Ingolstadt und ihre Leidensgenossen. Eichstätt 1898, 421-24. Nicht speziell zu
Arriaga, jedoch unter ständiger Rücksicht auf ihn, LEINSLE, Ulrich G.: Dilinganae Disputa-
tiones. Der Lehrinhalt der gedruckten Disputationen an der Philosophischen Fakultät der Uni-



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 77

thetik von Sein und Schein, in welcher sich der Criticôn eines anderen von
Arriagas Zeit- und Ordensgenossen ergeht, und die literaturwissenschaftlicher

Dilettantismus für ,typisch barock' hält, könnte krasser nicht sein.61

Das skeptische Image, das der Dialektiker Arriaga in der Popularphiloso-
phie der Frühen Neuzeit gehabt hat,62 ist ihm bezeichnenderweise dort
zugefallen, wo es um die Sicherheit der Unterscheidung zwischen formaler
und transzendentaler Wahrheit nicht mehr zum Besten stand.63

Die Beispiele, anhand deren das Kapitel von der transzendentalen Wahrheit

seit dem 14. Jahrhundert abgehandelt worden ist, zehren gerade von
dem Gegensatz von Sein und Schein: .wahres' Gold und Katzengold.
Deswegen betätigt sich der Suarezianer sprachregelnd.64 Arriaga ordnet den
Gegensatz von Sein und Schein einer neuen Begrifflichkeit unter: „Auf
andere Weise läßt sich ,wahr' so verstehen, daß es ein Ding unter dem
Aspekt bezeichnet, daß dieses mit dem Begriff von sich in Übereinstimmung
sein kann, d.h. daß es wirklich so ist, wie es das Denken begreift oder be -

greifen könnte." Diese Terminologie wird mit Suärez beglaubigt.65 Ihr Sinn
erschließt sich nicht auf Anhieb. Einen Wink gibt die Tatsache, daß die
Suärezrezeption des Wolffianismus die .transzendentale' Wahrheit in „die
Übereinstimmung mit den Erfahrungsgrundsätzen"66 setzen und in das

Prinzip der Identität, das Prinzip des zu vermeidenden Widerspruchs und,
vor allem, das Prinzip vom zureichenden Grund analysieren wird. Damit
bewaffnet wird dann die Realität dem Traum kontrastiert.67

versität Dillingen 1555-1648. Regensburg: Schnell & Steiner 2006; DERS.: Makrokosmos und
Mikrokosmos bei Johannes Zahn (1641-1707). Pansophische Universalwissenschaß und Poly-
historie in Oberzell, in: FLACHENECKER, Helmut/WEISS, Wolfgang (Hgg.): Oberzell - Vom Prä-
monstratenserstift (bis 1805) zum Mutterhaus der Kongregation der Dienerinnen der heiligen
Kindheit Jesu Quellen und Forschungen zur Geschichte des Bistums und Hochstifts Würzburg

62). Paderborn: Schöningh 2006, 385-428.
61 Aus dem längst, von Batllori, der aragonesischen Jesuitenkultur zurückerstatteten

Rhetorikprofessor Baltasar Graciän einen Voraufklärer macht Blumenberg, Hans: Die
Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983,108-120.

62 Villemandy, P. (f 1703): Scepticismus debellatus. Leiden 1697, 32. Daher, trotz Bayles
Kritik daran, STOLLE, G.: Anleitung zur Historie der Gelahrtheit. Jena 1736, 490. Echte Skeptiker

sind die Jesuiten Antonio Fortis (f 1707) und Johann Baptist Hofer (f 1760).
63 „Verum reale et formale sic cohaerent, ut, quae de uno asserta fuerint, ea merito ad

alterum possint transferri." VILLEMANDY: Scepticismus, [nt. 62] 196.
64 Zustimmend Aversa: Philos. 6, 2, [nt. 34] t.i, 195b. Kritisch MastrI: Metaph. 5,123, [nt.

36] 154b; COMPTON-CARLETON, Phil, univ.: Metaph. 3, 1, 4, [nt. 24] 578a/b; ALER SJ., P. (f
1727): Philosophia tripartita: Metaph. § 16. Köln 1710-24, t.3, 261b.

65 „Aliter potest aeeipi .verum', quatenus significat id quod est conformabile cum con-
ceptu ipsius, id est, quod ita est ut concipitur, vel ut potest concipi [...] Est communis inter
recentiores." ARRIAGA: Curs. phil. : Metaph. 1, 100, [nt. 42] 832a. Vgl. HURTADO de MENDOZA:
Curs. phil.: Metaph. 7, 17, [nt. 24] 819b.

66 LOSSIUS, J. Ch.: Neues philosophisches allgemeines Real-Lexikon s.v. .Wahrheit'. Erfurt
1803, Bd. 4, 55of.

67 WOLFF, Ch. (f 1754): [Deutsche Metaphysik] 2, 44. Frankfurt a.M. 1740, 9of.; Ontologia
§ 502. Frankfurt-Leipzig 1736 / Repr. Darmstadt 1962, 387-389; BÜLFINGER, G.B.: Dilucida-



78 Sven K. Knebel

Im 17. Jahrhundert hat erst Arriagas Korollar zu seiner Sprachregelung
Aufsehen erregt:

„Die Wahrheit in diesem zweiten Sinn ist von der möglichen Erkenntnis (cog-
nitio possibilis) als dem Grund für dieses Prädikat hergenommen. Wäre dieser
Grund existenzunfahig (impossibilis), dann gäbe es daher auch nicht in dem
Gegenstand Wahrheit in diesem Sinn, denn die ließe sich dann gar nicht
erkennen. Hingegen gäbe es sie in ihm auch dann, wenn er tatsächlich so nicht
erkannt wird. Dann bliebe es doch immerhin möglich, daß er so erkannt
wird."68

Diese Überlegung bezieht sich auf die kognitive Repräsentation im
allgemeinen ebenso wie auf den einzelnen Fall.69

Die transzendentale Wahrheit, so wurde Arriagas These in der
zeitgenössischen Fachliteratur referiert, besteht in der transzendentalen Bezo-
genheit der Dinge auf die von ihnen mögliche Erkenntnis. Wäre diese letztere

durch etwas blockiert, oder wäre sie notwendig im Irrtum befangen,
dann wäre jenes Realitätsprädikat hinfallig.70 Die Pointe wird auch von
Vitoria nicht überlesen. Er stellt sie (cap. 3 § 1) in das Zentrum seiner
Disputation:

„Arriaga behauptet, zusammen mit anderen, die transzendentale Wahrheit würde

in der Übereinstimmung des Gegenstands mit dessen kognitiver Repräsentation

bestehen, zumindest in der möglichen Übereinstimmung. Die transzendentale

Wahrheit wäre demnach die transzendentale Bezogenheit auf dessen
zumindest mögliche kognitive Repräsentation. Diese Bezogenheit wäre
metaphysisch mit der Möglichkeit einer solchen Repräsentation verknüpft. Würde

tiones philosophicae de Deo, anima humana, mundo etc. § 162. Tübingen 31746, 168;

EBERSTEIN, W.L.G. Freiherr von: Über den Begriffder Wahrheit und dessen Bestimmung in der
scholastischen Philosophie, in: Ders.: Natürliche Theologie der Scholastiker. Leipzig 1803,

237-299, hier 296. Von den Jesuiten übernommen: SAGNER SJ., C. (f 1781): Institutiones
philosophicae: Metaph. § 127. Prag 1756, t.2, 82. Wo Wolff mit Suärez unter Überspringung
der historischen Zwischenglieder verglichen wird (z.B. Sgarbi, Marco: Francisco Suàrez and
His Legacy: The impact of Suarezian metaphysics and epistemology on modern philosophy.
Mailand: Vita e pensiero 2010, 227-241), kommt bei solchen Vergleichen natürlich nichts
Vernünftiges heraus. Abwegig HEIDEGGER, Martin: Die Frage nach dem Ding. Tübingen 1962, gif.

68 ARRIAGA: Curs. phil. : Metaph. 1,101, [nt. 42] 832a.
69 Ebd. 1,108, [nt. 42] 833b.
70 „Arriaga [...] docet, hanc veritatem fundamentalem esse obiecto intrinsecam, et con-

nexionem habere necessariam cum possibilitate cognitionis, ita ut si impossibilis esset cog-
nitio, impossibilis esset ratio veri fundamental iter, seu formalitas illa, ad quam cognitio ter-
minatur [...]." OviEDO SJ., F.: Integer cursus philosophicus: Metaph. 3, 3, 10. Lyon '1640, t.2,
301a. - „Arriaga [...] fatetur quidem, hanc veritatem esse rebus intrinsecam, sed addit habere
necessariam connexionem cum possibilitate cognitionis, ita ut si impossibilis esset veritas
cognitionis, impossibilis quoque foret veritas transcendentalis in rebus." MASTRI: Metaph. 5,

121, [nt. 36] t.i, 154a. - „Cognoscibilitas [...] intrinseca [...] est aptitudo, quam res quaevis ex

se et praedicatis suis intrinsecis habet ad terminandam cognitionem, et relatio quaedam
transcendentalis ad earn ut possibilem: unde, intellectu [...] implicante [...] implicaret res."
COMPTON-CARLETON: Phil, univ. : Metaph. 3, 1, 5, [nt. 24] 578b. Vgl. POLIZZI: Philos. Dispp.:
Metaph. 45,15, [nt. 28] t.3, 580a.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 79

sich von der nun herausstellen, daß sie existenzunfahig ist, dann würde das

Ding, bezogen auf welches es vorher möglich gewesen wäre, daß es mit der
Repräsentation übereinstimmt, nicht transzendental wahr bleiben."

In der Gegenrichtung, betont Arriaga, halte er die analoge Argumentation
für unzulässig. Es sei keineswegs so, daß ein notwendig wahres Urteil
impliziert, daß die Tatsache auch besteht, die es verifiziert. Gesetzt, die
Winkelsumme des Dreiecks wäre nicht i8o°, dann schlüge dieser Umstand auf
das Urteil, das in dem gesetzten Fall notwendig falsch wäre, nicht durch.71

Arriaga lehnt es ab, das Urteil durch einen respectus transcendentalis ad
obiectum an seinen truthmaker zu ketten. Er korrigiere, sagt er, hier einen
eigenen Jugendirrtum. Seine formale Wahrheit ist für das Urteil metaphysisch

irrelevant - versteht sich: von repräsentationswegen. „Der
Vorstellungscharakter (ratio repraesentationis), dieses Merkmal des Erkenntnisakts,

bleibt ja, auch wenn der Gegenstand unmöglich ist. In der Vorstellung

ist Irreales, eine Chimäre, nicht anders, als wenn es möglich wäre."72
Da hätten wir einen Psychologisten reinsten Wassers.

Denken und Sein werden metaphysisch solidarisiert, aber einseitig vom
Seinspol her. Mit dem Umkehrschluß ist also nicht bezweckt, die Disjunktion

von .formaler' und .transzendentaler' Wahrheit dialektisch zu unterlaufen

oder zu verschleifen. Daran haben sich andere versucht.73 Damit,
daß Vazquez beiseitegeschoben war, war das Thema ja nicht erledigt, ob
die transzendentale Wahrheit nicht doch nur „Ursache" der formalen Wahrheit

ist - wie eine .gesunde' Kost die der Gesundheit im eigentlichen Sinn
-,74 und ob das Realitätsprädikat Wahr mehr ist als eine .extrinsische'
Denomination von der Urteilswahrheit, d.h. eine Funktion derselben.75 So, als

71 ARRIAGA: Curs. phil.: Log. 14, 46, [nt. 42] 195b. Das von ihm gewählte Beispiel ist ein
anderes.

72 Ebd. Log. 6,19, [nt. 42] 109b; ebd. Log. 14, 48, [nt. 42] 196a.
73 Serna OM., P. (f 1642): Commentaria in Logicam Aristotelis 3, 8, 3, 1. Sevilla 1624,

43Ôra; PASQUALIGO: Dispp. metaph. 2, 69, 3, [nt. 37] t.2, 654-657; LALEMANDET: Dispp. Me-
taph. 2, 3,11, [nt. 52] 48-51; FABRI SJ., H. (f 1688): Metaphysica demonstrativa. Lyon 1648, 98;
Derodon, D. (f 1664): Philosophia contracta: Metaph. 4, 22-29. Genf 1664, t.2, 66-69.

74 Ja: Gavardi: Philos.: Metaph. 3, 1, 6, [nt. 29] t.4, 440. Nein: LALEMANDET: Dispp.
Metaph. 2, 3, 10, [nt. 52] 46; IRENAEUS A S. IACOBO: Curs, phil.: Metaph. 1, 3, 5. 7, [nt. 12] t.2/2,
222b/23b; PENAFIEL SJ., L. (f 1657): Tractatus et Disputationes de Deo uno et trino 5, 5, 45-46.
Lyon 1663-1666, t.i, 156b/57a.

75 „Fatemur tarnen, quod cum res denominantur verae per ordinem ad nostrum intellec-
tum, talis denominatio est ab extrinseco [...]." Ban ES OP., D. (f 1604): Scholastica commentaria

in Primam partem Angelici Doctoris D. Thomae Q. 16 art. 3 dub. 1 ad 1. Rom 1584, 350E.

- „[...] colligimus, res [...] esse veras extrinseca denominatione, etenim denominantur verae a
veritate alteri subiecto inhaerente, scilicet a veritate existente in intellectu." MÂS (MASIUS)
OP., D. (f 1608): Metaphysica disputatio de ente et eius proprietatibus. Valencia 1587, 514. -
„Communior [...] Doctorum opinio docet, res omnes dici veras per solam extrinsecam deno-
minationem ab intellectione vera, quae potest haberi de illis." Ruiz DE MONTOYA SJ., D. (f
1632): Commentarii ac Disputationes de scientia, de ideis, de veritate, ac de vita Dei 88, 5, 2.



8o Sven K. Knebel

Gutachteneffekt, wäre die Wahrheit der Dinge dann aber nicht unfehlbar
und bestünde bloß in Beteuerung.76 Ein möglicher Gegenstand wahrer
Aussagen ist außerdem auch Irreales.77 So fiele die Wahrheit also gar nicht in
die Metaphysica, sondern nur in die Gnostologia.7S Mit dieser Konfusion
müsse Schluß sein.79

Konkurrierenden Ansätzen ist der ordo ad inteUectum bei Arriaga durch
die Wahl des Bezugspunkts überlegen: cognitio possibilis. Die Wahrheit
des Urteils ist so eingeklammert.80 „Reales", so drückt es ein Anhänger aus,
„ist strukturell nicht weniger fähig, den Gegenstand eines wahren als eines
falschen Urteils abzugeben. Dem metaphysischen Wesen des Dings ist in
dem einen Fall die Erkennbarkeit nicht weniger äußerlich als in dem
anderen. Folglich ist diejenige in dem einen Fall auch nicht weniger als
diejenige in dem anderen Fall Dingattribut."81 Durch die Orientierung an der
cognitio possibilis hört die Erkenntnisbezogenheit für den Gegenstand auf,
ein kontingentes Prädikat zu sein. Ihm das Prädikat der Erkennbarkeit bei -

zulegen, damit verbindet sich der Gedanke, daß das dann gerade keinen
Anwendungsfall des Axioms darstellt, wonach epistemische Prädikate on-
tologisch nie mehr als extrinsische Denominationen sind.

Sowohl von der Evidenz dieses im 14. Jahrhundert aufgestellten Axioms
als auch von der Wichtigkeit, welche es für die scholastische Argumentationspraxis

über die Jahrhunderte gehabt hat, macht man sich schwer eine

Paris 1629, 899b. Eine allerdings hochinterpretierbare Position: PENAFIEL: De Deo uno 5, 5, 4,
[nt. 74] t.i, isoa/b.

76 AVERSA: Philos. 6, 2, [nt. 34] t.i, 193b („[...] tantum [...] ex parte nostri asseveratio quae-
dam."); Irving SJ., J. (f 1670): Triennales praelectiones ex philosophia universa § 134. Freiburg
i. Br. 1668, 253; PRUGGER SJ., G. (f 1739): Epitome philosophica. Ingolstadt 1690, 301 („empha-
tice").

77 SuÂREZ: Dispp. metaph. 8, 7, 23, [nt. 8] t.25, 303a: ebd. 8, 8, 10, [nt. 8] t.25, 3iob/na.
Bekräftigt von BriCENO OFM., I. (f 1667): Prima pars celebriorum controversiarum in Primum
Sententiarum Ioannis Scoti 3, x, 13. Madrid 1642, t.x, 208a (gegen Hurtado de Mendoza);
RHODES SJ., G. (f 1661): Philosophia peripatetica 4, 3, 5, x. Lyon 1671, 667bC; ORTEGA SJ., C. (f
1686): De Trinitate 6, 2,1, 5. Lyon 1664, 134b; CHANNEVELLE SJ., J. (f 1699): Metaphysica generalis

I, I, 6, 4. Paris 1677, t.x, 57.
78 FROMM (Frommenius), A. (f 1685): Synopsis metaphysica 2, 4. Oxford 31704, 97. Die

Erstausgabe Berlin 1658.
79 ANDREAS A Cruce: In Primam partem D. Thomae § 2285, [nt. 10] t.i, 42ob/2ia (in Zeile

6 ist statt „extrinsece" zu lesen „intrinsece").
80 „Veritas [...] transcendentalis nullam aliam conformitatem potest dicere quam ad ve-

ram cognitionem." Aranea SJ., V. (f 1652) / PALLAVICINO, S. (f 1667): De universa philosophia

§ 939. Rom 1625, 178. Der Arriaga-Anhänger präzisiert: „[...] stat in conformitate aptitu-
dinali rei cum cognitione vera." ARANHA SJ., S. (f 1768): Disputationes metaphysicae x, 178.

Coimbra 1740, 41.
81 „Non minus est ens reale intrinsece et necessario capax terminare actum verum, quam

actum falsum, nec minus una cognoscibilitas quam alia est extra essentiam metaphysicam
entis: ergo non minus una quam alia est attributum entis." AGUILAR SJ., J. (f 1708): Cursus
philosophicus: Metaph. 2, 179. Sevilla 1701, t.3, 257b. Ähnlich FERDINAND O.Cist., H.: Discur-
sus ex cursu philosophico: Metaph. § 11. Prag 1699,198.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 81

übertriebene Vorstellung. Erkannt zu sein, setzt in dem erkannten Gegenstand

nichts.82 Das weiß auch Arriaga. Das ontologische Surplus des

Realitätsprädikats Wahr erläutert er zwar sehr harmlos durch den Vergleich mit
dem Sehakt, welcher bei einem Gegenstand, der .gesehen' ist, eben
dazukommt.83 Trotzdem ist ihm bewußt, daß es problematisch (difficilius) ist,
von dem Ding zu sagen, es sei ihm „essentiell, erkannt werden zu
können".84 Daß die .Erkennbarkeit', weil mit diesem epistemischen Prädikat
lediglich eine Möglichkeitszuschreibung vorgenommen ist, einem Gegenstand

deswegen weniger gleichgültig sein soll als das Prädikat des .Er¬
kanntseins', ist eine ursprünglich skotistische Subtilität,85 die der
Jesuitenscholastik keineswegs überall eingeleuchtet hat.86 Auch Jesuiten haben sich
gefragt, warum es falsch sein soll,87 daß die Dinge erst in der intellektuellen

Aufbereitung Urteilsgegenstände sind. Von der Möglichkeit, daß
etwas zum intentionalen Objekt wird, dürfe nicht, meint ein Kritiker, auf
dessen .intrinsische' Erkennbarkeit geschlossen werden. Es sei ja denkbar,
daß die Realität in dieser Hinsicht neutral ist, d.h. daß sie weder die
Tauglichkeit zum intentionalen Objekt mitbringt noch, in Kants Sinn, Ding an
sich ist.88

Daß nicht in der extrinsischen Erkennbarkeit der Dinge deren
transzendentale Wahrheit besteht, durfte des Beifalls weiter Kreise sicher

82 „Repraesentari [...] et concipi respectu rerum sunt denominationes extrinsecae, ortae a

conceptu, quo intellectus res ipsas concipit." ZUMEL: In Primam partem S. Thomae Q. 16 art.
t, disp. l, [nt. 8] 510b. - „Cognosci actu nihil reale ponit in ipso cognoscibili." LEDESMA OP.,
P. (f 1616): Tractatus de divina perfectione 8, 1. Salamanca 1596, 2Ç9aB. Ausführlich KNEBEL,

S.K.: Intrinsic and Extrinsic Denomination. The i4,h-Century Connection of iy'h-Century Aris-
totelianism, in: Frank, Günter/SPEER, Andreas (Hgg.): Der Aristotelismus in der Frühen Neuzeit:

Kontinuität oder Wiederaneignung? Wiesbaden: Harrassowitz 2007, 97-115.
83 Arriaga: Curs. phil: Metaph. 1,106, [nt. 42] 833a.
84 Ebd. 1, 107, [nt. 42] 833a; ARRIAGA: Disputationes theologicae in Primam partem D.

Thomae 9,19. Antwerpen 1643-1644, t.i, 113b.
85 LYCHETUS OFM., F. (f 1520): In Primum Scoti Sententiarum librum commentationes

dist. 43, §§ 6-7, in DUNS SCOTUS: Opera omnia [nt. 25] t.5, t}6^a/b; PUNCH (PONCIUS) OFM.,
J. (f 1660): Integer Philosophiae Cursus ad mentem Scoti: Metaph. 19, 17. Rom 1641-1643, t.3,
743a.

86 „Cognoscibile est absolute extrinseca denominatio." HURTADO DE MENDOZA: Curs.
phil.: Metaph. 7,10-13, tnt- 24l 8i8b-8i9a.

87 PHILIPPUS A SS. Trinitate: Summa phil. 3, 8, 2, [nt. 33] t.3,138.
88 „Inquirendo, unde probent, quod cognoscibilitas terminativa sit praedicatum intrinse-

cum rei cognoscibili, respondebunt: quia unaquaeque res habet, quantum est ex se, intrin-
secam aptitudinem, ut cognoscatur a quocumque intellectu. - Sed rogo, unde hoc probent?
Si enim res non exigit ab intrinseco, ut existât intellectus, a quo denominatur cognoscibilis,
gratis fingitur habere, quantum est in se et ab intrinseco, illam aptitudinem. Sed potius res
talis naturae erit, ut neque, quantum est ex se, dicat repugnantiam nec dicat non-repugnan-
tiam, ut cognoscatur [...] Quod enim absolute possit res cognosci ab aliquo intellectu, non
est argumentum ad probandum, rem illam habere aptitudinem sibi intrinsecam, ut ab illo
cognoscatur. Ut patet de carentiis et chymaeris." GONZALEZ DE SANTALLA SJ., T. (f 1705): Me-
taphysica 5,123 (1655), ed. Knebel: Suarezismus, [nt. 3] 354.



82 Sven K. Knebel

sein.89 Trotzdem war die intrinsische Erkennbarkeit Parteisache, die Parole
desjenigen Lagers, von dem der Satz verworfen wurde,90 Erkennbarkeit sei

generell ein extrinsisches Prädikat. Etwas Mühe bereitete der Einwand, ob
nicht, wenn ein Gegenstandsprädikat den Bezug auf die Erkenntnis bereits
enthält, das die Erkenntnistheorie insofern fälscht, als dann aus jedem
Erkenntnisakt ein Akt der Reflexion wird.91 Sobald einmal feststand, daß die
intrinsische Erkennbarkeit dem Erkenntnisakt und der dem entlehnten ex-
trinsischen Denomination vorrangiert,92 ließ sich andererseits einer präzise

aus der cognitio possibilis hergeleiteten Erkennbarkeit auch ruhig
zugestehen, daß sie ein extrinsisches Prädikat ist. Intrinsische und extrinsische
Erkennbarkeit sind nicht unvereinbar, sondern ergänzen einander.93 Diese
Möglichkeit, die Erkennbarkeit, darf nur nicht mit einer bloß passiven
verwechselt werden. Es ist eine „aktive",94 die Ursache des Zustandekommens
der Erkenntnis und deren intentionale Erfüllung ineins,95 z.B. eine empirische

Beweislage.96 Im Gegensatz zu der Indifferenz der Kugel, unter einem
empfangenen Anstoß hierhin oder dahin zu rollen, ist es eine Disposition,
durch welche die Realität kausal auf einen bestimmten Effekt festgelegt ist.

89 „Veritas, quae est attributum entis, non consistit in cognoscibilitate extrinseca." BLASCO

OC., D.: Cursus philosophicus 13, 71. Saragossa 1672-1676, t.i, 235b. - „Communissima
Societatis resolutio adversatur Puente Hurtado, qui [...] défendit, [...] cognoscibilitatem
transcendentalem esse omnino extrinsecam enti." PRUDENCIO OM., J. (f 1660): Opera
theologica posthuma 2, 5,134. Lyon 1690, 416a.

90 OviEDO: Curs. phil.: Metaph. 3, 3, 20, [nt. 70] t.2, 302b; MASTRl: Metaph. 5,134, [nt. 36]
t.i, 157b; POLIZZl: Philos. Dispp.: Metaph. 45, 14, [nt. 28] t.3, 579b/8oa; PENAFIEL SJ., I. (f
1657): Theologia scholastica naturalis 6,1, 31-38. Lyon 1678, t.i, 3948-3968.

91 OviEDO: Curs. phil.: De anima 5, 2,11, [nt. 70] t.2, 76a; ALFONSO SJ., F. (f 1649): Dispu-
tationes in très libros Aristotelis de anima 12,31-35, Alcalâ 1640, 2763-2783; Maignan O.Minim.,
E. (f 1676); Cursus philosophicus concinnatus ex notissimis cuique principiis: Metaph. 3, 12.

Toulouse '1653, t.i, 193; ARANHA: Dispp. metaph. 1,166, [nt. 80] 39.
92 „In ente reali, capacitas intrinseca cognoscibilitatis praecedit cognitionem et denomi-

nationem extrinsecam ab illa desumptam." MARTINEZ DE PRADO OP., J. (f 1668): Controver-
siae metaphysicales 1,11, 20. Alcalâ 1649,193b.

93 OviEDO: Curs. phil.: De anima 5, 2,12, [nt. 70] t.2, 76a/b; Metaph. 3, 3,18, [nt. 70] t.2,
302a; MASTRl: Metaph. 5,178, [nt. 36] t.i, 170b; COMPTON-CARLETON: Phil, univ.: Log. 2, 2, 2-3,
[nt. 24] 31b; LYNCH (Lynceus) SJ., R. (t 1676): Universa philosophia scholastica: Metaph. 2, 6,

3-4. Lyon 1654, t.3, 88a; PENAFIEL: De Deo uno 5, 5, 48, [nt. 74] t.i, 157b. Vgl. MARTINEZ DE

RlPALDA SJ., J. (f 1648): De ente supernaturali 13, 10. Bordeaux 1634-45, t.i, 83b; Derodon:
Philos, contracta: Metaph. 4, 29, [nt. 73] t.2, 68f.

94 LEUREN SJ., P. (t 1723): Assertiones philosophicae: Metaph. § 17. Köln 1681, 34; Panger,
Marinus/KAZENBERGER, Kilian (f 1750) OFM.: Philosophia Aristotelica universa: Metaph. 3,16.
Ingolstadt 1739, 25b.

95 „[...] intrinseca cognoscibilitas [...] seu capacitas formalis intrinseca obiecti ad termi-
nandam cognitionem [...]." MARTINEZ DE RlPALDA: De ente supernaturali 45, 37-38, [nt. 93] t.i,
5iia/i2a; ebd. 47, 3, [nt. 93] t.i, 5i6b/i7a; PENAFIEL: De Deo uno 5, 5, 13, [nt. 74] t.i, i5ib/52a;
MARTINEZ SJ., N. (t 1676): Deus sciens 5,1. München 1678, 59. - „Veritas transcendentalis [...]
intellectum creatum [...] movere ac terminare potest." ANDREAS A CRUCE: In Primam partem
D. Thomae § 2336, [nt. 10] t.i, 428a.

96 ULLOA SJ., J.: Physica speculativa 2,12. Rom 1713, 223F



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 83

Darum fließt der Begriff des transzendental Wahren mit dem des truth-
makers (verificativum propositionis) zusammen.97 Von dieser Wirkung
sicherzustellen, daß ihr der Adressat nicht mangelt, war die der cognitio
possibilis dabei zugedachte Funktion.98

Suârez' Disputationes metaphysicae hatten die Sache in der Schwebe
gelassen. Es heißt dort zwar „intrinsische Denomination".99 Die Leser
haben aber ihre Schlüsse daraus gezogen, daß das y, welches von dieser
Eigenschaft semantisch „konnotiert" ist, zu ihr auf diese Weise betont locker
in Verbindung gesetzt ist.100 Die Terminologie der Jesuitenscholastik hat
sich auch keine Mühe gegeben, den Begriff .Konnotation' davon zu trennen,

was seit dem 18. Jahrhundert in der Psychologie unter dem Ausdruck
.Assoziation' verhandelt wird.101 Da Suârez einen weitergehenden
Vorschlag schon auf dem Tisch liegen gehabt hatte,102 ist die Vermutung
zumindest nicht abwegig, er könnte sich die Sache doch nach dem Schema
der extrinsischen Denomination gedacht haben.103 Wie er seine These nachher

erläutert hat, mit Bezug auf Gottes Selbstbewußtsein,104 korrigiert das
freilich diesen Eindruck. Im Intrinsezismus hatte das Schwanken dann ein
Ende.105

97 MAYR SJ., A. (f 1749): Philosophia peripatetica: Log. § 838. Ingolstadt 1739, t.i, 365b
(Hinweis: Embry, Brian: Truth and Truthmaking in i7lh-Century Scholasticism. Diss. phil.
Toronto 2015, 3).

98 „[...] déficiente cognitione, non superest terminus, per ordinem ad quem ens dicatur
esse verum." Aranha-, Dispp. metaph. 1,156, [nt. 80] 37.

99 SUÂREZ: Dispp. metaph. 8, 7, 21, [nt. 8] t.25, 302a/b; ebd. 8, 8, n, [nt. 8] t.25, 3iia/b.
100 „Extrinseca connotatio": ARAUJO: In Metaph. 4, 5, 2, 10, [nt. 26] t.i, 547b~548b;

JACCHAEUS: Institutt. metaph., [nt. 42] 62. 68; Briceno: In I Sent. 3, 1, 24-34, [nt. 77] t.i, 211a-

214b. Vgl. auch HURTADO DE MENDOZA: Curs. phil.: Metaph. 7,15, [nt. 24] 819b; Martinez DE

Prado: Controw. metaph. 1, 11, 8, [nt. 92J 190a; Ebel: Colleg. metaph. 1, 5, 3, 1-5, [nt. 54]
8o3a/o4b.

101 ULLOA: Physica speculativa 1, 9, [nt. 96] 8f. Zu den Schwierigkeiten mit diesem
Begriff vgl. Embry: Truth and Truthmaking, [nt. 97] 92ff. Das Thema dieser Studie sind die
Theorien der formalen Wahrheit.

102 „Verum dicit ordinem intrinsecum ad intellectum." Zumel: In Primam partem S.

Thomae Q. 16 art. 1, disp. 1, [nt. 8] 512b.
103 „Praemitto, falsam esse opinionem Suarez, qui censet, veritatem transcendentalem

non importare nisi entitatem rei ut connotantem cognitionem et conceptum intellectus, cui
talis entitas conformatur, vel potest conformari. Falsa, inquam. Etenim, nisi per hanc con-
notationem intelligat respectum aliquem intrinsecum rei in ordine ad intellectum, erit mera
extrinseca denominatio, uteretur opinio Vasquez, quam ipsemet Suarez improbat." SlRl:
Univ. Philos.: Metaph. 10,1, 5, [nt. 27] t.4, 87b.

104 Suârez: Prima pars Summae theologiae de Deo uno et trino 1,1, 7, 6-9, [nt. 8] t.i, 20b-
21b.

105 „Verum transcendentale [...] est formaliter ipsum ens ut conformabile intrinsece ac
positive cum conceptu proprio suiipsius, id est, ut connotans actu vel aptitudine cognitionem

intellectus, qua ipsum cognoscatur sicuti est in se." JUANIZ Y Echalaz, J. (f 1657):
Philosophia: Metaph. 1, 3, 46. Lyon 1654, 728a. 1626-1645 Philosophieprofessor an der Universität

Salamanca, ein Protégé der Jesuiten. Subtil die Suärezinterpretation von Ribas SJ., L. (f
1647): Summa theologiae 2,1, 4. Lyon 1643, t.i, 64a.



84 Sven K. Knebel

Arriagas Einführung der cognitio possibilis ist insofern ein Beitrag zur
Klärung, als x und y sich so jedenfalls nicht mehr auseinanderdividieren
lassen. Die transzendentale Wahrheit der Dinge ist in dem Sinn die Ursache

der kognitiven Repräsentation, die von ihnen möglich ist, daß, wenn
diese Wirkung unmöglich wäre, die Ursache damit hinfällig wäre. Diese
Art von Beziehung, die den Umkehrschluß aushält, sei an die Kausalordnung

gebunden, d.h. an die Seinsordnung, auf die Erkenntnisordnung sei
sie nicht übertragbar.106 Die Leser, darunter Vitoria, haben das von Arriaga
Gemeinte als eine relatio oder einen respectus transcendentalis identifiziert.

Das Interpretament bringt zum Ausdruck, daß es sich, Arriaga
zufolge, bei dem Zusammenhang von x und y um nicht weniger als um eine
„metaphysische" Verknüpfung handelt, wir würden sagen: um eine solche
a priori.107 Das ist unüberbietbar. Eine .transzendentale', im Unterschied
zur .kategorialen', Relation hat im scholastischen Aristotelismus diejenige
geheißen, wo die Bezogenheit von A auf B nicht eine Folgeerscheinung der
Gegebenheiten A und B ist - die .Ähnlichkeit' zweier Eier -, sondern, wo
die Beziehungsglieder die Bezogenheit aufeinander implizieren. Beispielsweise

ist es ein Widerspruch, von .Eltern' ohne die Bezogenheit auf .Kin¬
der' zu sprechen - ohne .Kinder' auch keine .Eltern'. Stärker als durch
einen Kausalnexus a priori hat Suärez' Konnotation von y nicht interpretiert,
stärker als dadurch das metaphysische Realitätsprädikat Wahr nicht relativiert

sein können.
Starke Thesen kamen scholastisch auf den Prüfstand, auch hier. Mit der

Einigkeit in Arriagas Lager war es so weit nicht her. Daß es das Bedürfnis
gegeben hat, intrinsische und extrinsische Erkennbarkeit auszubalancieren,

und daß man sich auf ein Kompromißangebot auch hat verständigen
können - das die Gegenseite aber ausschlug108 -, war kein Zeichen der
Einigkeit, sondern einer noch ungetilgten Unklarheit. Die eine Fraktion hat
Arriagas Pointe nämlich unterschrieben, und die andere hat das nicht.

Idealismus

Ex impossibilitate cognitionis absolute loquendo deduci potest impossibili-
tas obiecti cognoscibilis.m So der führende Skotist seiner Zeit, Bartolomeo
Mastri (1602-1673). Ohne die Möglichkeit der kognitiven Repräsentation

106 „[•••] in mea sententia, quia [...] causa dicit ordinem essentialem ad effectum, non
potest manere entitas causae, si effectus sit impossibilis. [...] colligitur differentia inter
Cognitionen! et causam [...] Causa pendet a possibilitate effectus, et hic e contrario a causa. [...] At
cognitio seu repraesentatio eodem modo est, sive obiectum sit verum sive falsum [...]."
ARRIAGA: Curs, phil.: Log. 14, 46. 48, [nt. 42] ^b/çôa.

107 GERALDINI SJ., B. (t 1678): Quaestiones philosophicae. Wien 1661, 484 („nexus essen-
tialis unius cum altero in cognoscendo et essendo").

108 HURTADO DE MENDOZA: Curs. phil. -. Metaph. 17,11, [nt. 24] 819a.
109 MASTRI: Metaph. 5,164, [nt. 36] t.i, 166b.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 85

würde die erkennbare Welt kollabieren, alles verschwände, wir wären
geneigt zu sagen: im Schwarzen Loch. Die Frage sei nur, meint er, ob das nur
unter der Prämisse gilt, daß unter dem betreffenden Denken sowohl
dasjenige Gottes als auch das kreatürliche zu verstehen ist, oder auch unter
der anderen Prämisse, daß darunter ausschließlich das kreatürliche zu
verstehen ist.110 Arriaga sagt dazu nichts, Mastri jedoch möchte auf letzteres
hinaus.

Die Alternative führt uns in die Gedankenwelt des 13. Jahrhunderts. So

weit war Thomas von Aquin ungefähr auch schon. Nachdem er dargelegt
hatte, inwiefern es stimmt, daß der ordo ad intellectum auch den menschlichen

Verstand einbezieht - insofern nämlich, als ein Ding nicht darauf
angelegt ist, über sein Wesen zu täuschen -, hatte Thomas an einer klassischen

Stelle von De veritate einschränkend hinzugefügt: „Auch wenn es

den menschlichen Verstand nicht gäbe, würden die Dinge immer noch auf
den göttlichen Verstand bezogen wahr heißen. Dächte man sich hingegen
sowohl den einen als auch den anderen Verstand weg - was unmöglich ist
-, dann wäre die Wahrheit dadurch aufgehoben (nullo modo veritatis ratio
remaneret)."111 Den hypothetischen Charakter dieser Transzendentalie hat
also schon Thomas betont. Nur daß es nicht weniger als der Theismus ist,
mit dem sie bei ihm steht und fallt. Der erste Satz enthält, was im 17.
Jahrhundert dann eine Binsenweisheit war: „Wahr heißt etwas nicht ausschließlich

auf unser Denken bezogen, denn auch dann, wenn es überhaupt keinen

menschlichen Verstand gäbe, würden die Dinge wahr heißen."112 Unser

Denken hört erst da auf, ontologisch belanglos zu sein, wo es um die
Herkunft des Irrealen geht.

Historisch gesehen hat Arriagas Pointe eine Stockung, die durch diese
übliche Anordnung eingetreten ist, effektiv aufgelöst. Impossibilitato intel-
lectu creato, lesen wir 1739, impossibilitaretur etiam Veritas entium creato-
rum seu relatio transcendentalis, quam dicit ad intellectum creatum. Übersetzt:

Nach einer Vernichtung der geschaffenen Geister würde es im Kosmos

aus deren Perspektive auch nichts mehr zu erkennen geben. Aus deren

Perspektive: denn die transzendentale Wahrheit im Singular ist nur
die Summe der Bezogenheiten auf alle möglichen Repräsentationen.113

110 „[...] an destrueretur (sc. Veritas, quae est passio entis) etiam ex sola repugnantia in-
tellectus creati remanente divino, pendet ex ea difficultate [...], num respectus transcendentalis

causae fit ad effectum duntaxat in communi, vel potius ad omnes et singulos in parti -
culari a causa producibiles [...]." MASTRI: Metaph. 5,172 (ad 3), [nt. 33] t.i, 168b/169a.

111 THOMAS DE Aquino: De veritate q. x art. 2. Bekräftigt von SONCINAS: Quaestiones
metaph. 6,17, [nt. 44] 113b (ad 3).

112 IOANNES A S. Thoma: In Primam partem D. Thomae 2,1, 25/43, lnt- 2(>] t.2, 408/438.
113 »[•••] (veritatem) esse multiplicem. [...] dici unam ob respectum ad omnes cognitiones

collective sumptas [...]." ARRIAGA: Curs. phil.: Metaph. 1, 110, [nt. 42] 833b. Anders z.B.
REGNAULT (Reginaldus) OP., A. (f 1676): Doctrinae D. Thomae Aquinatis tria principia § 222.
Toulouse 1670,119.



86 Sven K. Knebel

Eine Blase wäre geplatzt. Das ist die Konsequenz, auf die Mastri zusteuert,

die zu ziehen er indessen zögert. Die These findet sich in dieser Form
erst bei Mastris Anhängern.114 Weil sie unter der transzendentalen Wahrheit

die Ursache dafür verstanden, daß ein empirisches Denken von außen
Eindrücke empfängt und verarbeitet, haben die Skotisten ein Faible für
Arriaga gehabt. Bei ihnen war in dem Kapitel transzendentale Wahrheit -
nicht speziell die Humanperspektive, aber - die kreatürliche Perspektive
privilegiert.115

Dennoch zögert Mastri. Er fürchtet, Arriaga hier nicht mehr an seiner
Seite zu haben. Das liegt an der Verschiedenheit ihres philosophischen
Standpunkts. In Arriagas System ist dieses Gedankenspiel nicht ausschnittsweise,

nicht so anstellbar, daß sich Gottes Perspektive ausblenden läßt.
Mastris Erklärung für die zwischen ihnen bestehende Differenz ist etwas
subtil: Die Erkennbarkeit der Dinge ist die Ursache dafür, daß Erkenntnis
möglich ist. Gesetzt, Erkenntnis wäre unmöglich, dann folgt daraus, daß die
Ursache von deren Möglichkeit nicht existiert. So weit ist Mastri mit Arriaga
einverstanden. Nun ist er aber Realist, Arriaga Nominalist. Die Einzelding-
ontologie verlangt, wenn kausal argumentiert wird, der Ursache von etwas
semantisch keinen Überschuß über die Klasse der möglichen Wirkungen
zuzugestehen. Im Aristotelismus galt bekanntlich die Menschennatur für
die Ursache des Lachenkönnens. Gesetzt den Fall, es fände sich jemand,
der nie lacht, dann würde der Aristoteliker Arriaga aus dieser Beobachtung
folgern, daß entweder diesem Menschen die Vernünftigkeit fehlt und er
insofern kein Mensch ist, oder, daß die Hypothese nicht stimmt. Der Aris -
toteliker Mastri würde letzteres nicht in Betracht ziehen, sondern auf das

Vorliegen einer Ausnahme schließen, die der Erklärung bedarf. Sein
Realismus erlaubt es Mastri, kausal vergleichsweise lax zu argumentieren. Bei
ihm ist die Ursache der Möglichkeit von a, b und c disjunktiv verifizierbar,
logisch also nach dem Muster der suppositio confusa tantum.Ub Darum ist
es ihm möglich, den Fall c isoliert zu behandeln. Nur deswegen kann er
Arriagas Pointe die stärkere Interpretation geben. Mit Arriagas eigenem
Ansatz wäre das, weiß er, unvereinbar. Wie auch immer, der Spitzfindigkeit

der von Mastri aufgeworfenen Vorfrage läßt sich entnehmen, daß die

114 Panger/Kazenberger: Philos. Aristotelica: Metaph. 3, 17, [nt. 94] 26a. Vgl. auch
LLAMAZARES OFM., T.: Cursus philosophicus 3, 5, 1, 3. Lyon 1670, 5136/143. Von den Thomis-
ten abgelehnt: COLLEGIUM RlPENSE OM.: Cursus philosophycus iuxta miram doctrinam et
scholam Angelici Doct. D. Thomae: Metaph. 10, 14. Madrid 1718, t.3, 519b; SlRI: Philos. Arist.-
Thomist.: Metaph. 10, i, 14, [nt. 27] t.4, 89a/b.

115 „Constituimus ergo rationem veritatis transcendentalis in facultate ilia, quae cuilibet
obiecto, sive creato, sive increato, sive spirituali, sive materiali, adest ad creatum intellectum
immutandum." BricenO: In I Sent. 3,1, 36, [nt. 77] t.i, 215b.

116 Mastri, Bartolomeo/BELLUTO, Bonaventura OFM.: Disputationes in Arist. Stag. Libros
Physicorum 5, 7-8. Venedig 9644, 305a-o6a, in Kritik an ARRIAGA: Curs. phil.: Physica 7, 21-

35, [nt. 42] 3258-3276. Bekräftigt: Mastri: Disputationes theologicae in Primum librum
Sententiarum 7, 91. Venedig 1655, 716a.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 87

Neutralisierung des ordo ad intellectum ontologisch einen Einschnitt
bedeutet hat. Die kreatürliche Perspektive hatte aufgehört, ontologisch
schlicht belanglos zu sein.

Quaeritur, art Veritas transcendentalis detur a parte rei nullo cogitante
intellectu?U7 Diejenige Fraktion, die Arriagas Korrelation von Denken und
Sein unterschrieben hat, hätte die Frage verneint.118 Mancherorts ist das
Suärez zur Last gelegt worden. Von Skotisten, die sich von Mastri
distanzierten, ist diesem nachgesagt worden, er suarezisiere.119 Bei einem mit
den Jesuiten konkurrierenden Orden, den erwähnten Theatinern, hat nicht
viel daran gefehlt, daß Suärez als Konstitutionsidealist entlarvt worden
wäre.120 Das war unfair.121 Trotzdem läßt es tief blicken, daß sogar für
manche Jesuiten der Suarezismus nicht mehr als eine rational vertretbare
Hypothese gewesen ist.122 Ein, wie er von sich selbst bezeugt, durch das
Suärezstudium gegangener Berkeleyleser123 hat am Ende die These aufgestellt,

zwischen der materiellen Außenwelt und der empirisch sinnfälligen
Welt sei zu unterscheiden. Diese bestehe nur in unserer Vorstellung, und
jener sei die Existenz abzusprechen. Denn wieso hätte Gott eine unsichtbare

Welt erschaffen sollen - a world, which, as invisible, is incapable of
being inhabited, incapable ofbeing known?

117 GAVARDI: Philos. : Metaph. 3,1, 5, [nt. 29] t.4, 439.
118 „Posita aut sublata hac conformitate (sc. cognitionis cum obiecto) ponitur, aut tolli-

tur Veritas transcendens." LOURENÇO: Curs, phi/. : De ente metaph. i, 2, 210, [nt. 58] t.3, 32a.
119 SlCHEM: Curs, phil.: Metaph. 3, 52, [nt. 45) t.i, 236b.
120 „[...] Suarez [...] opinio peccat [...] in eo, quod ponat veritatem in rebus dependentem

a cognitione intellectuali; cum potius e contra sit: Veritas enim realis veram cognitionem ef-
ficit." GUARINI CR., G.: Placita philosophical Metaph. 3, 4. Paris 1665, 855aD/E. - „Quae qui-
dem [sc. Suarez] sententia [...] non [...] omnino satisfacit. Nam [...] conformitas cum cognitione

[...] supponit ipsam veritatem et res iam constitutas in esse vero. [...] Si Veritas consistent

formaliter in ilia aptitudinali conformitate rei ad cognitionem, obiectum in sua veritate
dependeret a cognitione, quia [...] nisi esset possibilis cognitio, neque esset possibilis
conformitas; unde Veritas a cognitione [...] redundaret in obiectum, quod tarnen falsum est."
Pasqualigo: Dispp. metaph. 2, 66, 2, 5-6, [nt. 37] t.2, 623^6248.

121 Zwar hat sich Suärez den Zusammenhang zwischen der cogitatio und der res cogitata
als einen „intrinsischen" (connexio intrinseca) und auch von der cogitatio her gedacht:
„Cogitatio essentialiter dicit habitudinem transcendentalem ad obiectum." SuÂREZ: Tractatus de

Angelis 2, 28, 45, [nt. 8] t.2, 272a/b. Doch damit war der Zusammenhang zwischen der cogitatio

und deren immanenter intentionaler Erfüllung gemeint, nicht der zwischen der cogitatio
und der extramentalen Realität.
122 „Haec sententia [...] non caret probabilitate, praesertim cum tot ac tantorum Docto-

rum auctoritate fulciatur." LOURENÇO: Curs. phil.: De ente metaph. 1, 2, 223, [nt. 58] t.3, 33a.
Direkt kritisch zu Suärez die Jesuiten FASULO: In Primam partem S. Thomae Q. 16, 1, 42-43,
[nt. 24] t.2, 322b/23a; ORTEGA SJ., C.: De Deo uno 1, 7, 2,1, 2-3. Lyon 1671, t.i, 122a.

123 COLLIER, A. (t 1732): Clavis universalis, or, a new inquiry after truth, being a
demonstration of the non-existence, or impossibility, ofan external world 2, 2, in: PARR, Samuel
(Hg.): Metaphysical Tracts by English Philosophers of the i8'h Century. London 1837, 44.
Collier nennt (ebd. 29) Suärez, Scheibler und Robert Baron die von ihm studierten
Schulmetaphysiker.



88 Sven K. Knebel

Realismus

Setzt alle Erkenntnis unmöglich, an der Wahrheit der Dinge ändert sich

deswegen nichts! So schallt es unisono von der anderen Fraktion des Intrin-
sezismus.124 Daß die transzendentale Wahrheit unserem Denken das Maß
gibt, ist die uns zugekehrte Seite, doch das setzt sie als bereits konstituiert
(iam constitutam) voraus.125 In Opposition zu Arriaga hat sich der Realismus

formiert.
Trennscharf auf Arriaga eingestellt gewesen ist die Opposition seit

Francisco de Oviedo (1602-1651). Acht Jahre nach Arriaga war Oviedo der
dritte Jesuit mit einem eigenen Cursus philosophicus oder, schimpften die
Neider, mit dieser Frechheit in Folio.126 Das Thema hat einen der -
zahlreichen127 - Diskussionspunkte zwischen den beiden gebildet.128 Die
transzendentale Wahrheit, lehrt Oviedo, steht in keinerlei Zusammenhang mit
der Erkenntnis, auch nicht mit der cognitio possibilis, sie beinhaltet keine
Bezogenheit auf sie, denn daß ein Gegenstand erkennbar ist, liegt ontolo-
gisch ausschließlich an ihm selber.129

„Es ist zwar richtig, daß man sich die Erkennbarkeit nicht ohne die Hinordnung

auf die Erkenntnis denken kann. An und für sich abstrahiert sie jedoch
davon, ob es Erkenntnis geben kann oder nicht. Auch wenn es ausgeschlossen
wäre, daß es irgendeine Erkenntnis gibt, wäre der Gegenstand von sich her
imstande, hier und jetzt den intentionalen Zielpunkt für einen Erkenntnisakt
abzugeben. Könnte er in dem angenommenen Fall das nicht, dann läge das
daher nicht daran, daß er dazu objektiv nicht imstande ist, sondern daran, daß es

Erkenntnis in Wirklichkeit nicht geben kann. Darum wäre es unbedingt wahr
zu sagen: Dieser Gegenstand hier ist als solcher fähig, durch einen Erkenntnisakt

erkannt zu werden, sofern der nur nicht existenzunfähig ist. Oder

124 MAIGNAN: Curs. phil.: Metaph. 3, n, [nt. 91] t.i, 192t. Vgl. Lynch: Univ. phil. schol.-.

Metaph. 2, 6, 2, [nt. 93] t.3, 8yb/88a; PRUDENCIO: Opera theol. 2, 5, 136, [nt. 89] 416b;
SCHULER, J.: Philosophia 1, 31. Den Haag 1663, 100-101; ORTEGA: De Deo uno 1, 7, 2,1, 3, [nt.
122] t.i, 122b; BLASCO: Curs. phil. 13, 70, [nt. 89] t.i, 235b.

125 Andreas A CRUCE: In Primam partem D. Thomae §§ 2333. 2337-2338. 2341, [nt. 10] t.i,
427b-28b. Vgl. PASQUALIGO: Dispp. metaph. 2, 66, 3, 9.13, [nt. 37] t.2, 628b. 629b.

126 Glanvill, J. (f 1680): The Vanity of Dogmatizing chap. 18. London 1661 / Repr. 1970,
i5if.

127 BAYLE, P.: Dictionnaire historique et critique art. .Arriaga' note B. Basel '1741, t.i, 353a.
128 „Quaeri potest, an cognoscibilitas fundamental«, quam vidimus intrinsece et essen-

tialiter competere enti, importet essentialem connexionem cum intellectu, ita ut, si intellec-
tus evaderet impossibilis, etiam omne ens inciperet esse impossibile atque chimaericum.
Affirmative respondet Arriaga [...] Contra vero Oviedus [...] negative [...]." POLIZZI: Philos.
Dispp. : Metaph. 45, 15, [nt. 28] t.3, 580a. Vgl. Losada SJ., L. (f 1748): Cursus philosophicus:
Metaph. 1,126. Salamanca 1735, t.3, 52b.

129 „Dicendum est, verum fundamentaliter esse rationem formalissimam entis, hanc
tarnen nullam habere connexionem cum cognitione adhuc possibili, neque dicere relationem
ad illam, quia posse hoc obiectum cognosci, ex parte obiecti nihil dicit praeter formalitatem
entis seu talis entis [...]." Oviedo: Curs, phil.: Metaph. 3, 3,12, [nt. 70] t.2, 301b.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 89

auch: Dieser Gegenstand hat seinerseits alles, was er braucht, um für einen
wirklichen Erkenntnisakt den intentionalen Zielpunkt abzugeben."130

Der Fehler von Arriagas Pointe liegt folglich darin, daß sie intrinsische und
extrinsische Erkennbarkeit verwechselt. Arriaga hätte nicht mehr behaupten

dürfen, als daß, wenn er nicht extrinsisch erkennbar wäre, es dem
Gegenstand widerstreiten würde, erkannt zu werden. Das ist trivial, wird aber
von Oviedo gern unterschrieben.131

Die von ihm angestellte Überlegung ist schlicht. Sich das Denken
wegzudenken, um zu behaupten, unter dieser Voraussetzung würde dies und
jenes übrigbleiben, ist kein so ungewöhnliches Gedankenexperiment. Im
christlichen Aristotelismus haben immer Seinsweisen eine Rolle gespielt,
durch deren Einführung, in je verschiedener Hinsicht, an dem Gegenstand
des Denkens etwas davon zur Abhebung gelangt, daß es ein Gegenstand
des Denkens ist. Mit der These, daß auch dann, wenn es Gottes Verstand
nicht gäbe, der Stein ein Stein wäre, hat der Essentialismus einer Minderheit

in der Jesuitenphilosophie in dieselbe Kerbe gehauen, welche von der
,formalisierenden Metaphysik' mancher Skotisten im 14. Jahrhundert
bereits geschlagen war.132 Die Unterscheidung zwischen dem aktuellen
Erkanntsein der Dinge und ihrer Erkennbarkeit133 ist nur eine Abwandlung
dieser Denkfigur. Und wiederum nur eine Drehung weiter ist es, wenn
Oviedo diese Möglichkeit ihrerseits nun auf einen abstrakten Geltungsanspruch

reduziert. Oviedo tut das nicht, aber andere reden in diesem Kontext

ausdrücklich von einem Anspruch.134
In einem von Oviedos Complutenser Kollegen ist, kann man sagen,

diese Gedankenrichtung kulminiert. Wenn Sebastiän Izquierdo (1601-1681)
seine Ontologie des Sachverhalts in das Lehrstück von der transzendentalen

Wahrheit einträgt, dann deswegen, weil der Sachverhalt oder, wie er
das nennt, jede .objektive Wahrheit' „unabhängig von der Bezogenheit auf

130 Metaph. 3, 3,17, [nt. 70] t.2, 302a.
131 „[...] dixi contr. 3 Metaph. punct. 3. cognoscibile supra virtutem intrinsecam termina-

tivam cognitionis [...] includere denominationem quandam extrinsecam desumptam a possi-
bilitate cognitionis, quia hac répugnante repugnaret obiectum, quantumvis ex se cognoscibile,

actu cognosci." OVIEDO: Tractatus theologici de virtutibus fide, spe, et charitate 1, 2, 83.
Lyon 1651, 24b.

132 „Supponendum [...] ex controversiis Metaphysicae est [...], entis comitem veritatem
rerum entitativam [...] a veritate cognitionis [...] (quaecumque ea cognitio sit, sive creata,
sive increata et divina) neque tanquam a termino neque tanquam a forma pendere. Etenim
sublata, per possibile vel impossibile, omni, etiam divina, cognitione, lapis vere esset lapis,
eo ipso, quod in se esset." ORTEGA: De Deo uno 1, 7, 2,1, 1, [nt. 122] t.i, i22a/b. Das geht über
den thomistischen Essentialismus (ZUM EL: In Primam partem S. Thomae Q. 16 art. 3, disp. 1

concl. 5, [nt. 8] 524^253) hinaus.
133 SuÄREZ: Dispp. metaph. 8, 7, 27, [nt. 8] t.25, 304b; HURTADO DE MENDOZA: Curs. phil.:

Metaph. 7,14, [nt. 24] 819b.
134 „Veritas est non-repugnantia per modum potentiae, qua res postulat conformari cum

sui cognitione." LOURENÇO: Curs, phil. : De ente metaph. 1, 2, 239, [nt. 58] t.3, 34b.



9° Sven K. Knebel

die betreffenden Verstandesakte" besteht.135 Um Izquierdos Abhandlung De

variis statibus entium seu rerum atque adeo obiectorum intellectus huma-
ni136 als die Antizipation von Bolzanos „Wahrheiten an sich"137 und von
Bertrand Russells Philosophie des Logischen Atomismus zu lesen, dazu
bedarf es keiner Interpretationskünste.

Zur Sachverhaltsontologie ist Oviedo nun nicht unterwegs gewesen,138
doch metaphysisch holt er nicht weniger weit aus.

Konnexionismus

„Weswegen Arriagas Ansicht zu kritisieren ist, das werde ich andernorts
beweisen, daß nämlich im Bereich der Zweitursächlichkeit weder die Existenz
der Wirkung mit der Möglichkeit der Ursache zusammenhängt noch umgekehrt,

und daß es diese Sorte Zusammenhänge überhaupt nicht gibt. Für den

Erkenntnisgegenstand im Verhältnis zum Erkenntnisakt gilt das erst recht.
Von dem Erkenntnisakt hat ja der Gegenstand nichts, dem prägt er nicht
irgendetwas ein, das dann dessen Eigenschaft wäre. Wie könnte also der
Gegenstand von etwas abhängen, das weder Einfluß auf seine Existenz noch auf
irgendein intrinsisches Bestimmungsstück bei ihm hat?"139

Oviedos Angriff auf Arriaga argumentiert mit der Hinfälligkeit jenes
kausalen Argumentationsmusters a priori, von dem wir gesehen haben, daß es

sowohl für Arriaga als auch für Mastri zentral wichtig ist. Dieses Modell,
über die Regeln, für welches sich der Universalienrealist mit dem Nominalisten

auseinandersetzt, beruht auf der Voraussetzung, Kausalität wäre eine

transzendentale Relation.140 Oviedo zufolge abstrahiert die Existenz der
Ursache aber nun prinzipiell von dem Eintritt der Wirkung. Zwischen
Ursache und Wirkung besteht gar nicht a priori ein Zusammenhang. Damit
läuft Arriagas Pointe ins Leere.

Indem er sich bei seiner kritischen Befassung mit Arriagas Theorie der
Kausalität auf die Zweitursächlichkeit beschränkt, d.h. auf die innerweltliche

Kausalität, läßt Oviedo ein Thema beiseite, für welches der scholastische

Theologe zuständig war. Vielleicht hat Oviedo zu dem Zeitpunkt
seines Angriffs auch noch nicht davon ausgehen können, daß sein Gegner

135 IZQUIERDO: Pharus Scientiarum 3,105, [nt. 24] t.i, 128a.
136 Ebd. t.i, 220-269.
137 BOLZANO, Bernard: Wissenschaftslehre § 25. Sulzbach 1837, Bd. 1,111-115.
138 Knebel, S.K.: Scientia Media. Der Molinismus und das Faktenwissen. Amsterdam:

Benjamins 2021, 50.
139 „Displicet Arriagae opinio, quae impugnatur ex dicendis Controv. 10 punct. 5, ubi

probabo effectum non habere connexionem cum possibilitate causae creatae, neque e contra,

et tales connexiones esse impossibiles; quod potiori ratione dicendum de obiecto cog-
nitionis respectu ipsius cognitionis OviEDO: Curs. phil.: Metaph. 3, 3,11, [nt. 70] t.2, 301a.

140 ARRIAGA: Curs. phil.: Metaph. 1,110, [nt. 42] 833b, mit dem Querverweis auf Physica 7,

21, [nt. 42] 325a („[...] respectus transcendentalis, quem diximus dari in causa respectu effec-
tuum [...]").



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 91

bereit war, aus dem kritisierten Ansatz auch die äußerste Konsequenz zu
ziehen und ihm die Erstursächlichkeit zu subsumieren. Tatsächlich hat
sich aber Arriaga zu dem Theologumenon bekannt Implicantibus creaturis
implicaret ipse Deus.141 Als Theologe gehört er zu derjenigen Fraktion, welche

den hypothetischen Atheismus lehrt. Würden keine Geschöpfe existieren

können, d.h. ohne Gottes Bezogenheit auf mögliche Welten, könnte es
Gott gar nicht geben, zumindest nicht den Gott des christlichen
Monotheismus. In einer Studie über die im 17. Jahrhundert neu aufgeflammte
Querelle des possibles weist Jacob Schmutz darauf hin, daß Mastri, der ihn
für den Bereich der Zweitursächlichkeit doch ganz ebenso vertrat, gegen
diese Zuspitzung des .Konnexionismus' protestiert hat. Während der
hypothetische Atheismus am Collegio Romano damals Triumphe feierte, während

selbst der strengste Thomismus ihn auf dieser Basis „a posteriori"
lehrte,142 hat Mastri sich darüber auf eine Weise aufgeregt, die sonst gar
nicht seine Art ist.143

Bei Arriaga ist die transzendentale Wahrheit in demselben Sinn die
Ursache dafür, daß die kognitive Repräsentation der Realität möglich ist, wie
Gott die Ursache der möglichen Welten ist. Er zieht nicht ausdrücklich
diese Parallele, doch abgelehnt hätte er sie nicht. Wie in der konnexionis-
tischen Theologie die Existenz Gottes, so ist in Arriagas Intrinsezismus die
Wahrheit als metaphysisches Realitätsprädikat relativiert. Hier wie dort ist
die Notwendigkeit einer bestimmten Annahme x davon abhängig gemacht,
daß es möglich, d.h. widerspruchsfrei denkbar, ist, daß sie von einer
bestimmten Folge y begleitet ist. In dem einen wie in dem anderen Fall ist
das jeweilige y dabei an sich von der Art, daß es weder mit Notwendigkeit
existiert noch mit Notwendigkeit nicht existiert, daß es also kontingent ist.

Implicante cognitione non tarnen implicaret Ens neque adeo Verum: con-
sequenter hoc non constituitur per cognitionem, atque ita habet suum esse
antecedenter et independenter a cognitione. Der Wortlaut dieser Absage an

141 „Deus habet essentialem connexionem cum creaturis possibilibus, quae tarn necessa-
riae sunt ac Deus ipse, et illarum possibilitate ablata, non maneret hic Deus." ARRIAGA: In
Primam partem D. Thomae 52, 29, [nt. 84] t.i, 583a; vgl. ebd. 10, 19, [nt. 84] t.i, 125b. Vgl.
SUÄREZ: De De0 uno et trino 3, 9, 6, 20, [nt. 8] t.i, 740a; FASULO: In Primam partem S. Thomae
Q. 14, 5, 42, [nt. 24] t.2, 30a. Die im Text zitierte Kurzformel war in der zweiten Hälfte des 17.

Jahrhunderts als Titel für das Kontroversthema gang und gäbe. Vgl. SCHMUTZ, Jacob: Bartolo-
meo Mastri et la mouche, in: FORLIVESI, Marco (Hg.): „Rem in seipsa cernere". Saggi sul pen-
siero filosofico di Bartolomeo Mastri. Atti deI Convegno di studi sul pensiero ßlosoßco di
Bartolomeo Mastri da Meldola (1602-1673), Meldola - Bertinoro, 20-22 settembre 2002
Subsidia mediaevalia Patavina 8). Padua: II Poligrafo 2006, 469-520, hier 498.

142 COLLEGIUM Salmanticense OCD.: Cursus theologicus 6, 12, 100. Paris 1870-1879, t.3,
522b; Bolivar OP., J. (f 1687): Salmantinae Lecturae 2, 6. Salamanca 1701, t.i, 102a.

143 „[...] creaturam esse in statu possibilitatis aequalis necessitatis cum Deo, [...] sermo
adeo durus est, ut piae aures id audire exhorrescant [...]." MASTRI: In I Sent. 7, 91, [nt. 116]

715b. Vgl. SCHMUTZ: Mastri et la mouche, [nt. 141] 470-472.



92 Sven K. Knebel

Arriagas Pointe, von einem Oviedoleser in Ingolstadt,144 ist aufschlußreich,
nicht nur darum, weil hier der Gedanke verworfen wird, die transzendentale

Wahrheit wäre durch das Denken „konstituiert". Der performative Akt
zeigt hier auch den systematischen Zusammenhang dieser Theorie mit der
konnexionistischen Theologie auf. Wenigstens einen kleinen theologischen

Exkurs gestattet sich auch Oviedo. Durch den Querverweis, mit dem
er seine Opposition begründet, ist Arriaga ja noch nicht widerlegt. Darum
wird dessen Pointe zum Schluß ad absurdum geführt:

„Wenn der erkennbare Gegenstand mit der Möglichkeit der Denkakte
zusammenhinge, deren Gegenstand er sein kann, dann würden durch die Existenz -
Unfähigkeit jeglichen kreatürlichen Verstandes Gott und Welt insgesamt
aufgehoben werden. Da es in Gott und Welt nichts gibt, was nicht für jeden
beliebigen Verstand auch ein mögliches intentionales Objekt ist, so würden ja,
wenn der nun existenzunfähig wäre, auch die Denkakte nicht existieren können,

deren mögliches intentionales Objekt all das wäre, und folglich hätten
dieser Theorie zufolge die mit diesen Denkakten zusammenhängenden Gegenstände

die gleiche Existenzunfähigkeit."145

Deswegen also, um Oviedos Vorstoß aufzufangen, haben diejenigen Sko-

tisten, die daran interessiert waren, von Arriagas Pointe die Anwendung
speziell auf den kreatürlichen Verstand zu machen, im Idealismus die
Lösung gesucht. Um den Theismus zu salvieren, wird die transzendentale
Relation perspektivisch interpretiert und in kosmische Immanenz übersetzt.

Es bestätigt sich die These der scharfsinnigen, vielleicht etwas kühnen,
aber durch die Weite ihres Quellenhorizonts überragenden, Studie von
Schmutz. Im .Konnexionismus' gilt es ein System zu identifizieren, ohne
dessen Berücksichtigung von der Ontotheologie des 17. Jahrhunderts kaum
etwas zu begreifen ist: „une conception surprenante et nouvelle, sans
équivalent médiéval, que l'on pourrait qualifier de crypto-spinozisme scolas-
tique".146 Innerjesuitisch fallen Konnexionismus und Antikonnexionismus
mit dem Schulgegensatz von Suärez und Väzquez zusammen, von
Salamanca und Alcalä de Henares. Der Antikonnexionismus verabscheute die

144 Veihelin SJ., S. (f 1675): Disputatio philosophica logicas, physicas, et metaphysicas
assertiones complexa § 67. Ingolstadt 1646, 46. Zur Biobibliographie ROMSTÖCK: Jesuitennullen,

[nt. 60] 414-417.
145 „Adde, ex repugnantia cuiusvis intellectus creati repugnatum iri omne ens creatum et

increatum, si obiectum cognoscibile connexionem habet cum possibilitate cognitionum, qui-
bus potest attingi, quia cum nullum sit obiectum creatum aut increatum, quod non possit
cognosci a quocumque intellectu, hoc répugnante repugnarent cognitiones, quibus possent
attingi omnia obiecta, et consequenter ad hanc doctrinam obiecta cum his cognitionibus
connexa eandem haberent repugnantiam." OviEDO: Curs. phil.: Metaph. 3, 3, 11, [nt. 70] t.2,
301a/b.

146 SCHMUTZ: Mastri et la mouche, [nt. 141] 519. Vgl. auch Ders.: Les innovations conceptuelles

de la métaphysique espagnole post-suarézienne: les status rerum selon Antonio Pérez

et Sebastiân Izquierdo, in: Quaestio 9 (2009,) 61-99, hier 67.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 93

Vorstellung, die Existenz Gottes mit der Möglichkeit der Kreatur zu
verknüpfen.147 Oviedo war ein Matador dieser klassisch Complutenser
Position.148 Thematisch sind Arriagas Thesen zur transzendentalen Wahrheit
für ihn deswegen von nur untergeordnetem Interesse. Die Kritik daran ist
ein Korollar zu seiner Fundamentalkritik am Konnexionismus.

Wegen seiner theologischen Konsequenzen war das Problem, ob und
wie weit die Kausalität im Konzept der transzendentalen Relation fundiert
werden darf, ontologisch für eine Grundlagenkrise gut. Darum hat Arriaga
seinerseits in der Ausgabe letzter Hand seines vielaufgelegten Philosophie-
kurses darauf verzichtet, sich an Ort und Stelle zu der Kritik zu äußern,
und die Diskussion mit Oviedo vertagt.149 Auf der anderen Seite hat der
gemäßigte Konnexionist Mastri gemeint, Oviedos Angriff auf die „doctrina
communis" umgehend abwehren zu sollen.150 Umgekehrt hat der Konnexionist

Giuseppe Polizzi (1603-1691), auch er Verfasser eines großen
Philosophiekurses, trotzdem Oviedo gegen Arriaga beigepflichtet.151

Die Diskussion um Arriagas Intrinsezismus hat also diverse Aspekte,
die auseinanderzuhalten sind. Einer davon ist die Psychologismuskritik. Damit

sind wir bei unserem Autor.

Psychologismuskritik

Das Wesen der Dinge ist geeignet, darauf bezüglich Aussagen über die Dinge

zu bewahrheiten, lehrt Vitoria. So fremd, wie dieser Glaube an taxiono-
mische Strukturen dem Empiristen Locke ist, erklärt das hinlänglich,
warum der Essay concerning Human Understanding das Lehrstück von der
transzendentalen Wahrheit als für seine Zwecke unbrauchbar links liegen
gelassen hat.

Vitorias Originalität liegt nicht nach der affirmativen, sondern nach der
kritischen Seite hin, der Auseinandersetzung mit Arriaga, über die sein
Text inhaltlich auch kaum hinausgeht.

147 VAZQUEZ: In Primam partem S. Thomae 104, 25-27, [nt. 36] t.i, io3ob/3ib; ArrÛBAL SJ.,
P. (f 1608): Commentaria ac Disputationes in Primam partem D. Thomae 99, 23. Madrid 1619-
1622, t.2, 48a; ALARCÔN SJ., D. (f 1634): Prima pars theologiae scholasticae 2, 2, 4, 7. Lyon
l(>33> 99a; ebd. 5, 8, 9,14, p. 490a.

148 SCHMUTZ: Mastri et la mouche, [nt. 141] 500. 514f. Zu Oviedo vgl. DERS.: La Querelle
des possibles. Recherches philosophiques et textuelles sur la métaphysique jésuite espagnole,
1540-1767, unv. Diss. phil. Brüssel 2003, 767-769.

149 ARRIAGA: Cursus philosophicus iam noviter maxima ex parte auctus: Metaph. 1, 108.

Lyon 1669, 955b.
150 MASTRI: Metaph. 5,164, [nt. 36] t.i, i66a/b.
151 „[...] Cum quo (sc. Oviedo) ego etiam sentio, non tarnen eius fundamento nixus, quasi

vero existimem omnes huiusmodi connexiones esse impossibiles et implicatorias." POLIZZI:
Philos. DisppMetaph. 45,15, [nt. 28] t.3, 580a.



94 Sven K. Knebel

„Die transzendentale Wahrheit des Seienden", lautet seine negative These
(Cap. 3, § 6), „besteht nicht formal in der transzendentalen Bezogenheit auf
dessen ihm intentional ähnliche kognitive Repräsentation. Denn präzise
deswegen, weil das Seiende von der Art ist, daß es an und für sich eine über es

bezüglich seines Wesens getroffene kategorische Aussage bewahrheiten kann,
ist es transzendental wahr. Daß es aber von dieser Art ist, liegt nicht formal
an irgendeiner transzendentalen Bezogenheit auf seine kognitive Repräsentation

oder auf den Verstand."

Basta. Woran es dann liegt, erfahren wir nicht. Verglichen mit dem
zeitgenössischen Diskussionsstand ist der Text definitiv unterkomplex. In der für
die Complutenser Schultradition charakteristischen Robustheit beschränkt
er sich darauf, den faulen Zauber der transzendentalen Relation zu demontieren.

Der Witz ist, daß er das nicht im Rahmen der Theologie tut, auch nicht
im Rahmen der Metaphysik der Kausalität, sondern speziell in diesem
Rahmen. Für Vitoria, dreizehn Jahre nach Oviedo, hat das Lehrstück von
der transzendentalen Wahrheit nicht das nur begrenzte Interesse, das es,
zumindest unter dem Aspekt der Diskussion mit Arriaga, für Oviedo
gehabt hat. Daß er prinzipiell ein Gegner des Konnexionismus gewesen
wäre, darauf deutet vorläufig nichts.152 Er spielt die Angelegenheit nicht
auf das Feld hinüber, auf welchem Oviedo mit seiner Widerlegung so
elegant triumphiert. Anstatt zu argumentieren, daß Arriagas Intrinsezismus
zu theologisch unerwünschten Konsequenzen führt, zerpflückt Vitoria diese

Hypothese. Sie wird verworfen, weil es reicht, daß auf die kognitive
Repräsentation zu Erläuterungszwecken bezuggenommen ist. Zur Erläuterung

von etwas kann es unvermeidlich sein, etwas anderes heranzuziehen,
aber der sich daraus ergebende Zusammenhang, so Vitorias Grundsatz,
darf nicht metaphysisch überhöht werden. Non bene valet ,res explicatur in
ordine ad alteram: ergo dicit respectum transcendentalem ad alteram'.

Arriaga hat es mit dem ordo ad intellectum übertrieben. Von dem
Vorgeplänkel, wo er vorgeworfen bekommt, durch seine Terminologie Real
und Irreal, die Falschheit im metaphysischen mit der im logischen Sinn zu
verwirren, bis zu dem Schlagabtausch im vierten Kapitel wird die Überhöhung

des ordo ad intellectum gerügt. Unter klarer Absage an eine nomi-
nalistische Einzeldingontologie wird der Kontingenz im Verhältnis
zwischen dem Denken und seinem Gegenstand wieder zu ihrem Recht ver-
holfen. Die Übereinstimmung zwischen der Realität und ihrer kognitiven
Repräsentation ist nicht der Grund der transzendentalen Wahrheit,
sondern deren mögliche Folge, abhängig davon, daß die kognitive Repräsentation

auch zustandekommt. Ob sie zustandekommt, steht dahin. Wenn
nicht, läßt das die transzendentale Wahrheit unberührt. Kommt sie zu-

152 Kausaltheoretisch zur „connexio metaphysica": Ms. BU Sevilla Fondo Antiguo 330/049,
fols. i6n/r6.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 95

stände, dann reduziert sich die dadurch entstehende Beziehung schlicht
auf eine kategoriale Relation.

Arriaga zufolge war Wahr und Falsch für die kognitive Repräsentation
ein gleichgültiger Umstand, aber davon, daß sie möglicherweise wahr ist,
sollte die Welt abhängen. Diese Verquickung von Denken und Sein wird
von Vitoria als psychologistische Verirrung gerügt. Denken und Sein werden

entflochten. In dieser Absicht wird nicht mit Bedürfnissen der Logik
argumentiert, wirklichen oder vermeintlichen, sondern rein ontologisch.
Ob die Widerlegung auf dieser Basis befriedigend ausfällt, steht auf einem
anderen Blatt. Bei Vitoria kulminiert sie in dem Argument, daß die
transzendentale Relation auf diese Weise inflationiert würde. Wie das bewiesen
wird, mag sich der Leser fragen, ob dem eine Inflationierung der profanen
kategorialen Relation denn vorzuziehen ist.

Autor und Werk

An dem Text haben wir eine Probe von dem Unterschied zwischen der
veröffentlichungsreifen Literatur der Jesuitenscholastik und solchen Texten
unmittelbar aus dem Schulbetrieb. So wie hier die Dialektik in Szene
gesetzt ist, im rigoros syllogistischen Stil, in dieser stachligen Kombination
von Pedanterie und Knappheit, geht es in der gedruckten Literatur für ge -
wohnlich nicht zu. Bewerkstelligt wird das kritische Geschäft hauptsächlich

mit suppositions- oder referenzlogischen Überlegungen, d.h. mit der
nötigen Unterscheidung zwischen verschiedenen Sprachebenen. Der Hinweis

mag am Platz sein, daß Vitoria den Bewußtseinsstandpunkt einnimmt
und daher sprechaktanalytisch kein Freund der, sonst sehr üblichen, Dis-
tinktion zwischen dem actus exercitus und dem actus signatus ist.153 Um
die Einzelheiten seiner Argumentation zu würdigen, bräuchten wir die
Logik des Autors, die der Fundus der Sevillaner Universitätsbibliothek nun
leider nicht enthält. Aus deren erstem Teil, der sog. Logica minor, hätten
wir erfahren, wie sich der Autor in die summulistische Tradition eingetragen

hat. Einen Ockham des 17. Jahrhunderts fänden wir dann an Vitoria
bestimmt nicht, doch ebensowenig einen Parteigänger Izquierdos.

José de Vitoria y Dävila (1617-1673) war aus Toledo gebürtig. Vor seinem
Eintritt in die andalusische Provinz der Gesellschaft Jesu hatte er schon
Jura studiert. Es schloß sich ein Philosophiestudium am Colegio de San
Pablo in Granada an. Seinen eigenen dreijährigen Philosophiekurs gab er,
wir wissen nicht, ob zum ersten oder zum wiederholten Mal, 1651 bis 1654 an
dem Colegio de Santa Catalina in Cördoba, einer großen Anstalt, der da-

153 „[...] ingenue fatear, numquam huiusmodi distinctionem actus signati et actus exerci-
ti percipere potui Conabor impugnare distinctionem praefatam Iudicium omne
absolute enunciat se verum esse: ergo iudicium omne reflexum est." Ms. BU Sevilla Fondo
Antiguo 330/050, fols. 85r-io8r: Tractatus in triplicem Aristotelis librum de anima tract. 2

disp. 1 cap. 3 § 5, fol. K>5r.



96 Sven K. Knebel

mais auch noch das bischöfliche Priesterseminar angegliedert war. Mit
seinen philosophischen Leistungen muß man zufrieden gewesen sein, denn
nach einer Zeit der Verwendung für andere Aufgaben lehrte er von 1666
bis 1672 an seinem alten Kolleg in Granada scholastische Theologie.154 Im
Druck erschienen ist von ihm nichts.

Es kam im Lehrbetrieb vor, daß ein junger Dozent für jemand anderen
einsprang, um dessen Kurs zu Ende zu führen. In dem vorliegenden Fall ist
durch Querverweise aber gesichert, daß Vitoria auch über die Logik gelesen,

er also den Lehrstoff des dreijährigen Kurses durchgenommen hat.155

Erhalten ist das sorgfaltig durchkorrigierte Vorlesungsmanuskript des zweiten

und des dritten Jahrs, d.h. die Abhandlungen zur generellen und
speziellen Physik und eben die Metaphysik. Sowohl die Psychologie als auch
die Metaphysik sind allerdings über ein rudimentäres Stadium nicht hinaus

gediehen.156 Dafür enthält die Ursachenlehre der generellen Physik,
wie bei den Jesuiten damals üblich, eine natürliche Theologie, die sich der
Widerlegung des Systems der physischen Prädetermination und des
Durandismus widmet.

Was wir von diesem Jesuiten haben, alles in der Schönschrift des Antonio
de Flores y Leon, ist es wert, zur Kenntnis genommen zu werden. Es ist
jetzt digitalisiert über Internet Archive bequem studierbar. Die Transkription

unterliegt daher auch jedermanns Prüfung.

Fortsetzung folgt

154 MOORE, Eduardo: Manuscritos teologicos postridentinos de la Biblioteca de la Univer-
sidad de Granada, in: ATG 46 (1983), 243-72; 48 (1985), 63-194; (1988), 135-250, hier 254;
OLIVARES SJ., Estanisiao: La Docencia de Filosofîa y Teologla en el Colegio de San Pablo de

Granada (1558-1767). Granada: Univ. de Granada 1989, 38; FEJÉR SJ., Josephus: Defuncti Se-
cundi Saeculi Societatis Jesu, 1641-1740. Rom: Inst. Hist. SI. 1985-1990, t.5, 266.

155 Über den Verbleib der Logik auch nichts in der Bibliographie von Munoz Delgado
OM., Vicente: Lôgica hispano-portuguesa e iberoamericana en el siglo XVII, in: Cuadernos
Salmantinos de filosofia 9 (1982), 279-390.

156 Hier der Aufriß der Metaphysik: „Opus hoc metaphysicum [...] in Septem tractatus
cogemus. Primus erit de ente ut sic, secundus de distinctione (sc. unius) entis (sc. ab alio),
tertius de unitate entis, quartus de veritate et bonitate entis, quintus de statibus entis, sex-
tus de divisione entis in decern praedicamenta, septimus denique de aliis entis divisionibus."
Ms. BU Sevilla Fondo Antiguo 330/050: Commentarii Tractatus in universam Aristotelis Me-
taphysicam fol. 2r. Das Manuskript bricht im fünften Traktat ab, bei der Ontologie der Negation.



Cognoscibilitas intrinseca: Suarezismus und Idealismus 97

Zusammenfassung
Philosophiegeschichtlich steht John P. Doyles Vermutung im Raum, daß
zwischen dem scholastischen und Kants Begriff des Transzendentalen der
scholastische Begriffdes Supertranszendentalen interveniert hat. Möglicherweise
macht die weitere Erforschung des Suarezismus diese Hypothese aber
entbehrlich. Eine im 17. Jahrhundert über das Lehrstück von der ,transzendentalen'

Wahrheit geführte Kontroverse markiert die von Rodrigo de Arriaga
bezogene Position als den Umschlag in den Idealismus. Von Anhängern wie
Gegnern ist dies als der springende Punkt seiner These von der ,intrinsischen
Erkennbarkeit' der Realität bezeichnet worden. Der unedierte Diskussionsbeitrag

eines Gegners, des andalusischen Jesuiten José de Vitoria y Dävila
(1617-1673), folgt demnächst.

Abstract
One problem with pre- and post-Kantian metaphysics is that we do not know
whether their respective notions of 'transcendental' have something in
common or not. In 1997, the late John P. Doyle conjectured that the gap
between medieval transcendentals and Kantian transcendentals is bridged
by the reference of a higher-level notion of being, viz., super-transcendental.
Still, the possibility is not ruled out that there is no missing link. In this
case, we might dispense with having to resort to abstraction. Be that as it
may, Doyle was right in calling attention to iyth-century schoolmen in the
wake ofSudrez. Their quarrel about Transcendental' truth reveals that a certain

ontology of real being verged on Idealism. The present paper aims to
map this dispute. An unpublished manuscript throws new light upon Rodrigo
de Arriaga. What drove the Andalusian Jesuit José de Vitoria y Dävila (1617-
1673) to side with Arriaga's adversaries? The Latin text will follow in the next
issue.


	Cognoscibilitas intrinseca : Suarezismus und Idealismus

