Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger
Autor: Lambinet, Julien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JULIEN LAMBINET

Unité et spécificité du thomisme
du Pere L.-B. Geiger

Nous partons ici du postulat que le Pére Geiger (1906-1983) est, en défini-
tive, un thomiste fort peu connu!. Certes, on rencontre son nom au détour
de nombreuses recherches consacrées a la métaphysique de Thomas d’Aquin,
mais en général sous forme d’une bréve allusion, d’'un renvoi rapide et, cas
le plus fréquent, d’'une évocation de la controverse qu’il mena avec le Pére
Fabro au sujet de la notion de participation. Méme en ce dernier cas ce-
pendant, la thése de L.-B. Geiger est le plus souvent ramenée a une po-
sition stéréotypée, présentée d’'une maniére simplificatrice en son opposi-
tion a celle de C. Fabro pour tenter d’en dégager une troisi¢eme voie. On
accordera que c’est bien peu rendre justice au travail du natif de Stras-
bourg2. Nous n’avons pas la prétention, en ces quelques pages, d’offrir une
interprétation définitive de la pensée du P. Geiger, mais il nous semble
utile, & 'heure ot une ceuvre (La participation dans l'ceuvre de S. Thomas
d’Aquin, 1942) est a ce point devenue classique que ses théses ne semblent
plus lues qu’a la lorgnette d'une tradition interprétative subséquente, de se
replonger dans les textes de ce commentateur de Thomas. L’on s’y trouvera
a l'école tant du systématicien que de l'historien, et peut-étre plus impor-

1 Pour quelques éléments biographiques, on consultera IMBACH, R. : L'originalité du tho-
misme de L.-B. Geiger, in : GEIGER, L.-B. : Penser avec Thomas d’Aquin. Paris/Fribourg : Cerf/
Editions universitaires 2000, X-XI. Si dans ce texte R. Imbach nous donne surtout un apergu
de la méthode du P. Geiger et de la place que cette derniére occupait dans le renouveau du
thomisme frangais au XX°¢ siécle, nous tacherons quant a nous d’aller un peu plus avant dans
ce qui singularise le contenu philosophique des théses majeures que le dominicain avait mis
en évidence dans I'ceuvre de I’Aquinate. Ainsi peut-étre dessinerons-nous une ligne unifiant
provisoirement la quéte philosophique du P. Geiger. On consultera également la bibliogra-
phie des publications du P. Geiger dans : Penser avec Thomas d’Aquin, XXIX-XXXVIII.

2 J.-D. Robert avait déja établi ce constat : la discussion autour de la participation a sur-
tout été 'occasion de durcir les problémes et les contrastes entre les positions en présence.
Le P. Fabro reprochait au P. Geiger un grave déséquilibre, issu de I'insistance de ce dernier a
mettre l'accent sur la participation par limitation formelle au détriment, insistait-il, de la
limitation par composition. Ce durcissement s’est déployé et enraciné dans les consciences
et la littérature qui a suivi, le plus généralement afin d’asseoir une synthése propre. Or, il
faut dire que nous nous accordons plutdt a I'avis de Robert : « Nous avouons [...] n'étre pas
arrivé a découvrir le déséquilibre en question. Nous croyons, en effet, qu'on ne peut I'im-
puter au P. Geiger qu’en ne tenant pas compte de I'ensemble de ses affirmations et de ses
précieuses notes de La participation. Celles-ci, en particulier, s’y opposent et il semble que le
P. Fabro lui-méme s’en soit bien apergu » (ROBERT, J.-D. : Note sur le dilemme : ‘limitation par
composition ou limitation par hiérarchie formelle des essences’, in : Revue des sciences phi-
losophiques et théologiques 49 [1965], 61).



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 41

tant, d'une méthode qui ne craignait pas d’aller, en quéte tout d’abord de
vérité, sur les chemins tortueux des raisonnements métaphysiques pour,
aprés en avoir montré les difficultés, avouer encore ses hésitations et
prendre de la sorte conscience de 'essence du travail du philosophe, tou-
jours en chemin.

Plus qu’un historien de la pensée, le Pére Geiger était un véritable phi-
losophe. C'est parce qu’il était convaincu de la pertinence d'une confron-
tation de la philosophie de I'étre de saint Thomas avec les grands courants
du XX¢ siecle qu'’il refusa de risquer de la dévaloriser en faisant bon mar-
ché de sa lettre. Aussi la lecture de 'ceuvre du docteur angélique devait-
elle étre historiquement la plus rigoureuse possible3. L.-B. Geiger se plon-
geait dans I'histoire, non a la maniére d’'un antiquaire, mais afin de recon-
stituer une synthése honnéte et pertinente, loin des figures tutélaires de
son temps et des autorités passageres.

Nous ne pouvons exposer ici une vue d’ensemble de la pensée du Peére
Geiger. Nous nous attacherons surtout a son interprétation de l'effort de
saint Thomas et aux quelques théses peut-étre les plus marquantes qu’il
énonga sur le texte du docteur angélique. Aussi reviendrons-nous pour
commencer sur la controverse, pourtant déja tant rabachée, qui I'opposa
au Pére Fabro sur la doctrine de la participation. Dans un deuxiéme point,
nous tacherons de montrer comment les positions de Geiger sur la partici-
pation peuvent étre intimement liées aux résultats obtenus dans ses deux
plus fameux articles sans doute en milieu thomiste, a savoir ceux qu'il con-
sacra respectivement en 1947 et 1974 au probléme de I'abstraction et a celui
de la compréhension thomasienne des Idées divines*. Enfin, nous verrons
comment l'élaboration, sinon systématique, tout au moins unifiée de ces
différentes perspectives, le conduisit a soutenir une vision proprement ori-
ginale du thomisme, de la métaphysique et plus généralement de la con-
naissance, qui lui permit d’ouvrir une voie féconde au sein de la pensée
contemporaine.

1. LA PARTICIPATION

Comme il est bien connu, le Pére Geiger distinguait « deux espéces de par-
ticipation caractéristiques de deux systémes différents »5. La premiére, qu'’il

3 Cfr. IMBACH, R. : L'originalité du thomisme de L.-B. Geiger, XVIII-XX.

4 GEIGER, L.-B. : Abstraction et séparation d’aprés S. Thomas. In De Trinitate, q. 5, a. 3,
in : Revue des sciences philosophiques et théologiques 31 (1947), 3-40 ; GEIGER, L.-B. : Les
idées divines dans l'ceuvre de S. Thomas, in : St. Thomas Aquinas, 1274-1974, Commemorative
studies, t. 1. Toronto : Pontifical Institute of Medieval Studies 1974, 175-209. Nous citerons
cependant ce dernier article a partir de sa réédition dans GEIGER, L.-B. : Penser avec Thomas
d’Aquin, 63-no.

5 GEIGER, L.-B. : La participation dans la philosophie de S. Thomas d’Aquin. Paris : Vrin
1942, 26.



42 Julien Lambinet

appelait participation par composition, « se fonde essentiellement sur la dua-
lité d’'un sujet récepteur et d’'un élément regu »¢. Participer signifie alors
avant tout : posséder quelque chose qu'on a regu et par la méme « l'adap-
ter a sa propre nature » et, « si le sujet est moins parfait que I'élément qu’il
regoit », « lui imposer ses propres limites »”. Ce mode de participation se
caractérise donc par une limitation imposée, en suite d’'une composition, a
I'élément regu par le sujet, seulement apte a n’en recevoir qu'une « par-
tie ». Geiger la définissait par analogie avec le couple formé par la matiére
et sa forme : « la participation est la réception et conséquemment la pos-
session d’'un élément, jouant le role de forme, par un sujet jouant le réle de
matiére »8. Lorsque la priorité de la composition eu égard a la limitation
est érigée en principe absolu, c’est, selon Geiger, que nous avons affaire a
un « systéme de participation par composition ». La composition y est in-
voquée « notamment pour rendre raison de l'origine premiére des étres et
du mode de leur procession a partir du principe supréme »°.

Le second type de participation dégagé par Geiger était appelé partici-
pation par similitude ou par hiérarchie formelle et se fondait sur les « états
plus ou moins parfaits d'une méme forme ». La participation s’attache alors
a rendre compte de « I'état diminué, particularisé, et, en ce sens, participé,
d’une essence, chaque fois qu’elle n’est pas réalisée dans la plénitude abso-

6 GEIGER, L.-B. : La participation dans la philosophie de S. Thomas d’Aquin, 27.

7 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 27.

8 GEIGER, L.-B. : La participation, 28. 1l faut noter comment Fabro distinguait lui-méme
sa compréhension de la participation par composition de I'exemple d'une composition
hylémorphique : « Il s’agit la d'une ‘determinatio’ non de la puissance par l'acte, comme
dans le rapport de matiére et de forme, mais inversement de |'acte de la part de la puissance
(de la créature). En termes précis : cette détermination ne doit pas étre congue a la maniére
de celle que la différence donne au genre (formalité indéterminée) pour constituer l'espéce.
Ici la différence indique I'acte formel par rapport au genre qui est en puissance. Mais la
causalité divine présente plutét la relation inverse. En effet, selon saint Thomas, I'influence
divine est la causalité fondamentale et totale, elle est cause de la cause et de son effet en
méme temps, et elle I'est d'une maniére plus intime et plus compléte que la cause seconde
méme. Cest le concept de la cause premiére en tant qu'on I'appelle cause ‘per se’ de I'esse.
L’expression : ‘esse commune quod praesupponitur.. quod substernitur, n’'indique donc
nullement I'indétermination du genre, et encore moins le vide de la matiére premiére, ainsi
que le P. de Finance semble craindre ; mais on doit lui donner un sens diamétralement
opposé : I'esse causé par Dieu signifie I'indétermination de plénitude et d’actualité ; c’est
I'acte qui actualise tout autre acte substantiel et accidentel, et qui est présupposé afin que
toute autre chose soit en acte et puisse agir. Alors intervient par les causes secondes la
‘determinatio’ qui est la naissance des actes particuliers, par la décision libre, jaillissant de
I'énergie de l'acte fondamental commun de I'esse. Cette détermination est a la fois effet et
limitation de la plénitude originaire de I'esse commune et de I'actualité fondamentale de
I'esse commune participé. Toute la métaphysique thomiste de la participation est basée sur
cette notion simple et inépuisable de 'esse : I'esse est I'acte premier intensif qui embrasse et
contient tout » (FABRO, C.: Participation et causalité selon S. Thomas d’Aquin. Louvain :
Publications universitaires de Louvain 1961, 508).

9 GEIGER, L.-B. : La participation, 28.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 43

lue de son contenu formel »10. Si la composition peut intervenir dans la
limitation, elle n’est plus le principe méme de celle-ci. Dans ce que Geiger
appelle en effet un systéme de participation par hiérarchie formelle, le mul-
tiple, considéré dans son rapport au premier principe, n’est plus issu d’'une
composition, mais d’'une inégalité formelle originaire!!. On comprend que
la distinction de ces deux systémes de participation ne tient donc pas dans
l'esprit de Geiger a la simple présence ou a I'absence, tant de quelque com-
position que d’une hiérarchie formelle, mais bien a l'usage systématique
que 'on fait, soit de la composition pour en faire 'explication unique de la
limitation formelle, soit de la limitation considérée comme principe natu-
rellement antérieur a la composition, « encore qu’elle puisse I'impliquer, et
méme nécessairement, a titre de conséquence »!2. Saint Thomas lui-méme,
nuance Geiger, n'a pas voulu se satisfaire de I'un ou de I'autre de ces deux
systémes :

A son gré, la participation par composition, pour autant qu’elle prétend expli-
quer l'origine premiére des étres, n’est que la projection dans la structure de
I'univers des cadres et des lois de notre logique univoque. Elle est incompa-
tible avec une juste conception des transcendantaux. A l'inverse, il voit dans
la participation par hiérarchie formelle le réalisme exagéré et exclusif de la
diversité qualitative pure, substantielle ou accidentelle, telle qu’elle apparait
a notre intellectus. On ne peut donc admettre qu'il ait accueilli 'une ou l'autre
des deux participations, & moins de montrer qu’il a résolu les difficultés es-
sentielles que nous venons de soulever [...]13.

A vrai dire, si intellectus et ratio ne constituent, comme nous le verrons,
qu’une seule et unique faculté en 'homme, les deux facettes de la partici-
pation ne peuvent que se révéler inséparables. Geiger se penche tout d’abord
sur la deuxiéme difficulté évoquée et suggére d’emblée le caractere para-
digmatique que posséde 'unité du composé hylémorphique dans son ex-
plication de la participation. Il est remarquable, note-t-il en effet, que la
diversité prédicamentale se définisse

d’'une maniére purement formelle, comme si les éléments qui concourent a la
formation des étres composés étaient des monades closes sur elles-mémes,
des données abstraites, dont nous avons dit qu’en effet elles ne peuvent con-
tenir que ce qui fait partie strictement de leur définition. Non seulement les
données abstraites ne participent a rien, mais elles se refusent a toute parti-
cipation. Si on les trouve unies, il faut de toute évidence faire appel a un pou-
voir de coordination, voire de contrainte. Or les éléments d'un composé na-
turel ne sont pas des notions ni des données formelles. Si le composé est na-
turel, il résulte, par définition, de la tendance naturelle des parties & s’unir.

10 GEIGER, L.-B. : La participation, 29.
11 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 29.
12 GEIGER, L.-B. : La participation, 29.
13 GEIGER, L.-B. : La participation, 31.



44 Julien Lambinet

Bien plus, dans le cas des composés substantiels, 'unité et la corrélation des
parties sont tellement profondes qu’il est abusif d’user de la forme proposi-
tionnelle pour attribuer a la matiére ou a la forme des propriétés, comme si
I'une ou l'autre pouvaient subsister séparément. Quand on parle de la forme
ou de la matiere il faut toujours sous-entendre la nature de co-principe de la
substance matérielle, qui essentiellement caractérise I'une et 'autre 14,

Il en est de méme de certains accidents par rapport a leur sujet. L'unité et
la priorité ontologique de la synthése substantielle semblant ainsi établie
pour elle-méme, 'unité métaphysique de l'ordre prédicamental apparait
garantie sans demander d’autre intervention.

Prise isolément, la théorie de la participation par composition ne semble,
quant a elle, que la « systématisation cohérente » du « réalisme excessif
des cadres abstraits de notre pensée »15. L’abstraction, menée a son terme,
conduit a « représenter 'univers sous les espéces d’'une hiérarchie de genres
de plus en plus universels, de plus en plus pauvres, couronnée par |'esse
pur sans aucune quiddité »16, C’est 13, note Geiger, rendre impossible toute
théorie de la création proprement dite, puisqu'une telle abstraction exige
de maniere corrélative la matiére qui lui correspond, et ce jusqu’a poser en
ses extrémités I'opposition fondamentale de I'esse pur a une matiére prime.
Tout systéme de participation de ce genre, s’il exige la composition comme
principe de limitation, supposera toujours la préexistence d'un sujet et an-
nihilera toute compréhension authentique de la creatio ex nihilo!?.

La diversité proprement dite, affirme Geiger, est celle de la multiplicité
formelle. Elle est premiére dans son ordre et nul principe créé ne peut en
fournir la raison. Diversa seipsis primo diversa. Elle ne peut étre réduite a
quelque différence antérieure et pose donc le probléme de la multiplicité
en toute son acuité. A ce titre, note Geiger, le probléme de la participation
« vise d’abord la multiplicité formelle », et non « l'origine des étres » :

La multiplicité des étres bons ou beaux porte l'esprit a poser la bonté et la
beauté en soi dont les réalisations limitées seraient comme des reflets et des
émanations. La participation devient dés lors, avant tout, émanation a partir
de la perfection absolue. Et comme notre expérience sensible ne nous offre
que des devenirs fondés sur des sujets ou des termes qui préexistent a I'action
causale, 'émanation a t6t fait de se changer en participation par réception ou
par composition. Il n’en reste pas moins que la participation qui est suggérée

14 GEIGER, L.-B. : La participation, 170-171. Et Geiger en effet de citer ensuite la Summa
contra Gentiles, 11, 58 : « §'il n’existe pas un principe unifiant, il est impossible que de deux
ou de plusieurs éléments se forme un étre un, 3 moins que I'un des éléments ne soit par
rapport a I'autre dans un rapport de puissance a acte. C’est ainsi, en effet, que de la matiére
et de la forme se constitue un étre un, sans qu’il y ait de lien extrinséque pour les tenir
unis ».

15 Cfr, GEIGER, L.-B. : La participation, 215.

16 GEIGER, L.-B. : La participation, 216.

17 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 216.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 45

par la diversité proprement dite, est premiérement un ordre statique, un
ensemble de relations qui se situent dans I'ordre qualitatif. Il faut donc la dé-
finir tout d’abord comme un ordre de similitudes ou de dissimilitudes : parti-
ciper, c’est, pour une forme, étre a I'état limité ce qu’une autre forme est, ou a
un degré plus parfait ou a l’état absolu. L’ame humaine participe de l'intelli-
gence, parce qu'elle est a I'état limité, le plus imparfait d’ailleurs, ce que I'ange
est plus parfaitement, ce que Dieu est dans I'absolue perfection de son es-
sence infinie, non pas parce qu’elle regoit de I'ange une partie de son pouvoir
intellectuel18,

Peut-étre s'étonnera-t-on, devant un tel éparpillement des formes, de voir
encore apparaitre une gradation de perfections. Sous quelle unité les étants
sont-ils donc ordonnés ? Geiger évoque des formes identiques, participées
diversement, de maniéres plus ou moins parfaites, par les essences. Mais il
souligne d’emblée l'illégitimité de toute démarche s’estimant autorisée a
passer d’'un ordre encore statique de participation formelle a son équiva-
lent dynamique, c’est-a-dire a une ontologie dans laquelle les essences
pourraient en quelque sorte transgresser les limites qui leurs sont propres
afin d’accéder, par une participation plus grande a quelque perfection, a un
ordre d’étre supérieur. Bien entendu, I'important est de déterminer l'unité
formelle ou la raison propre sous laquelle il peut y avoir hiérarchie. L’homme
et 'ange par exemple, mais aussi la substance spirituelle en sa généralité,
constituent trois raisons ou ordres bien distincts.

Un étre ne peut, sans cesser d’étre, passer d'un degré de perfection donné a
un degré plus élevé. L'ordre de plus ou de moins dans les essences, dans l'en-
semble des essences, ne contredit d’ailleurs aucunement Aristote, pour qui
I'essence ne peut comporter de plus ou de moins. Il s’agit dans ce dernier cas
de telle essence déterminée, considérée dans ses rapports avec les individus
ou elle se réalise. Un nombre donné ne comporte non plus de plus ou de
moins. Il n’en est pas moins vrai que la série des nombres s’obtient par la ré-
union et la mise en ordre de tous les nombres. Aristote lui-méme a fait le
rapprochement entre les essences formellement diverses, mais hiérarchique-
ment liées et la série des nombres. Les essences forment donc un ordre. Nous
avons indiqué plus haut qu’elles sont comme des modes. Elles sont aussi des
degrés (gradus) par ou I'on monte peu a peu vers la Perfection Premiére.
Peut-on dire qu’elles sont des modes de la Perfection Premiére, qu’elles sont
des modes de Dieu ? Ces modes n’étant que les essences finies, il faut bien
que celles-ci soient les modes de quelque chose, et on affirme en effet
qu’elles sont les modes de [’étre. Mais elles ne sont pas les modes de [’Etre,
c’est-a-dire de I'Etre absolul?.

Les noms que I'on donne au divin, insiste Geiger, sont soit métaphoriques,
soit utilisés en leurs sens propres et empruntés aux perfections absolues,
que celles-ci appartiennent a Dieu et soient alors unies a la simplicité de

18 GEIGER, L.-B. : La participation, 240.
19 GEIGER, L.-B. : La participation, 245-246.



46 Julien Lambinet

son essence, ou qu’elles soient le propre des créatures. La distinction entre
noms propres et métaphoriques ne doit pas étre tirée de la matérialité ou
de l'immatérialité des étres, de leur caractére corporel ou spirituel, mais
bien « formellement de la distinction entre perfections absolues et perfec-
tions propres a la créature »20, Il s’agit dés lors d’établir une distinction
entre les perfections absolues appartenant a la divine bonté elle-méme
d’'une part, dont on peut former des noms propres, certes toujours inadé-
quats, que l'on attribue a Dieu, et ce qui reléve d’autre part de la modalité
limitative de ces perfections, attachée a leur participation par les créatures,
et ne pouvant donc étre appliquée au sens propre a Dieu?2!.

[1 devenait des lors possible de refonder la théologie des noms sur celle
des idées divines. En se connaissant soi-méme, Dieu connait tout ce qui est
et tout ce qui peut étre. C’est a partir de sa nature et des formes contenues
dans son intelligence qu’il crée, non a partir de quelque nature extérieure.
C’est en voulant et aimant son essence qu’il veut toutes les choses qui sont
par lui et possédent quelque similitude avec sa bonté22,

L’essence de Dieu est donc en méme temps que ce en quoi (quo) Dieu con-
nait, le modéle d’aprés lequel il crée : 'essence divine est idée, — I'idée n’étant
que la forme mentale qui dirige 'opération, — I'ldée (ou les Idées) divine
n’étant que l'essence divine pour autant qu’elle est le modéle imité par la
créature. Et de méme que Dieu connait toute créature en ce qu’elle est, de
méme il y a en Dieu une Idée de tout ce qui est, en tout ce qu'il est, matiére
et forme, substance et accidents, étres individuels et lois générales de I'uni-
vers23,

2. LES IDEES DIVINES, ABSTRACTION ET SEPARATION

Cette mise en exergue de l'enseignement thomasien concernant les idées
divines s’effectuait en opposition aux voix qui s’étaient peu a peu imposées
au début du XX¢ siécle et percevaient une certaine incompatibilité entre la
doctrine en question et l'interprétation de l'esse qu’ils voulaient promou-
voir chez I’Aquinate. Pour A.D. Sertillanges ou pour E. Gilson, la théori-
sation des idées divines ne correspondait pas aux intuitions les plus per-
sonnelles de I'’Aquinate, et ne représentait qu'un élément concédé aux au-
torités de son temps, principalement a saint Augustin. Autant dire qu'il ne
s’agissait la que d’'une piece rapportée, dés lors susceptible de troubler la
cohérence de la pensée propre de saint Thomas. L’affirmation de la simpli-
cité de l'esse divin, mise explicitement en question par I'existence d'une mul-

20 GEIGER, L.-B. : La participation, 232.
21 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 231~232.
22 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 232-235.
23 GEIGER, L.-B. : La participation, 23s5.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 47

tiplicité d’idées divines dés le Moyen Age, aurait d( rendre tout recours a
celles-ci définitivement superflu2+.

Selon Geiger cependant, « [...] si saint Thomas a conservé les idées di-
vines tout au long de son enseignement, c’est justement pour éviter la con-
tradiction entre la thése de la simplicité divine et la nécessité d’affirmer la
connaissance distincte, par Dieu, d’'une multiplicité d’objets de sa connais-
sance »25, Sa doctrine des idées divines ne pouvait étre en rien comparable
au royaume autonome des idées platoniciennes, ni des lors a ce qu’avait
encore de commun ce dernier et la fagon dont saint Augustin I'avait rema-
nie.

Les Idées ne forment pas en Dieu un univers d’intelligibles, le monde des pos-
sibles que Dieu contemplerait et dont notre univers serait comme une repro-
duction. [...] Saint Thomas a, en effet, distingué de plus en plus fermement, la
forme qui est principe de l'acte de connaissance, en la spécifiant et en
I'actualisant, et la forme qui est terme de la connaissance, parce qu’elle a été
elle-méme formée par l'intelligence. Les idées sont les participations de I'es-
sence divine, connues, en tant qu’elles sont exprimées par Dieu, non pas 'es-
sence divine en tant qu’elle est quasi forme actualisante de l'intellect de Dieu.
C'est en tant que terme formé par le connaissant qu’elles permettent d’assu-
rer la multiplicité des objets connus, donc une multiplicité d’idées, sans con-
tredire la simplicité de 'essence divine?26,

Il s’agit donc de clairement distinguer I'essence divine d'une part, et cette
essence connue comme imitable d’autre part?’. Les idées sont une multi-
plicité d’aspects, pris a partir du point de vue de la créature, et participant
de maniére abstraite 'unité fonciére qu’est I'étre divin. Geiger se fonde sur
les questions disputées de veritate (q. 3, a. 2) pour soutenir que « les créa-
tures n'imitent la perfection divine que d'une maniére déficiente. L’essence
divine n’est donc pas l'idée en tant qu’essence, mais, d'une part, en tant
qu’'elle est connue, et d’autre part, dans la proportion qui définit le degré
selon lequel la créature imite I'essence divine [...] »28. Dans la Somme contre
les Gentils (1, 53), Thomas affirmait encore :

24 Cfr. GEIGER, L.-B. : Les idées divines dans l'ceuvre de S. Thomas, 65-68. Pour les cri-
tiques de Gilson et Sertillanges : GILSON, E. : Introduction a la philosophie chrétienne. Paris :
Vrin 1960, 173-176 ; SERTILLANGES, A.-D. : Le christianisme et les philosophes. Paris : Aubier
[s.d.], 273-275. Pour une perspective plus récente sur la question, cfr. BOLAND, V.: Ideas in
God according to saint Thomas Aquinas. Leiden : Brill 1996 ; DOOLAN, G.T. : Aquinas on the
divine Ideas as exemplar causes. Washington D.C. : The Catholic University of America 2008.

25 GEIGER, L.-B. : Les idées divines dans l'eeuvre de S. Thomas, 69.

26 GEIGER, L.-B. : Les idées divines dans l'ceuvre de S. Thomas, 69.

27 Cfr. GEIGER, L.-B. : Les idées divines dans l'ceuvre de S. Thomas, 81.

28 GEIGER, L.-B.: Les idées divines dans l'ceuvre de S. Thomas, 88 ; THOMAS D’AQUIN :
Quaestiones disputatae de veritate, q. 3, a. 2, c. : « Je dis donc que Dieu agissant par son in-
telligence, produit toutes choses a la similitude de son essence. Son essence est donc I'idée
des choses, non en tant qu'essence, mais en tant qu'elle est connue. Or les choses créées
n’imitent pas parfaitement 'essence divine. L'essence est donc prise par l'intellect divin



48 Julien Lambinet

L'essence divine comprend en elle les noblesses de tous les étres, non point
par mode de composition, mais par mode de perfection [...]. Or, toute forme,
propre aussi bien que commune, est une certaine perfection, en tant qu’elle
pose quelque chose ; elle n’inclut 'imperfection que pour autant qu’elle com-
porte défaut par rapport a I'esse véritable. L'intellect divin peut donc com-
prendre, dans son essence, ce qui est propre a chaque étre, en connaissant ce
en quoi il imite son essence, et en quoi il demeure en-dec¢a de sa perfection.
[...] Dieu peut donc avoir, par son essence, une connaissance propre de toutes
choses.

S’il n’y a, selon Geiger, de composition que « dans l'étre, entre étres ou
principes de I'étre », c’est que la multiplicité des étres mémes apparait pre-
mieére. « Leur limitation doit donc étre immédiate si on ne veut remonter a
I'infini et montrer par la qu'on n’a point saisi la véritable nature du pro-
bléme en question »2. Si les essences du monde corporel sont certes com-
posées, il ne s’ensuit pas que ce soit précisément cette composition qui
fonde la diversité et la limitation formelle elle-méme. Les essences doivent
étre formellement diverses avant toute composition éventuelle. C'est en
quelque sorte la description d’un état de fait, ou plus précisément l'expli-
cation métaphysique d’'une multiplicité constatée, qui constitue le sol du
réalisme métaphysique de I’Aquinate.

Cette primauté accordée a la considération de la multiplicité originaire
plutét qu’a une composition paraissant supposer une unité universelle ou
une réalité fondamentale diversement limitée par la réalité avec laquelle
elle compose, permet de s’approcher au plus prés de l'opération qui fait,
selon Thomas, la spécificité de la démarche métaphysique, a savoir ce qu’il
appelle separatio, en ce qui la distingue de I'abstractio®. Alors qu’il n'y a
abstraction que des choses qui possédent un ordre entre elles et sont unies
dans la réalité, I'intellect distingue une chose d’'une autre selon la sépara-
tion dans la mesure ot il comprend que l'une n’existe pas dans l'autre.
Puisque cette seconde opération procéde a partir de I’esse méme de la chose,
elle ne peut « abstraire » ce qui est uni dans la réalité sans tomber dans

comme idée, non pas absolument, mais selon la proportion de la créature a produire et de
I'essence divine elle-méme, selon qu’elle reste en dega ou l'imite. Or les choses diverses
imitent I'essence diversement, et chacune selon son mode propre, puisque chacune a un esse
distinct de celui des autres ».

29 GEIGER, L.-B. : La participation, 66.

30 Cfr. THOMAS D’AQUIN : In Boethii de Trinitate expositio, q. 5, a. 3, ¢.: « Sic ergo in
operatione intellectus triplex distinctio inuenitur : una secundum operationem intellectus
componentis et diuidentis, que separatio dicitur proprie, et hec competit scientie diuine siue
metaphisice ; alia secundum operationem qua formantur quiditates rerum, que est abstrac-
tio forme a materia sensibili, et hec competit mathematice ; tertia, secundum eandem opera-
tionem, uniuersalis a particulari, et hec competit etiam phisice et est communis omnibus
scientiis, quia in omni scientia pretermittitur quod per accidens est et accipitur quod per se
est. Et quia quidam non intellexerunt differentiam duarum ultimarum a prima, inciderunt in
errorem, ut ponerent mathematica et uniuersalia a sensibilibus separata, ut Pittagoras et
Platonici ».



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 49

l'erreur ; par exemple, si j'abstrais ’'homme de la blancheur sous la raison
de I'étre, c’est-a-dire en affirmant que 'homme n’est pas blanc, soutenant
par la qu’il y a séparation dans la réalité, alors que ce n’est effectivement
pas le cas. Ainsi, l'intellect n’abstraira avec vérité selon cette opération que
ce qui est effectivement séparé dans la réalité, comme lorsque j'affirme que
'homme n’est pas I'ane3!l. En outre, si les qualités sensibles ne peuvent étre
congues sans la quantité et que, d’autre part, la quantité ne peut étre sépa-
rée selon I'étre de la substance, la substance elle-méme, au contraire, peut
exister sans quantité ni qualité. « D’ot1 considérer la substance sans la quan-
tité appartient bien plus au genre de la séparation que de I'abstraction »32.

L’article de L.-B. Geiger relatif a I'abstraction et a la séparation insistait
sur la nécessité de distinguer clairement ces deux modes d’appréhension,
comme Thomas avait fini lui-méme par le souligner dans la rédaction dé-
finitive de l'article 3 de la question 5 du commentaire au de Trinitate de
Boéce. L'on n’atteint pas I'immatérialité de I'étre comme en prolongeant
l'abstraction physique, et a la maniére d’'un concept universel. Il ne regne
pas seulement entre la physique, les mathématiques et la métaphysique,
une diversité de degré au sein d’'un processus identique d’« immatérialisa-
tion progressive », selon I'expression du Pére Geiger,

comme si I'intelligence manipulait un donné primitivement fort grossier pour
le rendre peu a peu purement spirituel ou immatériel. Certes les distinctions
nous conduisent a des intelligibles de plus en plus dégagés de la matiére. Mais
elles ne sont pas dans le prolongement I'une de I'autre, marquant comme des
paliers d’'une progression continue. Elles sont méme, en partie, aussi profon-
dément différentes que peuvent I'étre la simple appréhension et le jugement33,

Thomas affirmait, concernant cette triple distinction des savoirs, que c’est
bien faute d’avoir suffisamment différencié les deux premiéres opérations
de la derniére que plusieurs philosophes ont, a I'instar des platoniciens et
des pythagoriciens, commis l'erreur de poser les choses mathématiques et
universelles séparées de la matié¢re. En I'absence d’une stricte démarcation
entre 'abstraction et la séparation, on se verra forcé, soit de faire de I'ab-
straction des concepts une véritable séparation dans I'étre de la chose, les
essences universelles et les objets des mathématiques se trouvant ainsi con-
sidérés comme des étres réellement séparés de la matiere, soit de ramener
la separatio a une abstraction en ne concevant I'étre méme que comme un

31 Cfr. THOMAS D’AQUIN : In Boethii de Trinitate expositio, q. 5, a. 3, .

32 THOMAS D’AQUIN : In Boethii de Trinitate expositio, q. 5, a. 3, C.

33 GEIGER, L.-B. : Abstraction et séparation, 12-13. Nous aurions affaire ainsi, comme le
soulignait fort bien G. Siewerth, a une « abstraction de l'abstraction », c’est-a-dire a un con-
cept d'étre abstrait a partir de déterminations déja abstraites des qualia et quanta de la sub-
stance, soit un concept générique univoque et purement formel qui confond en lui I'acte lui-
méme et toutes ses différences, et tient ainsi de la puissance la plus vide qui soit (Cfr.
SIEWERTH, G.: Die Abstraktion und das Sein nach der Lehre des Thomas von Aquin. Salz-
bourg : Otto Miiller 1958, 26).



50 Julien Lambinet

concept obtenu en quelque sorte par un prolongement de I'abstraction phy-
sique.

Epistémologiquement, le pére Geiger démontrait la une certaine origi-
nalité parmi les tendances du thomisme. Il s’éloignait tant d’'une frange
conceptualiste, qui finissait en définitive par se rapprocher du scotisme
dans sa terminologie (A. Gardeil, R. Garrigou-Lagrange, etc.), que du bou-
leversement dans I'ontologie de la connaissance opéré par le thomisme dit
« transcendantal » issu de J. Maréchal. Il ne fait pas de doute en effet
qu'une compréhension de I'étre comme unité limitée par sa composition
avec l'essence est encore celle qui réside au fondement de la démarche du
jésuite belge et de ses disciples. Le thomisme transcendantal (chez J. de Fi-
nance, A. Hayen ou G. Isaye par exemple) tend, écrit Geiger, a faire exclu-
sivement usage de la participation par composition34. Partant de la dispro-
portion persistant entre l'acte de l'esprit et sa finalité, il met en évidence
un ordre d’intentionnalité ou le réalisme excessif de 'esse abstrait est con-
jugué a l'appétit infini de l'intelligence3s. En accordant la primauté a la
perspective de la composition de I'étre et de I'essence, véritable moteur du
dynamisme exprimé dans le contraste entre I'étre fini et I'infinitude a la-
quelle il tend, les perspectives issues de Maréchal tendent indéniablement
a attribuer implicitement une univocité idéale a 1'étre, certes imparfaite-
ment accomplie. Le mouvement de l'étre fini semble tendre univoque-
ment, par la médiation de son désir ontologique naturel, a manifester 'unité
fonciére qu’il posséde avec sa fin, sans considération parfois suffisante des
différences fondamentales entre les modes de I'étre ou les voies de cet
accomplissement ; « une sorte d'amour de I'Esse par soi, qui projetterait
toute créature au-dela de ses propres limites et fonderait avec le dynamisme
de I'appétit la nécessité de l'action »36. Sous cet angle, le thomisme trans-
cendantal cache mal sa parenté avec le conceptualisme thomiste qu’il ten-
dait a combattre. S’il avait transformé la logique conceptualiste fixiste, rai-
sonnant par déduction « objective » des définitions et des propriétés, en
réflexion sur le dynamisme de l'acte de connaissance et les conditions de

34 Cfr. GEIGER, L.-B. : Bulletin de métaphysique, in : Revue des sciences philosophiques et
théologiques 34 (1950), 344.

35 Cfr. GEIGER, L.-B. : Bulletin de métaphysique, 348-349.

36 GEIGER, L.-B. : Bulletin de métaphysique, 340. « On sait que le dynamisme de l'intelli-
gence, son appétit infini, explique, dans la position du P. Maréchal, tout ensemble I'objecti-
vation du contenu intelligible, et le mouvement qui conduit notre esprit vers I'Absolu. Il
semble, si nous avons bien compris le propos du P. de Finance, qu'il appuie en derniére
analyse I'exigence radicale de I'activité sur une tension analogue qui existerait dans I'étre fini
entre son caractére fini, qui lui vient de son essence, et les virtualités infinies de l'esse »
(GEIGER, L.-B. : Bulletin de métaphysique, 338). Il faut noter que C. Fabro avait plus fortement
encore critiqué la tentative issue, chez K. Rahner notamment, de Maréchal, et n'admettait
pas qu'un systéme de participation par composition conduise a identifier I'esse a un acte
idéel univoque ou a un concept obtenu au départ de la synthése concréte de I'ens (Cfr.
FABRO, C. : Participation et causalité, 57-58).



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 51

possibilité objectives qu’il impliquait, on risquait toujours de poser et pré-
supposer implicitement au jugement une uni-totalité de I'étre abstrait, ab-
solument universel et déterminé au fil de la rencontre de I'étant fini.

Mais l'activité de séparation propre a la métaphysique et brillamment
mise au jour par Geiger au sein du texte de Thomas, suppose la mise en
évidence d’une certaine indépendance dans I'étre pour les « objets » aux-
quels elle s’attarde. La métaphysique, tout comme d’ailleurs la physique,
s'occupe des étres réels, non du concept universel. C'est pourquoi Thomas
la distingue de la logique. Or, atteindre la notion d’étre par un acte de se-
paratio, c’est concevoir I'étre dans la condition réelle, et non seulement
pensée, qui fait qu’il y a des étres matériels comme immatériels.

Elle signifie donc que pour saisir I'étre a son niveau propre d’intelligibilité,
'étre réel ou réellement possible du métaphysicien, non I'étre du logicien, l'in-
telligence doit le concevoir, le rencontrer en tant qu'objet, comme transcen-
dant les modes d’étre matériel et immatériel, plus exactement, comme étant
ouvert sur les deux. [...] Il n’est de la raison de I’étre ni d’étre immatériel, sans
quoi il n’y aurait pas d’étre matériel, ni d’étre matériel, sinon il ne pourrait y
avoir des étres immatériels. Voila le sens exact de cette separatio a qui re-
vient, au gré de S. Thomas, de fonder l'immatérialité propre de I'étre, objet
de la métaphysique?’.

La substance méme est ce sur quoi il n’est pas possible d’opérer I'abstrac-
tion, en ce sens ou s'il est bien possible de considérer un certain nombre
de choses a part selon la raison, on ne peut les considérer abstraction faite
d'une intellection de la substance, support ontologique de tous les acci-
dents. C’est encore la raison pour laquelle, une fois I'abstraction parvenue
a la « matiére intelligible »38, c’est-a-dire la substance comme objet propre
de l'intelligence, elle ne peut plus procéder plus loin sous un mode simi-
laire et se doit d’admettre I'originalité synthétique de la substance comme
premier sens, séparé, de |'étre, susceptible d’assumer sous la perspective du
jugement métaphysique, une modalité tant matérielle qu'immatérielle.

37 GEIGER, L.-B. : Abstraction et séparation, 22.

38 THOMAS D’AQUIN : In Boethii de Trinitate expositio, q. 5, a. 3, C. : « [...] nec etiam potest
intelligi esse subiectum motus quod non intelligitur quantum. Substantia autem, que est
materia intelligibilis quantitatis, potest esse sine quantitate ; unde considerare substantiam
sine quantitate magis pertinet ad genus separationis quam abstractionis ». Aussi Geiger af-
firme-t-il que « la matiére des accidents, c’est-a-dire la substance est matiére intelligible,
puisque l'intelligence seule la saisit, et que les accidents supposés séparés d’elle par la pen-
sée, on n'a plus qu'un objet purement intelligible » (GEIGER, L.-B. : Abstraction et séparation,
37):



52 Julien Lambinet

3. L'UNITE DE L'ETRE ET LA MULTIPLICITE DES CATEGORIES. LA RECONCILIATION
INACHEVEE

Le thomisme de 'actus essendi du début du XX¢ siécle, représenté notam-
ment par E. Gilson et C. Fabro, avait trouvé dans l'acte d’étre, perfection
de toutes les perfections, la fondation et le principe méme de toute réalité,
tout en s’éloignant d’'une perspective essentialiste, qui aurait tendance a ne
concevoir I'étre que sous les termes d'une existence s’ajoutant comme par
accident a I'essence. A raisonner ainsi a partir de la composition de deux
principes, le premier conférant au second, qui ne ferait que le limiter pas-
sivement, toute sa réalité, il est certain qu'on ne pouvait rendre compte
adéquatement des capacités limitatives, dés lors actuantes ou détermi-
nantes a quelque égard, de cette « altérité » de I'étre - quel que soit le sens
qu’on veuille lui donner par ailleurs. On manquait, autrement dit, 'unité
d’acte de la substance comme telle. Tout acte d’étre est, chez Thomas,
d’abord celui d’'une substance. Or, selon Geiger, la participation par com-
position laisse hors de son horizon toute explication valable, tant de I'ori-
gine de la multiplicité formelle, que de 'émergence du sujet (hypokeime-
non) qui limite les formes. La participation par limitation, quant a elle,
semble incapable de rendre raison de la composition de matiére et de
forme, d’essence et d’existence, de substance et d’accident, de quod est et
de quo est3. Elle ne présente a la pensée qu'une multiplicité formelle im-
médiate.

Pour Geiger, il est indéniable que 'unité fondamentale méme de 1’étre
n’est pas accessible en soi, mais toujours par la médiation de la multiplicité
prédicamentale. Cet état de fait est, insiste justement le dominicain, intrin-
séquement lié aux pouvoirs de la raison. Les termes d’« Etre » et d’« homme »
par exemple, renvoient, au cceur d’'une méme proposition, a une seule et
méme réalité. S'ils ne recouvrent pas la méme signification, ils visent, dans
la mesure ou ils sont appliqués a un sujet identique, une seule et méme
chose et la totalité de cette chose. Aussi I'émergence du multiple est-elle
essentiellement liée a I'incapacité de notre esprit a pénétrer le sens pro-
fond des mots, ou plus précisément « a leur faire rejoindre parfaitement
tout ce qu’ils devraient contenir »%. [l demeure indéniable que la connais-
sance vise ce qui est et 'unité d’un étre, par la médiation du multiple qui
s'offre d'abord a nos sens#l. Mais a l'inverse, « étre ne désigne point une
réalité indépendamment du multiple, encore que l'illusion soit ici particu-
liérement tenace »42, L’étre et le multiple se répondent a la maniére d’une
méme réalité congue par des pouvoirs différents. Le multiple du monde

39 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 301-302.
40 GEIGER, L.-B. : La participation, 327.
41 GEIGER, L.-B. : La participation, 328.
42 GEIGER, L.-B. : La participation, 328.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 53

réel, saisi par les sens, représente « la réalité telle qu'elle apparait a un
corps matériel, capable de connaitre grace a des pouvoirs corporels, sen-
sibles a I'influence des autres corps »#3. L’étre ne répond pas a une réalité
différente, mais saisie cette fois par l'intelligence. Voila pourquoi, écrit
Geiger,

il n’y a ni nécessité, ni utilité, ni possibilité d’abstraire, de négliger le multiple
pour saisir I'étre. L'un contient I'autre et le livre. Le multiple signifie 'étre pour
une intelligence a qui I’étre n’est accessible que par les sens. L’étre est le sens
ontologique du multiple. Il est le multiple méme, tel qu'il est entrevu par I'in-
telligence humaine#4.

C’est 'unité d’un acte au fondement méme de la réalité de toutes choses
que Geiger comprend sous le terme d’étre. S'il faut donc parvenir a dégager
I'unité d’étre qui rassemble la multiplicité des essences, 'unité que pour-
rait offrir un simple concept d’étre commun se révélerait inefficace. Seule
une unité analogique, certes imparfaite, reflétera les limites de notre esprit
face a la plénitude qui impreégne I'entiére diversité du réel.

Puisque chaque essence diversifie 'étre et n’est cependant que de I'étre en tout
ce qu’elle est, et qu’il en serait de méme pour n'importe quel aspect de I'étre,
I'unité ne saurait étre celle d’'une notion commune, qui ne retiendrait que
I'aspect commun pour négliger les différences. Une telle notion commune se-
rait d’ailleurs parfaitement impossible, puisqu'il n’existe point d’aspect com-
mun isolé d'un aspect différentiel. L'unité de I'étre va dans le sens d'une in-
terprétation de la diversité, d’'une plénitude simple et riche, non d’une abstrac-
tion, fGt-elle analogique et confuse. Inutile de faire remarquer qu’une telle
unité ne nous est point donnée. Nous en percevons la nécessité, exigée par
I'immanence absolue de I'étre en tout ce qui est. Nous pouvons l'attribuer a
des intelligences plus pures et plus puissantes que la nétre. Mais nous devons
bien reconnaitre que l'effort de synthése ou de sommation qu’elle requiert
dépasse notre pouvoir. Pour tenir lieu de cette unité par simplicité et pléni-
tude, nous possédons I'étre analogique, sorte de concept imparfait, qu'invin-
ciblement d’ailleurs nous formons en remarquant l'unité de I'étre en toutes
choses. C'est I'ens commune, I'ens universale, qui peut convenir a tout sans
appartenir en propre a rien3.

Les conclusions de Geiger ménent a constater l'incapacité naturelle de
notre esprit a saisir parfaitement I'unité du réel méme qui se terre sous la
multiplicité des apparences. Incapables d’appréhender adéquatement par
lI'intelligence les liens intrinséques que tissent l'unité et la multiplicité,
nous attribuons d’'une part le terme ens a la diversité substantielle percue,
que nous cherchons d’autre part a englober sous le mot d’esse ou d’entitas,
tout en l'en distinguant radicalement. Agissant de la sorte, I'esprit en vient

43 GEIGER, L.-B. : La participation, 330-331.
44 GEIGER, L.-B. : La participation, 331.
45 GEIGER, L.-B. : La participation, 337-338.



54 Julien Lambinet

en général, soit a perdre de vue ce qui fonde le caractére communément
partagé par la multiplicité des étants, soit a purement et simplement oublier
qu’'en dernier ressort, ce sont seuls des étres substantiels qui peuvent
exister en soi*6. La multiplicité réelle ne peut étre, selon Geiger, purement
et simplement déduite des diverses modalités abstraites de la raison com-
mune ou du concept d’étre. Et les multiples voies du sensible quant a elles,
en dépit de leur complexification croissante, ne parviennent pas a s'assurer
de I'étre véritable de leur objet+7.

Si I'esprit ne peut donc se contenter du pouvoir d’abstraction de notre
raison qui, irrémédiablement distingue ce qui demeure réellement uni, il
lui faut découvrir le lien qui court entre I'étre méme et les sens qui le per-
coivent. Au-dela de ce qui permet de comprendre chaque chose a partir
des genres plus compréhensifs, au-dela de la simple analyse logique, il faut
redécouvrir un pouvoir de synthése. Mais il ne s’agit pas non plus, selon
Geiger, de se contenter d’'une synthése schématisante, qui simplifie et ap-
pauvrit la complexité du réel. Il faut, « si on ne veut remplacer toute con-
naissance par la logique, tenir 'immanence absolue de I'étre en tout ce qui
est, son caractére nécessairement substantiel, une connaissance aussi pré-
cise et aussi exacte du sensible qui nous livre la diversité de I'étre, et 'iden-
tité finale entre le sensible et I'intelligible »48. Si donc, continue-t-il,

[...] la métaphysique est une science du réel, il faut admettre que l'acte de
connaissance qu’elle requiert est, dans son unité la plus haute, I'un des plus
complexes qui soient. Or c’est cette complexité unifiée, ol la connaissance de
I’étre et la connaissance rationnelle, fondée sur notre connaissance sensible,
concourent a nous donner la seule vue réelle, encore qu'imparfaite, de ce qui
réellement est, qui fournira le centre autour duquel se construira la synthese
de S. Thomas relative au probléme de la participation’.

L’acte complexe qui nous offrira une meilleure compréhension de la multi-
plicité des degrés dans I'étre n’est ni concret, ni abstrait. Il ne porte ni sur
le premier, ni sur le second de maniére isolée, mais congoit leur « intime
connexion ». Il ne consiste point en une simple appréhension, qu’elle soit
intellectuelle ou sensible, mais dans un jugement30. Ou plus exactement,
écrit Geiger :

[...] il est la conscience de ce qui fait la véritable portée de tout jugement,
c’est-a-dire de tout acte humain de connaissance se pronongant sur ce qui est
et sur la maniére dont il est. Il y aurait lieu d’'opposer le concret et I'abstrait,
les concepts, les essences et I'étre, si c’étaient la des données extérieures les
unes aux autres et homogeénes en quelque maniere. Elles le sont si peu, qu’au

46 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 339-340.
47 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 340.

48 GEIGER, L.-B. : La participation, 340.

49 GEIGER, L.-B. : La participation, 340.

50 Cfr. GEIGER, L.-B. : La participation, 345.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 55

contraire elles se rapportent toutes a un seul et méme terme, et que le veeu
de l'intelligence et la signification de son effort naturel est d’obtenir leur
identité finale31,

L'Etre est formellement principe a la fois de I'unité et de la diversité des
étres52. [l est tout ensemble ce dont toute chose participe nécessairement,
puisqu’en dehors de I'étre, il n'y a que le non-étre ; et ce qui confére a
toute chose ce qu’elle est en propre et constitue « son étre ».

Si en effet étre constituait un contenu de pensée de méme ordre que celui des
autres concepts, notamment des concepts univoques, s'en distinguant sim-
plement par une extension plus grande et une compréhension plus pauvre,
s’il était 'effet de cette abstraction par laquelle notre intelligence retient cer-
tains aspects pour en éliminer d’autres, il faudrait choisir entre I'aspect simi-
litude et I'aspect dissimilitude. Le principe de non-contradiction interdirait
absolument de voir dans une seule et méme donnée la source d’unité et la
source de diversité. [...] Or, & y réfléchir, on s’apergoit que I'étre n’est pas si-
tué rigoureusement sur le méme plan que les autres concepts, et que c’est une
maniére toute matérielle d’en traiter que de le présenter simplement comme
la classe la plus générale33.

Nous formons nos concepts en analysant, classant, comparant, en souli-
gnant les différences et ressemblances a partir de notre expérience sen-
sible. Or sur le plan d'un tel savoir qui, allant de généralisation en géné-
ralisation, s’appauvrit également a mesure que l'on retient les ressem-
blances les plus générales>4, similitude et dissimilitude entrent trés certai-
nement en contradiction, puisqu’elles qualifient des rapports appartenant
a une raison identique. Mais lorsque nous prenons en considération 1’'étre
des choses que nous étudions, nous nous ouvrons a une dimension que
nous ne pouvons plus manipuler, ajouter, soustraire a I'ensemble des pro-
priétés. C'est en quelque sorte la perspective qui se retourne entiérement
et la chose, non plus appréhendée comme une quiddité a partir de ses pro-
priétés relatives a d’autres propriétés, devient un étre synthétique, « abso-
lu »%5, dont la « définition exprime une maniere d’exercer l'acte d’étre » et
se comprend non plus tant comme quiddité que comme « essence »%. Ce
que je sais par exemple de 'homme « et qui jusque-la était un savoir diffé-
rentiel, a base de représentations sensibles et d’élaboration rationnelle,
m’apparait dans son en soi, dans son autonomie, dans son indépendance

51 [dem.

52 Cfr. GEIGER, L.-B. : De l'unité de l'étre, in : GEIGER, L.-B : Philosophie et spiritualité, t. 1.
Paris : Cerf 1963, 72.

53 GEIGER, L.-B. : De l'unité de l'étre, 73.

54 GEIGER, L.-B. : De l'unité de I'étre 76-77.

55 GEIGER, L.-B. : De l'unité de létre, 78.

56 Cfr. GEIGER, L.-B. : De l'unité de ’étre, 78.



56 Julien Lambinet

aussi par rapport a ma connaissance »%, laissant par la également tout un
pan de son étre inexploré, manifeste seulement « a celui-1a seul qui donne
I'exister »38, Si la res se prend de la quiddité, I'ens se prend de I'acte d’étre>.

Et a vrai dire, le passage de I'un a 'autre mode ne pose pas particulié-
rement difficulté selon Geiger :

[...] en passant d'un concept univoque quelconque a I'aspect de I'étre, on quitte
le monde de la représentation pour celui de la présence, plus exactement on
modifie et on enrichit le monde de la représentation par celui de la présence,
présence réelle ou présence intelligible. [...] le passage de l'un a 'autre s’opére
[...] simplement puisqu’il s’agit en somme de passer d'une présence non re-
marquée ou implicite & une présence explicite. [...] étre ne se juxtapose pas
simplement aux autres concepts, mais [...] est visé ou signifié par eux comme
la beauté est signifiée par I'ceuvre d’art et n’en est pas une partie matérielle,
si ténue qu’on la suppose®®.

S'il est clair que I'étre est en tout ce qui est, il y est comme l'acte qui fonde
la réalité propre et a chaque fois diverse ; non comme une similitude ab-
straite, générale et la plus indéterminée, mais comme ce qui est a la source
a la fois de toute similitude et de toute dissimilitude, présentant ces der-
niéres toujours en ce qu’elles ont de singulier.

Nulle contradiction, écrit Geiger, entre la relative unité de 1'étre et 'absolue
diversité des étres, parce que les deux points de vue, pour nous, appar-
tiennent 3 des ordres différents : ordre de la construction rationnelle, de la
ratio, d’'une part, ordre de la saisie ou de la présence, de l'intellectus d’autre
part. Intellectus et ratio, qui ne sont pas deux facultés distinctes, mais une
seule, a savoir l'intellectus fonctionnant selon un mode rationnel : ratio est
modus intelligendi humanus. Ce qui revient a dire finalement que le probléme
de I'unité des étres dans I'étre comporte un aspect proprement métaphysique
et un aspect épistémologique. Du point de vue métaphysique il s’agit de mon-
trer a quelles conditions objectives I'étre se retrouve en tous les étres, a la
fois un relativement, diversifié absolument. Du point de vue épistémologique
il importe de faire voir d’abord que la multiplicité des étres, leur diversité, ne
nous est pas directement accessible sur le plan méme de I'étre - sinon nous
aurions une connaissance claire et distincte de toutes les essences - mais par
un savoir indirect, fondé sur un ensemble de rapports entre les étres. Dés lors
il faut non pas juxtaposer mais coordonner nos concepts univoques et le con-
cept de I'étre, non pas refouler ce dernier a la périphérie de notre univers
mental, mais le mettre partout, puisqu'’il pénétre tout autre concept, s’il est
vrai que tout concept signifie quelque chose qui estél.

57 GEIGER, L.-B. : De l'unité de l'étre, 78.

38 GEIGER, L.-B. : Métaphysique et relativité historique, in : GEIGER, L.-B. : Philosophie et
spiritualité, t. 1, 135.

59 Cfr. GEIGER, L.-B. : De l'unité de l'étre, 79.

60 GEIGER, L.-B. : De l'unité de l'étre, 8o.

61 GEIGER, L.-B. : De l'unité de l'étre, 82.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 57

C’est en définitive au sein de notre unité substantielle, de matiére et de
forme substantielle, de raison et d’intellect, que doit se réconcilier pour
nous le probléme de I'étre. C'est a partir des principes de 1'étre qu’il faut
raisonner. Or I'étre en son sens premier et le plus formel, c’est la sub-
stanceé2, En son intensification la plus forte, 'actus essendi n’est autre que
I'acte divin, esse per se subsistens. A partir de 13, tous les autres étres ne
sont que des déterminations et des modes de 'étre en son sens premier et
le plus forté3. L'étre humain, en sa composition et ses multiples opérations,
est lui aussi, fait d’'une seule coulée et d’abord gouverné par une forme
substantielle unique. Il est en tant qu'étre humain, une totalité composée
d’ame et corps, dans laquelle 'ame intellectuelle joue le role de forme sub-
stantielle unique, qui assume et ordonne l'ensemble des puissances, des
opérations, des facultés humaines, tant intellectuelles et volontaires que
sensibless4.

Si le jugement, ou plutét la conscience du jugement a le réle central
que nous évoquions plus tét dans 'épistémologie du Pére Geiger, c’est que
cette conscience rassemble, pondére et synthétise en son processus, I'en-
semble des moments du processus noétique : sens, raison et intellect. « Il
recompose en un seul tout les renseignements successifs et incomplets
dont nous nous enrichissons, et surtout il affirme que cette composition
est conforme a la réalité »¢5. Il posséde donc une double fonction et opére
une double syntheése : celle du sujet et du prédicat d’'une part, qui compose
le concept correspondant a I'essence, et I'affirmation de la vérité ou de la
réalité de cette composition d’autre parté. Car il est évident que l'acte
orienté vers la connaissance du concept déja, suppose composition et éla-
boration de ce concept, proportion entre activité des sens et, si I'essence
est saisie comme maniére déterminée d’exercer 1'esse, identification des dé-
terminations qui contractent ou modalisent ce dernier, c’est-a-dire de « la
maniére dont en [elles] I'acte d’exister se trouve déterminé »%7. Nous n’accé-
dons a cette dimension de I'esse qu’a la mesure dont il est acte fondamen-
tal de I'essence, c’est-a-dire a la fois indirectement dans notre acte de con-
ceptualisation des essences et comme ce qui fonde ces derniéres en toutes
leurs dimensionsss.

62 Cfr. GEIGER, L.-B.: Saint Thomas et la métaphysique d’Aristote, in : GEIGER, L.-B. :
Penser avec Thomas d’Aquin, 44-46.

63 Cfr. GEIGER, L.-B. : Saint Thomas et la métaphysique d’Aristote, 52.

64 Cfr. GEIGER, L.-B. : Saint Thomas d’Aquin et le composé humain, in : GEIGER, L.-B. :
Penser avec Thomas d’Aquin, 22-23.

65 GEIGER, L.-B. : Philosophies de 'essence et philosophies de l'existence, in : GEIGER, L.-
B. : Philosophie et spiritualité, t. 1, 68.

66 Cfr. GEIGER, L.-B. : Philosophies de I'essence et philosophies de l'existence, 69.

67 GEIGER, L.-B. : Philosophies de l'essence et philosophies de l'existence, 6o.

68 Cfr. GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, in : GEIGER, L.-
B. : Philosophie et spiritualité, t. 1, 40-41.



58 Julien Lambinet

Une intelligence profonde des essences parviendrait a s’enraciner en
quelque sorte au sein de leur origine dans 'acte d’exister. Pourtant, nous
n’avons pas accés a une connaissance qui prendrait les choses a partir de
leur advenue a I'étre méme®. Le point de départ de la connaissance hu-
maine se situe dans l'expérience sensible et l'esprit poursuit son travail
d’élaboration rationnelle avec l'essence pour fin. Aussi use-t-il des défini-
tions, du genre et de la différence, de propositions et systémes de propo-
sitions”0. Mais l'essence, comprise comme mode de I'esse, n’est pas tant un
élément du discours rationnel que ce qui lui donne son sens et sa visée’l,
Elle appartient en son sens le plus propre a I'élément transrationnel qui
oriente le parcours noétique humain”2. Il existe comme une constante et
une modalité propre de participation de I'activité humaine a I'étre qui sou-
tient et dynamise son inscription effective au sein d’un ordre objectif de
réalité.

Une tension manifeste n’en demeure pas moins au sein de notre chemi-
nement vers la source unifiée de I'étre, que Geiger avait illustré, sous un
autre point de vue, par une distinction entre les voies de la « similitude »
et de la « dissimilitude ». Si la contemplation de la nature et de sa finalité,
I'accord apparent des choses, tout autant que de la nature et de notre
raison, font entrer toutes choses en une harmonie qui suggére déja une in-
telligence ordonnatrice, cette voie doit étre purifiée par le regard métaphy-
sique, qui discerne en raison les « alliages impurs » et fait prendre con-
science de la purification du regard que nécessite le fait d’élever son dme a
la considération du divin. A vrai dire, la souffrance et le mal font prendre
conscience déja de la brisure qui habite cette harmonie. La différence de
I'étre, le mystére de I'Absolu, nous renvoient a notre étre propre. Pourtant,
la dissimilitude n’est nécessairement qu'un moment secondaire, car « I'é-
preuve ne peut mordre que sur une dme qui sait déja, ne serait-ce
qu’implicitement, ce que le bonheur signifie »73.

Geiger n’avait pas hésité sur ce point a faire entrer la pensée thomiste
en dialogue avec certaines des intuitions les plus fécondes de I'existentia-
lisme du XX¢ siécle. Si le thomisme avait distingué la spécification et I'exer-
cice dans les actes humains, il en avait également souligné I'intime unité.
Aussi fallait-il certes distinguer les facultés, mais insister aussi sur « l'unité
du sujet humain, doué tout ensemble d’'intelligence et de volonté, se spéci-
fiant lui-méme par le libre exercice de la volonté »74, De la sorte, on met-

69 Cfr. GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 44.

70 Cfr. GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 47.

71 Cfr. GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 45.

72 Cfr. GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 47.

73 Cfr. GEIGER, L.-B. : Les chemins de 'homme vers Dieu, in : GEIGER, L.-B. : Philosophie et
spiritualité, t. 1., 229.

74 Cfr. GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 28.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 59

tait au jour un étre qui se distingue tant de celui de la connaissance que de
'esse naturale, « et qui est formellement cet étre que les valeurs, le monde,
les hommes et Dieu regoivent dans le sujet libre par le choix libre qu’il en
fait, comme par une sorte d’affirmation affective »75. Un type d’étre dont
Geiger affirme encore que Thomas et Aristote I'avaient rapproché de celui
dégagé dans le jugement affirmatif7s.

De méme en effet que l'intelligence doit, par la formation du verbe, recréer,
pour les admettre dans I'immanence de sa vie, les étres qui sont distincts
d’elle et jusqu’a sa propre essence, de méme l'acte libre doit reprendre et in-
corporer a son propre élan, par un acte constitutif de lui-méme et de ses fins,
en tant qu’elles sont siennes, les objets et les valeurs qu’il choisit”’.

I1 « engage » le sujet « activement dans le courant réel, existentiel, des for-
ces réelles qui meuvent 'univers et notamment le rattachent a son prin-
cipe dernier »78.

A n’en point douter cependant, I'étre du métaphysicien est pour Geiger
« avant tout objectif c’est-a-dire qu’il est le terme corrélatif d’'une attitude
objective, d’'un regard qui s’ouvre sur I'étre en négligeant les problémes qui
peuvent se poser en raison de I'existence et de I'activité du sujet »7%. La dé-
marche métaphysique demande un certain déplacement de perspective. Sy
engager « ne décide pas de la structure objective de I'ordre moral en lui-
méme »8. Mais d’autre part, 'affirmation métaphysique porte également

sur la réponse intérieure que nous donnerons au rayonnement de la valeur, et
dont l'acte extérieur sera la traduction. Il ne s’agit pas seulement du pro-
bléme de l'intention de I'agent. Ce qui est en question, c’est, au vrai, un chan-
gement intérieur total, une sorte de conversion, par laquelle le sujet humain
devient enfin vraiment homme par l'affrontement explicite du bien connu
comme tel, par l'invitation qu’il en regoit en quelque sorte personnellement,
et la réponse personnelle qu’il peut donner ou refuser8!.

Tel est le niveau d’« authenticité » de I'étre, pour utiliser un langage exis-
tentialiste, revendiqué par la considération thomiste de l'ensemble de
I'étre humain, si comme le soutenait le docteur angélique, ’homme ac-
complit son étre en tendant vers le Bien. Si le choix moral concerne au pre-
mier chef le sujet et sa maniére d’étre, c’est-a-dire le fait de se définir face
a un ordre du bien, cela correspond fonciérement a se déterminer soi-

75 GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 29.

76 Cfr. GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 29.

77 GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 29.

78 GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 29.

79 GEIGER, L.-B. : Existentialisme, essentialisme et ontologie existentielle, 31.

80 GEIGER, L.-B. : Philosophie réaliste et liberté, in : GEIGER, L.-B. : Penser avec Thomas
d’Aquin, 204.

81 GEIGER, L.-B. : Philosophie réaliste et liberté, 204-205.



60 Julien Lambinet

méme en son étre ; nous sommes spécifiquement par nature cet étre au-
quel I'ordre du bien se propose et appelle a étre éclairé par la vérités.

L'existentialisme suppose qu'un choix pur est possible parce qu'il s’ab-
strait de 'unité de I'étre pour se confronter a un ordre de réalité « pure »,
abstraite. L'unité de I'étre humain réside bien plutot dans la réalité de sa
confrontation aux choses mémes et a leur diversité, a leur mystére et a leur
secret. A l'instar de son épistémologie, tournée vers la condition formelle
de I'étre, I'approche thomiste prend pour gouvernail I'élément formel de la
vie morale, c’est-a-dire 'amour du bien comme tel, non un comportement
rationnel abstrait des émotions, ni une activité absurde coupée de tout
ordre objectif®3. Ce que met en valeur Geiger par le biais de sa discussion
avec l'existentialisme et le personnalisme, c’est en définitive comment
’homme se comprend chez Thomas a partir d'une dimension supérieure et
synthétique, ouverte par nature a la dimension de I'étre, a savoir la dimen-
sion de l'intellect, qui ne se réduit pas a un simple pouvoir de ratiocination
et de calcul, mais est en ’homme a la source de 'ensemble de ses puis-
sances, y compris sensibles et volitives.

Cette étude minutieuse de ce qui fait 'homme en son unité, au sein
méme de la diversité de ses facultés, devait conduire Geiger a se confronter
a la question de ce qui accomplit cette tension formelle vers l'unité de
I'étre, en son principe et en sa fin. En philosophe, il se devait de rester pru-
dent, et sans doute ne s’est-il pas permis d’affirmer beaucoup plus que ce
qu’il nous livrait dans cette formule concise et paradoxale : « nous cher-
chons Dieu naturellement, mais nous ne le connaissons pas naturelle-
ment »84. Une ignorance naturelle qui, en fin de compte, est la meilleure
justification des erreurs dans notre représentation de Dieu ; une recherche
naturelle qui, au contraire, est la meilleure preuve de l'affirmation fonda-
mentale éprouvant, titonnante, son authenticité fonciére au travers de la
purification et de la précision conditionnée par la dissimilitude. Certes in-
satisfaisante a bien des égards, la thése se borne a signifier en philosophe
comment notre nature ou notre mode d’étre propre, s'éprouve en derniére
instance comme donné, résultant d'une instance qui incarne I'étre en son
sens le plus propre et a seule, de la sorte, accés aux substances telles
qu’elles prennent leur source dans I'étre. Finalement, ne s’agit-il pas la de
I'instance d'une métaphysique principielle, pensée de la pensée, de laquelle
émerge I'étre comme son objet ?

A affirmer en théologien ensuite, que 'homme fut créé a I'image de
Dieu, sans doute faut-il admettre que la part intellectuelle qui définit I'étre
humain offre le moyen terme le plus évident d’'une telle ressemblance.
D’oul ces affirmations, beaucoup plus osées : « [...] la nature intellectuelle

82 Cfr. GEIGER, L.-B. : Philosophie réaliste et liberté, 207-208.
83 GEIGER, L.-B. : Philosophie réaliste et liberté, 210.
84 GEIGER, L.-B. : Les chemins de ’homme vers Dieu, 237.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 61

imite Dieu au plus haut point en ceci que Dieu se connait et s’aime Soi-
méme. [...] L'image de Dieu dans 'homme est donc trés exactement [...] ce
par quoi son esprit, qui n’est, nous le savons, que I'dme intellectuelle elle-
méme, peut imiter la connaissance et 'amour dont Dieu se connait et
s'aime »%. « Et puisque la connaissance et I'amour dont Dieu se connait et
s'aime lui-méme constituent sa béatitude, on peut dire que 'homme est na-
turellement fait pour participer de la béatitude divine, c’est-a-dire qu’il a
par sa nature spirituelle, proportionnellement, la méme béatitude que
Dieu »%. Aussi « la fin de la production de I'étre humain c’est d’étre apte a
connaitre et & aimer Dieu comme il se connait et s’aime lui-méme »%’.

4. HERITAGE

E. Gilson avait souligné I'équilibre remarquable du thomisme de L.-B.
Geigers8. Prét a reconnaitre I'importance et l'originalité de la doctrine tho-
masienne de l'esse, le Pére Geiger avait accordé une place de premier ordre
au jugement et avait souligné comment 'étre ne pouvait étre réduit a I'ob-
jet d’'une abstraction supérieure. Il rejoignait la les grandes tendances du
renouveau thomiste du XX siecle, en dépit par ailleurs de leurs diver-
gences, de Gilson aux diverses ramifications du thomisme transcendantal.
Cette attention portée a I'esse requérait cependant encore, pour un esprit
humain spécifié par la raison, une considération renouvelée de 'essence.
La distinction que le dominicain mit en évidence entre quiddité et essence
est a cet égard riche de possibilités, en permettant une interprétation du
thomisme qui se concentre sur les modes de l'esse. Le Pére Geiger ne se
lassait pas d’insister dans la foulée sur la primauté de la considération de
la substance, qui posséde I'étre au sens premier et constitue en définitive
le premier objet de la separatio métaphysique, matiére intelligible ou objet
propre de l'intelligence, qualifiée et déterminée seulement par la suite.
Contre les simplifications trop rapides que pouvaient parfois induire la
redécouverte de I'étre thomasien et les formidables virtualités de celle-ci
pour renouveler le dynamisme de l'ontologie, pourtant reconnues par
Geiger, ce dernier s’attarde avec patience sur les médiations mises en ceuvre
par Thomas dans l'acte de volonté comme dans celui de la connaissance,
nourrissant ainsi toujours plus 'ontologie pour la faire parvenir pas a pas
et de maniére plus assurée au but. Ses conférences sur 'amour chez saint
Thomas®?, auxquelles nous n’avons pu accorder ici I'attention qu’elles mé-

85 GEIGER, L.-B. : L’homme image de Dieu. A propos de Summa Theologiae, I, 93, 4, in:
GEIGER, L.-B. : Penser avec Thomas d’Aquin, n8.

86 GEIGER, L.-B. : L’'homme image de Dieu. A propos de Summa Theologiae, 119.

87 GEIGER, L.-B. : L’'homme image de Dieu. A propos de Summa Theologiae, 121

88 Cfr. GILSON, E. : Préface, in : GEIGER, L.-B. : Philosophie et spiritualité, t. 1, 10.

89 Cfr. GEIGER, L.-B. : Le probléme de l'amour chez S. Thomas d’Aquin. Montréal / Paris :
Institut d’études médiévales / Vrin 1952.



62 Julien Lambinet

ritent, en sont un bel exemple. Si sans nul doute, 'élan méme de 'onto-
logie réaliste de Thomas, repris dans une envergure spéculative encore
jamais atteinte au sein du thomisme par Rousselot, Maréchal ou de Finance,
vise juste en soulignant comment 'esprit humain tend en son étre méme et
d’'une maniére toute naturelle a son dernier accomplissement, une hermé-
neutique trop rapide dénature I'importance accordée a la substance en sa
composition et ne montre pas suffisamment comment 'unité de I'étre si
difficile a appréhender par notre raison, ne se manifeste a elle que dans la
multiplicité prédicamentale elle-méme et les médiations mises en ceuvre
par notre caractére spécifiquement humain, trouvant la sans doute son épa-
nouissement le plus entier.

L'interprétation de Thomas livrée par le Pére Geiger n’est pas demeurée
sans fruit. Son insistance sur 'identité de 'intellect et de la raison pouvait
d’une part étre approfondie dans la direction d’'une approche du thomisme
mettant en valeur la correspondance fonciére entre I'étre et l'intellect lui-
méme, voie dans laquelle s’est aventuré R. Imbach?, qui fut I'un de ses
étudiants directs a Fribourg, mais ouvrait d’autre part encore, a insister sur
I'unicité de I'étre impliquée par I'dme intellectuelle comme forme substan-
tielle en quelque sorte aux commandes de I'ensemble des facultés hu-
maines, la possibilité d’'une perspective prise de I'unité synthétique de la
substance surtout. C'est ce dernier point que nous aimerions mettre en
évidence pour conclure ces quelques pages.

A ce titre, les recherches entreprises par L.-B. Puntel sur Thomas, voire
également ses enquétes ultérieures en vue d’élaborer une philosophie sys-
tématique de I'étre, ont reconnu leur dette par rapport a 'angle adopté par
Geiger?!l. Selon Puntel sans doute, la théorie thomasienne de I'esse, en dé-
pit de son avancée significative par rapport aux théories des Grecs et de ses
contemporains, est restée imprécise. La controverse entre Fabro et Geiger
en est une illustration. Malgré tout, placer la participation par composition
au faite du systéme serait revenu a opposer I'étre comme acte a une puis-
sance qui le limite en plongeant dans la plus totale indétermination la pro-
venance de I'essence limitatrice. Aussi Puntel se réclamait-il de l'interpré-
tation de la participation donnée par Geiger de I'étre comme perfectio

90 Cfr. notamment IMBACH, R. : Deus est intelligere. Das Verhiltnis von Sein und Denken
in seiner Bedeutung fiir das Gottesverstindnis bei Thomas von Aquin und in der Pariser
Quaestionen Meister Eckharts. Fribourg : Universitatsverlag 1976 ; IMBACH, R.: Prétendue
primauté de l'étre sur le connaitre. Perspectives cavaliéres sur Thomas d’Aquin et ’Ecole
dominicaine allemande, in : Quodlibeta. Ausgewdhlte Artikel / Articles choisis. Fribourg : Uni-
versitatsverlag 1996, 351-363.

91 Cfr. notamment l'article suivant, qui peut bien étre vu comme un jalon transitoire
entre les études de jeunesse sur I'analogie et le tournant linguistique opéré par Puntel dans
ses études systématiques récentes : PUNTEL, L.B. : Die Seinsmetaphysik Thomas von Aquins
und die dialektisch-spekulative Logik Hegels, in : Theologie und Philosophie 49 (1974), 347.



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 63

essendi, qui domine et donne sens aux trois moments « subiectum-essen-
tia-esse »%2,

La maniere dont Geiger avait appréhendé I'essence comme un mode de
I'étre, modus essendi, permettait, selon Puntel, un rapprochement avec la
conception hégélienne sur le terrain des modes de détermination de 1'étre
et de 'expérience et ouvrait a la question des différentes « constellations »
des sens de l'étre et de leurs rapports en vue d’une réélaboration systéma-
tique de la théorie de 1'étre en son ensemble.

Tant I'esse que l'idée absolue doivent étre compris comme la raison interne
des perfections ou des déterminations. Une grande différence réside en ceci
que dans le cas de l'esse, il n'est pas montré comment il est cette raison in-
terne et quelles sont les implications de cette thése, alors que chez Hegel en
particulier, est exposé que, comment et avec quelles implications toutes les dé-
terminations sont « entrées en composition » dans l'idée absolue®3.

L'Idée absolue hégélienne - que Puntel refuse a bon droit d’assimiler au
Grund comme le fit Heidegger, puisque la raison essentielle n’est au sens
de la logique hégélienne qu'un moment déterminé de I'ldée -, est congue
comme la totalisation de I'expérience et par 1a, le plus haut contenu et
I'expression de la liberté. Le rapport entre Dieu et le monde congu dans les
termes de 'ldée et des idées répondrait alors a celui de la liberté et des li-
bertés?, et donnerait le pendant a la doctrine thomasienne des relations en-
tretenues entre « cause premiére » et « causes secondes », et plus particu-
lierement entre les substances spirituelles congues comme actes et modes
d’étre premiers.

R. Te Velde? prit une voie d’interprétation assez proche en soulignant
comment le nceud de la problématique de la participation était la question
de l'aliud, ou du statut de I'essence comme un « autre » apte a recevoir et
limiter I'esse. Cela signifie-t-il que I'essence doive étre considérée comme
hors de I'étre en son origine ? Dés lors, d’ol peut-elle procéder ? C'est le
probléme de la création qui se posait et pour Te Velde comme pour Geiger
a cet égard, une seule solution est envisageable : partir du point de vue de
la substance dans son unité synthétique ou, selon la terminologie que Te
Velde reprend a Puntel, comme circulatio de subjectum, esse et essentia®,
simplifiant par 1a méme les différents aspects de la participation.

92 PUNTEL, L.B. : Die Seinsmetaphysik Thomas von Aquins und die dialektisch-spekulative
Logik Hegels.

93 PUNTEL, L.B. : Die Seinsmetaphysik Thomas von Aquins und die dialektisch-spekulative
Logik Hegels, 369.

%% Cfr. PUNTEL, L.B.: Die Seinsmetaphysik Thomas von Aquins und die dialektisch-
spekulative Logik Hegels, 371.

9 Cfr. TE VELDE, R.: Participation and Substantiality in Thomas Aquinas. New York /
Cologne : Brill / Leyde 1991, 88-91.

%6 Nous ne pouvons par contre entrer ici dans la discussion d’une autre critique possible,
reprise par Puntel (Analogie und Geschichtlichkeit. Freiburg : Herder 1969, 227-230) et Te



64 Julien Lambinet

J.F. Wippel?’, tout comme G.T. Doolan? a sa suite, supposent que la
théorie de la participation de Geiger implique ce qu’ils dénomment une
« autolimitation » de l'acte. Ils distinguent en outre deux modes pour I'ex-
emplarisme divin, le premier correspondant a la nature divine et a I'é mer-
gence de l'esse, le second aux similitudes des perfections divines et aux
idées imitées par les essences crées et leurs modes. Dés lors, insistent-ils, ces
deux perspectives se complétent et, si elles induisent la conception d’une
limitation de I'acte d’étre par 'essence d'une part et de la participation de
tout étant créé a I'étre d'autre part, c’est que la « composition » posseéde
une priorité dans I'ordre de la découverte et la « similitude formelle » dans
celui de la nature, dans la mesure ou elle fait appel a la causalité exem-
plaire et aux idées qui ont présidé a la création.

Wippel et Doolan soutiennent, « en faveur de Fabro » et « contre Geiger
et Te Velde » que la « limitation » s’explique par la composition d’'un acte
d’étre recu par un principe distinct de puissance. Aussi raisonnent-ils a
partir de la distinction d’essence et d’esse, ce qui conduit a penser ces der-
niers a la maniére de réalités en soi, et non a partir de leur unité synthé-
tique dans la substance. Il demeure que Geiger suggére de percevoir la
priorité accordée a la substance dans les liens intimes qui unissent 'es-
sence, 'esse et leur unité dans un mode d’étre particulier, plutét que sous
une perspective qui, en affirmant faire dépendre la limitation de la seule
composition de I'étre comme acte avec 'essence pensée comme puissance,
semble opposer deux grandeurs comme unies « malgré tout », de nature
ou ontologiquement, aprés leur distinction. La synthése a priori si I'on
veut, est irréductiblement premiére, au risque sinon d’en revenir a distin-
guer réellement, au sein de I'étre créé, la perfection et son mode dans le
réel, c’est-a-dire comme le notait justement Geiger, en revenir a I'’émana-
tisme arabe et a la possibilité d'intermédiaires dans la création, ou encore
a un calque de platonisme tel qu'il ménera trés certainement a diverses
doctrines franciscaines, mais pas a Thomas?.

Velde (Participation and Substantiality, 147) aux développements de la question de la dif-
férence en Dieu dans le néothomisme, et consistant a souligner 'absence de réflexion, tant
chez Geiger que chez Fabro, concernant la possibilisation de la différence comme différence
a partir de la circulatio identitaire d’étre-essence-subjectum en Dieu méme, c’est-a-dire,
pour reprendre le principe de Geiger qui nous intéresse dans cette contribution, a partir de
son mode d'étre substantiel. C'est une question abordée par exemple a partir d’'une réflexion
sur la Trinité par E. Coreth, G. Siewerth, H. Urs von Balthasar, que Geiger n’a pas véri-
tblement thématisée.

97 Cfr. WIPPEL, ].F. : The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas. Washington D.C. .
The Catholic University of America Press 2000, 127-130.

98 Cfr. DOOLAN, G.T. : Aquinas on the divine Ideas as exemplar causes. Washington D.C. :
The Catholic University of America 2008, 199-242.

99 G.T. Doolan (cfr. DOOLAN, G.T. : Aquinas on the divine Ideas as exemplar causes, 221)
ne semble pas voir d’'implication entre I'affirmation d’'une distinction réelle au sein de I'étre
créé entre la perfection absolue et les modes de celle-ci d’une part, et la doctrine d'une créa-
tion par intermédiaires d’autre part. Il apparait pourtant que le point de vue pris de l'unicité



Unité et spécificité du thomisme du Pére L.-B. Geiger 65

L’étre n'est pas une grandeur en soi ou un flux unifié substantiel qui
aurait des lors a « s'autolimiter » de quelque fagon, mais bien un acte uni-
fié, soit selon la raison seule, soit dans ce rassemblement en soi que con-
stitue a chaque fois la substance singuliére. C’est la substance, source de
tous ses accidents, qui donne le sens de I'étre et inscrit ainsi I'étant dans
un ordre de participation selon I'étre. Il n’y a d’étre que par I'essence et ses
principes constitutifs, dans la substance ; il n'y a d’essence qu’en vue de la
substantialité ; toute essence ne trouve sa densification dans la substance
qu’en vertu de I'acte d’étre qui lui donne toute sa réalité. Aussi Dieu crée-
t-il, avant toute chose, des étres. A ce titre, il n'y a pas d’autre voie vers
I'acte d’étre que celle de la substance. C'est la le sens dernier de la separa-
tio métaphysique. Sur le plan de I'étre, la composition, limitation ou con-
traction apparait toujours seconde, que ce soit ontologiquement ou chro-
nologiquement. La composition est liée aux nécessités de I'abstraction. En
d’autres termes, a trop vouloir distinguer les modes, soit de participation,
soit encore d’exemplarité, on risque de manquer la synthése originaire et
de voir se disjoindre la réalité entre I'étre comme acte et les substances sin-
guliéres avec leurs attributs. Or tout I'étre émane de Dieu en sa plénitude
et sa simplicité, mais non comme un acte qui se contracterait (imagination
moniste). L’étre comme acte créateur n’est en rien subsistant. Ce que Dieu
crée n’est pas « I'étre », ce sont des substances qui forment avec leurs pro-
priétés, des modes de participation a I'étre divin, congus comme idées se-
lon la perspective abstractive, limitative et imitatrice du créé.

La mise en évidence par G. Siewerth, puis F. Ulrich, de la non-subsis-
tance de 'acte d’étre, référant dés lors toujours de soi a sa fondation dans
la primauté de la substance, s’établit en dialogue direct avec Geiger et son
insistance a souligner que I'étre n’est pas « un étre », « une réalité distincte
de toutes celles qui sont »1%, En quelques références, Ulrich atteste dans
son Homo Abyssus, que la solution au probléme de la participation a partir
de sa position dans la substance a trouvé ses origines chez Geiger10l. ['étre
n'est que dans ses incarnations multiples. Il n’est alors que 'ouverture d’'une

de la forme substantielle, de laquelle découle 'ensemble des propriétés, préserve seul d’'une
telle distinction réelle. L’étre substantiel créé est d’'une seule coulée ; il impliquerait sinon
I'intervention d'une causalité médiate ou extérieure a la causalité immédiate de Dieu sur la
totalité de la créature.

100 Cfr. ULRICH, F. : Homo Abyssus. Einsiedeln : Johannes 1998, 22, note 45. Il renvoie ici
aux idées développées par Geiger notamment dans GEIGER, L.-B. : La participation, 323, 356.

101 Cfr, ULRICH, F.: Homo Abyssus, 506-509. « La distinction trop radicale entre les
ordres statiques et dynamiques repose en derniére analyse sur une séparation trop radicale
entre essence et existence : I'étre ne signifie pas exclusivement, ni 'essence ni I'existence,
mais <ce qui est> » (GEIGER, L.-B. : Autour du principe de causalité, in : Bulletin thomiste 3
[1932], 388) ; « [...] la participation est fondée en chacune de ses parties sur la conscience de
notre nature humaine a la fois spirituelle et corporelle » (GEIGER, L.-B. : La participation,

453).



66 Julien Lambinet

relation entre substances qui s’épanouit, dans l'acte créateur, jusqu’au plus
profond de la nature, pour lui donner I'étre : potentia oboedientialis.

Résumé

L.-B. Geiger est un thomiste connu surtout pour ses recherches sur la par-
ticipation dans l'ceuvre du docteur angélique, ainsi que pour la controverse a
ce sujet qui l'opposa a C. Fabro. Dans ce cadre, la littérature a souvent pré-
senté de maniére tranchée les points de vue des deux auteurs, représentés
par la participation par composition et la participation par similitude for-
melle, et a parfois reproché au Pére Geiger un manque d'attention pour la
premiére. Nous cherchons dans cette contribution a reconstruire l'unité et la
cohérence de l'interprétation de la métaphysique thomasienne donnée par le
Pére Geiger et a montrer ainsi comment il tdcha d’'intégrer les deux points de
vue sur la participation dans une synthése originale, reflétant l'identité de la
ratio et de l'intellectus et trouvant pour point de référence l'unité de la sub-
stance. Sous ce dernier aspect, on peut d’ailleurs dire qu'’il initia une voie em-
pruntée par plusieurs auteurs d'importance dans l'interprétation de Thomas.

Abstract

L.-B. Geiger is a thomist who is known mainly for his research on partici-
pation in the work of the angelical doctor, as well as for the controversy he
was engaged in on this very subject with C. Fabro. In this framework, the
subsequent literature often presented in a very contrasted manner both
authors’ points of view, i.e. participation by composition and participation
by formal similarity, reproaching many times Father Geiger’s lack of atten-
tion regarding the former. In this contribution, we seek to reconstruct the
unity and coherence of Geiger’s interpretation of Aquinas’s Metaphysics. We
show how he integrates the two perspectives on participation into an ori-
ginal synthesis that reflects the identity between ratio and intellectus on the
one side, and finds its central reference point in the unity of substance on
the other. Under the latter aspect, one may well say that he paved the way
for some very important thomistic thinkers.



	Unité et spécificité du thomisme du Père L.-B. Geiger

