
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Das Böse bei Thomas von Aquin

Autor: Vonarburg, Viktoria M.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Viktoria M.A. Vonarburg

Das Böse bei Thomas von Aquin

Der vorliegende Aufsatz thematisiert das Böse aus der Sichtweise des

Aquinaten. Dabei wird zunächst das Wesen des Bösen zu klären sein. Dies
führt über zur Frage nach seiner Ursache. Anschliessend werden die
unterschiedlichen Formen des Bösen, welche Thomas von Aquin anführt, dargestellt.

Der Fokus liegt hierbei auf dem mit Menschen in Beziehung stehenden

Übel, sodass sich eine anthropozentrische Fokussierung des vorliegenden

Artikels ergibt. Ausgehend von den Ausführungen wird auch die Rolle
Gottes angesichts des Bösen zu thematisieren sein, indem das Themenfeld
der Providenz gestreift wird. In einem letzten Schritt gilt es zu klären, wie
das System des Aquinaten aus heutiger Sicht zu beurteilen ist.

l. Das Wesen des Bösen

Thomas von Aquin (1224/25-1274 n.Chr.)1 befasst sich in unterschiedlichen
Schriften mit dem Bösen. Diesem Aufsatz zugrunde liegen insbesondere
seine Ausführungen in den beiden Summen sowie in De malo.2 Letztgenannte

Schrift erweist sich dabei als besonders fruchtbar, da es sich hierbei

um die einzige Schrift des Aquinaten handelt, in welcher er sich
ausschliesslich mit dem Thema des Bösen befasst, wodurch sich hier eine
umfassende Darstellung der unterschiedlichsten Aspekte findet. Als grundlegende

Bemerkung gilt es zunächst die Terminologie zu klären: Thomas
thematisiert das Böse unter dem Begriff malum, der das lateinische Äqui-

1 Hinsichtlich der Biographie des Thomas von Aquin sei weiterführend verwiesen auf:
LEPPIN, Volker: Thomas von Aquin Zugänge zum Denken des Mittelalters 5). Münster:
Aschendorff 2009; WEISHEIPL, James A.: Thomas von Aquin. Sein Leben und seine Theologie,
ins Deutsche übertragen von P. Gregor Kirstein OP. Graz: Styria 1980; CHENU, Marie-
Dominique: Thomas von Aquin; mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten dargestellt von
M.-D. Chenu, aus dem Französischen übertragen von Otto M. Pesch OP rowohlts mono-
graphien 50045). Reinbek b. Hamburg: Rowohl-Taschenbuch-Veriag 102oo4; TORRELL, Jean-
Pierre OP: Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von Aquin, aus dem Französischen
übersetzt von Katharina Weibel in Zusammenarbeit mit Daniel Fischli und Ruedi Imbach,
mit einem Geleitwort von Ruedi Imbach. Herder: Freiburg i.Br. 1995.

2 Es liegen folgende Ausgaben und Übersetzungen zugrunde: THOMAS VON AQUIN: Die
deutsche Thomas-Ausgabe-, vollständige, ungekürzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa

theologica, hrsg. v. Katholischen Akademieverband, 36 Bde., 2 Erg.bde. Diverse Orte:
Diverse Verlagsorte 1933-2004; DERS.: Summa contra Gentiles libri quattour, hrsg., übersetzt
und mit Anmerkungen versehen von Karl Albert, Karl Allgaier, Leo Dümpelmann, Paulus
Engelhardt, Leo Gerken und Markus H. Wörner, lateinisch-deutsch. Darmstadt: WBG 42oi3;
Ders.: Quaestiones disputatae de malo, cura et Studio fratrum praedicatorum Sancti
Thomae de Aquino - Opera omnia iussu Leonis XXVI). Rom: Sancta Sabina 1965; DERS.: Vom
Übel. De malo, 2 Bde. Quaestiones Disputatae 11-12). Hamburg: F. Meiner 2009-2010.



22 Viktoria M.A. Vonarburg

valent zum griechischen Wort kakon (kcxköv) bildet.3 Der Terminus um-
fasst alle Erfahrungen von Schlechtem, Üblem und Bösem, wodurch der
Aquinate das Böse unter einem umfassenden Gesichtspunkt thematisieren
kann. Er erlaubt ihm, ohne Begründungsnot alle Erfahrungen, von Leid
über Sünde und Schuld, bis hin zu Krankheiten, Tod und Naturkatastrophen

unter ein und demselben Stichwort zu verhandeln.4 Diese inhaltliche
Fülle ist in den folgenden Ausführungen immer mitzubedenken.

Wie schon Augustinus5 und Anselm von Canterbury bestimmt Thomas
von Aquin das Wesen des Bösen als Mangel am Guten. Im Vergleich zu
Augustinus führte bereits Anselm eine Präzisierung ein, indem er debere

hinzufügte und so vom Bösen nur im Falle des Fehlens eines geschuldeten
Guten sprach.6 Dies übernimmt Thomas. So hält er fest: „Jede Privation ist,
versteht man sie im eigentlichen und strengen Sinne, eine Privation dessen,

auf dessen Besitz man von Natur aus angelegt ist und das man haben
muss [eius quod quis natus est habere et debet habere, V.V.]."7 Der Aquinate
präzisiert dies aber noch weiter, indem er eine terminologische Differenzierung

vornimmt: Hinsichtlich der absentia, des Mangels, ist zwischen ne-

gatio und privatio zu unterscheiden. Fehlt etwas nicht zur Natur eines
Dinges Gehörendes, handelt es sich nur um eine absentia im Sinne der ne-
gatio. Ein eigentliches malum, ein Übel, stellt dagegen einzig die absentia
im Sinne der privatio dar: Nur das Fehlen von etwas, das einem Ding seiner

Natur nach zukommen müsste, ist als Übel zu qualifizieren. Entscheidend

für die Bestimmung des Bösen als Privation des Guten ist bei Thomas
somit auch die platonische Ideenlehre, indem sich die Beurteilung
zwischen Negation oder Privation an der ideal vorgestellten Natur ausrichtet.
Der fehlende Gesichtssinn stellt bei einem Stein nur eine Negation dar,
wohingegen die Unfähigkeit zu Sehen für den Menschen ein tatsächliches
Übel, eine Privation des gesollten Guten darstellt.8 Doch nicht nur ein
tatsächlich feststellbarer Mangel ist als Privation deutbar. Auch ein Zuviel
kann in diesem Sinne als Privation, als Mangel an einem geschuldeten Guten,

und somit als Übel gedeutet werden: Denn auch das Vorhandensein

3 Zur inhaltlichen Fülle der beiden Termini sei insbesondere verwiesen auf: SCHÄFER,

Christian: Unde malum? Die Frage nach dem Woher des Bösen bei Plotin, Augustinus und
Dionysius. Würzburg: Königshausen und Neumann 2002, 16-28.

4 Vgl.: Ders.: Thomas von Aquins gründlichere Behandlung der Übel. Eine Auswahlinterpretation

der Schrift De malo Münchner Universitätsschriften; Katholisch-Theologische
Fakultät; Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen
Theologie und Philosophie 57). Berlin: Akademie Verlag 2013, lof.

5 Vgl. z.B.: Augustinus: De civ. Dei XI,9.
6 Vgl.: ANSELM von Canterbury: De conc. Virg., V. Thomas greift dies z.B. in ScG 111,7;

III,i3 sowie De malo, q. 1, a. 2 c. auf.
7 ScG 111,6.
8 Vgl.: ScG 111,6; STh I, q. 48, a. 3 c; De malo, q. 1, a. 3 c. Zur Unterscheidung von privatio

und negatio bei Thomas von Aquin vgl. z.B. auch: PATT, Walter: Metaphysik bei Thomas von
Aquin. Eine Einführung, erweiterte Auflage. London: Turnshare '2007, 69-83.



Das Böse bei Thomas von Aquin 23

von zwei Nasen ist beim Menschen als Mangel an der idealen Verfasstheit
der menschlichen Natur anzusehen. Die Rede vom Bösen als Privation
besagt demnach nicht nur das tatsächliche Fehlen von etwas, sondern sie
kann auch hinsichtlich etwas zusätzlich, tatsächlich Vorhandenem konstatiert

werden. Die Bestimmung des Bösen als Privation lässt das Übel als
sekundär und parasitär qualifizieren und weist es als Nicht-Sein-Sollendes
aus. Notwendigerweise muss ein Gutes da sein, an welchem das Böse als

Privation auftreten kann.9 Mittels dieser Wesens- bzw. Unwesensbestimmung

des Bösen werden der primäre Charakter des Guten sowie die
parasitäre Wirklichkeit des Bösen betont. Denn das Grundlegende in der
Konzeption ist das Gute, welches logisch dem Auftreten des Übels vorausgeht.
Das Böse ist auf ein ihm vorausgehendes Gutes als Wirt angewiesen, an
dem es als Parasit auftreten kann. Selbst angesichts des am Guten
auftretenden Übels wird aber das Gute nicht vollständig zerstört. Wäre dies der
Fall, würde nämlich zugleich auch das Böse aufhören zu existieren, da es

nur in Verbindung mit einem Guten als Privation auftreten kann. Das Gute
kann zwar ohne das Böse existieren, nicht jedoch umgekehrt.10 Dies
bedeutet in letzter Konsequenz, dass sich die Existenz eines summum malum
im Gegensatz zum summum bonum als unmöglich erweist,11 wodurch jede
dualistische Erklärung des Bösen als gleichberechtigtes Prinzip neben dem
guten Gott ausgeschlossen ist.

Philosophisch begründet Thomas von Aquin die Bestimmung des Bösen
als Privation des Guten, indem er den aristotelischen Gedanken, dass alles
nach dem Guten strebt,12 aufnimmt. In Thomas' Sichtweise ist das Gute
dadurch erstrebenswert, dass es ein Etwas ist, Sein hat. Das Gute und das
Seiende werden also gleichgesetzt.13 Daher kann das Böse kein Etwas sein.
Auch der neuplatonische Emanationsgedanke ist hierbei von Bedeutung.
Da sich nämlich alles dem summum bonum verdankt, ist alles, was aus
diesem hervorströmt, selbst Gutes, jedoch in unterschiedlichen Abstufungen,
sodass alles Seiende gut ist.14 Unter Zuhilfenahme aristotelisch-neuplatonischer

Kategorien drückt Thomas von Aquin so in philosophischer Sprache

die biblische Aussage, dass alles Geschaffene sehr gut ist (vgl. Gen

9 Vgl.: SCHÄFER: Thomas von Aquins, 13. Die Verbindung des nichtseienden Bösen mit
einem vorgängigen, seienden Guten, an welchem das Böse überhaupt erst auftreten kann,
findet sich schon bei Augustinus (Enchiridion IV,13; IV,14; Conf. VII,12) sowie Anselm von
Canterbury (De casu diaboli, XI).

10 So schon AUGUSTINUS: De civ. Dei XIV,11.
11 Vgl. z.B.: STh I, q. 49, a. 3 c. Auch Augustinus hält die Unmöglichkeit eines absolut

Bösen fest, wobei dieser Gedanke auch hier in Verbindung mit dem neuplatonischen
Emanationsgedanken auftritt. (Siehe z.B.: AUGUSTINUS: Enchiridion IV,12; Conf. VII,12; De civ. Dei
XII,3; vgl. auch: PSEUDO-DlONYSIUS AreopäGITA: De Div. nom., IV, § 19.716 C.)

12 Vgl.: ARISTOTELES: EN I,i, 1094. Dass das Gute das ist, wonach alles strebt, wurde z.B.
auch von Pseudo-Dionysius vertreten: DIONYSIUS Areopagita: De D/v. nom. IV § 4.700 B.

13 Vgl. z.B.: STh I, q. 5, a. 1; ScG 111,7.

14Vgl. z.B.: ScG 111,7-



24 Viktoria M.A. Vonarburg

1,31), aus. Indem der Aquinate Wirk- und Finalursache gleichsetzt, strebt
auch alles wieder auf Gott zu. Dies alles bedeutet, dass das Böse nur per
accidens angestrebt werden kann. Das System des Aquinaten kann so als

streng teleologisch charakterisiert werden. Damit ist bereits die Frage nach
der Ursache des Bösen tangiert.

2. Die Ursache des Bösen

2.1 Gott als Ursache des Bösen?

Im System des Aquinaten lassen sich unterschiedliche Ansätze zur
Ursachenbestimmung des Bösen nachweisen. Alle haben dabei aber eines
gemeinsam: Das Gute wird als die letztliche Ursache des Bösen angesehen.
Mit Blick auf das summum bonum ist daher zu ergründen, ob Gott Ursache
des Bösen sein kann und wenn ja, in welcher Weise. Da das Böse als
Privation des gesollten Guten nur eine Mangelursache (causa deficiens) hat,
Gott und das Gute dagegen Wirkursache (causa efficiens) sind, kann Gott
nicht direkte Ursache des Bösen sein.15 Im Rahmen seiner Überlegungen
zu Gott als Ursache des Bösen nimmt Thomas von Aquin eine Unterscheidung

in der Rede von Übeln vor: Einmal gibt es Übel an sich, welche in
jeder Hinsicht ein Übel darstellen, z.B. Krankheiten, indem ein für die
Vollkommenheit einer Natur notwendiges Ding privatiert wird, in diesem Falle
die Gesundheit. Daneben gibt es aber auch Übel in gewisser Hinsicht bzw.
etwas, das in erster Linie betrachtet ein Gut und nur in gewisser Hinsicht
ein Übel darstellt. Zu nennen ist hierbei die Strafe: Diese dient als Regulator

in erster Linie der Durchsetzung der Gerechtigkeitsordnung bei

ergangener Störung dieser Ordnung durch eine Sünde. Für die Bestraften
dagegen stellt die Strafe ein Übel dar. Auf diese Weise ist Gott als Ursache -
als causa per accidens - des Bösen zu sehen: Er schafft ein Gutes, welches
in gewisser Weise auch ein Böses ist. Er erschafft es aber nicht unter dem
Gesichtspunkt eines Bösen. Dass die Strafe tatsächlich als regulierendes
Element zur Anwendung kommt, setzt nämlich eine vorangegangene Sünde

voraus. Diese will Gott aber nicht, sondern lässt sie lediglich zu.16 Gott
kann so eine indirekte Ursache des Bösen sein. Doch weswegen kann das
absolut Gute als Ursache des Bösen betrachtet werden? Ist die Ursache des
Bösen nicht einfach Böses? Wurde das Gute als Ursache des Bösen bisher
schlichtweg vorausgesetzt, gilt es nun ausführlicher zu begründen, wes-

15 Vgl.: ScG III.io; vgl. auch: STh I, q. 49, a. 1 ad 3. Leibniz wird diese Sichtweise
unverändert bis in die Begrifflichkeit hinein übernehmen (vgl.: LEIBNIZ: Theodicee II, § 20).

16 Vgl. z.B.: De malo, q. 1, a. 1 ad 1; q. 1, a. 3 ad 10; STh I, q. 49, a. 2 c. sowie ad i.
Hinsichtlich des moralischen Übels verwehrt sich Thomas nicht nur einer direkten, sondern
auch einer indirekten Verursachung durch Gott und betont, dass die Initiative ausschliesslich

auf Seiten des Geschöpfes liegt; Gott dagegen lässt es zu, um daraus Besseres hervorgehen

zu lassen (vgl.: STh I, q. 19, a. 9; I-II, q. 79, aa. 1-3; III, q. 1, a. 3 ad 3).



Das Böse bei Thomas von Aquin 25

wegen das Böse nicht Böses, sondern letztlich nur das Gute zur Ursache
haben kann.

2.2 Das Gute als causa per accidens des Bösen

Da alles Seiende gut ist, kann die letzte Ursache des Bösen nur das Gute
sein. Weil aber Gleiches nur ihm Gleiches verursachen kann, kann das Gute

(als Seiendes und Gutes) zugleich nicht Ursache per se, sondern nur
causa per accidens des Bösen (als Böses und letztlich Nicht-Seiendes,
sondern nur parasitär an der seienden Wirklichkeit auftretend) sein. Auch
dort, wo ein Übel Ursache eines anderen Übels ist, ist letztlich ein Gutes
als Ursache anzunehmen, denn auch das verursachende Übel ist als

korrumpiertes Gutes zu bestimmen. Das Gute kann so auf zweifache Weise
Ursache eines Übels sein: Zum einen ist es „Ursache des Übels, insofern es

mangelhaft [deficiens, V.V.] ist, auf andere Weise, insofern es unbeabsichtigt

[per accidens, V.V.] wirkt."17 Das Böse kann nicht als Böses, sondern
nur als Quasi-Gutes angestrebt werden.18 Es wird dementsprechend nicht
durch Absicht verursacht, sondern es liegt lediglich ein zufalliges Streben

vor. Eine bewusste Entscheidung gegen das Gute in dem Sinne, dass ein
Übel als Übel angestrebt wird, kann es dagegen im thomasischen System
nicht geben. Vielmehr beruht die Wahl des Bösen auf einem Fehler im
Willen, indem etwas als Quasi-Gutes erstrebt oder aber indem z.B. ein
geringeres Gut nicht als solches erkannt, sondern aus einem Fehler heraus
bevorzugt wird. So kann die vom Menschen vollzogene Wahl des Schlechten

letztlich als gnoseologisches Übel charakterisiert werden. Der Ehebruch
beispielsweise wird demnach um des Gutes des sinnlichen Genusses willen
gewählt. Dieses Gut will man so sehr, dass man hierzu bereit ist, das damit
verbundene Übel des Ehebruchs in Kauf zu nehmen. Insofern wählt man
also auch dieses Übel, aber als Mittel, um das damit verbundene Gut zu
erreichen. Diese Wahl kann aus Schwäche begangen werden, also aus
Unwissenheit darüber, dass man sich so vom unendlichen Gut, Gott, entfernt,
oder aber indem man aus einem Habitus, einer antrainierten zweiten Natur,

dazu geneigt ist, wobei das Zustandekommen dieses Habitus willentlich

und so auch die daraus resultierenden Taten letztlich willentlich
sind.19 Hinsichtlich der moralischen Übel, welche weiter unten im Rahmen

17 De malo, q. 1, a. 3 c. Mangelhafte Ursache kann es hierbei beispielsweise im Sinne
einer mangelhaften Tätigkeit sein, etwa die mangelhafte Kraft eines Beines, wodurch Hinken
verursacht wird, oder der mangelhafte männliche Samen, welcher gemäss Thomas von Aquin
zu Missbildungen im Embryo fuhrt.

18 Vgl.: De malo, q. 1, a. 3 c. Zur causa per accidens siehe auch: STh I, q. 49, a. 1 c.; ScC

Ill,io. Schäfer etwa spricht diesbezüglich von einem „Kollateralschaden", wenn er das Guten
als akzidenteller Ursache des Bösen beschreibt (vgl.: SCHÄFER: Thomas vonAquins, 75). Dass

ein Übles nur als vermeintlich Gutes angestrebt werden kann, betonte bereits der von Piaton
geschilderte Sokrates (vgl.: PLATON: Menon, 77e).

19 Vgl.: De malo, q. 3, a. 12 c.



26 Viktoria M.A. Vonarburg

der Ausführungen zu den Formen des Bösen nochmals thematisiert werden,

ist somit festzuhalten, dass zwar ein Gutes gewählt wird, dieses aber,
wenn es der Vernunft bzw. der göttlichen Weisheit entgegensteht, ein Übel
ist, sodass etwa Masslosigkeit20 hinsichtlich eines an sich Guten zu einem
Übel wird. Der Wille verfolgt ein falsches Ziel bzw. ein richtiges Ziel im
falschen Mass. Die Rede vom Willen führt über zu weiteren Betrachtungen
der Ursachen des Bösen. Denn das der Natur Entsprechende kann nicht
böse sein, sondern nur, was dem freien Willen entspringt: So ist ein Wolf
nicht böse, wenn er ein Schaf reisst, sondern gut, da er in diesem Verhal -

ten seiner Natur entspricht; tötet dagegen ein Mensch, so wird der sittliche

Bereich des moralisch Schlechten betreten, insofern hier keine
Notwendigkeit (z.B. durch Triebverhalten, Instinkt etc.) vorliegt, sondern die
Tat auf einen bewussten Willensentscheid rückführbar ist.21

2.3 Der Wille als Ursache des Bösen

Die Ursache des moralischen Übels ist alleine ein Mangel im Willen.22 Ist
die Willenstätigkeit gut, so ist auch die Tat als sittlich gut zu beurteilen,23
selbst wenn die ausführende Kraft mangelhaft ist. So ist etwa das Hinken
aufgrund zwei ungleich langer Beine nicht sittlich böse, da es nicht
willentlich geschieht. Vielmehr handelt es sich dabei um ein physisches Übel
und somit um ein malum poenae, wie weiter unten im Rahmen der
Ausführungen zu den Formen des Übels ausgeführt werden wird.24 Zentral zur
Beurteilung des Willens ist seine Übereinstimmung mit der Vernunft und
den göttlichen Geboten bzw. der göttlichen Weisheit.25 Läuft das Urteil
des Willens diesen zuwider, so ist eine daraus resultierende Tat sittlich böse.

Wo die Willentlichkeit nicht gegeben ist, da befindet sich der Mensch
ausserhalb des moralischen Bereichs. So stellt etwa das unbewusste Kratzen

am Bart keine moralisch bewertbare Tat dar, sie ist weder sittlich gut
noch schlecht, sondern neutral bzw. unbestimmt. Solche Tätigkeiten stellen

keinen genuin menschlichen Akt, actus humanus, sondern die Tätig-

20 Auch die Masslosigkeit ist auf dem Boden der Privationstheorie erklärbar: Es handelt
sich selbst bei einem Übermass letztlich um einen Mangel an der richtigen Massordnung.
Genau dies macht die Laster allerdings so gefährlich: Ihnen liegen letztlich gute, lebensförderliche

Triebe zugrunde, welche aber im falschen Mass bzw. als Ziele verabsolutiert
lebensvernichtend werden. Die Grenze zwischen Mass und Masslosigkeit kann dabei fliessend und
kaum wahrnehmbar sein.

21 Der Wolf stellt daher nicht ein schlechthinniges Übel dar, sondern ein Gut, das in
gewisser Hinsicht, nämlich für das Schaf, ein Übel ist (vgl. z.B.: De malo, q. 16, a. 2 c).

22 Vgl.: ScG III,io. Dass aber dieser Mangel im Willen nicht als natürlich, sondern als
willentlich zu gelten hat, ergibt sich gemäss dem Aquinaten aus der Tatsache, dass der Wille
nicht immer fehlgeht.

23 Vgl.: De malo, q. 2, a. 4 c.
24 Vgl.: ScG III.io.
25 Vgl.: De malo, q. 16, a. 2 c.



Das Böse bei Thomas von Aquin 27

keit eines Menschen, actus hominis, dar.26 Das wesensbestimmende
Element der menschlichen Natur ist damit der freie Wille bzw. die Vernunft-
natur. Nur das ist als spezifisch menschlicher Akt zu qualifizieren, was in
Bezug zu einer Willenstätigkeit steht. Einzig in diesem Bereich ist moralisch

bewertbares Handeln möglich, welches ein Charakteristikum der
menschlichen Handlungen darstellt. Weiter ist auch das Vorhandensein
einer echten Wahlfreiheit von entscheidender Bedeutung für das Vorliegen
einer moralischen Tat, also einer Entscheidung zwischen unterschiedlichen

Gütern. Hat der Mensch nur die „Wahl" zwischen einem Übel und
einem noch grösseren Übel, ist die daraus resultierende Tat dagegen nicht
moralisch qualifizierbar. Muss sich also beispielsweise eine Mutter im
Krieg für eines ihrer Kinder entscheiden, wohl wissentlich, dass dies den
Tod für die anderen Kinder bedeutet und sie nur das Leben eines Kindes
wählen kann, so stellt diese Entscheidung keine moralisch bewertbare Tat
dar, da von vorneherein nur zwischen zwei Übeln gewählt werden konnte,
indem nicht die Möglichkeit bestand, das Leben aller Kinder zu wählen.
Doch noch weitere Faktoren können die Wahlfreiheit einschränken oder
aufheben. So kann auch Unwissenheit zu einer falschen Beurteilung eines
Dinges als gut führen, was einen mildernden oder ganz entschuldigenden
Grund für eine daraus resultierende Sünde darstellen kann, insofern die
Tat aufgrund der Unwissenheit, welche die Wahl begründete, je nachdem
nicht mehr bzw. in vermindertem Masse willentlich zu nennen ist.27 Gleiches

gilt auch vom Handeln aus Leidenschaft, aus einer Schwäche heraus:
Auch die Leidenschaften können die Willentlichkeit vermindern, so z.B.
bei einer Affekthandlung. Der Wille kann dadurch so schwer beeinträchtigt

werden, dass dieser sich in besagtem Moment nicht dagegen wehren
konnte.28 Doch wer ist verantwortlich für Mängel im Willen, der Mensch
oder Gott oder beide? Der Wille wird als sich selbst in Bewegung setzend
bestimmt. Erster Beweger des Willens aber, der es ihm ermöglicht, sich
von diesem Moment an selbst in Bewegung zu setzen und zu halten, ist
Gott, sodass auch die Willenstätigkeit letztlich auf Gott als Erst-Ursache
rückführbar ist. Dies ist jedoch differenziert zu betrachten: Nimmt der

26 Vgl.: De malo, q. 2, a. 4, c.; STh I-Il, q. 1, a. 1 c.
27 Vgl.: ScG III,io; De malo, q. 3, a. 8 c.
28 Vgl.: De malo, q. 3., a. 12 c. Dies ist auch hinsichtlich der Beurteilung einer Sünde als

Todsünde wichtig: Wo nämlich die Willentlichkeit nicht gegeben ist bzw. wo es sich nicht
um eine Vernunfthandlung handelt, wird eine Handlung, auch wenn sie ein Hauptlaster
darstellt, nicht als Todsünde gewertet. Weiter kann die Tat auch aufgrund der Nichtigkeit des

Handlungsgegenstandes als keine Todsünde gewertet werden. So stellt etwa das „Stehlen"
eines Weizenhalmes keine schlimme Sünde dar. Massgeblich für die Beurteilung eines Hauptlasters

als Todsünde ist weiter auch die Zielausrichtung bzw. die Grundhaltung eines
Menschen: Wird das letzte Ziel in ein endliches verlegt, macht man also das Mittel zum Ziel und
wendet sich vom unendlichen Gut ab, so liegt eine Todsünde vor. Die Abkehr vom unendlichen

Gut ist dabei weniger als Folge der Todsünde als vielmehr als deren Ursache anzusehen.

(Zu den Hauptlastern bzw. Todsünden vgl.: De malo, qq. 8-15).



28 Viktoria M.A. Vonarburg

Wille die anstossende Bewegung vollständig auf, so resultieren daraus gute
Handlungen, andernfalls dagegen, wenn also die Bewegung unvollständig
aufgenommen wird, so kommt es zu sündigem Verhalten. Nur die
vollständige Aufnahme der Bewegung, also nur die guten Handlungen sind ge -
mäss Thomas von Aquin daher auf Gott als Urheber rückführbar, die Sünde

dagegen ist vollständig dem ausführenden Subjekt anzurechnen.29

2.5 Die Ästhetik als Ursache des Bösen

Doch weswegen ist der Mensch so anfallig für das Böse? Ein Grund besteht
in der Schwächung der menschlichen Natur aufgrund der Erbsünde. Doch
stellt dies nicht den einzigen Grund dar. Grundlegend für die Erklärung
des Guten als Ursache des Bösen sind weiter auch die aristotelischen
Kategorien von Akt und Potenz sowie von Form und Materie, welche alles
Geschaffene als Zusammengesetztes charakterisieren. Wie wir mit Verweis
auf den neuplatonischen Emanationsgedanken gesehen haben, ist alles
Geschaffene in unterschiedlichen Abstufungen Gutes. Dass es diese
unterschiedliche Stufung gibt, ist gemäss Thomas von Aquin selbst ein Gut, da
sie zur grösseren Schönheit des Ganzen beiträgt.30 Die damit gegebene
Möglichkeit des Abfalls vom Guten ist von Gott ausdrücklich gewollt um
des höchsten Grades an Vollkommenheit des Ganzen willen. Es findet sich
hier gewissermassen eine ästhetische31 Begründung des Bösen: Die
Möglichkeit zum Abweichen von der Gutheit lässt Gott um der Vollkommenheit

der Schöpfung insgesamt willen zu: Würde es nämlich die Vielfalt und
Unterschiedlichkeit einschliessende Stufung des Guten nicht geben, würde
die Vollkommenheit vermindert. Erst die unterschiedlichen Stufen des Sei -
enden und Guten führen zur Vollkommenheit des Ganzen.32 Auch unter
diesem Blickwinkel gerät erneut der Mensch als mögliche Ursache grosser

29 Vgl.: De malo, q. 3, aa. if.
30 Das Gesamt des Universums könnte so nicht schöner sein, als es tatsächlich ist; würde

nur schon ein kleines Einzelding verändert, so wäre die Welt insgesamt weniger schön als

jetzt. Gott handelt demnach im Hinblick auf das Beste des Ganzen, nicht unbedingt aber
hinsichtlich der einzelnen Teile (vgl.: STh 1, q. 25, a. 6). Dies erinnert an den aristotelischen
Grundsatz, dass das Ganze mehr oder grösser als die Summe seiner Teile ist (vgl.:
Aristoteles: Metaphys. VII,17; 1041b).

31 Diese Ästhetik zeigt sich weiter darin, dass das Gute durch die Gegenüberstellung mit
dem Bösen in noch hellerem Licht erstrahlt, sodass die Bewunderung für das Gute durch die
Existenz des Bösen gesteigert wird (vgl.: De malo, q. 1, a. 1; vgl. auch: AUGUSTINUS: Euch.
III,n). Wie etwa Augustinus festhält, kann auch ein schwarzer Fleck auf einem Bild in der
Gesamtbetrachtung des Gemäldes durchaus die Schönheit des ganzen Bildes steigern (vgl.:
Ders.: De civ. Dei XI,23).

32 Vgl.: ScG IIL71; STh I, q. 47, a. 2 c.; q. 48, a. 2 c. Vgl.: PLOTIN: Enneaden III,i; 11-12.

Diese ästhetische Betrachtung lässt auch die später von Leibniz vertretene Sichtweise dieser
Welt als beste aller möglichen Welten anklingen. Der Aquinate integriert das Böse bzw. dessen

Möglichkeit so sehr in seine Begründung, dass er die klassische Theodizee-Frage umkehren

kann: „Si malum est, Deus est" (ScG III,71).



Das Böse bei Thomas von Aquin 29

Übel in den Blick. So gibt es nicht nur Steine, die schon in grossem Umfang

ihren Möglichkeiten entsprechen, sondern es gibt auch komplexe Wesen

wie den Menschen, welche eine grosse noch nicht aktualisierte Poten-
tialität besitzen. Am Übergang von Potenz zum Akt kann Böses auftreten,
indem ein Ding bei der Aktwerdung defizitär hinter seinen potentiellen
Möglichkeiten zurückbleibt. Je mehr aktualisierbare Potenz in einem Ding
vorhanden ist, zu einer desto grösseren Vollkommenheit ist es fähig, desto
mehr Möglichkeiten bieten sich aber auch für das Auftreten von Bösem.33

Aus diesem Grunde ist die Potenz per accidens mit dem Bösen verbunden,
obwohl sie selbst gut ist, da die Bewegung von Potenz zu Akt als Streben
nach Vollkommenheit und so nach dem Guten zu charakterisieren ist.34
Erst Potentialität macht Bewegung, Entwicklung, Fortschritt und Vollendung

möglich. Alles Geschaffene ist aus Akt und Potenz zusammengesetzt,
nur Gott ist actus purus, reiner Akt, sodass erneut augenscheinlich wird,
dass einzig an ihm kein Böses auftreten kann, dass er in anderen Worten
summum bonum ist. Das über die Potenz Gesagte gilt in gleicher Weise
auch von der Materie: Auch sie selbst ist - entgegen der plotin'schen
Materiebestimmung - gut,35 da auch die Materie potentiell ist und erst durch
die Form geformt wird. Die Privation, welche an der Form auftritt, wird an
der Materie augenscheinlich. Die Möglichkeitsbedingung für die Privation
ist die Potenz der Materie; die Form aber ist der Ort, an welchem diese
Privation auftreten kann. In der „Vermischung" von Materie und Form wird
etwas seiend. Materie ist mit Potenz, Form dagegen mit Akt zu identifizieren.36

Diese philosophischen Kategorien sollen letztlich nichts anderes als
den biblischen Gedanken des Geschaffen-Seins ausdrücken. Das Geschaffene

ist notwendigerweise unvollkommen, da es von Gott verschieden ist.
Deswegen ist das Geschaffene - philosophisch gesprochen am Übergang
von Potentialität zu Aktualität - für Korruption anfällig. Um das Böse der
Möglichkeit nach auszuschliessen, müsste somit letztlich auf die Schöpfung

verzichtet werden. Zur Vermeidung besonders grosser Übel müsste
weiter auf die Erschaffung zu hoher Vervollkommnung fähiger Geschöpfe
und damit grosser Güter verzichtet werden. Damit ist gesagt, dass die
Schöpfung, gerade auch die zur Realisierung grösstmöglicher Übel fähigen,
mit freiem Willen ausgestatteten Geschöpfe, selbst angesichts der damit
gegebenen Möglichkeit des Bösen als so grosses Gut zu sehen ist, dass ihre
Realisierung die damit per accidens gegebene mögliche Realisierung dieser
Übel überwiegt und rechtfertigt. Der Verzicht auf diese Güter, gerade auch
auf die Schaffung der creatura rationalis, stellte damit sowohl als Gesamtverzicht

auf die Schöpfung als auch als Minderung der Gesamtschönheit

33 Vgl.: De mala, q. 1, a. 2 ad 10.
34 Vgl.: ScG 111,3.4.7; De malo, q. 1, a. 2 c.
35 Vgl.: ScG HI,ii.
36 Vgl.: ScG 111,69.



3° Viktoria M.A. Vonarburg

durch den Verzicht auf bestimmte, besonders hohe Güter letztlich ein
grösseres Übel dar als die mit der nach grösstmöglicher Schönheit geschaffene
Schöpfung unter Einschluss aller Stufen geschaffener Güter und damit
auch unter Einschluss der Möglichkeit grösstmöglicher Übel automatisch37
gegebene Möglichkeit (nicht tatsächliche Verwirklichung all dieser möglicher

Übel) des Bösen. Gott gerät hier insofern in den Blick, als er durch
seine Schöpfertätigkeit als Erst-Ursache für die prinzipielle Möglichkeit
des Bösen verantwortlich ist.38 Die natürlichen Übel will Gott um der

Schönheit des Ganzen willen, da sie in Analogie zu einem schwarzen Fleck
auf einem Bild zur grösseren Schönheit des Gesamtbildes beitragen, das
moralische Übel dagegen wird von Gott - gerade auch um des Vorhandenseins

von zu freien Handlungen fähigen Vernunftgeschöpfen ebenfalls um
der grösseren Schönheit des Ganzen willen - dagegen nur zugelassen, für
die konkrete Realisierung dieses Übels ist er aber noch nicht einmal indirekt

verantwortlich zu nennen.39
Immer wieder tauchen so Überlegungen zu einer (indirekten)

Verantwortung Gottes für die Möglichkeit des Bösen und der direkten
Verantwortung des Menschen für das moralische Übel auf, sodass zwei Ursachenstränge

bedacht werden. Doch welche Formen von Übeln kennt Thomas?
Eine wurde bereits erwähnt: die Sünde, also das moralische Übel. Dieses
soll nun zusammen mit der Frage nach weiteren Übeln ausführlicher
thematisiert werden.

3. Formen des Bösen

Thomas von Aquin unterscheidet grundsätzlich zwei Formen von Übeln:
das natürliche bzw. kosmologische Übel40 sowie das moralische Übel im
weiteren Sinne, welches mit Blick auf die creatura rationalis, das Vernunftgeschöpf

- und damit auch hinsichtlich des Menschen - von zentraler
Bedeutung ist und seinerseits wiederum in zwei Formen unterschieden werden

kann: Hinsichtlich der vernünftigen Natur ist alles Übel entweder als

37 Also auch hier wieder per accidens als möglicher „Kollateralschaden" der sehr guten
Schöpfung.

38 Die hier angedeutete Güter-Schaden-Abwägung und der Bestimmung der Willensfreiheit

als so hohes Gut, dass sie die Möglichkeit zum damit verbundenen unsagbar grossen
Übel der erschreckenden Ausformungen moralischer Übel rechtfertigt, ist bis in den heutigen

Diskurs um das Böse hinein von prägender Bedeutung, wie im Schlussteil unter der Frage

nach der Aktualität der Ausführungen thematisiert werden wird.
39 Vgl.: STh I, q. 19, a. 9; ebenso die Aussagen auf dem Konzil von Trient: DH 1556 sowie

die Enzyklika Libertas praestantissimum Papst Leos XIII. aus dem Jahre 1888: DH 3251; weiter

auch die Aussagen im Katechismus der Katholischen Kirche: KKK 311.
40 Hier sind einerseits Naturkatastrophen wie etwa ein Steinbruch, eine Lawine, etc.,

aber auch grundsätzlicher gesprochen die unter dem Stichwort der Ästhetik angeführten
Überlegungen zur Potentialität (Potenz und Materie) als Möglichkeitsbedingung für das

Auftreten von Übeln zu erwähnen.



Das Böse bei Thomas von Aquin 31

Sünde (malum culpae) oder aber als Strafe für Sünde (malum poenae) zu
bestimmen.41 Da diesem Aufsatz wie zu Beginn erwähnt eine anthropologische

Fokussierung zugrunde liegt, werden in der Folge nur die beiden
Formen des moralischen Übels im weiteren Sinne ausführlicher thematisiert.

Den Anfang der Ausführungen bildet das Strafübel.

3.1 Das malum poenae

Gemäss Thomas stellt jedes physische aber auch psychische Übel ein Strafübel

dar. Zentral ist diesbezüglich die Integration der Lehre vom peccatum
originale,42 der Ursünde, in die thomasische Konzeption der mit Menschen
verbundenen Übel. Der Aquinate führt die Erbsündenlehre als Basis seiner
Behandlung des Bösen mit Blick auf den Menschen wie folgt ein: „Die
Tradition des Glaubens hält es auch für gewiß, daß die vernünftige Natur von
keinem Übel hätte betroffen werden können, weder sofern es die Seele

noch den Körper noch irgendwelche anderen äußeren Güter betrifft, außer
nach vorhergegangener Sünde, ob in der Person oder sogar in der Natur."43
Alle Übel, welche ein Mensch aktiv begeht, sind als Sünde zu bestimmen.
Alle Übel dagegen, die ihn treffen, stellen Sündenstrafen dar. Entweder
wird er direkt für eine aktiv begangene Sünde bestraft oder aber das Übel,
das ihn trifft, stellt eine Strafe für die oder begleitende Folge bzw. begleitende

Bestrafung der Erbsünde dar,44 welche auch für ihn selbst eine
persönlich strafwürdige Schuld generiert, obwohl er sie nicht selbst begangen
hat. Die menschliche Natur wird demnach durch die Erbsünde nicht
dahingehend verändert, dass alle nun erfolgenden Übel - verübte oder erlittene

- als natürlich zu verstehen wären. Nur unter dieser Bedingung ist ein
System von Tugenden und Lastern und daher auch von Lohn und Strafe zu
wahren. Grundlegend in diesem Zusammenhang ist daher auch die
Notwendigkeit der auch angesichts der postlapsarischen Natur weiterhin
bestehenden Willensfreiheit. Unter Rückgriff auf das peccatum originale
versucht Thomas darzulegen, wie etwa Behinderungen bei einem Säugling
erklärt werden können, obwohl dieser offensichtlich noch keine Sünden be-

41 Vgl.: De malo, q. 1, a. 4 c.; STh I, q. 48, a. 5 c.
42 Zur Ursünde sei einführend auf folgende Literatur verwiesen: PRÖPPER, Thomas:

Theologische Anthropologie, Bd. 1. Freiburg i.Br.: Herder 2011, 981-1091; ESSEN, Georg: „Da ist
keiner, der nicht sündigt, nicht einer..." Analyse und Kritik gegenwärtiger Erbsündentheologien
und ihr Beitrag für das seit Paulus gestellte Problem, in: PröppeR: ThA I, 1092-1156;
Pannenberg, Wolfhart: Sünde, Freiheit, Identität. Eine Antwort an Thomas Pröpper (iggo),
in: DERS.: Beiträge zur Systematische Theologie, Bd. 2: Natur und Mensch - und die Zukunft
der Schöpfung. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2000, 235-245; KRAUS, Georg: Universale
Sündenverfallenheit. Ein Äquivalent für den Erbsündenbegriff, in: StZ 215 (1997), 261-268;
WIEDENHOFER, Siegfried (Hg.): Erbsünde - was ist das? Themen der Katholischen Akademie

in Bayern). Regensburg: F. Pustet 1999; HOPING, Helmut/SCHULZ, Michael (Hgg.):
Unheilvolles Erbe?Zur Theologie der Erbsünde QD 231). Freiburg i.Br.: Herder 2009.

43 De malo, q. 1, a. 4 c.
44 Vgl.: De malo, q. 5, a. 4 c.



32 Viktoria M.A. Vonarburg

gangen haben kann und ihn so eigentlich auch keine Strafübel treffen
dürften. Die rezeptionsgeschichtliche Weiterentwicklung der Erzählung
von der Gebotsübertretung im Garten Eden in Form der Erbsündenlehre
stellt damit die zentrale Kategorie in der thomasischen Konzeption des

von Menschen zu verantwortenden und erlittenen Übels dar. Doch bedeutet

diese Fokussierung auf das peccatum originale, dass die Anthropologie
des Aquinaten grundlegend negativ zu beurteilen ist? Keineswegs: Die
Konsequenzen der Wesensbestimmung des Bösen sind nochmals mit Blick
auf den Menschen zu rekapitulieren. Es ist zu bedenken, dass es ein
summum malum nicht geben kann, da es sich gleichsam selbst aufhöbe. Nur,
wo weiterhin ein Gutes da ist, an welchem das Böse als Parasit auftreten
kann, kann es Böses geben. Auch der Mensch selbst bleibt so selbst
angesichts der Ursünde als Wesen ein Gut. Das Gesagte ist aber nicht nur mit
Blick auf den Menschen als Wesen zu beachten, sondern auch hinsichtlich
seiner Fähigkeiten. Denn auch die durch seine Natur gegebenen Fähigkeiten

sind nicht vollständig korrumpierbar. So kann „der Mensch seine
Fähigkeit zum Guten, da sie im Wesen des Willens wurzelt, durch die
Erbsünde nicht völlig verlieren."45 Auch die bei Thomas so zentrale Erbsünde

zur Erklärung des an und durch Menschen auftretenden Übels vermag den
Menschen nicht in ein ausschliesslich negatives Licht zu rücken. Vielmehr
bewahrt der Aquinate aufgrund seiner Schöpfungstheologie eine wesentlich

positive Sicht auf den Menschen sowie auf die Schöpfung insgesamt.46
Nach diesen Ausführungen hinsichtlich der Strafübel sind die Sündenübel

genauer unter die Lupe zu nehmen.

3.2 Das malum culpae

Zu diesem Bereich wurde bereits Einiges in Bezug auf die Frage nach den
Ursachen des Bösen ausgeführt. Hinsichtlich des moralischen Übels im
engeren Sinne gilt es unterschiedliche Formen zu unterscheiden. Thomas
spricht vom malum in actione, wobei es sowohl Übertretungs- als auch
Unterlassungshandlungen gibt.47 Eine moralisch relevante Tat setzt, wie
bereits dargelegt, einen Willensakt voraus. Entsprechend dem moralischen
Grundsatz des Aquinaten, dass das Gute zu tun und das Böse zu meiden

45 HERMANNI, Friedrich: Das Böse und die Theodizee. Eine philosophisch-theologische
Grundlegung. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2002, too.

46 Das über den Menschen Gesagte gilt nämlich auch von den gefallenen Engeln: So

betont der Aquinate mehrfach, dass selbst der Teufel als Wesen gut ist, wobei dies nichts über
seine moralische Verfasstheit aussagt (vgl. z.B.: johanneskommentar, c. VIII, 1. VI, IV, 1246;

vgl. auch: AUGUSTINUS: De civ. Dei, XII,3; ebenso die Aussagen auf dem vierten Laterankonzil
im Jahre 1215: DH 800 sowie auf dem Konzil von Florenz im Jahre 1442: DH 1333). Auch hierin

spiegelt sich wiederum die Grundaussage, dass alles von Gott Geschaffene sehr gut ist
(vgl. Gen 1,31).

47 Vgl.: De malo, q. 2, a. 1 c.



Das Böse bei Thomas von Aquin 33

ist,48 wird eine echte Wahl vorausgesetzt. Wo der Mensch dagegen nur
zwischen etwas Schlechtem und etwas noch Schlechterem „wählen" kann,
befindet er sich ausserhalb des moralischen Bereichs. Auch die Sünde
Adams stellt ein Schuldübel dar, da sie von ihm willentlich vollbracht wurde.

Da Adam der Urvater des ganzen Menschengeschlechts ist, trifft diese
Sünde entsprechend der Vorstellung des pater familias die ganze
Menschenfamilie. Hätte also nur Eva gesündigt, so wäre die Erbsünde nicht auf
die Nachkommen übertragen worden.49 Wir sind von den damit verbundenen

Strafübeln betroffen. Formaliter äussert sich dies im Verlust der
Urstandsgerechtigkeit, materialiter dagegen in der (habituellen, nicht aktuellen)

Begierde als Zunder in uns. Durch die Taufe wird zwar die Schuld
getilgt, der materiale Aspekt, die Begierde bleibt dagegen auch in den
Getauften wirksam. Dies hat zur Folge, dass der Wille auch hier zuweilen die
Leidenschaften nicht zu beherrschen vermag.50 Hier zeigt sich also der
Grund dafür, dass der Wille durch die Leidenschaften übermannt werden
kann, was die Willensfreiheit mit Blick auf die Beurteilung der Schuldzurechnung

einschränken kann.
Im Gegensatz zu einer guten Tat, deren Voraussetzung die Gutheit aller

Teilspekte der Tat (inklusive Intention, Umstand, Gegenstand) ist und das

Fehlen eines dieser Elemente bereits zu einer schlechten Tat führt, verhält
es sich hinsichtlich genuin schlechter Taten umgekehrt: Eine schlechte Tat
muss konsequenterweise nicht in all ihren Teilen schlecht sein, sondern es

genügt das Vorliegen eines schlechten Umstands, etwa eine negative
Intention, um eine schlechte Tat zu sein. Eine gute Tat kann zu einer schlechten

werden, eine genuin schlechte Tat hingegen kann nicht zu einer guten
werden.51 Diesbezüglich spricht Thomas vom malum simpliciter. Eine solche

Handlung ist immer schlecht, ganz unabhängig von relativierenden
Faktoren wie Intention, Umstand, etc. Ein simpliciter malum besteht z.B.
in Ehebruch und Mord. Mit Blick auf den Akteur ist das schlechthinnig Böse,

wie schon weiter oben gesehen, willentlich per accidens zu nennen. So

strebt etwa der Ehebrecher gemäss Thomas nicht die inhärent mit dem
Ehebruch verbundene Störung der Schöpfungsordnung an, sondern wählt
den Ehebruch als Quasi-Gut, indem er den damit verbundenen sinnlichen

48 Vgl.: STh 1-11, q. 94, a. 2 c.
49 Thomas geht weiter davon aus, dass die Erbsünde durch den Samen des Mannes als

aktives Prinzip im Zeugungsakt übertragen wird, sodass, wer nur durch eine Frau, aber ohne
Zutun des männlichen Samens, gezeugt wird, nicht mit der Erbsünde infiziert wird. Christus
wäre daher auch dann ohne Erbsünde, wenn Maria nicht durch göttliches Eingreifen von der
Erbsünde reingehalten worden wäre. Weswegen dies aber dennoch geschah, erklärt Thomas
von Aquin damit, dass sie so reiner und daher für den Empfang des Logos würdiger und
geeigneter war (vgl.: De malo, q. 4, a. 7).

50 Vgl.: De malo, q. 4.
51 Vgl.: STh l-II, q. 18, a. 4 ad 3; SPAEMANN, Robert: Einleitung, in: THOMAS VON AQUIN:

Über die Sittlichkeit der Handlung. STh I-II q. 18-21. Einleitung von Robert Spaemann,
Übersetzung und Kommentar von Rolf Schönberger. Weinheim: VCH-Verlag 1990, vii-xvi, xiii.



34 Viktoria M.A. Vonarburg

Genuss erstrebt. Hinsichtlich der Beurteilung dieser Tat als Sünde ist
wiederum die Frage nach der Willentlichkeit zu beachten: Wird ein Mensch
so sehr von seinen Leidenschaften übermannt, dass die Willentlichkeit der
Tat nicht mehr bzw. nicht im vollen Sinne gegeben ist, so kann dies
schuldmildernd bis ganz entschuldigend sein. Auch wenn die Tat selbst als

Handlung betrachtet immer schlecht ist, so ist aus Sicht des Täters diese
Tat hinsichtlich der Schuldzurechnung nicht immer in derselben Weise als
Sünde zu beurteilen. Weiter nennt Thomas das malum secundum quid.
Dieses stellt, wie weiter oben gesehen, zugleich in einer Weise (in erster
Linie) ein Gut und in einer anderen Weise (nebensächlich) ein Übel dar, je
nachdem, von wem es ausgesagt wird. So ist etwa die für die anthropologische

Behandlung des Bösen zentrale Kategorie der Strafe an sich nicht
zwingend ein Übel. Ganz im Gegenteil: Da sie der Durchsetzung der
Gerechtigkeitsordnung dient, ist sie unter diesem Aspekt in erster Linie ein
Gutes. Für die bestrafte Person dagegen stellt sie ein Übel dar. In diesem
Sinne ist gemäss Thomas von Aquin auch die Stelle in Jes 45,7, dass Gott
das Böse schafft, zu verstehen. Erschaffen wird es als Gut, welches nur in
gewisser Hinsicht ein Übel ist. Beide Formen des anthropologischen Bösen
sind so eng miteinander verbunden, wobei streng logisch das moralische
Übel im engeren Sinn, das malum culpae, dem Strafübel, dem malum poe-
nae, zeitlich vorausgeht. Hinsichtlich dieses nachfolgenden Übels ist Gott
indirekte Ursache bzw. causa per accidens des Bösen. Dass es dagegen
tatsächlich zur Strafe kommt, setzt eine Sünde voraus, für welche Gott noch
nicht einmal indirekt die Verantwortung trägt. Das natürliche Übel etwa
will Gott (der Möglichkeit nach) um der grösstmöglichen Schönheit des
Ganzen willen; das moralische Übel dagegen will er in keiner Weise,
sondern lässt es nur zu. Ist aber das moralische Übel als zugelassenes gewis-
sermassen Teil des göttlichen Planes mit dieser Welt? Es gilt demnach im
Weiteren das Verhältnis von göttlicher Vorsehung und moralischem Übel
zu klären.

4. Die göttliche Vorsehung

Der Fokus der Ausführungen zu den Formen des Bösen lag auf dem mit
dem Menschen verbundenen Übel. Doch auch hinsichtlich der Kategorien
von Akt und Potenz, welche bei den Ursachen des Bösen ausführlicher
behandelt wurden, geriet erneut der Mensch in einen besonderen Fokus als

möglicher Träger grosser Übel. Der Mensch erscheint insbesondere
hinsichtlich des moralischen Übels im weiteren Sinne als in der einen oder
anderen Form für das Böse verantwortlich. Ist also der Mensch in jedem
Falle selber für die Übel verantwortlich, sowohl für jene, welche er sündigend

begeht, als auch für diejenigen, die er erleidet? Hinsichtlich der
Ausführungen zur Integration des peccatum originale in Thomas' Konzeption
des Bösen scheint sich dieser Schluss auf Grundlage der bisherigen Aus-



Das Böse bei Thomas von Aquin 35

führungen nahezulegen. Allerdings gilt es weiter auch den Umgang mit
der göttlichen Vorsehung zu bedenken. Dieser Themenkomplex darf bei
einer Betrachtung des Bösen aus theologischer Sicht nicht ausser Acht
gelassen werden, ergeben sich aus ihm doch zahlreiche Schwierigkeiten.
So betont der Aquinate, dass Gottes Wille immer in Erfüllung geht und er
alles zu sich hinlenkt.52 Mit Stump lässt sich sagen, dass alles von Gott aus
dem Grunde zugelassen wird, dass es für das Geschöpf zum Besten
gereicht und es auf diesem Wege von Gott zu sich zurückgezogen wird, denn
alles steht unter Gottes Herrschaft.53 Auf das Böse angewandt bedeutete
dies in letzter Konsequenz, dass es von Gott zugelassen wird, da es im
Gesamt betrachtet ebenfalls dazu beiträgt, die Geschöpfe zu Gott zurückzuführen.

Gott also kann durch die lenkende Vorsehung (procidentia guber-
nantis) Gutes daraus entstehen lassen.54 So wie die Verursachung des Bösen

durch Gott eine indirekte, per accidens, ist, so untersteht es auch nur
per accidens der göttlichen Vorsehung: Ein Übel tritt an einem Seienden
auf, welches der göttlichen Vorsehung untersteht, damit wird auch der an
ihm auftretende Mangel, z.B. eine Krankheit Teil der göttlichen Vorsehung.

Wird das Seiende von diesem Mangel befreit, wird also z.B. die
Krankheit geheilt, so ist dieses Übel nicht mehr mit einem Seienden
verbunden und fallt somit aus dem Bereich der göttlichen Vorsehung heraus,
von dem es vormals bei seiner parasitären Verbindung mit einem Guten
akzidentelles Objekt war. Doch wie verhält es sich nun mit dem moralischen

Übel im weiteren und im engeren Sinne?

Entgegen dem bisher Gesagten sind nicht alle auf ein Individuum
bezogenen Übel als Sünde oder Strafe direkt auf das Individuum als Akteur
rückführbar. Dies entspräche einer isolierten Betrachtungsweise. Vielmehr
lebt der Mensch als soziales Wesen in Gemeinschaft mit anderen
Menschen. Das Mensch ist so nicht immer nur Täter von Sünde, sondern er
kann auch zum Opfer der Sünde von Mitmenschen werden. Für diese ihn
treffenden Übel ist weder von einer Verantwortung des betroffenen
Individuums noch Gottes zu sprechen. Vielmehr ist es grundlegend, dass die
Sünde, da sie letztlich immer gegen Gott gerichtet ist, ausserhalb des
Bereichs der procidentia Dei55 angesiedelt ist.56 Dasselbe gilt jedoch nicht mit

52 Vgl.: STh I, q. 19, a. 6 c.; q. 103, a. 4 c.
53 Vgl.: Stump, Eleonore: Die göttliche Vorsehung und das Böse. Überlegungen zur Theo-

dizee im Anschluss an Thomas von Aquin; öffentliche Gastvorlesung gehalten am 1. Februar
1989 in der Theologischen Fakultät Fulda Fuldaer Hochschulschriften 8). Frankfurt a.M.:
J. Knecht 1989, 9.

54 Vgl.: ScG III,7i; STh I, q. 48, a. 2 ad 3. So begründet Thomas auch das Zulassen der
Sünde, wobei er auf diefelix culpa verweist (vgl.: STh III, q. 1, a. 3 ad 3).

55 Da Gott zielgerichtet handelt, geht die Providenz der Schöpfung logisch voraus,
sodass sie unabhängig vom Faktum der Schöpfung in Gottes Intellekt existiert. Es gilt
zwischen dem (ewigen) Plan der Hinordnung (ratio ordinis), worunter u.a. auch der Begriff
procidentia fallt, und deren (zeitlicher) Ausführung (executio ordinis), welche mit dem Begriff
der gubernatio ausgedrückt wird, zu unterscheiden (vgl.: STh I, q. 22, a. 1 c. und ad 2). Der



36 Viktoria M.A. Vonarburg

Blick auf Täter und Opfer, welche durchaus der Providenz unterstehen.
Hier ist der Ort von Lohn, Wiedergutmachung und Strafe anzusiedeln, wobei

dies gemäss Thomas nicht zwingend schon in dieser Welt erfolgen
muss, sondern sich unter Umständen auch erst im jenseits ereignet. Der
Lohn für die Leidenden wird dafür umso grösser sein, insofern sie umso
grössere himmlische Güter erhalten werden. Der Aquinate legt damit ein
auch ins Jenseits hineinragendes Tun-Ergehens-Modell vor. Das irdische
Geschick des Menschen bildet nicht zwingend seinen Gottesbezug ab. Es

kann sein, dass es Sündern hier wohlergeht, Gerechten dagegen schlecht.
Das wahre Geschick ereilt den Menschen dagegen spätestens nach seinem
Tod. Doch weswegen kann es zu dieser Asymmetrie in Verhalten und
Geschick kommen? Hierfür gibt es auf beiden Seiten, sowohl bei Sündern als
auch bei Gerechten, unterschiedliche Gründe: So kann etwa ein Gerechter
deswegen leiden, damit seine Rechtschaffenheit in noch hellerem Licht
aufscheint und für die Mitmenschen noch offensichtlicher wird, indem er,
wie Hiob als Paradigma des unverdient leidenden Gerechten, selbst in dieser

Situation Gott nicht lästert, sondern im Guten verharrt; das Leid kann
ihm also zu noch grösserer Tugendhaftigkeit verhelfen. Oder aber ein
Mensch kann hierdurch von künftigen Sünden abgehalten werden. Weiter
wird auch sein himmlischer Lohn umso grösser sein, weil er den Lohn
nicht schon hier erhalten hat. Diese geistigen Güter, welche erhalten werden,

sind unzählig wertvoller als die verlorenen irdischen Güter. Doch
auch der Umstand, dass Sünder nicht schon hier auf Erden bestraft werden,

kann unterschiedüche Gründe haben: So kann es sein, dass es verlo -

rene Liebesmühe wäre und er sich sowieso nicht bekehren würde, sodass
die Strafe als pädagogisches Element nutzlos wäre, aber es kann auch sein,
dass angesichts seiner schweren Übeltaten jegliche irdische Strafe zu klein
wäre und nicht ausreichte, ihn angemessen zur Rechenschaft zu ziehen.
Im Jenseits werde seine Strafe dagegen umso drastischer ausfallen.57 Dies
ist nicht nur im Sinne einer Verharmlosung und Jenseitsvertröstung zu
verstehen, sondern stellt auch ein letztes Hoffnungspotential dafür dar,
dass Gott für das unter der Sünde anderer leidende Individuum doch noch

Plan zu Erlösung und Vollendung besteht somit von Anfang an, zeitlich ausgeführt wird er
im Christusereignis. Schöpfung ist bei Thomas so nie nur creatio continua, sondern beinhaltet

von Anfang an immer auch das Moment der perfectio (so z.B. auch: SCHMIDBAUR, Hans
Christian: Gottes Handeln in Welt und Geschichte. Eine trinitarische Theologie der Vorsehung.

St. Ottilien: EOS 2003, 677-685). Weil Gott sowohl die erste als auch die finale Ursache

von allem ist, erstreckt sich seine Vorsehung auf alle Einzeldinge, alles andere stellte
einen Mangel bzw. eine Imperfektion in Gott dar und wird daher als Irrtum bezeichnet (vgl.:
STh I, q. 22, a. 2 c.; De veritate, q. 5, a. 6 c). Hier liegt eine Ausweitung des Bereichs der
Vorsehung im Vergleich zu Aristoteles vor. Auf die Fragen nach Vereinbarkeit von göttlicher
Providenz und menschlicher Willensfreiheit wird an dieser Stelle nicht weiter eingegangen.

56 Vgl.: SENTIS, Laurent: Saint Thomas d'Aquin et le mal. Foi chrétienne et théodicée
Théologie historique 92). Paris: Beauchesne 1992, 35.

57 Vgl. z.B.: De malo, q. 5, a. 4 c.; Exp. sup. lob, VII,4; XXII,2; XXVIII,2.



Das Böse bei Thomas von Aquin 37

alles zum Guten wenden wird bzw. es zum wahren Ziel führt und die
Sünder die gerechte Strafe für ihre Taten treffen wird, selbst wenn es im
Moment nicht danach aussehen mag. Dies leitet über zum letzten Aspekt,
den es darzustellen gilt: Inwiefern können diese Ausführungen zum Bösen
auch heute noch hilfreich sein?

5. Aktuelle Relevanz

Die Ausführungen des Aquinaten zum Bösen sind sehr umfassend. Es Hessen

sich zwei Begründungslinien nachweisen: eine schöpfungs-theologische
sowie eine anthropologische, näherhin sündenfall-ffeiheitstheoreti-

sche. Thomas von Aquin integriert beide Aspekte in seine Erklärung des

Bösen, wobei er weder einseitig zulasten Gottes noch zulasten des
Menschen argumentiert. Ist es insbesondere der Mensch, welcher das moralische

Übel realisiert, so ist Gott als erste Ursache bzw. in theologischer
Sprache als Schöpfer Grund dafür, dass es die Möglichkeit zur Realisierung
von Übeln gibt, insofern Schöpfung, auch wenn sie sehr gut ist, notwendigerweise

immer unvollkommen ist. Auch die schöpfungstheologische
Erklärung lässt dabei den Menschen in besonderer Weise in den Blick
rücken, indem er als ein Geschöpf, das zwar ein besonders hohes Gut
darstellt, dadurch aber auch die Möglichkeit zu besonders grossen Übeln in
sich birgt, in den Blick genommen wird. Der Aquinate liefert damit nicht
nur eine Theodizee, sondern auch eine Anthropodizee.58 In dieser
umfassenden Gesamtsicht des Aquinaten auf das Böse finden sich noch immer
zahlreiche Elemente, welche auch heute in der theoretischen Auseinandersetzung

mit dem Bösen helfen können. Zu nennen ist hier insbesondere
auch die Erkenntnis, dass der Grund für das Böse, welches einen
Menschen konkret trifft, nicht immer ergründet werden kann, sondern letztlich

nur von Gott gewusst wird. Dies verhindert, dass die Schuld in jedem
Falle dem Individuum selbst zugesprochen wird. Interessant ist auch das

Verständnis des Aquinaten für die zuweilen auftretende Schwäche des

Menschen, wodurch erklärt wird, weswegen auch gute Menschen zuweilen
böse handeln. Mit diesen beiden Korrekturen verwehrt sich Thomas von
Aquin einem sturen System, sondern kennt individuelle Umstände, die es
nebst der logischen Systematisierung des Bösen und der Sünde weiterhin
zu beachten gilt. Weiter ist aber auch die Betonung der menschlichen
Freiheit gerade auch hinsichtlich der Interdisziplinarität von Bedeutung.

58 Die Anthropodizee ist es denn auch, welche moderne Ansätze insbes. nach Auschwitz
charakterisieren, indem es insbes. um ein Ergründen der moralischen Übel geht. So ist mit
Ammich-Quinn festzuhalten: „Der eigentliche Schrecken des Bösen: seine Unwägbarkeit,
Undurchschaubarkeit und Unmenschlichkeit wird heute weniger in der Natur gefürchtet als
im menschlichen Miteinander" (AMMICHT-QuiNN, Regina: Von Lissabon bis Auschwitz. Zum
Paradigmenwechsel in der Theodizeefrage [= Studien zur Theologischen Ethik/Études d'éthique
chrétienne 43]. Freiburg i.Br.: Herder t992, 219).



38 Viktoria M.A. Vonarburg

Die zahlreichen philosophischen Quellen, welche der Aquinate beizieht,
legen eine Auseinandersetzung mit der Philosophie nahe. Mit Blick auf die
Neuzeit ist dabei insbesondere der Einfluss, den Thomas auf Leibniz'
Theodizee-Entwurf hinterliess, zu betonen. Doch auch Entwürfe der jüngsten

Zeit wie die im englischsprachigen Raum weit verbreitete Free Will-
Defense59 basieren auf traditionellen Entwürfen aus dem christlichen
Bereich. Hatte Thomas von Aquin die Bedeutung der Willensfreiheit nicht
nur hinsichtlich der Verantwortung insbesondere für das moralische Übel
im engeren Sinne betont, sondern auch herausgestellt, dass die Schöpfung
insgesamt ohne diese - und damit ohne die damit möglichen Übel - weniger

schön wäre, so wird dieser Aspekt in den Debatten der Free Will-
Defense zusätzlich hervorgehoben, indem die Willensfreiheit zu einem so

grossen Gut erklärt wird, dass das Zulassen des Bösen um dieses grossen
Gutes willen legitim ist. Hier ist eindeutig der Einfluss der Aquinaten spürbar.

Auch heute hat der thomasische Entwurf so noch eine grosse Bedeutung,

einerseits hinsichtlich der innertheologischen Auseinandersetzung
mit dem Problem des Bösen, andererseits aber auch für den interdisziplinären

Dialog insbesondere mit der Philosophie.

59 Zur Free Will-Defense vgl. insbes. die Publikationen von Plantinga sowie Swinburne:
Plantinga, Alvin: Freedom and Evil. New York: Harper Torchbooks 1974; DERS.: God and
Other Minds. A Study of the Rational Justification ofBelief in God. Ithaca: Cornell University
Press 72oo8; ders.: The Nature ofNecessity, Reprint. Oxford: Clarendon Press 2010; SWINBURNE,

Richard: The Free Will Defense, in: OLIVETTI, Marco M. (Hg.): Teodicea oggi? Archivio di
Filosofia 61). Padua: CEDAM 1988, 585-596; DERS.: Providence and the Problem of Evil.
Oxford: Clarendon Press 1998.



Das Böse bei Thomas von Aquin 39

Zusammenfassung
Im Aufsatz thematisiert die Autorin Ursachen und Formen des Bösen bei
Thomas von Aquin. Der Fokus der Ausführungen liegt dabei insbesondere

auf dem mit dem Menschen verbundenen Übel. Der Aquinate legt eine dop-
pelsträngige Erklärungslinie vor, indem er sowohl die Verantwortung Gottes
als auch die des Menschen für die Möglichkeit und das tatsächliche
Zustandekommen von Bösem bedenkt. Es wird ersichtlich, dass sich zahlreiche
Aspekte auch in modernen Theodizeeentwürfen finden, so vor allem auch der
Rekurs auf die menschliche Willensfreiheit, welche im thomasischen System
eine zentrale Rolle einnimmt.

Abstract
This article deals with Thomas Aquinas's position on evil. Its focus on evil
connected to human beings shows man's responsibility for moral evils. This
is only one explanation for evil. Aquinas also reflects on God's responsibility
for the possibility of evil in general in showing him as first cause of all
existing, created and therefore limited things. Of great importance in the
Thomistic systematization of evil, considering its origins as well as its different

forms, is human free will. Up until the present day, together with other
aspects, this has been one of the most influential parts of his articulation of
evil from a theological perspective, i.e. in the Free-WM-Defense.


	Das Böse bei Thomas von Aquin

