Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Das Bose bei Thomas von Aquin
Autor: Vonarburg, Viktoria M.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047436

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIKTORIA M.A. VONARBURG

Das Bose bei Thomas von Aquin

Der vorliegende Aufsatz thematisiert das Bose aus der Sichtweise des
Aquinaten. Dabei wird zundchst das Wesen des Bosen zu kldren sein. Dies
fiihrt iber zur Frage nach seiner Ursache. Anschliessend werden die unter-
schiedlichen Formen des Bosen, welche Thomas von Aquin anfiihrt, darge-
stellt. Der Fokus liegt hierbei auf dem mit Menschen in Beziehung stehen-
den Ubel, sodass sich eine anthropozentrische Fokussierung des vorliegen-
den Artikels ergibt. Ausgehend von den Ausfithrungen wird auch die Rolle
Gottes angesichts des Bosen zu thematisieren sein, indem das Themenfeld
der Providenz gestreift wird. In einem letzten Schritt gilt es zu kldren, wie
das System des Aquinaten aus heutiger Sicht zu beurteilen ist.

1. DAS WESEN DES BOSEN

Thomas von Aquin (1224/25-1274 n.Chr.)! befasst sich in unterschiedlichen
Schriften mit dem Bosen. Diesem Aufsatz zugrunde liegen insbesondere
seine Ausfiihrungen in den beiden Summen sowie in De malo.? Letztge-
nannte Schrift erweist sich dabei als besonders fruchtbar, da es sich hier-
bei um die einzige Schrift des Aquinaten handelt, in welcher er sich aus-
schliesslich mit dem Thema des Bdsen befasst, wodurch sich hier eine um-
fassende Darstellung der unterschiedlichsten Aspekte findet. Als grundle-
gende Bemerkung gilt es zunichst die Terminologie zu klaren: Thomas
thematisiert das Bése unter dem Begriff malum, der das lateinische Aqui-

1 Hinsichtlich der Biographie des Thomas von Aquin sei weiterfithrend verwiesen auf:
LEPPIN, Volker: Thomas von Aquin (= Zugange zum Denken des Mittelalters 5). Miinster:
Aschendorff 2009; WEISHEIPL, James A.: Thomas von Aquin. Sein Leben und seine Theologie,
ins Deutsche iibertragen von P. Gregor Kirstein OP. Graz: Styria 1980; CHENU, Marie-
Dominique: Thomas von Aquin; mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten dargestellt von
M.-D. Chenu, aus dem Franzdsischen iibertragen von Otto M. Pesch OP (= rowohlts mono-
graphien 50045). Reinbek b. Hamburg: Rowohl-Taschenbuch-Verlag °2004; TORRELL, Jean-
Pierre OP: Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von Aquin, aus dem Franzosischen
uibersetzt von Katharina Weibel in Zusammenarbeit mit Daniel Fischli und Ruedi Imbach,
mit einem Geleitwort von Ruedi Imbach. Herder: Freiburg i.Br. 1995.

2 Es liegen folgende Ausgaben und Ubersetzungen zugrunde: THOMAS VON AQUIN: Die
deutsche Thomas-Ausgabe; vollstindige, ungekiirzte deutsch-lateinische Ausgabe der Sum-
ma theologica, hrsg. v. Katholischen Akademieverband, 36 Bde., 2 Erg.bde. Diverse Orte: Di-
verse Verlagsorte 1933-2004; DERS.: Summa contra Gentiles libri quattour, hrsg., iibersetzt
und mit Anmerkungen versehen von Karl Albert, Karl Allgaier, Leo Diimpelmann, Paulus
Engelhardt, Leo Gerken und Markus H. Wérner, lateinisch-deutsch. Darmstadt: WBG 42013;
DERS.: Quaestiones disputatae de malo, cura et Studio fratrum praedicatorum (= Sancti
Thomae de Aquino - Opera omnia iussu Leonis XXVI). Rom: Sancta Sabina 1965; DERS.: Vom
Ubel. De malo, 2 Bde. (= Quaestiones Disputatae n1-12). Hamburg: F. Meiner 2009-2010.



22 Viktoria M.A. Vonarburg

valent zum griechischen Wort kakon (kxoxov) bildet.? Der Terminus um-
fasst alle Erfahrungen von Schlechtem, Ublem und Bésem, wodurch der
Aquinate das Bose unter einem umfassenden Gesichtspunkt thematisieren
kann. Er erlaubt ihm, ohne Begriindungsnot alle Erfahrungen, von Leid
tiber Siinde und Schuld, bis hin zu Krankheiten, Tod und Naturkatastro-
phen unter ein und demselben Stichwort zu verhandeln.* Diese inhaltliche
Fiille ist in den folgenden Ausfiihrungen immer mitzubedenken.

Wie schon Augustinus5 und Anselm von Canterbury bestimmt Thomas
von Aquin das Wesen des Bosen als Mangel am Guten. Im Vergleich zu
Augustinus fiihrte bereits Anselm eine Prazisierung ein, indem er debere
hinzufiigte und so vom Boésen nur im Falle des Fehlens eines geschuldeten
Guten sprach.¢ Dies iibernimmt Thomas. So hilt er fest: ,Jede Privation ist,
versteht man sie im eigentlichen und strengen Sinne, eine Privation des-
sen, auf dessen Besitz man von Natur aus angelegt ist und das man haben
muss [eius quod quis natus est habere et debet habere, V.V.].“7 Der Aquinate
prazisiert dies aber noch weiter, indem er eine terminologische Differen-
zierung vornimmt: Hinsichtlich der absentia, des Mangels, ist zwischen ne-
gatio und privatio zu unterscheiden. Fehlt etwas nicht zur Natur eines
Dinges Gehorendes, handelt es sich nur um eine absentia im Sinne der ne-
gatio. Ein eigentliches malum, ein Ubel, stellt dagegen einzig die absentia
im Sinne der privatio dar: Nur das Fehlen von etwas, das einem Ding sei-
ner Natur nach zukommen miisste, ist als Ubel zu qualifizieren. Entschei-
dend fiir die Bestimmung des Bosen als Privation des Guten ist bei Thomas
somit auch die platonische Ideenlehre, indem sich die Beurteilung zwi-
schen Negation oder Privation an der ideal vorgestellten Natur ausrichtet.
Der fehlende Gesichtssinn stellt bei einem Stein nur eine Negation dar,
wohingegen die Unfahigkeit zu Sehen fiir den Menschen ein tatsachliches
Ubel, eine Privation des gesollten Guten darstellt.8 Doch nicht nur ein tat-
sachlich feststellbarer Mangel ist als Privation deutbar. Auch ein Zuviel
kann in diesem Sinne als Privation, als Mangel an einem geschuldeten Gu-
ten, und somit als Ubel gedeutet werden: Denn auch das Vorhandensein

3 Zur inhaltlichen Fiille der beiden Termini sei insbesondere verwiesen auf: SCHAFER,
Christian: Unde malum? Die Frage nach dem Woher des Béosen bei Plotin, Augustinus und
Dionysius. Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann 2002, 16-28.

* Vgl.: DERS.: Thomas von Aquins griindlichere Behandlung der Ubel. Eine Auswahlinter-
pretation der Schrift De malo (= Miinchner Universitdtsschriften; Katholisch-Theologische
Fakultit; Veroffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen
Theologie und Philosophie 57). Berlin: Akademie Verlag 2013, 10f.

3 Vgl. z.B.: AUGUSTINUS: De civ. Dei Xl,9.

6 Vgl.: ANSELM VON CANTERBURY: De conc. Virg., V. Thomas greift dies z.B. in ScG IIl,7;
I11,13 sowie De malo, q. 1, a. 2 c. auf.

7 ScG 111,6.

8 Vgl.: ScG 111,6; STh 1, q. 48, a. 3 ¢; De malo, q. 1, a. 3 ¢. Zur Unterscheidung von privatio
und negatio bei Thomas von Aquin vgl. z.B. auch: PATT, Walter: Metaphysik bei Thomas von
Agquin. Eine Einfiihrung, erweiterte Auflage. London: Turnshare 22007, 69-83.



Das Bose bei Thomas von Aquin 23

von zwei Nasen ist beim Menschen als Mangel an der idealen Verfasstheit
der menschlichen Natur anzusehen. Die Rede vom Bdsen als Privation be-
sagt demnach nicht nur das tatsichliche Fehlen von etwas, sondern sie
kann auch hinsichtlich etwas zusatzlich, tatsachlich Vorhandenem konsta-
tiert werden. Die Bestimmung des Bosen als Privation ldsst das Ubel als se-
kunddr und parasitir qualifizieren und weist es als Nicht-Sein-Sollendes
aus. Notwendigerweise muss ein Gutes da sein, an welchem das Bdse als
Privation auftreten kann.? Mittels dieser Wesens- bzw. Unwesensbestim-
mung des Bésen werden der primdre Charakter des Guten sowie die para-
sitire Wirklichkeit des Bosen betont. Denn das Grundlegende in der Kon-
zeption ist das Gute, welches logisch dem Auftreten des Ubels vorausgeht.
Das Bose ist auf ein ihm vorausgehendes Gutes als Wirt angewiesen, an
dem es als Parasit auftreten kann. Selbst angesichts des am Guten auftre-
tenden Ubels wird aber das Gute nicht vollstindig zerstdrt. Wire dies der
Fall, wiirde ndmlich zugleich auch das Bose aufhdren zu existieren, da es
nur in Verbindung mit einem Guten als Privation auftreten kann. Das Gute
kann zwar ohne das Bose existieren, nicht jedoch umgekehrt.1° Dies be-
deutet in letzter Konsequenz, dass sich die Existenz eines summum malum
im Gegensatz zum summum bonum als unmdéglich erweist,!! wodurch jede
dualistische Erkldarung des Bosen als gleichberechtigtes Prinzip neben dem
guten Gott ausgeschlossen ist.

Philosophisch begriindet Thomas von Aquin die Bestimmung des Bosen
als Privation des Guten, indem er den aristotelischen Gedanken, dass alles
nach dem Guten strebt,12 aufnimmt. In Thomas’ Sichtweise ist das Gute
dadurch erstrebenswert, dass es ein Etwas ist, Sein hat. Das Gute und das
Seiende werden also gleichgesetzt.13 Daher kann das Bose kein Etwas sein.
Auch der neuplatonische Emanationsgedanke ist hierbei von Bedeutung.
Da sich namlich alles dem summum bonum verdankt, ist alles, was aus die-
sem hervorstromt, selbst Gutes, jedoch in unterschiedlichen Abstufungen,
sodass alles Seiende gut ist.1* Unter Zuhilfenahme aristotelisch-neuplato-
nischer Kategorien driickt Thomas von Aquin so in philosophischer Spra-
che die biblische Aussage, dass alles Geschaffene sehr gut ist (vgl. Gen

9 Vgl.: SCHAFER: Thomas von Aquins, 13. Die Verbindung des nichtseienden Bésen mit
einem vorgangigen, seienden Guten, an welchem das Bose iiberhaupt erst auftreten kann,
findet sich schon bei Augustinus (Enchiridion 1V,13; IV,14; Conf. VII,12) sowie Anselm von
Canterbury (De casu diaboli, XI).

10 So schon AUGUSTINUS: De civ. Dei XIV, 1.

11 vgl. z.B.: STh 1, q. 49, a. 3 ¢. Auch Augustinus hilt die Unmoglichkeit eines absolut
Bosen fest, wobei dieser Gedanke auch hier in Verbindung mit dem neuplatonischen Emana-
tionsgedanken auftritt. (Siehe z.B.: AUGUSTINUS: Enchiridion IV,12; Conf. VIl,12; De civ. Dei
XI1,3; vgl. auch: PSEUDO-DIONYSIUS AREOPAGITA: De Div. nom., IV, § 19.716 C.)

12 vgl.: ARISTOTELES: EN 1,1, 1094. Dass das Gute das ist, wonach alles strebt, wurde z.B.
auch von Pseudo-Dionysius vertreten: DIONYSIUS AREOPAGITA: De Div. nom. IV § 4.700 B.

13 vgl. z.B.: STh 1, q. 5, a. 1; ScG 111,7.

14 vgl. z.B.: ScG 111,7.



24 Viktoria M.A. Vonarburg

1,31), aus. Indem der Aquinate Wirk- und Finalursache gleichsetzt, strebt
auch alles wieder auf Gott zu. Dies alles bedeutet, dass das Bose nur per
accidens angestrebt werden kann. Das System des Aquinaten kann so als
streng teleologisch charakterisiert werden. Damit ist bereits die Frage nach
der Ursache des Bosen tangiert.

2. DIE URSACHE DES BOSEN

2.1 Gott als Ursache des Bosen?

Im System des Aquinaten lassen sich unterschiedliche Ansdtze zur Ursa-
chenbestimmung des Bosen nachweisen. Alle haben dabei aber eines ge-
meinsam: Das Gute wird als die letztliche Ursache des Bosen angesehen.
Mit Blick auf das summum bonum ist daher zu ergriinden, ob Gott Ursache
des Bosen sein kann und wenn ja, in welcher Weise. Da das Bose als Pri-
vation des gesollten Guten nur eine Mangelursache (causa deficiens) hat,
Gott und das Gute dagegen Wirkursache (causa efficiens) sind, kann Gott
nicht direkte Ursache des Bésen sein.!> Im Rahmen seiner Uberlegungen
zu Gott als Ursache des Bosen nimmt Thomas von Aquin eine Unterschei-
dung in der Rede von Ubeln vor: Einmal gibt es Ubel an sich, welche in je-
der Hinsicht ein Ubel darstellen, z.B. Krankheiten, indem ein fiir die Voll-
kommenbheit einer Natur notwendiges Ding privatiert wird, in diesem Falle
die Gesundheit. Daneben gibt es aber auch Ubel in gewisser Hinsicht bzw.
etwas, das in erster Linie betrachtet ein Gut und nur in gewisser Hinsicht
ein Ubel darstellt. Zu nennen ist hierbei die Strafe: Diese dient als Regu-
lator in erster Linie der Durchsetzung der Gerechtigkeitsordnung bei er-
gangener Storung dieser Ordnung durch eine Siinde. Fiir die Bestraften da-
gegen stellt die Strafe ein Ubel dar. Auf diese Weise ist Gott als Ursache -
als causa per accidens - des Bosen zu sehen: Er schafft ein Gutes, welches
in gewisser Weise auch ein Boses ist. Er erschafft es aber nicht unter dem
Gesichtspunkt eines Bosen. Dass die Strafe tatsdchlich als regulierendes
Element zur Anwendung kommt, setzt ndmlich eine vorangegangene Siin-
de voraus. Diese will Gott aber nicht, sondern lasst sie lediglich zu. ¢ Gott
kann so eine indirekte Ursache des Bosen sein. Doch weswegen kann das
absolut Gute als Ursache des Bosen betrachtet werden? Ist die Ursache des
Bosen nicht einfach Boses? Wurde das Gute als Ursache des Bosen bisher
schlichtweg vorausgesetzt, gilt es nun ausfiihrlicher zu begriinden, wes-

15 Vgl.: ScG 1l1,10; vgl. auch: STh |, q. 49, a. 1 ad 3. Leibniz wird diese Sichtweise unver-
andert bis in die Begrifflichkeit hinein {ibernehmen (vgl.: LEIBNIZ: Theodicee 11, § 20).

16 Vgl. z.B.: De malo, q. 1, a. 1ad 1; q. 1, a. 3 ad 10; STh |, q. 49, a. 2 c. sowie ad 1. Hin-
sichtlich des moralischen Ubels verwehrt sich Thomas nicht nur einer direkten, sondern
auch einer indirekten Verursachung durch Gott und betont, dass die Initiative ausschliess-
lich auf Seiten des Geschopfes liegt; Gott dagegen lasst es zu, um daraus Besseres hervorge-
hen zu lassen (vgl.: STh 1, q. 19, a. 9; I-Il, q. 79, aa. 1-3; III, q. 1, a. 3 ad 3).



Das Bose bei Thomas von Aquin 25

wegen das Bose nicht Boses, sondern letztlich nur das Gute zur Ursache
haben kann.

2.2 Das Gute als causa per accidens des Bbsen

Da alles Seiende gut ist, kann die letzte Ursache des Bésen nur das Gute
sein. Weil aber Gleiches nur ihm Gleiches verursachen kann, kann das Gu-
te (als Seiendes und Gutes) zugleich nicht Ursache per se, sondern nur
causa per accidens des Bosen (als Boses und letztlich Nicht-Seiendes, son-
dern nur parasitir an der seienden Wirklichkeit auftretend) sein. Auch
dort, wo ein Ubel Ursache eines anderen Ubels ist, ist letztlich ein Gutes
als Ursache anzunehmen, denn auch das verursachende Ubel ist als kor-
rumpiertes Gutes zu bestimmen. Das Gute kann so auf zweifache Weise
Ursache eines Ubels sein: Zum einen ist es ,Ursache des Ubels, insofern es
mangelhaft [deficiens, V.V.] ist, auf andere Weise, insofern es unbeabsich-
tigt [per accidens, V.V.] wirkt.“7 Das Bose kann nicht als Bdses, sondern
nur als Quasi-Gutes angestrebt werden.18 Es wird dementsprechend nicht
durch Absicht verursacht, sondern es liegt lediglich ein zufalliges Streben
vor. Eine bewusste Entscheidung gegen das Gute in dem Sinne, dass ein
Ubel als Ubel angestrebt wird, kann es dagegen im thomasischen System
nicht geben. Vielmehr beruht die Wahl des Bosen auf einem Fehler im
Willen, indem etwas als Quasi-Gutes erstrebt oder aber indem z.B. ein
geringeres Gut nicht als solches erkannt, sondern aus einem Fehler heraus
bevorzugt wird. So kann die vom Menschen vollzogene Wahl des Schlech-
ten letztlich als gnoseologisches Ubel charakterisiert werden. Der Ehebruch
beispielsweise wird demnach um des Gutes des sinnlichen Genusses willen
gewdhlt. Dieses Gut will man so sehr, dass man hierzu bereit ist, das damit
verbundene Ubel des Ehebruchs in Kauf zu nehmen. Insofern wihlt man
also auch dieses Ubel, aber als Mittel, um das damit verbundene Gut zu er-
reichen. Diese Wahl kann aus Schwidche begangen werden, also aus Unwis-
senheit dariiber, dass man sich so vom unendlichen Gut, Gott, entfernt,
oder aber indem man aus einem Habitus, einer antrainierten zweiten Na-
tur, dazu geneigt ist, wobei das Zustandekommen dieses Habitus willent-
lich und so auch die daraus resultierenden Taten letztlich willentlich
sind.1? Hinsichtlich der moralischen Ubel, welche weiter unten im Rahmen

17 De malo, q. 1, a. 3 c. Mangelhafte Ursache kann es hierbei beispielsweise im Sinne ei-
ner mangelhaften Tatigkeit sein, etwa die mangelhafte Kraft eines Beines, wodurch Hinken
verursacht wird, oder der mangelhafte mannliche Samen, welcher gemass Thomas von Aquin
zu Missbildungen im Embryo fiihrt.

18 Vgl.: De malo, q. 1, a. 3 . Zur causa per accidens siehe auch: STh I, q. 49, a. 1 ¢.; ScG
I11,10. Schéfer etwa spricht diesbeziiglich von einem ,Kollateralschaden®, wenn er das Guten
als akzidenteller Ursache des Bosen beschreibt (vgl.: SCHAFER: Thomas von Aquins, 75). Dass
ein Ubles nur als vermeintlich Gutes angestrebt werden kann, betonte bereits der von Platon
geschilderte Sokrates (vgl.: PLATON: Menon, 77e).

19 vgl.: De malo, q.3,a.12 c.



26 Viktoria M.A. Vonarburg

der Ausfithrungen zu den Formen des Bosen nochmals thematisiert wer-
den, ist somit festzuhalten, dass zwar ein Gutes gewadhlt wird, dieses aber,
wenn es der Vernunft bzw. der gottlichen Weisheit entgegensteht, ein Ubel
ist, sodass etwa Masslosigkeit2? hinsichtlich eines an sich Guten zu einem
Ubel wird. Der Wille verfolgt ein falsches Ziel bzw. ein richtiges Ziel im
falschen Mass. Die Rede vom Willen fiihrt {iber zu weiteren Betrachtungen
der Ursachen des Bosen. Denn das der Natur Entsprechende kann nicht
bose sein, sondern nur, was dem freien Willen entspringt: So ist ein Wolf
nicht bése, wenn er ein Schaf reisst, sondern gut, da er in diesem Verhal-
ten seiner Natur entspricht; totet dagegen ein Mensch, so wird der sittli-
che Bereich des moralisch Schlechten betreten, insofern hier keine Not-
wendigkeit (z.B. durch Triebverhalten, Instinkt etc.) vorliegt, sondern die
Tat auf einen bewussten Willensentscheid riickfithrbar ist.2!

2.3 Der Wille als Ursache des Bésen

Die Ursache des moralischen Ubels ist alleine ein Mangel im Willen.22 Ist
die Willenstatigkeit gut, so ist auch die Tat als sittlich gut zu beurteilen, 23
selbst wenn die ausfithrende Kraft mangelhaft ist. So ist etwa das Hinken
aufgrund zwei ungleich langer Beine nicht sittlich bose, da es nicht wil-
lentlich geschieht. Vielmehr handelt es sich dabei um ein physisches Ubel
und somit um ein malum poenae, wie weiter unten im Rahmen der Aus-
fiihrungen zu den Formen des Ubels ausgefiihrt werden wird.2+ Zentral zur
Beurteilung des Willens ist seine Ubereinstimmung mit der Vernunft und
den gottlichen Geboten bzw. der géttlichen Weisheit.25 Lauft das Urteil
des Willens diesen zuwider, so ist eine daraus resultierende Tat sittlich bo -
se. Wo die Willentlichkeit nicht gegeben ist, da befindet sich der Mensch
ausserhalb des moralischen Bereichs. So stellt etwa das unbewusste Krat-
zen am Bart keine moralisch bewertbare Tat dar, sie ist weder sittlich gut
noch schlecht, sondern neutral bzw. unbestimmt. Solche Tatigkeiten stel-
len keinen genuin menschlichen Akt, actus humanus, sondern die Tatig-

20 Auch die Masslosigkeit ist auf dem Boden der Privationstheorie erklirbar: Es handelt
sich selbst bei einem Ubermass letztlich um einen Mangel an der richtigen Massordnung,.
Genau dies macht die Laster allerdings so gefahrlich: Thnen liegen letztlich gute, lebensfor -
derliche Triebe zugrunde, welche aber im falschen Mass bzw. als Ziele verabsolutiert lebens-
vernichtend werden. Die Grenze zwischen Mass und Masslosigkeit kann dabei fliessend und
kaum wahrnehmbar sein.

21 Der Wolf stellt daher nicht ein schlechthinniges Ubel dar, sondern ein Gut, das in ge-
wisser Hinsicht, nimlich fiir das Schaf, ein Ubel ist (vgl. z.B.: De malo, q. 16, a. 2 c).

22 Vgl.: ScG Il1,10. Dass aber dieser Mangel im Willen nicht als natiirlich, sondern als
willentlich zu gelten hat, ergibt sich gemass dem Aquinaten aus der Tatsache, dass der Wille
nicht immer fehlgeht.

23 Vgl.: De malo, q. 2, a. 4 c.

24 vgl.: ScG 11, 10.

25 Vgl.: De malo, q. 16, a. 2 c.



Das Bose bei Thomas von Aquin 27

keit eines Menschen, actus hominis, dar.2é6 Das wesensbestimmende Ele-
ment der menschlichen Natur ist damit der freie Wille bzw. die Vernunft-
natur. Nur das ist als spezifisch menschlicher Akt zu qualifizieren, was in
Bezug zu einer Willenstdtigkeit steht. Einzig in diesem Bereich ist mora-
lisch bewertbares Handeln moglich, welches ein Charakteristikum der
menschlichen Handlungen darstellt. Weiter ist auch das Vorhandensein
einer echten Wahlfreiheit von entscheidender Bedeutung fiir das Vorliegen
einer moralischen Tat, also einer Entscheidung zwischen unterschiedli-
chen Giitern. Hat der Mensch nur die ,Wahl“ zwischen einem Ubel und
einem noch grésseren Ubel, ist die daraus resultierende Tat dagegen nicht
moralisch qualifizierbar. Muss sich also beispielsweise eine Mutter im
Krieg fiir eines ihrer Kinder entscheiden, wohl wissentlich, dass dies den
Tod fiir die anderen Kinder bedeutet und sie nur das Leben eines Kindes
wahlen kann, so stellt diese Entscheidung keine moralisch bewertbare Tat
dar, da von vorneherein nur zwischen zwei Ubeln gewihlt werden konnte,
indem nicht die Moglichkeit bestand, das Leben aller Kinder zu wahlen.
Doch noch weitere Faktoren konnen die Wahlfreiheit einschranken oder
aufheben. So kann auch Unwissenheit zu einer falschen Beurteilung eines
Dinges als gut fiihren, was einen mildernden oder ganz entschuldigenden
Grund fiir eine daraus resultierende Siinde darstellen kann, insofern die
Tat aufgrund der Unwissenheit, welche die Wahl begriindete, je nachdem
nicht mehr bzw. in vermindertem Masse willentlich zu nennen ist.27 Glei-
ches gilt auch vom Handeln aus Leidenschaft, aus einer Schwiache heraus:
Auch die Leidenschaften konnen die Willentlichkeit vermindern, so z.B.
bei einer Affekthandlung. Der Wille kann dadurch so schwer beeintrach-
tigt werden, dass dieser sich in besagtem Moment nicht dagegen wehren
konnte.28 Doch wer ist verantwortlich fiir Mangel im Willen, der Mensch
oder Gott oder beide? Der Wille wird als sich selbst in Bewegung setzend
bestimmt. Erster Beweger des Willens aber, der es ihm ermdéglicht, sich
von diesem Moment an selbst in Bewegung zu setzen und zu halten, ist
Gott, sodass auch die Willenstatigkeit letztlich auf Gott als Erst-Ursache
riickfithrbar ist. Dies ist jedoch differenziert zu betrachten: Nimmt der

26 Vgl.: De malo, q. 2, a. 4, ¢.; SThI-Il,q. 1, a.1¢c.

27 Vgl.: S¢G 1ll,10; De malo, q. 3, a. 8 c.

28 Vgl.: De malo, q. 3., a. 12 c. Dies ist auch hinsichtlich der Beurteilung einer Siinde als
Todsiinde wichtig: Wo namlich die Willentlichkeit nicht gegeben ist bzw. wo es sich nicht
um eine Vernunfthandlung handelt, wird eine Handlung, auch wenn sie ein Hauptlaster dar-
stellt, nicht als Todsiinde gewertet. Weiter kann die Tat auch aufgrund der Nichtigkeit des
Handlungsgegenstandes als keine Todsiinde gewertet werden. So stellt etwa das ,Stehlen®
eines Weizenhalmes keine schlimme Siinde dar. Massgeblich fiir die Beurteilung eines Haupt-
lasters als Todsiinde ist weiter auch die Zielausrichtung bzw. die Grundhaltung eines Men-
schen: Wird das letzte Ziel in ein endliches verlegt, macht man also das Mittel zum Ziel und
wendet sich vom unendlichen Gut ab, so liegt eine Todsiinde vor. Die Abkehr vom unend-
lichen Gut ist dabei weniger als Folge der Todsiinde als vielmehr als deren Ursache anzuse-
hen. (Zu den Hauptlastern bzw. Todsiinden vgl.: De malo, qq. 8-15).



28 Viktoria M.A. Vonarburg

Wille die anstossende Bewegung vollstindig auf, so resultieren daraus gute
Handlungen, andernfalls dagegen, wenn also die Bewegung unvollstindig
aufgenommen wird, so kommt es zu siindigem Verhalten. Nur die voll-
standige Aufnahme der Bewegung, also nur die guten Handlungen sind ge-
madss Thomas von Aquin daher auf Gott als Urheber riickfithrbar, die Siin-
de dagegen ist vollstindig dem ausfiihrenden Subjekt anzurechnen.??

2.5 Die Asthetik als Ursache des Bésen

Doch weswegen ist der Mensch so anfillig fiir das Bose? Ein Grund besteht
in der Schwiachung der menschlichen Natur aufgrund der Erbsiinde. Doch
stellt dies nicht den einzigen Grund dar. Grundlegend fiir die Erkldrung
des Guten als Ursache des Bésen sind weiter auch die aristotelischen Kate-
gorien von Akt und Potenz sowie von Form und Materie, welche alles Ge-
schaffene als Zusammengesetztes charakterisieren. Wie wir mit Verweis
auf den neuplatonischen Emanationsgedanken gesehen haben, ist alles Ge-
schaffene in unterschiedlichen Abstufungen Gutes. Dass es diese unter-
schiedliche Stufung gibt, ist gemass Thomas von Aquin selbst ein Gut, da
sie zur grosseren Schonheit des Ganzen beitragt.30 Die damit gegebene
Moglichkeit des Abfalls vom Guten ist von Gott ausdriicklich gewollt um
des hochsten Grades an Vollkommenheit des Ganzen willen. Es findet sich
hier gewissermassen eine dsthetische3! Begriindung des Bdsen: Die Mog-
lichkeit zum Abweichen von der Gutheit ldasst Gott um der Vollkommen-
heit der Schopfung insgesamt willen zu: Wiirde es namlich die Vielfalt und
Unterschiedlichkeit einschliessende Stufung des Guten nicht geben, wiirde
die Vollkommenheit vermindert. Erst die unterschiedlichen Stufen des Sei-
enden und Guten fithren zur Vollkommenheit des Ganzen.32 Auch unter
diesem Blickwinkel gerat erneut der Mensch als mogliche Ursache grosser

29 Vgl.: De malo, q. 3, aa. 1f.

30 Das Gesamt des Universums kénnte so nicht schoner sein, als es tatsichlich ist; wiirde
nur schon ein kleines Einzelding verdndert, so wire die Welt insgesamt weniger schon als
jetzt. Gott handelt demnach im Hinblick auf das Beste des Ganzen, nicht unbedingt aber
hinsichtlich der einzelnen Teile (vgl.: STh I, q. 25, a. 6). Dies erinnert an den aristotelischen
Grundsatz, dass das Ganze mehr oder grosser als die Summe seiner Teile ist (vgl.:
ARISTOTELES: Metaphys. VII,17; 1041b).

31 Diese Asthetik zeigt sich weiter darin, dass das Gute durch die Gegeniiberstellung mit
dem Bosen in noch hellerem Licht erstrahlt, sodass die Bewunderung fiir das Gute durch die
Existenz des Bosen gesteigert wird (vgl.: De malo, q. 1, a. 1; vgl. auch: AUGUSTINUS: Ench.
IIL,11). Wie etwa Augustinus festhilt, kann auch ein schwarzer Fleck auf einem Bild in der
Gesamtbetrachtung des Gemildes durchaus die Schonheit des ganzen Bildes steigern (vgl.:
DERS.: De civ. Dei XI,23).

32 vgl.: ScG Il,71; STh 1, q. 47, a. 2 c.; q. 48, a. 2 c. Vgl.: PLOTIN: Enneaden 111,1; n-12.
Diese asthetische Betrachtung lasst auch die spéter von Leibniz vertretene Sichtweise dieser
Welt als beste aller moglichen Welten anklingen. Der Aquinate integriert das Bose bzw. des-
sen Moglichkeit so sehr in seine Begriindung, dass er die klassische Theodizee-Frage umkeh-
ren kann: ,Si malum est, Deus est” (ScG Il1,71).



Das Bose bei Thomas von Aquin 29

Ubel in den Blick. So gibt es nicht nur Steine, die schon in grossem Um-
fang ihren Moglichkeiten entsprechen, sondern es gibt auch komplexe We-
sen wie den Menschen, welche eine grosse noch nicht aktualisierte Poten-
tialitit besitzen. Am Ubergang von Potenz zum Akt kann Béses auftreten,
indem ein Ding bei der Aktwerdung defizitar hinter seinen potentiellen
Méglichkeiten zuriickbleibt. Je mehr aktualisierbare Potenz in einem Ding
vorhanden ist, zu einer desto grosseren Vollkommenbheit ist es fahig, desto
mehr Méglichkeiten bieten sich aber auch fiir das Auftreten von Bosem.33
Aus diesem Grunde ist die Potenz per accidens mit dem Bosen verbunden,
obwohl sie selbst gut ist, da die Bewegung von Potenz zu Akt als Streben
nach Vollkommenbheit und so nach dem Guten zu charakterisieren ist.34
Erst Potentialitit macht Bewegung, Entwicklung, Fortschritt und Vollen-
dung moglich. Alles Geschaffene ist aus Akt und Potenz zusammengesetzt,
nur Gott ist actus purus, reiner Akt, sodass erneut augenscheinlich wird,
dass einzig an ihm kein Boses auftreten kann, dass er in anderen Worten
summum bonum ist. Das iiber die Potenz Gesagte gilt in gleicher Weise
auch von der Materie: Auch sie selbst ist - entgegen der plotin’schen Mate-
riebestimmung - gut,3> da auch die Materie potentiell ist und erst durch
die Form geformt wird. Die Privation, welche an der Form auftritt, wird an
der Materie augenscheinlich. Die Moglichkeitsbedingung fiir die Privation
ist die Potenz der Materie; die Form aber ist der Ort, an welchem diese Pri-
vation auftreten kann. In der ,Vermischung“ von Materie und Form wird
etwas seiend. Materie ist mit Potenz, Form dagegen mit Akt zu identifizie-
ren.3¢ Diese philosophischen Kategorien sollen letztlich nichts anderes als
den biblischen Gedanken des Geschaffen-Seins ausdriicken. Das Geschaf-
fene ist notwendigerweise unvollkommen, da es von Gott verschieden ist.
Deswegen ist das Geschaffene - philosophisch gesprochen am Ubergang
von Potentialitat zu Aktualitit - fiir Korruption anfillig. Um das Bose der
Moglichkeit nach auszuschliessen, miisste somit letztlich auf die Schop-
fung verzichtet werden. Zur Vermeidung besonders grosser Ubel miisste
weiter auf die Erschaffung zu hoher Vervollkommnung fahiger Geschopfe
und damit grosser Giiter verzichtet werden. Damit ist gesagt, dass die
Schopfung, gerade auch die zur Realisierung grosstméglicher Ubel fihigen,
mit freiem Willen ausgestatteten Geschopfe, selbst angesichts der damit
gegebenen Moglichkeit des Bosen als so grosses Gut zu sehen ist, dass ihre
Realisierung die damit per accidens gegebene mogliche Realisierung dieser
Ubel iiberwiegt und rechtfertigt. Der Verzicht auf diese Giiter, gerade auch
auf die Schaffung der creatura rationalis, stellte damit sowohl als Gesamt-
verzicht auf die Schopfung als auch als Minderung der Gesamtschonheit

33 Vgl.: De malo, q.1, a. 2 ad 10.

34 vgl.: 5¢G 111,3.4.7; De malo, q.1,a. 2 c.
35 vgl.: ScG 11,1

36 Vgl.: ScG 111,69.



30 Viktoria M.A. Vonarburg

durch den Verzicht auf bestimmte, besonders hohe Giiter letztlich ein gros-
seres Ubel dar als die mit der nach grésstméglicher Schénheit geschaffene
Schopfung unter Einschluss aller Stufen geschaffener Giiter und damit
auch unter Einschluss der Méglichkeit grésstméglicher Ubel automatisch?
gegebene Moglichkeit (nicht tatsichliche Verwirklichung all dieser mdogli-
cher Ubel) des Bésen. Gott gerit hier insofern in den Blick, als er durch
seine Schopfertdtigkeit als Erst-Ursache fiir die prinzipielle Moglichkeit
des Bosen verantwortlich ist.?8 Die natiirlichen Ubel will Gott um der
Schoénheit des Ganzen willen, da sie in Analogie zu einem schwarzen Fleck
auf einem Bild zur grosseren Schonheit des Gesamtbildes beitragen, das mo-
ralische Ubel dagegen wird von Gott - gerade auch um des Vorhanden-
seins von zu freien Handlungen fiahigen Vernunftgeschopfen ebenfalls um
der grosseren Schonheit des Ganzen willen - dagegen nur zugelassen, fiir
die konkrete Realisierung dieses Ubels ist er aber noch nicht einmal indi-
rekt verantwortlich zu nennen.?

Immer wieder tauchen so Uberlegungen zu einer (indirekten) Verant-
wortung Gottes fiir die Moglichkeit des Bésen und der direkten Verant-
wortung des Menschen fiir das moralische Ubel auf, sodass zwei Ursachen-
stringe bedacht werden. Doch welche Formen von Ubeln kennt Thomas?
Eine wurde bereits erwdhnt: die Siinde, also das moralische Ubel. Dieses
soll nun zusammen mit der Frage nach weiteren Ubeln ausfiihrlicher the-
matisiert werden.

3. FORMEN DES BOSEN

Thomas von Aquin unterscheidet grundsitzlich zwei Formen von Ubeln:
das natiirliche bzw. kosmologische Ubel4 sowie das moralische Ubel im
weiteren Sinne, welches mit Blick auf die creatura rationalis, das Vernunft-
geschopf - und damit auch hinsichtlich des Menschen - von zentraler Be-
deutung ist und seinerseits wiederum in zwei Formen unterschieden wer-
den kann: Hinsichtlich der verniinftigen Natur ist alles Ubel entweder als

37 Also auch hier wieder per accidens als méglicher ,Kollateralschaden“ der sehr guten
Schopfung.

38 Die hier angedeutete Giiter-Schaden-Abwigung und der Bestimmung der Willensfrei-
heit als so hohes Gut, dass sie die Moglichkeit zum damit verbundenen unsagbar grossen
Ubel der erschreckenden Ausformungen moralischer Ubel rechtfertigt, ist bis in den heuti-
gen Diskurs um das Bose hinein von pragender Bedeutung, wie im Schlussteil unter der Fra-
ge nach der Aktualitit der Ausfiihrungen thematisiert werden wird.

39 vgl.: STh 1, q. 19, a. 9; ebenso die Aussagen auf dem Konzil von Trient: DH 1556 sowie
die Enzyklika Libertas praestantissimum Papst Leos XIII. aus dem Jahre 1888: DH 3251; wei-
ter auch die Aussagen im Katechismus der Katholischen Kirche: KKK 3u.

40 Hier sind einerseits Naturkatastrophen wie etwa ein Steinbruch, eine Lawine, etc.,
aber auch grundsitzlicher gesprochen die unter dem Stichwort der Asthetik angefiihrten
Uberlegungen zur Potentialitit (Potenz und Materie) als Méglichkeitsbedingung fiir das
Auftreten von Ubeln zu erwihnen.



Das Bose bei Thomas von Aquin 3

Siinde (malum culpae) oder aber als Strafe fiir Siinde (malum poenae) zu
bestimmen.#! Da diesem Aufsatz wie zu Beginn erwdhnt eine anthropolo-
gische Fokussierung zugrunde liegt, werden in der Folge nur die beiden
Formen des moralischen Ubels im weiteren Sinne ausfiihrlicher themati-
siert. Den Anfang der Ausfithrungen bildet das Strafiibel.

3.1 Das malum poenae

Gemiss Thomas stellt jedes physische aber auch psychische Ubel ein Straf-
iibel dar. Zentral ist diesbeziiglich die Integration der Lehre vom peccatum
originale,*? der Ursiinde, in die thomasische Konzeption der mit Menschen
verbundenen Ubel. Der Aquinate fiihrt die Erbsiindenlehre als Basis seiner
Behandlung des Bosen mit Blick auf den Menschen wie folgt ein: ,Die Tra-
dition des Glaubens hilt es auch fiir gewif3, da die verniinftige Natur von
keinem Ubel hitte betroffen werden konnen, weder sofern es die Seele
noch den Korper noch irgendwelche anderen dufleren Giiter betrifft, aufler
nach vorhergegangener Siinde, ob in der Person oder sogar in der Natur.“4
Alle Ubel, welche ein Mensch aktiv begeht, sind als Siinde zu bestimmen.
Alle Ubel dagegen, die ihn treffen, stellen Siindenstrafen dar. Entweder
wird er direkt fiir eine aktiv begangene Siinde bestraft oder aber das Ubel,
das ihn trifft, stellt eine Strafe fiir die oder begleitende Folge bzw. beglei-
tende Bestrafung der Erbsiinde dar,+ welche auch fiir ihn selbst eine per-
sonlich strafwiirdige Schuld generiert, obwohl er sie nicht selbst begangen
hat. Die menschliche Natur wird demnach durch die Erbsiinde nicht da-
hingehend verindert, dass alle nun erfolgenden Ubel - veriibte oder erlit-
tene - als natiirlich zu verstehen waren. Nur unter dieser Bedingung ist ein
System von Tugenden und Lastern und daher auch von Lohn und Strafe zu
wahren. Grundlegend in diesem Zusammenhang ist daher auch die Not-
wendigkeit der auch angesichts der postlapsarischen Natur weiterhin be-
stehenden Willensfreiheit. Unter Riickgriff auf das peccatum originale ver-
sucht Thomas darzulegen, wie etwa Behinderungen bei einem Saugling er-
klart werden konnen, obwohl dieser offensichtlich noch keine Siinden be-

41 Vgl.: De malo, q.1,a. 4 ¢.;STh1,q. 48, a.5c.

42 Zur Ursiinde sei einfithrend auf folgende Literatur verwiesen: PROPPER, Thomas: Theo-
logische Anthropologie, Bd. 1. Freiburg i.Br.: Herder 201, 981-1091; ESSEN, Georg: ,Da ist kei-
ner, der nicht siindigt, nicht einer...“ Analyse und Kritik gegenwidrtiger Erbsiindentheologien
und ihr Beitrag fiir das seit Paulus gestellte Problem, in: PROPPER: ThA I, 1092-1156;
PANNENBERG, Wolfhart: Siinde, Freiheit, Identitdt. Eine Antwort an Thomas Prépper (1990),
in: DERS.: Beitrdge zur Systematische Theologie, Bd. 2: Natur und Mensch - und die Zukunft
der Schépfung. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2000, 235-245; KRAUS, Georg: Universale
Siindenverfallenheit. Ein Aquivalent fiir den Erbsiindenbegriff, in: StZ 215 (1997), 261-268;
WIEDENHOFER, Siegfried (Hg.): Erbsiinde - was ist das? (= Themen der Katholischen Akade-
mie in Bayern). Regensburg: F. Pustet 1999; HOPING, Helmut/ScHULZ, Michael (Hgg.): Un-
heilvolles Erbe? Zur Theologie der Erbsiinde (= QD 231). Freiburg i.Br.: Herder 2009.

43 De malo, q. 1, a. 4 c.

44 Vgl.: De malo, q. 5, a. 4 c.



32 Viktoria M.A. Vonarburg

gangen haben kann und ihn so eigentlich auch keine Strafiibel treffen
diirften. Die rezeptionsgeschichtliche Weiterentwicklung der Erzahlung
von der Gebotsiibertretung im Garten Eden in Form der Erbsiindenlehre
stellt damit die zentrale Kategorie in der thomasischen Konzeption des
von Menschen zu verantwortenden und erlittenen Ubels dar. Doch bedeu-
tet diese Fokussierung auf das peccatum originale, dass die Anthropologie
des Aquinaten grundlegend negativ zu beurteilen ist? Keineswegs: Die
Konsequenzen der Wesensbestimmung des Bosen sind nochmals mit Blick
auf den Menschen zu rekapitulieren. Es ist zu bedenken, dass es ein sum-
mum malum nicht geben kann, da es sich gleichsam selbst aufhébe. Nur,
wo weiterhin ein Gutes da ist, an welchem das Bose als Parasit auftreten
kann, kann es Boses geben. Auch der Mensch selbst bleibt so selbst ange-
sichts der Ursiinde als Wesen ein Gut. Das Gesagte ist aber nicht nur mit
Blick auf den Menschen als Wesen zu beachten, sondern auch hinsichtlich
seiner Fihigkeiten. Denn auch die durch seine Natur gegebenen Fahigkei-
ten sind nicht vollstindig korrumpierbar. So kann ,der Mensch seine Fa-
higkeit zum Guten, da sie im Wesen des Willens wurzelt, durch die Erb-
siinde nicht vollig verlieren.“45 Auch die bei Thomas so zentrale Erbsiinde
zur Erklirung des an und durch Menschen auftretenden Ubels vermag den
Menschen nicht in ein ausschliesslich negatives Licht zu riicken. Vielmehr
bewahrt der Aquinate aufgrund seiner Schopfungstheologie eine wesent-
lich positive Sicht auf den Menschen sowie auf die Schépfung insgesamt.#
Nach diesen Ausfithrungen hinsichtlich der Strafiibel sind die Siindeniibel
genauer unter die Lupe zu nehmen,

3.2 Das malum culpae

Zu diesem Bereich wurde bereits Einiges in Bezug auf die Frage nach den
Ursachen des Bosen ausgefiihrt. Hinsichtlich des moralischen Ubels im en-
geren Sinne gilt es unterschiedliche Formen zu unterscheiden. Thomas
spricht vom malum in actione, wobei es sowohl Ubertretungs- als auch
Unterlassungshandlungen gibt.47 Eine moralisch relevante Tat setzt, wie
bereits dargelegt, einen Willensakt voraus. Entsprechend dem moralischen
Grundsatz des Aquinaten, dass das Gute zu tun und das Bose zu meiden

45 HERMANNI, Friedrich: Das Bése und die Theodizee. Eine philosophisch-theologische
Grundlegung. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2002, 100.

46 Das iiber den Menschen Gesagte gilt nimlich auch von den gefallenen Engeln: So be-
tont der Aquinate mehrfach, dass selbst der Teufel als Wesen gut ist, wobei dies nichts iiber
seine moralische Verfasstheit aussagt (vgl. z.B.: Johanneskommentar, c. VIII, 1. VI, IV, 1246;
vgl. auch: AUGUSTINUS: De civ. Dei, XII,3; ebenso die Aussagen auf dem vierten Laterankonzil
im Jahre 1215: DH 800 sowie auf dem Konzil von Florenz im Jahre 1442: DH 1333). Auch hier-
in spiegelt sich wiederum die Grundaussage, dass alles von Gott Geschaffene sehr gut ist
(vgl. Gen 1,31).

47 Vgl.: De malo, q. 2, a.1¢c.



Das Bose bei Thomas von Aquin 33

ist,48 wird eine echte Wahl vorausgesetzt. Wo der Mensch dagegen nur
zwischen etwas Schlechtem und etwas noch Schlechterem ,wihlen“ kann,
befindet er sich ausserhalb des moralischen Bereichs. Auch die Siinde
Adams stellt ein Schuldiibel dar, da sie von ihm willentlich vollbracht wur-
de. Da Adam der Urvater des ganzen Menschengeschlechts ist, trifft diese
Siinde entsprechend der Vorstellung des pater familias die ganze Men-
schenfamilie. Hatte also nur Eva gesiindigt, so ware die Erbsiinde nicht auf
die Nachkommen iibertragen worden.#® Wir sind von den damit verbunde-
nen Strafiibeln betroffen. Formaliter dussert sich dies im Verlust der Ur-
standsgerechtigkeit, materialiter dagegen in der (habituellen, nicht aktuel-
len) Begierde als Zunder in uns. Durch die Taufe wird zwar die Schuld ge-
tilgt, der materiale Aspekt, die Begierde bleibt dagegen auch in den Ge-
tauften wirksam. Dies hat zur Folge, dass der Wille auch hier zuweilen die
Leidenschaften nicht zu beherrschen vermag.5° Hier zeigt sich also der
Grund dafiir, dass der Wille durch die Leidenschaften iibermannt werden
kann, was die Willensfreiheit mit Blick auf die Beurteilung der Schuldzu-
rechnung einschranken kann.

Im Gegensatz zu einer guten Tat, deren Voraussetzung die Gutheit aller
Teilspekte der Tat (inklusive Intention, Umstand, Gegenstand) ist und das
Fehlen eines dieser Elemente bereits zu einer schlechten Tat fiihrt, verhalt
es sich hinsichtlich genuin schlechter Taten umgekehrt: Eine schlechte Tat
muss konsequenterweise nicht in all ihren Teilen schlecht sein, sondern es
geniigt das Vorliegen eines schlechten Umstands, etwa eine negative In-
tention, um eine schlechte Tat zu sein. Eine gute Tat kann zu einer schlech-
ten werden, eine genuin schlechte Tat hingegen kann nicht zu einer guten
werden.5! Diesbeziiglich spricht Thomas vom malum simpliciter. Eine sol-
che Handlung ist immer schlecht, ganz unabhingig von relativierenden
Faktoren wie Intention, Umstand, etc. Ein simpliciter malum besteht z.B.
in Ehebruch und Mord. Mit Blick auf den Akteur ist das schlechthinnig B6-
se, wie schon weiter oben gesehen, willentlich per accidens zu nennen. So
strebt etwa der Ehebrecher gemdss Thomas nicht die inhdrent mit dem
Ehebruch verbundene Stérung der Schépfungsordnung an, sondern wahlt
den Ehebruch als Quasi-Gut, indem er den damit verbundenen sinnlichen

48 vgl.: SThI-11, q. 94, a. 2 c.

49 Thomas geht weiter davon aus, dass die Erbsiinde durch den Samen des Mannes als
aktives Prinzip im Zeugungsakt iibertragen wird, sodass, wer nur durch eine Frau, aber ohne
Zutun des mannlichen Samens, gezeugt wird, nicht mit der Erbsiinde infiziert wird. Christus
wdre daher auch dann ohne Erbsiinde, wenn Maria nicht durch géttliches Eingreifen von der
Erbsiinde reingehalten worden wire. Weswegen dies aber dennoch geschah, erklirt Thomas
von Aquin damit, dass sie so reiner und daher fiir den Empfang des Logos wiirdiger und ge-
eigneter war (vgl.: De malo, q. 4, a. 7).

50 Vgl.: De malo, q. 4.

51 Vgl.: STh I-11, q. 18, a. 4 ad 3; SPAEMANN, Robert: Einleitung, in: THOMAS VON AQUIN:
Uber die Sittlichkeit der Handlung. STh I-II q. 18-21. Einleitung von Robert Spaemann, Uber-
setzung und Kommentar von Rolf Schénberger. Weinheim: VCH-Verlag 1990, vii-xvi, xiii.



34 Viktoria M.A. Vonarburg

Genuss erstrebt. Hinsichtlich der Beurteilung dieser Tat als Siinde ist wie-
derum die Frage nach der Willentlichkeit zu beachten: Wird ein Mensch
so sehr von seinen Leidenschaften iibermannt, dass die Willentlichkeit der
Tat nicht mehr bzw. nicht im vollen Sinne gegeben ist, so kann dies
schuldmildernd bis ganz entschuldigend sein. Auch wenn die Tat selbst als
Handlung betrachtet immer schlecht ist, so ist aus Sicht des Taters diese
Tat hinsichtlich der Schuldzurechnung nicht immer in derselben Weise als
Siinde zu beurteilen. Weiter nennt Thomas das malum secundum quid.
Dieses stellt, wie weiter oben gesehen, zugleich in einer Weise (in erster
Linie) ein Gut und in einer anderen Weise (nebensichlich) ein Ubel dar, je
nachdem, von wem es ausgesagt wird. So ist etwa die fiir die anthropolo-
gische Behandlung des Bosen zentrale Kategorie der Strafe an sich nicht
zwingend ein Ubel. Ganz im Gegenteil: Da sie der Durchsetzung der Ge-
rechtigkeitsordnung dient, ist sie unter diesem Aspekt in erster Linie ein
Gutes. Fiir die bestrafte Person dagegen stellt sie ein Ubel dar. In diesem
Sinne ist gemdss Thomas von Aquin auch die Stelle in Jes 45,7, dass Gott
das Bose schafft, zu verstehen. Erschaffen wird es als Gut, welches nur in
gewisser Hinsicht ein Ubel ist. Beide Formen des anthropologischen Bosen
sind so eng miteinander verbunden, wobei streng logisch das moralische
Ubel im engeren Sinn, das malum culpae, dem Strafiibel, dem malum poe-
nae, zeitlich vorausgeht. Hinsichtlich dieses nachfolgenden Ubels ist Gott
indirekte Ursache bzw. causa per accidens des Bosen. Dass es dagegen tat-
sachlich zur Strafe kommt, setzt eine Stinde voraus, fiir welche Gott noch
nicht einmal indirekt die Verantwortung trigt. Das natiirliche Ubel etwa
will Gott (der Mdglichkeit nach) um der grosstmoglichen Schonheit des
Ganzen willen; das moralische Ubel dagegen will er in keiner Weise, son-
dern lisst es nur zu. Ist aber das moralische Ubel als zugelassenes gewis-
sermassen Teil des gottlichen Planes mit dieser Welt? Es gilt demnach im
Weiteren das Verhiltnis von gottlicher Vorsehung und moralischem Ubel
zu kldren.

4. DIE GOTTLICHE VORSEHUNG

Der Fokus der Ausfiihrungen zu den Formen des Bosen lag auf dem mit
dem Menschen verbundenen Ubel. Doch auch hinsichtlich der Kategorien
von Akt und Potenz, welche bei den Ursachen des Bosen ausfithrlicher be-
handelt wurden, geriet erneut der Mensch in einen besonderen Fokus als
moglicher Trager grosser Ubel. Der Mensch erscheint insbesondere hin-
sichtlich des moralischen Ubels im weiteren Sinne als in der einen oder
anderen Form fiir das Bose verantwortlich. Ist also der Mensch in jedem
Falle selber fiir die Ubel verantwortlich, sowohl fiir jene, welche er siindi-
gend begeht, als auch fiir diejenigen, die er erleidet? Hinsichtlich der Aus-
fithrungen zur Integration des peccatum originale in Thomas’ Konzeption
des Bosen scheint sich dieser Schluss auf Grundlage der bisherigen Aus-



Das Bose bei Thomas von Aquin 35

fithrungen nahezulegen. Allerdings gilt es weiter auch den Umgang mit
der gottlichen Vorsehung zu bedenken. Dieser Themenkomplex darf bei
einer Betrachtung des Bosen aus theologischer Sicht nicht ausser Acht
gelassen werden, ergeben sich aus ihm doch zahlreiche Schwierigkeiten.
So betont der Aquinate, dass Gottes Wille immer in Erfiillung geht und er
alles zu sich hinlenkt.52 Mit Stump lasst sich sagen, dass alles von Gott aus
dem Grunde zugelassen wird, dass es fiir das Geschopf zum Besten ge-
reicht und es auf diesem Wege von Gott zu sich zuriickgezogen wird, denn
alles steht unter Gottes Herrschaft.5? Auf das Bose angewandt bedeutete
dies in letzter Konsequenz, dass es von Gott zugelassen wird, da es im Ge-
samt betrachtet ebenfalls dazu beitragt, die Geschopfe zu Gott zuriickzu-
fithren. Gott also kann durch die lenkende Vorsehung (providentia guber-
nantis) Gutes daraus entstehen lassen.5* So wie die Verursachung des Bo-
sen durch Gott eine indirekte, per accidens, ist, so untersteht es auch nur
per accidens der gottlichen Vorsehung: Ein Ubel tritt an einem Seienden
auf, welches der gottlichen Vorsehung untersteht, damit wird auch der an
ihm auftretende Mangel, z.B. eine Krankheit Teil der gottlichen Vorse-
hung. Wird das Seiende von diesem Mangel befreit, wird also z.B. die
Krankheit geheilt, so ist dieses Ubel nicht mehr mit einem Seienden ver-
bunden und fallt somit aus dem Bereich der goéttlichen Vorsehung heraus,
von dem es vormals bei seiner parasitiren Verbindung mit einem Guten
akzidentelles Objekt war. Doch wie verhdlt es sich nun mit dem morali-
schen Ubel im weiteren und im engeren Sinne?

Entgegen dem bisher Gesagten sind nicht alle auf ein Individuum bezo-
genen Ubel als Siinde oder Strafe direkt auf das Individuum als Akteur
riickfithrbar. Dies entsprdche einer isolierten Betrachtungsweise. Vielmehr
lebt der Mensch als soziales Wesen in Gemeinschaft mit anderen Men-
schen. Das Mensch ist so nicht immer nur Tater von Siinde, sondern er
kann auch zum Opfer der Siinde von Mitmenschen werden. Fiir diese ihn
treffenden Ubel ist weder von einer Verantwortung des betroffenen Indivi-
duums noch Gottes zu sprechen. Vielmehr ist es grundlegend, dass die
Siinde, da sie letztlich immer gegen Gott gerichtet ist, ausserhalb des Be-
reichs der providentia Dei55 angesiedelt ist.5¢ Dasselbe gilt jedoch nicht mit

52vgl.: STh1, q. 19, a. 6 c.; q. 103, a. 4 .

53 vgl.: STuMP, Eleonore: Die géttliche Vorsehung und das Bése. Uberlegungen zur Theo-
dizee im Anschluss an Thomas von Aquin; 6ffentliche Gastvorlesung gehalten am 1. Februar
1989 in der Theologischen Fakultit Fulda (= Fuldaer Hochschulschriften 8). Frankfurt a.M.:
J. Knecht 1989, 9.

54 Vgl.: ScG 111,71; STh 1, q. 48, a. 2 ad 3. So begriindet Thomas auch das Zulassen der
Siinde, wobei er auf die felix culpa verweist (vgl.: SThIIl, q. 1, a. 3 ad 3).

35 Da Gott zielgerichtet handelt, geht die Providenz der Schépfung logisch voraus, so-
dass sie unabhingig vom Faktum der Schopfung in Gottes Intellekt existiert. Es gilt zwi-
schen dem (ewigen) Plan der Hinordnung (ratio ordinis), worunter u.a. auch der Begriff pro-
videntia fillt, und deren (zeitlicher) Ausfiihrung (executio ordinis), welche mit dem Begriff
der gubernatio ausgedriickt wird, zu unterscheiden (vgl.: STh I, q. 22, a. 1 ¢. und ad 2). Der



36 Viktoria M.A. Vonarburg

Blick auf Tater und Opfer, welche durchaus der Providenz unterstehen.
Hier ist der Ort von Lohn, Wiedergutmachung und Strafe anzusiedeln, wo-
bei dies gemdss Thomas nicht zwingend schon in dieser Welt erfolgen
muss, sondern sich unter Umstdnden auch erst im Jenseits ereignet. Der
Lohn fiir die Leidenden wird dafiir umso grosser sein, insofern sie umso
grossere himmlische Giiter erhalten werden. Der Aquinate legt damit ein
auch ins Jenseits hineinragendes Tun-Ergehens-Modell vor. Das irdische
Geschick des Menschen bildet nicht zwingend seinen Gottesbezug ab. Es
kann sein, dass es Siindern hier wohlergeht, Gerechten dagegen schlecht.
Das wahre Geschick ereilt den Menschen dagegen spatestens nach seinem
Tod. Doch weswegen kann es zu dieser Asymmetrie in Verhalten und Ge-
schick kommen? Hierfiir gibt es auf beiden Seiten, sowohl bei Siindern als
auch bei Gerechten, unterschiedliche Griinde: So kann etwa ein Gerechter
deswegen leiden, damit seine Rechtschaffenheit in noch hellerem Licht
aufscheint und fiir die Mitmenschen noch offensichtlicher wird, indem er,
wie Hiob als Paradigma des unverdient leidenden Gerechten, selbst in die-
ser Situation Gott nicht ldstert, sondern im Guten verharrt; das Leid kann
ihm also zu noch grosserer Tugendhaftigkeit verhelfen. Oder aber ein
Mensch kann hierdurch von kiinftigen Siinden abgehalten werden. Weiter
wird auch sein himmlischer Lohn umso grésser sein, weil er den Lohn
nicht schon hier erhalten hat. Diese geistigen Giiter, welche erhalten wer-
den, sind unzihlig wertvoller als die verlorenen irdischen Giiter. Doch
auch der Umstand, dass Siinder nicht schon hier auf Erden bestraft wer-
den, kann unterschiedliche Griinde haben: So kann es sein, dass es verlo-
rene Liebesmiithe ware und er sich sowieso nicht bekehren wiirde, sodass
die Strafe als pidagogisches Element nutzlos ware, aber es kann auch sein,
dass angesichts seiner schweren Ubeltaten jegliche irdische Strafe zu klein
ware und nicht ausreichte, ihn angemessen zur Rechenschaft zu ziehen.
Im Jenseits werde seine Strafe dagegen umso drastischer ausfallen.5” Dies
ist nicht nur im Sinne einer Verharmlosung und Jenseitsvertréstung zu
verstehen, sondern stellt auch ein letztes Hoffnungspotential dafiir dar,
dass Gott fiir das unter der Siinde anderer leidende Individuum doch noch

Plan zu Erlésung und Vollendung besteht somit von Anfang an, zeitlich ausgefiihrt wird er
im Christusereignis. Schopfung ist bei Thomas so nie nur creatio continua, sondern beinhal-
tet von Anfang an immer auch das Moment der perfectio (so z.B. auch: SCHMIDBAUR, Hans
Christian: Gottes Handeln in Welt und Geschichte. Eine trinitarische Theologie der Vorse-
hung. St. Ottilien: EOS 2003, 677-685). Weil Gott sowohl die erste als auch die finale Ursa-
che von allem ist, erstreckt sich seine Vorsehung auf alle Einzeldinge, alles andere stellte
einen Mangel bzw. eine Imperfektion in Gott dar und wird daher als Irrtum bezeichnet (vgl.:
STh 1, q. 22, a. 2 c.; De veritate, q. 5, a. 6 c). Hier liegt eine Ausweitung des Bereichs der
Vorsehung im Vergleich zu Aristoteles vor. Auf die Fragen nach Vereinbarkeit von gottlicher
Providenz und menschlicher Willensfreiheit wird an dieser Stelle nicht weiter eingegangen.

56 Vgl.: SENTIS, Laurent: Saint Thomas d’Aquin et le mal. Foi chrétienne et théodicée (=
Théologie historique 92). Paris: Beauchesne 1992, 35.

57 Vgl. z.B.: De malo, q. 5, a. 4 c.; Exp. sup. Iob, VIl,4; XXII,2; XXVIII,2.



Das Bose bei Thomas von Aquin 37

alles zum Guten wenden wird bzw. es zum wahren Ziel fiihrt und die
Siinder die gerechte Strafe fiir ihre Taten treffen wird, selbst wenn es im
Moment nicht danach aussehen mag. Dies leitet iiber zum letzten Aspekt,
den es darzustellen gilt: Inwiefern konnen diese Ausfithrungen zum Bosen
auch heute noch hilfreich sein?

5. AKTUELLE RELEVANZ

Die Ausfithrungen des Aquinaten zum Bdsen sind sehr umfassend. Es lies-
sen sich zwei Begriindungslinien nachweisen: eine schépfungs-theologi-
sche sowie eine anthropologische, ndherhin siindenfall-freiheitstheoreti-
sche. Thomas von Aquin integriert beide Aspekte in seine Erkldrung des
Bosen, wobei er weder einseitig zulasten Gottes noch zulasten des Men-
schen argumentiert. Ist es insbesondere der Mensch, welcher das morali-
sche Ubel realisiert, so ist Gott als erste Ursache bzw. in theologischer
Sprache als Schopfer Grund dafiir, dass es die Moglichkeit zur Realisierung
von Ubeln gibt, insofern Schépfung, auch wenn sie sehr gut ist, notwendi-
gerweise immer unvollkommen ist. Auch die schépfungstheologische Er-
klarung lasst dabei den Menschen in besonderer Weise in den Blick rii-
cken, indem er als ein Geschopf, das zwar ein besonders hohes Gut dar-
stellt, dadurch aber auch die Méglichkeit zu besonders grossen Ubeln in
sich birgt, in den Blick genommen wird. Der Aquinate liefert damit nicht
nur eine Theodizee, sondern auch eine Anthropodizee.5® In dieser umfas-
senden Gesamtsicht des Aquinaten auf das Bose finden sich noch immer
zahlreiche Elemente, welche auch heute in der theoretischen Auseinander-
setzung mit dem Bosen helfen kénnen. Zu nennen ist hier insbesondere
auch die Erkenntnis, dass der Grund fiir das Bose, welches einen Men-
schen konkret trifft, nicht immer ergriindet werden kann, sondern letzt-
lich nur von Gott gewusst wird. Dies verhindert, dass die Schuld in jedem
Falle dem Individuum selbst zugesprochen wird. Interessant ist auch das
Verstindnis des Aquinaten fiir die zuweilen auftretende Schwiche des
Menschen, wodurch erkldrt wird, weswegen auch gute Menschen zuweilen
bose handeln. Mit diesen beiden Korrekturen verwehrt sich Thomas von
Aquin einem sturen System, sondern kennt individuelle Umstande, die es
nebst der logischen Systematisierung des Bosen und der Siinde weiterhin
zu beachten gilt. Weiter ist aber auch die Betonung der menschlichen
Freiheit gerade auch hinsichtlich der Interdisziplinaritit von Bedeutung.

58 Die Anthropodizee ist es denn auch, welche moderne Ansitze insbes. nach Auschwitz
charakterisieren, indem es insbes. um ein Ergriinden der moralischen Ubel geht. So ist mit
Ammich-Quinn festzuhalten: ,Der eigentliche Schrecken des Bosen: seine Unwagbarkeit,
Undurchschaubarkeit und Unmenschlichkeit wird heute weniger in der Natur gefiirchtet als
im menschlichen Miteinander” (AMMICHT-QUINN, Regina: Von Lissabon bis Auschwitz. Zum
Paradigmenwechsel in der Theodizeefrage [= Studien zur Theologischen Ethik/Etudes d’éthique
chrétienne 43]. Freiburg i.Br.: Herder 1992, 219).



38 Viktoria M.A. Vonarburg

Die zahlreichen philosophischen Quellen, welche der Aquinate beizieht,
legen eine Auseinandersetzung mit der Philosophie nahe. Mit Blick auf die
Neuzeit ist dabei insbesondere der Einfluss, den Thomas auf Leibniz’
Theodizee-Entwurf hinterliess, zu betonen. Doch auch Entwiirfe der jiings-
ten Zeit wie die im englischsprachigen Raum weit verbreitete Free Will-
Defense>® basieren auf traditionellen Entwiirfen aus dem christlichen Be-
reich. Hatte Thomas von Aquin die Bedeutung der Willensfreiheit nicht
nur hinsichtlich der Verantwortung insbesondere fiir das moralische Ubel
im engeren Sinne betont, sondern auch herausgestellt, dass die Schopfung
insgesamt ohne diese - und damit ohne die damit méglichen Ubel - weni-
ger schon wire, so wird dieser Aspekt in den Debatten der Free Will-
Defense zusdtzlich hervorgehoben, indem die Willensfreiheit zu einem so
grossen Gut erklart wird, dass das Zulassen des Bésen um dieses grossen
Gutes willen legitim ist. Hier ist eindeutig der Einfluss der Aquinaten spiir-
bar. Auch heute hat der thomasische Entwurf so noch eine grosse Bedeu-
tung, einerseits hinsichtlich der innertheologischen Auseinandersetzung
mit dem Problem des Bosen, andererseits aber auch fiir den interdiszipli-
ndren Dialog insbesondere mit der Philosophie.

59 Zur Free Will-Defense vgl. insbes. die Publikationen von Plantinga sowie Swinburne:
PLANTINGA, Alvin: Freedom and Evil. New York: Harper Torchbooks 1974; DERS.: God and
Other Minds. A Study of the Rational Justification of Belief in God. Ithaca: Cornell University
Press 72008; DERS.: The Nature of Necessity; Reprint. Oxford: Clarendon Press 2010; SWINBURNE,
Richard: The Free Will Defense, in: OLIVETTI, Marco M. (Hg.): Teodicea oggi? (= Archivio di
Filosofia 61). Padua: CEDAM 1988, 585-596; DERS.: Providence and the Problem of Evil. Ox-
ford: Clarendon Press 1998.



Das Bose bei Thomas von Aquin 39

Zusammenfassung

Im Aufsatz thematisiert die Autorin Ursachen und Formen des Bosen bei
Thomas von Aquin. Der Fokus der Ausfiihrungen liegt dabei insbesondere
auf dem mit dem Menschen verbundenen Ubel. Der Aquinate legt eine dop-
pelstringige Erkldrungslinie vor, indem er sowohl die Verantwortung Gottes
als auch die des Menschen fiir die Moglichkeit und das tatsdchliche Zustan-
dekommen von Bésem bedenkt. Es wird ersichtlich, dass sich zahlreiche As-
pekte auch in modernen Theodizeeentwiirfen finden, so vor allem auch der
Rekurs auf die menschliche Willensfreiheit, welche im thomasischen System
eine zentrale Rolle einnimmt.

Abstract

This article deals with Thomas Aquinas’s position on evil. Its focus on evil
connected to human beings shows man'’s responsibility for moral evils. This
is only one explanation for evil. Aquinas also reflects on God’s responsibility
for the possibility of evil in general in showing him as first cause of all
existing, created and therefore limited things. Of great importance in the
Thomistic systematization of evil, considering its origins as well as its diffe-
rent forms, is human free will. Up until the present day, together with other
aspects, this has been one of the most influential parts of his articulation of
evil from a theological perspective, i.e. in the Free-Will-Defense.



	Das Böse bei Thomas von Aquin

