
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari

Autor: Sadik, Shalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Shalom Sadik

Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora
dans le Kuzari

La relation entre la loi naturelle, ou morale naturelle, et la loi révélée
demeure l'une des questions fondamentales de la philosophie religieuse et de
la philosophie juive, en particulier. Cette question a soulevé beaucoup
d'attention dans la recherche moderne.1 Ce sujet est également l'un des
pivots de la pensée de Rabbi Judah Halevi (1075-1141), telle qu'elle est
exposée dans son livre, le Kuzari. La manière dont le sujet est traité dans cet
ouvrage permet de mieux comprendre la place de l'intellect dans la pensée
de R. Halevi, ainsi que son optique vis-à-vis des autres religions révélées.

L'intérêt pour l'approche de la morale naturelle par R. Halevi a été
soulevé par un article de Leo Strauss2 où il affirme que R. Halevi définit la

1 Sur ce sujet voir par exemple : SAGI, Avi : Judaism Between Religion and Morality
(Hebrew). Jerusalem : Kibutz-poalim 1998; David, Josef : Maimonides, Nature and Natural
Law, in: Journal of Law, Philosophy and Culture V (2010), 67-82; NOVAK, David : Natural Law
in Judaism. Cambridge : Cambridge University Press 1998; FOX, Marvin : Maimonides and
Aquinas on Natural Law, in: Dine Israel 111 (1972), v-xxxvi; NEWMAN, Louis : Past Imperatives:
Studies in the History and Theory ofJewish Ethics. New York : State University of New York
Press 1998, 117-138; FAURE, José : The Reason for the obligation to keep the commandments
according to Maimonides, in: Tarbiz 38 (1969), 43-53 (Hebrew); Un des problèmes majeurs des
études traitant de cette question dans le judaïsme en général est que leur auteur essai de
présenter le judaïsme comme ayant une optique unique, correspondant à l'optique
personnelle de l'auteur. Pour des études plus centrées sur la philosophie médiévale voir :

Melamed, Abraham : Natural Law in Medieval and Renaissance Jewish Political Thought, in:
Daat 17 (1986), 49-66 (Hebrew); SCHWARTZ, Dov : Ethics and Asceticism in Medieval Jewish
Philosophy, in: SAGI, A./Statman, D. (eds) : Between Religion and Ethics. Ramat-Gan : Bar-
Ilan University Press 1993, 185-208 (Hebrew); JONATHAN, Jacobs : Law, Reason, and Morality
in Medieval Jewish Philosophy. Oxford : Oxford University Press 2010.

Pour l'analyse de cette question en comparaison avec la pensée chrétienne, voir entre
autres : SAGI, Avi/STATMAN, Daniel : Religion and Morality. Amsterdam : Rodopi 1995,
especially 157-221; SCHWARTZ, Yossef : Divine Law and HUMAN Justification in Medieval Jewish-
Christian Polemic, in: LUTZ-BACHMANN. M./FlDORA, A./Wagner, A. (eds) : Lex und lus: Beiträge
zum Grundlegung des Rechts in der Philosophie des Mittelalters und der Frühen Neuzeit.
Stuttgart/Bad Cannstatt : Frommann-Holzboog 2010,121-147.

2 STRAUSS, Leo : The Law of Reason in the Kuzari, in: Proceedings of the American
Academy for Jewish Research 13 (1943), 47-96. A été republié dans : Persecution and the Art of
Writing. Glencoe, 111. : The Free Press 1952. Reissued Chicago : University of Chicago Press,
1988, 95-141. Je citerai cet article selon les pages de la republication, qui est plus accessible
au public. Cet article montre non seulement l'optique du chercheur mais aussi celle de Strauss
comme philosophe.



6 Shalom Sadik

loi rationnelle3 (n^p^N D'öXU1?«), qui est la loi des philosophes,4 comme
différente de la loi naturelle. Selon Strauss, la loi rationnelle se retrouve
dans les différentes religions, dans les lois inventés par les philosophes,5
mais aussi dans les règles qui gouvernent une association de brigands.6
Cette loi semble trop vague pour être qualifiée de véritable morale et ne

peut être identique à la morale naturelle, à laquelle seule la loi révélée permet

d'accéder.7 R. Halevi démontre que seule la religion révélée permet de

mener une vie morale. La critique de la philosophie par R. Halevi apparait
donc comme une défense, non seulement du judaïsme, mais aussi de la
morale.

H. Kreissel8 prétend, à l'inverse de Strauss, que les philosophes médiévaux

aristotélicien-néoplatoniciens pouvaient répondre à la critique de R.

Halevi. Ces philosophes sont des tenants de la création d'une loi religieuse
comme remède à la relativité de la morale aux yeux du peuple, problème
soulevé par Strauss. La base de cette morale est philosophique, alors que le

3 Voir surtout la fin de l'article pp. 126-141. Les opinions de R. Halevi sur ces sujets sont
dispersées tout au long du Kuzari. Dans cet article nous citerons les principales sources et
ferons mention des autre dans les notes.

4 Sur les différentes (7) utilisation de ce terme dans le Kuzari. Voir page 135 (note 128) de

l'article de Strauss. L'un des arguments majeurs de Strauss réside dans le fait que R. Halevi
utilise ce terme de manières différentes dans divers endroits de son livre. Je suis effectivement

d'accord avec Strauss sur ce point, mais non avec les conclusions qu'il en tire,
essentiellement dans le passage IV, 19. Dans le courant de l'article nous expliquerons certains
passages autrement que Strauss et nous montrerons dans chaque passage les différentes explications

dans le texte ou dans les notes.
5 Kuzari I, 1 4 de la traduction française de Ch. Touati. Louvain : éditions Verdier 1994.

Toutes les pages seront citées selon cette édition.
6 Kuzari II, 48, 67.
7 II faut noter que R. Halevi, comme tous les auteurs juifs avant le début du îçeme siècle,

ne mentionne pas le terme de loi ou morale naturelle. La doctrine de la loi naturelle apparait
pour la première fois dans la république de Platon et dans l'Ethique à Nicomaque d'Aristote,
livre V chapitre 7. Nous verrons par la suite que l'optique d'Aristote est loin d'être claire. Par

la suite le sujet de la loi naturelle a été amplement développé dans la philosophie latine,
depuis Cicéron y compris les pères de l'église et jusqu'à la philosophie scholastique. Dans la
philosophie juive, il apparait pour la première fois au ferrie siècle, sous l'influence de Saint
Thomas d'Aquin. Sur la morale naturellle chez R. Josef Albo voir GUTTMANN, Julius : An
inquiry concerning the sources of the Sefer ha-Ikkarim, in: On Religion and Knowledge: Essays and
Lectures. Jerusalem : Magness 1955, 169-191 (Hebrew); LERNER, Ralph : Natural Law in Albo's
Book of Roots, in: CROPSEY, J. (ed.) : Ancients and Moderns: Essays on the Tradition of Political

Philosophy in Honor of Leo Strauss. New York : Basic Books 1964, 132-147; EHRLICH,

Dror : A Reassessment ofNatural Law in Rabbi Joseph Albo's 'Book of Principles', in: Hebraic
Political Studies 1 (2006), 413-439.

8 KREISEL, Howard : Judah Halevi and the Problem of Philosophical Ethics, in: SAGI, Avi/
STATMAN, Daniel (eds) : Between Religion and Ethics. Ramat Can : Bar-Han University 1993,
171-183 (Hébreux); voir aussi KREISEL, Howard : Judah Halevi's Kuzari: Between the God of
Abraham and the God of Aristotle, in: Münk, R./HOOGEWOUD, F. (eds) : Joodse filosofie
tussen rede en traditie. Feestbundel ter ere van de tachtigste verjaardag van Prof. dr. H.J.

Heering. Kampen : Kok 1993, 24-34.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 7

peuple pratique une morale établie à son avis par la religion car la masse
ne peut comprendre ses fondements philosophiques.

La nécessité absolue de la morale provient, pour le peuple, de l'autorité
religieuse, alors que pour les philosophes, elle découle de la morale elle-
même (c'est à dire des arguments philosophiques en sa faveur). Selon
Kreissei, R. Halevi était conscient de cette divergence et sa critique est plus
une critique juive de la philosophie qu'une critique morale (et donc
philosophique) de la philosophie.9

Il est intéressant d'analyser la notion de loi rationnelle telle qu'elle est
développée par R. Halevi, ainsi que sa relation avec la loi révélée. La loi
rationnelle apparaît comme la base de la loi révélée qui ne peut être comprise

sans celle-ci. La preuve du besoin de la loi révélée ne provient pas du

manque de morale de la loi rationnelle mais de la conscience innée que la
masse des humains a de l'existence du surnaturel et de l'importance des

actes dépassant leur seul rôle politique ou moral. R. Halevi essaie de
démontrer la supériorité naturelle de la loi juive et du judaïsme en général
sur les autres religions.

Loi rationnelle des philosophes.

R. Halevi mentionne à cinq reprises la loi rationnelle (n'bpïVs O'axi:1?«) des

philosophes,10 et maintes fois la loi (D'BXHi) sans dire expressément qu'il
s'agit de la loi rationnelle.11

9 Cette critique montre aussi la relation mitigée de R. Halevi vis à vis de la philosophie.
Sur l'utilisation de la philosophie voir Lasker, Daniel : Judah Halevi as a Philosopher - Some

Preliminary Comments, in: ASHUR, Amir (ed.) : Judeo-Arabic Culture in al-Andalus. Cordoba:
CNERU - CSIC 2013, 99-109 ; KREISEL, Howard : Judah Halevi's Influence on Maimonides: A
Preliminary Appraisal, in: Maimonidean Studies 2 (1991), 95-121.

10 Kuzari I, 1 et 81; II, 48, III, 7; et V, 14. Dans les paragraphes III, 11 et IV, 19. R. Halevi
parle de loi sociale ou politique (n'OIPOpR ytnyirpN) Dans le paragraphe IV, 19 il se sert
aussi du terme ((nRON'D vn craNlIDK) Ce dernier paragraphe est mentionnée par Strauss (page
135 note 128) comme traitant des lois rationnelles. En ce qui concerne le chapitre IV, 19 il a

pu être influencé par la traduction de R. Yehuda Ihn Tibbon parlant de « loi rationnelle »

0,'I7?tS'ri troiMn bien que le mot « rationnel » n'existe pas dans le texte Judéo-arabe en notre
possession.

11 faut faire la différence entre deux termes traduits par Touati comme « loi ». Le terme
Judeo-arabe n'étant pas le même dans les deux cas. R. Halevi appelle les lois rationnelles
(rrtpSÔN OWl^tt) le terme (D,23Ni:17S) venant du Nomos grecque et montrant la provenance
grecque et philosophique de ces lois, à l'opposé du terme qui est d'habitude utilisé

par les musulmans pour définir la loi religieuse. R. Yehuda Ibn Tibbon fait la différence
entre ces deux termes appelant (rroxWK ytnyit^N) rrrcnaa nmn (rrtpsrtw trnîmVx) "pin
D'^DIP. R. Halevi fait donc la différence entre les lois sociales de la thora et les lois rationnelles

des philosophes en se servant d'un terme diffèrent pour le mot loi. Sur ce sujet, dans
la pensée de Maimonide voir : Stroumsa, Sarah : Prophecy versus civil religion in medieval
Jewish philosophy: the cases of Judah Halevi and Maimoides, in : Klein-Braslavy, Sara/
Abrahamov, Binyamin/SADAN, Joseph (eds) : Tribute to Michael; Studies in Jewish and Muslim

Thought Presented to Professor Michael Schwarz. Tel Aviv Tel Aviv University : The



8 Shalom Sadik

Dans le premier paragraphe du Kuzari, le philosophe décrit lui-même
les principes de cette loi rationnelle :

Traduction :

« Pour ce qui est des mœurs et des œuvres, applique-toi à suivre la voie du

juste milieu, cela t'aidera à concevoir la vérité, à t'attacher à l'étude et à
ressembler à l'intellect agent. S'ensuivront le contentement, l'humilité, la
soumission, la possession de toute sorte de vertus ainsi qu'un sentiment de
vénération envers la Cause Première.... Lorsque tu seras parvenu à cet état de la

croyance, ne te soucie pas de la loi révélée que tu pratiqueras, ni de ta
religion ni de ta magnification, ni des mots, de la langue et des actions par
lesquels tu t'exprimeras. Tu peux aussi bien créer, pour ton propre usage une
religion... Tu peux aussi adopter comme loi les législations12 rationnelles
composées par les philosophes. Mais que ton intention et ta volonté ne visent
qu'une chose, la pureté de ton âme ».13

Dans ce texte, les actes, selon le philosophe, ne représentent qu'un
intermédiaire permettant d'accéder à la pureté de l'âme. Le penseur doit,
certes, avoir des qualités morales bien définies, pour suivre la voie du juste
milieu, et accéder au contentement, à l'humilité, à la soumission et à la
vénération de la cause première. Mais la manière dont ses principes de morale

se traduisent en action peut changer selon les conditions dans lequel
vit chaque personne. C'est pourquoi le philosophe dit que les actions en
elles-mêmes ne sont pas importantes et que le roi des Khazars peut choisir
sa religion, en créer une nouvelle ou préférer les législations rationnelles
des philosophes, qui ne semblent avoir aucun avantage sur les autres lois
proposées.14

Lester and Sally Entin Faculty of Humanities, The Chaim Rosenberg School of Jewish Studies

2009, 79*-io2*.
Il y a aussi une différence entre le mot nXDX'O désignant une loi sociale ou politique et le

mot rrbpï désignant le rationnel de manière général.
11 Par exemple I, 35; IV, 19. Des fois il s'agit aussi des lois des autres religions par

exemple 1,109.
A ce sujet voir les article de Strauss Kreissel ainsi que SlLMAN, Yochanan : Philosopher

and Prophet: Judah Halevi, the Kuzari, and the Evolution ofHis Thought. Albany : Suny Series
in Judaica 1995, 76-102, La Silman résume l'opinions des philosophes quant aux actions
humaines.

12 rrbpybx craxubx.
13 Kuzari I, 1. Traduction française (toutes les traductions françaises seront selon la

traduction de Charles Touati. Paris 1994) pages 3-4. Original Judéo-arabe (toutes les citations
seront selon l'édition Baneth Ben-Shamai Jerusalem 1977) :

I'm mwribxi nbimbx mrbi pnbx -ran 's mira mxb bxaxxbxi pxbaxbx 's pnobx bxxx Dtbxi

ira 7xd ...bixbx mobb troynbx m bxxs pbs bai sntmbxi snxsbxi yupbx xxn yxm bxysbx bpxbx
ix bxaxx 'xai îxob 'xm bip 'xai rami nnn îx nnîwi m® 'xu 'bxnn xb ixpnxxbx jn nsxbx mm
.pos: xox ixmi i7xp bïixi moxbDbb mbiobx n'bp'vbx coxubxa pin ix ...xm posib snmx

14 Comme le montre Strauss dans ce passage, ainsi que dans I, 81, les lois rationnelles
désignent des modes de convention ou de religion inventés par les philosophes (ici) ou par des
hommes affirmant avoir eu une révélation divine qu'ils n'ont pas eu. Ces lois sont rationnelles
car elles ont pour origine l'intellect humain et non la révélation divine.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 9

Dans un autre passage du Kuzari (IV, 19), le rabbin exprime la même
idée, à savoir que les actions du philosophe ne représentent qu'un chemin
menant à l'expression de ses principes de morale, qui ont pour seul but de
l'aider à accéder à la perfection intellectuelle. Les chercheurs modernes

ayant analysé cette question ne sont pas d'accord quant à l'interprétation
de la loi rationnelle dans le Kuzari. Selon Kreissei, R. Halevi décrit les

philosophes d'une manière négative, n'exposant pas leur opinion de façon
appropriée car la morale des philosophes leur interdit de faire des actes
immoraux (comme une bande de brigand) qui selon R. Halevi pourront
être justifiés par l'éthique des philosophes. Au contraire, selon Strauss et
Silman, cette description de l'opinion des philosophes par R. Halevi correspond

effectivement à l'optique des philosophes aristotéliciens qu'il
critique.

Ce débat entre les chercheurs modernes touche essentiellement la
controverse sur la doctrine aristotélicienne du juste milieu.15 Strauss et Silman
interprètent Aristote comme un relativiste moral alors que Kreisel le voit
comme un tenant d'une morale naturelle identique pour toute l'humanité.
Selon certaines interprétations d'Aristote, le juste milieu change toujours
selon les circonstances, éliminant ainsi toute possibilité de loi naturelle
unique, alors que d'autres commentateurs16 affirment qu'il n'existe qu'une
seule loi, se trouvant partout, naturelle et obligatoire.17 Sans entrer dans le

15 Sur la doctrine du juste milieu voir Ethique a Nicomaque II (surtout chapitres 6-9); III;
IV; V. Il existe de nombreuses recherches modernes sur ce sujet, par exemple : Urmerson,
James : Aristotle's Doctrine of the Mean, in: American Philosophical Quarterly 10 (1973), 223-
330; CURZER, Howard : A Defense ofAristotle's Doctrine of the Mean, in: Ancient Philosophy
16 (1996), 129-138; KOHEN, Glen : The Archer and Aristotle's Doctrine of the Mean, in: Peitho

- Examina Antiqua 3 (2012), 155-167. Ces auteurs défendent cette théorie contre les critiques
de HURTHOUSE, Rosalind : A False Doctrine of the Mean, in: Proceeding of the Aristotelian
Society, new series 81 (1980-1981), 57-72; LOSIN, Peter: Aristotle Doctrine of the Mean, in:
History of Philosophy Quarterly 4 (1987), 329-341. En dehors de ce débats voir aussi :

Hardie, William Francis Ross : Aristotle's Doctrine that Virtue is a "Mean", in: Meeting of the
Aristotelian Society (1965), 183-204; OATES, Whitney : The Doctrine of the Mean, in: The
Philosophical Review 45 (1936), 382-398 qui explique les sources de cette théorie chez Platon
et les Phytagoriens.

16 BROWN, Lesley : What is the "mean relative to us" in Aristotle's Ethic, in: Phronesis 42
(1997), 77-93. Selon cette chercheuse, le juste milieu est un pour tous les hommes, le même,
comme le but final du genre humain, et chaque homme agissant différemment est donc plus
ou moins proche du juste milieu.

17 Dans l'Ethique a Nicomaque V, 7, se trouve une phrase pouvant être comprise de
différentes manières. Après avoir dit que les lois naturelles étaient partout les mêmes et que
les lois ou constitutions (tcoXiTetai) changeaient et n'étaient donc pas naturelles, Aristote
dit : àXXù gia pôvov 7tctvtaxoù Katà (fniaiv f| àpiarq ou dans la traduction française de
Thurot : « mais il n'y en a qu'une seule qui soit partout conforme à la nature, et la
meilleure » (la traduction française de B. Saint-Hilaire, revue par A. Gomez-Muler donne:
« bien qu'il n'y en ait qu'une seule qui qui soit partout naturelle, et c'est la meilleure ». A mon
avis, la traduction ancienne de Thurot rend mieux le texte grec dans son manque de clarté.

Cette phrase peut être comprise comme disant que dans chaque endroit différent existe
une constitution différente étant la meilleure. La constitution des apaches étant la meilleure



ÎO Shalom Sadik

débat concernant l'opinion d'Aristote et de ses commentateurs et traducteurs

arabes, il est évident que R. Halevi a compris, que pour Aristote, le
juste milieu change complètement selon les circonstances. C'est pourquoi
une association de brigands peut elle aussi vivre selon les lois rationnelles,
incluant le juste milieu.18

Strauss bien qu'affirmant que R. Halevi interprète de façon judicieuse
l'opinion des philosophes, pense que ce dernier considère le relativisme de
la morale des philosophes comme un élément négatif. En effet, si R. Halevi
affirme qu'une association de brigands peut obéir à des lois rationnelles,
cela prouve que ces lois n'ont rien de commun avec la morale. La morale
dépend donc, selon Strauss, de la révélation divine car l'intellect humain
est incapable de la découvrir. Cet intellect peut au mieux établir une liste
de lois fonctionnalistes permettant à toute société de continuer d'exister
(même à une association de brigand).

Dans ces deux optiques, la relativité de la morale apparaît donc comme
blâmable selon R. Halevi. Mais étant donné que ce dernier accepte lui
aussi la souplesse des lois politiques, y compris celles faisant partie de la
loi révélée, il est possible de démontrer que ces deux approches sont
erronées.

Loi sociale de la Torah

Dans le paragraphe IV, 19 du Kuzari, R. Halevi résume une nouvelle fois la
différence entre les lois rationnelles des philosophes et la loi révélée. Ce

passage se situe après la célèbre distinction faite par R. Halevi entre le
Dieu d'Abraham et le Dieu d'Aristote. Le Dieu d'Aristote est la cause
première du monde et assure son existence, mais il n'a aucune relation
personnelle avec les êtres humains. Dieu est donc indifférent à leur action. Au
contraire, le Dieu d'Abraham accorde de l'importance aux pratiques
humaines, les voit et rétribue les hommes selon leurs bonnes et mauvaises

pour les apaches et celle des japonais pour les japonais. Ces deux constitutions étant égales
du point de vue objectif.

La phrase peut aussi vouloir dire qu'il existe une constitution étant naturelle partout,
cette constitution étant la meilleure de toutes. Dans ce cas, il existera un critère objectif
permettant de comparer la constitution des apaches à celle de japonais pour voir laquelle
sera la meilleures.

A mon sens, la première interprétation est la seule à être cohérente avec le reste de ce
chapitre de l'Ethique. Nous verrons que ces deux manières d'interpréter ce texte auront
beaucoup d'influence sur les différentes interprétations de la primauté de peuple juif

Sur les diverses interprétations de ce texte voir : YACK, Bernard : Natural Right and
Aristotle's Understanding ofJustice, in: Political Theory 18 (1990), 216-237. Ce chercheur
résumé les différentes interprétations de ce passage et critique les chercheurs attribuant une
doctrine de loi naturelle à Aristote. Pour une autre interprétation voir : VON LEYDEN, William :

Aristotle and the Concept of Law, in: The Journal of the Royal Institute of Philosophy 62
(1967), 1-19.

18 Kuzari II, 48.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari il

actions, créant ainsi une relation personnelle entre l'homme et Dieu. Les

hommes aiment le dieu d'Abraham et sont prêts à sacrifier leur vie pour
lui.19

A la question du roi des Kazars lui disant que les philosophes pratiquent
l'ascétisme et accordent de l'importance à leurs actions, le rabbin répond :

Traduction :

« Le Rabbin : Mais moi, ce que j'ai exposé c'est l'article fondamental de leur
croyance. Ils professent que l'homme ne trouve sa félicité suprême que dans
la science spéculative... Cela ne peut se réaliser qu'en consumant son
existence dans la recherche et la réflexion perpétuelle et ne peut s'accomplir en
s'absorbant dans les préoccupations de ce bas monde... Lorsque l'homme est

parvenu au suprême degré de la connaissance qu'il recherche, ce qu'il fait lui
importe peu... Mais ils ont ordonné de pratiquer le bien et défendu le
répréhensible parce que c'est plus convenable, ou plus excellent et pour imiter

Dieu qui a disposé les choses suivant l'ordre le plus juste. Ils ont produit
des lois politiques20 qui ne contraignent pas mais comportent des exceptions
pour les cas de force majeure. Mais tel n'est pas le cas de la Loi révélée, sauf
dans ses règlements politiques pour lesquels la science légale précise ce qui
est susceptible ou non de dérogation ».21

Dans la presque totalité de ce passage, R. Halevi critique effectivement les

philosophes. Le rabbin décrit les philosophes comme ils ont été dépeints
dans le premier paragraphe du Kuzari. Les philosophes n'accordent de

l'importance qu'à l'étude des sciences spéculatives. Leur ascétisme n'a pas
d'importance en soi mais uniquement comme un moyen de parvenir à la

jonction avec l'intellect agent. C'est pourquoi les lois politiques 'm O'axpVx

nxox'o) élaborées par les philosophes ne sont pas péremptoires et
comportent des exceptions. Les philosophes peuvent adapter leurs actes aux
exigences pratiques, l'important étant de conserver les principes de morale
leur permettant d'accéder à l'intellect agent. L'un des principes mentionnés

par R. Halevi est l'imitation de Dieu, ayant tout créé selon l'ordre le
plus juste. Si par exemple, un philosophe comprend que son ascétisme nuit

19 Sur ce sujet voir la fin du Kuzari IV, 16. Sur l'amour de Dieu dans le Kuzari voir.
LASKER, Daniel : Love of God and Sanctification of the Name according to Rabbi Judah Halevi
and Maimonides, in: Ehrlich, Uh/Kreisel, Howard/LASKER, Daniel (eds) : By the Well: Studies

in Jewish Philosophy and Halakhic Thought Presented to Gerald J. Blidstein. Beer Sheva :

The Bialik Institute 2008, 293-302 (Hebreux).
20 Ici je me suis un peu éloigné de la traduction de Touati traduisant nxox'O 'm O'axuVx

par « des lois politiques » et non « des lois, règles ».
21 Kuzari IV, 19 page 171 de la traduction française. Original Judéo-arabe:
...'-ituVx aVyVx in NMR ixo:xVV 'ispVx mxyoVx jx onrn'py Vxx m nVp nVx jx 'Va -nnVx Vxp

lxo:xVx Vxn 'iras ....x'nVx Vîw ya on' xV xxn aaaVx axvn nraVx 'd aayVx xioxa xVx an' xV xim
aa:aVx p xin:i qnyaVxa xnax pV ...Vay xaa '?xa' xVs dVïVx jb naiVaaVx n'xsVx -|Vna xaVxy

'm o'axnVx xuroxs nVxxVx pnoVx 'Vy naxVx yxi 'Y?x pVxaVxa mtwiVxi VxsxVxi 'VixVx pnaa
'o pan ip ri'ox'D xnx 'o xVx -f?ia nynipVx o'Vi rrrra ruxa jx xVx xna 'jrwoa pV natxV tj nxox'o
...nVann' xV xai xinnoxVx Vanrp xa 'y-itzPx aVyVx



12 Shalom Sadik

à sa santé et l'empêche de progresser dans ses études, il doit arrêter d'être
ascétique, du moins jusqu'à que son état s'améliore. De même si un philosophe

voit une injustice à laquelle il peut remédier, il devra le faire pour
imiter la justice divine.

R. Halevi oppose effectivement la relation des philosophes aux actions
pratiques venant de la philosophie aux liens qui existent entre la religion
révélée (rtwwbx) et les actes provenant d'elles. La loi révélée oblige les

croyants à adopter des comportements qui sont importants par eux-mêmes
et pas seulement comme moyens de parvenir à un autre but. Comme R.

Halevi l'a mentionné, tant dans les dires du rabbin que dans ceux du Kuzari,
les adeptes des religions révélées sont prêts à mourir pour ne pas
enfreindre leur loi.22 Cette disposition à mourir en martyre provient de leur
amour pour Dieu ainsi que de la conscience qu'ils ont d'être perpétuellement

vus par Dieu et soumis à sa providence.
Mais R. Halevi mentionne dans la dernière phrase de ce texte une

exception très importante qui place tout ce passage dans un contexte diffèrent.
Ces paroles ne semblent pas avoir été suffisamment approfondies par les

chercheurs ce qui mène à une interprétation de R. Halevi encore plus
éloignée de l'optique des philosophes que ce qu'elle n'est effectivement.
Dans la dernière phrase de ce paragraphe, R. Halevi mentionne que la partie

politique23 (rrox'o xnx) de la loi révélée comporte elle aussi des exceptions.

L'interprétation juridique de la bible, qui fonde une règle de

conduite pratique, Halacha dans le judaïsme, décide ce que doit faire le

croyant dans de pareils cas exceptionnels.
Cette dernière phrase diminue de beaucoup le fossé séparant l'opinion

des philosophes de celle de membres des religions révélées. Car ces
derniers ne sont plus obligés de pratiquer des actes dictés par leurs religions
dans toutes les conditions, dans le domaine de la politique, au sens large
du terme comprenant l'éthique.

Pour mieux comprendre la place de la politique et des lois sociales dans
la religion révélée, il faut se tourner vers deux passages importants du
deuxième et du début du troisième livre du Kuzari. Au début du troisième
livre, R. Halevi décrit comment la volonté de l'homme pieux parvient à

dominer le reste de ses facultés et le prépare à servir Dieu.24 Ensuite, l'auteur

définit les différentes bonnes actions (nrftxx'ax VxaxxVx). Il fait la
différence entre les œuvres sociales (rrox'WX PxmxPx) ou lois rationnelles
(rrPpvPx D'axiaux) qui sont opposé aux lois divines (rrnxPxPx). Les lois
sociales et rationnelles étaient connues avant la révélation alors que les lois

22 Sur ce sujet voir SlLMAN : Philosopher and Prophet, 237-239.
23 D'habitude traduit par « social ».
24 Kuzari III, 3-5.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 13

divines découlent de la révélation. Le but des lois divines est de définir la
relation avec Dieu et elles dépendent donc uniquement de la révélation.25

R. Halevi continue en disant que les principes (xnrmn) des lois sociales
rationnelles sont connus de tous alors que leurs modalités (xrnnpn) ne
sont accessibles que par la révélation divine. Il est aussi important de noter
que les lois divines ne peuvent en aucun cas contredire la raison. Elles

occupent une sphère qui est supérieure à la sphère de la raison, sans pour
autant être en opposition avec elle.

Dans le paragraphe II, 48 R. Halevi explique quelle est la relation entre
les lois rationnelles et les lois divines :

Le Rabin :

« Ces obligations-là et celles qui leur ressemblent sont des lois rationnelles ;

elles constituent les préambules et les préliminaires de la loi divine, sur
laquelle elles ont une antériorité naturelle et temporelle. Pour gouverner quelque

collectivité humaine que ce soit, on ne peut manquer de les faire
observer... ».2é

Dans la suite de ce passage, R. Halevi ajoute que même une association de

brigands a besoin de règles commandant la relation entre ses membres.27 Il
accentue aussi la priorité des lois rationnelles sur les lois divines. Les lois
divines font des juifs un peuple particulier qui est uni au divin. Mais ces
dernières ne peuvent leurs être appliquées que si les juifs respectent les lois
sociales obligeant toutes les sociétés humaines.28

Les lois rationnelles, aussi appelées sociales ou politiques, représentent
donc la base des devoirs des juifs. Elles sont prioritaires sur les lois divines
car elles s'appliquent aux juifs en tant qu'hommes, alors que les lois di-

25 R. Halevi donne des exemples de lois sociales, rationnelles (obligées par l'âme) et
divines dans le paragraphe III, 11. Les lois divines sont les lois des sacrifices.

25 Kuzari II, 48. Page 67. Original Judéo-arabe:
nmpna rrrixb'xbx nyntr'?'? nznpaftxi rrom^x 'm rrtpy1?« crax-nbx 'n undraw ma narî7x "?xp

.'un on:1?!* ja roio nmm 'x nox'o 'D «nia m îxar^xai srao'na xn1?

27 Strauss se base sur le fait que R. Halevi se sert du même terme judéo-arabe CBXU'PX

n'VpS'PX) pour parler des lois des philosophes, ainsi que des règles de la bande de brigands. A
son avis, Halevi pensait que les lois rationnelles ne pouvaient amener à la morale sans la
révélation divine. Cette interprétation de ce passage me semble très problématique. R. Halevi
y affirme que ces mêmes lois rationnelles sont les préliminaires de la loi divine. Il est vrai
que la révélation révèle aux juifs les meilleures modalités de ces lois. Mais les principes de

ces lois restent les mêmes et sont donc positifs. A mon avis, le seul but de l'exemple de
l'association de brigands a pour but de montrer que toutes les associations d'humains ont
ces lois morales comme base. Si une communauté cesserait de les pratiquer, comme les juifs
à l'époque des prophètes, elle se décomposerait. Cela ne veut, bien sûr, pas dire que des
brigands sont des gens moraux. Le problème se trouve dans leurs rapports avec ceux qui sont
en dehors de leurs associations.

28 Selon R. Halevi, les prophètes réprimandent les israélites en leurs disant que Dieu ne
demande que la justice pas pour annuler les lois uniquement divines Leur but est d'accentuer

la priorité des lois sociales, que les Israélites ne respectaient pas, sur les lois divines,
qu'ils respectaient.



H Shalom Sadik

vines ne les obligent qu'en tant que juifs. Un bon juif ne peut être un mauvais

homme, il doit d'abord être juste avant de devenir pieux.29 La source
de la morale, des règles sociales et politiques est l'intellect humain.30 Ces

règles, y compris celles de la loi révélée, restent donc sujettes à la critique
rationnelle et peuvent changer en fonction des conditions extérieures
selon la décision rationnelle du législateur, c'est-à-dire du décideur de la ha-
lacha (pois) en ce qui concerne le judaïsme.31

La Torah renferme deux catégories distinctes de lois, les lois sociales et
les lois divines. Les lois sociales des juifs remplissent les mêmes fonctions
que les lois sociales des autres nations. La manière de les appliquer est
révélée par Dieu. Mais même après cette révélation, la différence entre les
lois sociales et divines subsiste car leur but est différent. Lorsque Dieu
ordonne que le voleur paye le double de son vol, il le fait pour maintenir la
justice. Quand Dieu impose la circoncision32, le but de cette loi est de

mettre en évidence la relation avec le divin. La révélation divine aide à

mieux comprendre la justice mais ne transforme pas la justice en obligation

divine. La justice demande des engagements au juif en tant qu'être
humain, défini en premier lieu par son intellect, alors que la circoncision
ou les sacrifices ne l'astreignent que comme juif voulant s'unir au divin
d'une manière dépassant le rationnel.

Les lois sociales de la Torah comportent par définition des exceptions
car leur but est la justice. Toute règle rencontre des cas inhabituels qui la
contredisent. Etant donné que le seul but des lois politiques ou sociales de
la Torah réside en la justice, de tels cas sont pris en compte par la
législation religieuse qui permet par définitions des exceptions. Par exemple, la
loi oblige d'obéir à ses parents. Malgré la règle générale affirmant qu'un
enfant doit obéir à ses parents, si l'un des parents ordonne à son fils d'exécuter

une action injuste, celui-ci sera dispensé d'exécuter ces ordres car
l'obligation de respecter ses parents à la justice pour unique but. Au
contraire, l'obligation de respecter le Shabbat n'a pas pour but l'amélioration
de la vie de famille et de l'étude.33 Si une personne voit que le Shabbat nuit
à sa vie de famille ou à ses études, il ne peut arrêter de respecter cette loi

29 Selon R. Halevi les commandements de la Torah et la loi ne peuvent contredire la
raison (Kuzari, I, 67, 89).

30 Kuzari, I, 35.
31 Sur la manière dont les sages prennent des décisions juridiques voir Kuzari III, 49.
32 Sur la circoncision voir Kuzari III, 7.
33 R. Halevi donne plusieurs raisons rationnelles aux lois divines, par exemple Kuzari II,

26; III, 7-10. Mais il explique que ces raisons rationnelles ne sont que secondaires alors que
le vrai but des lois divines est de cultiver la relation avec le divin. La manière dont le divin
s'attache à l'humain est par définition supérieure à l'entendement humain (II, 26). De
manière générale, la foi pure est supérieure au rationnel qui peut aider pourtant à prouver la
vérité de la foi (Kuzari V, 1).



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 15

divine, dont le but, le développement d'une relation avec le divin, dépasse
l'entendement humain.34

La loi de la Torah comprend deux sortes de commandements différents,
d'une part, les lois sociales de la Torah qui assurent, comme les lois des

philosophes, le bon fonctionnement de la société et d'autre part les lois
divines qui permettent l'union avec le divin. Les premières correspondent à

la morale des philosophes et n'ont qu'un but pratique. Elles sont soumises,

y compris d'après la Torah, à la critique rationnelle. Ces lois peuvent donc
changer au gré des conditions extérieures. Les lois divines, au contraire,
traitent d'un domaine qui, par définition est surnaturel,35 et est donc en
dehors de la capacité critique de la raison.36

R. Halevi ne croit pas en une morale naturelle révélée, qui serait
supérieure à la morale rationnelle des philosophes. La différence entre les lois
morales des philosophes et celles de la Torah concernent uniquement les
modalités de ces lois. La révélation divine dévoile les meilleures modalités
d'application, celles que les philosophes ne peuvent découvrir par leur seul
intellect. Les principes de ces deux morales sont les mêmes. Elles ont pour
but la justice et ne dépassent pas leur rôle social. L'opinion de R. Halevi
concernant l'importance intrinsèque des actes ne concerne que des lois
divines.

La preuve des lois divines

La morale de la Torah fonctionne de la même manière que la morale des

philosophes. La différence entre la loi juive et celle des philosophes réside
essentiellement dans les obligations religieuses ayant pour but de
développer la relation entre le peuple juif et le divin. R. Halevi démontre également

le besoin de la révélation, qui dévoile à l'homme les actions lui
permettant de s'attacher au divin.37

R. Halevi ne pense pas qu'il existe une preuve rationnelle pour amener
à pratiquer les commandements développant la relation entre l'homme et
le divin. Le divin est supérieur à l'entendement humain, il ne peut, par
définition, être compris rationnellement. R. Halevi apporte cependant des ar-

34 II y a des cas extrêmes oû une loi divine peut aller à l'encontre de la justice. Par exemple
une femme dont deux enfant sont morts suite à leur circoncision est exempte de circoncire
ses autres enfants.

35 Sur cette question voir par exemple Kuzari I, 79, 98, II, 34, 51, 60, III, 23-28, 37, 41, 49,
53, 60, IV, 3; V. 20. SlLMAN : Philosopher and Prophet, 130-134; 232-237. Sur les sources
Ismaélites du divin de R. Halevi voir KRINIS, Ehud : God's Chosen People - Judah Halevi's
'Kuzari' and the Shï ï Imam Doctrine. Turnhout : Brepols 2011.

36 Exceptés les cas qui contrediraient la justice même.
37 Etant donné que ce sujet a été traité par de nombreux chercheurs comme Silman et

Krinis.



i6 Shalom Sadik

guments non rationnels mais d'ordre empirique38 pour démontrer l'existence

d'une sphère supérieure à celle de la raison.
Il débute son livre par le rêve expliquant au roi des Kazars que « son

intention est agréé par Dieu et non ses actions. »39 Le rêve établit comme
principe de base du débat l'existence d'actions voulues par Dieu sans
rapport avec leur intention et leur influence sociale. Ce point se retrouve à
plusieurs reprises dans le courant du livre. C'est par l'affirmation de sa conviction

qu'il existe des actes plaisant à Dieu, que le roi repousse le
philosophe.40 Cette conviction n'est pas seulement la sienne mais aussi celle de

tous les juifs, musulmans et chrétiens. Le fait que l'immense majorité des
hommes aient cette conviction montre qu'elle est vraie, selon R. Halevi.
Comme le fait que tous les hommes s'accordent sur l'existence des
miracles.41

R. Halevi essai donc de démontrer empiriquement qu'il existe un
élément supérieur à la raison. Cette conviction acceptée, R. Halevi se doit de

démontrer que les lois des juifs sont supérieures à celles proposées par les
autres religions.42

R. Halevi développes deux types d'arguments pour démontrer la
supériorité de la religion juive. En premier lieu, les miracles réalisés pour les

enfants d'Israël sont les seuls qui ont été accomplis devant un public très
nombreux. Ils sont donc les seuls dont l'authenticité ne peut laisser place
au doute. C'est pourquoi l'humanité toute entière les reconnaît et qu'ils
doivent être acceptés comme des faits.43 Ensuite, la religion juive comporte
moins de difficultés rationnelles que les autres religions, en particulier, le
christianisme. Cette optique se retrouve dans la réponse du roi des Kazars
au Chrétien :

38 Sur ce sujet voir SlLMAN : Philosopher and Prophet, 154-160 ; Ravitzsky, Aviram : Did
the King of the Khazars Understand the Meaning ofJudaism, in: Peamim 153-154 (2018), 105-
130 (Hébreux), affirme que le roi des Kazars ne peut assimiler ses preuves empiriques venant
de l'histoire juive.

39 Kuzari I, 1. Dans l'original Judéo-arabe:
.'ma ri -fray pb rfrfrx to irna -pn
40 Kuzari I, 2. Sur la conviction de l'existence d'actes développant une relation avec Dieu

voir aussi Kuzari II, 49; 98-99; II, 14-17; III, 7-11; SlLMAN : Philosopher and Prophet, 130-134;
232-237.

41 Par exemple Kuzari I, 9, 19-43; 83-87; 98-99, V, 20. Sur la question de la relation qui
existe entre Dieu et le monde voir aussi SlLMAN : Philosopher and Prophet, Pp. 167-180.

42 Sur l'opinion de R. Halevi sur l'Islam et le Christianisme voir Lasker, D. : Proselyte
Judaism, Christianity and Islam in the Thought ofJudah Halevi, in: Jewish Quarterly Review
81 (1990), 75-91. Dans cet article, Lasker affirme aussi que la religion des gentils convertis au
judaïsme est selon R. Halevi très différente de la religion des juifs de souches. La religion des

convertis est sous certains aspects plus proche de la religion des membres des autres
religions monothéistes que de celle des juifs de souche. Sur la relation spéciale entre la divinité
et le peuple juifvoir Silman : Philosopher and Prophet, 216-231.

43 Sur ce sujet voir par exemple Kuzari I, 9-43; 83-87.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 17

« Ta croyance ne fait pas de place à la raison, qui en rejette la plupart des
articles. Or. Quand la réalité d'un phénomène est avérée à la perception et à

l'expérimentation et qu'elle est entièrement admise par l'esprit au point qu'il
n'est plus libre de croire autre chose que ce qui a été établi, la raison s'ingénie,

dans sa subtilité, à fournir une explication rationnelle de ce qui d'abord
semblé irrationnel...44 Quant à moi, je ne me sentirai pas l'âme apaisée en
acceptant les doctrines que tu as exposées parce qu'elles sont trop nouvelles
pour moi et que je n'ai pas été élevé dans ces doctrines. Force m'est donc de
les soumettre à un examen approfondi ».45

Dans ce passage le roi des Kazars atteste premièrement que la raison
(ox'pp) rejette les doctrines du chrétien. Il fait surtout allusion aux dogmes
de la trinité, de l'incarnation et de la naissance virginale de Jésus. Mais
ensuite, il affirme que s'il avait considéré ces croyances comme des faits
indéniables, sa raison aurait été forcée de leur trouver des justifications rationnelles.

S'il avait été élevé en tant que chrétien, il aurait vu ces dogmes
comme des vérités impossibles à renier et leurs aurait trouvé des justifications

rationnelles. Mais comme il n'a pas été éduqué de la sorte, le roi de
Kazars se voit obligé de soumettre ces dogmes à la critique de sa raison.
Cette critique amène à la négation des doctrines chrétiennes.

Selon R. Halevi, la raison n'affirme pas clairement ce qui est vrai ou faux.
Il existe des cas limites que la raison refuse a priori mais se doit d'accepter
lorsqu'ils sont vus comme des faits. La vérité empirique elle-même n'est
pas une notion totalement objective. Selon l'éducation reçue, on accordera
un crédit diffèrent aux mêmes récits et aux même dogmes.46

R. Halevi affirme par la suite que l'existence du surnaturel est un
élément que nul ne peut nier car il a la conviction intime que Dieu accorde de

l'importance à certaines actions, ainsi qu'aux miracles faits aux enfants
d'Israël. Ces deux faits empiriques peuvent être expliqués sans les dogmes
spécifiques au christianisme, qui sont particulièrement difficiles à
appréhender de manière rationnelle, le roi des Kazars n'a donc aucune raison de
reconnaître l'authenticité de ces dogmes.

44 Ici R. Halevi dit que les scientifiques font de même. Après avoir été confronté à un
qu'il aurait pensé impossible, avant de l'avoir vu, les scientifiques créent de nouvelles théories.

Ces nouvelles théories incluant les faits qu'ils ne peuvent plus réfuter après les avoir
rencontrés.

45 Kuzari I, 5, 7. Original Judéo-arabe:
ids' 'un nmirbxi jx'sPx nx xnx pb .xbsbx xtn -insx ist oxphx bs ox'pV? Pxia xinn ob

"l1?7 aap' 'un notfn ox'pbx bs bnn mis nx xa tï nxpnsx 'D nnmia tu xVi obpbx saxiaa
xxpnoxPxi xn's xisix obix nbs nxno 'üb1 naxbx mn biapb osbx to 'nix xb xixi ....nsonoaPx
,bs 01x1

46 Une critique moderne ou philosophe du Kuzari aurait probablement avancé que
l'éducation religieuse, bien que païenne, du roi des Kazars a biaisé son intellect. De même que
l'éducation des chrétiens les entrainent à accepter les faux dogmes chrétiens. Seule son
éducation religieuse l'amène à avoir la conviction intime que Dieu demande la pratique de
certaines actions, ainsi qu'à accepter l'existence du surnaturel.



i8 Shalom Sadik

R. Halevi affirme que l'analyse rationnelle du roi des Kazars confirme la
véracité du judaïsme et prouve la fausseté du christianisme. Le roi voit
comme un fait l'existence du surnaturel et comprend que l'accomplissement

de certaines actions permet à l'homme de s'attacher à la divinité. Le

judaïsme est, selon R. Halevi, la religion permettant d'expliquer l'existence
du surnaturel avec le moins de difficulté rationnelle. Le roi des Kazars,
comme un juge équitable, se doit donc de reconnaître d'une part l'existence

du surnaturel et de l'autre la supériorité des interprétations juives
sur les exégèses chrétiennes, éléments qui l'ont amené à sa conversion au
judaïsme. Il est important de noter que la supériorité rationnelle du
judaïsme est purement relative. Toutes les religions présentent certaines
difficultés rationnelles dans leur explication du surnaturel, mais la religion juive
en montre moins que le christianisme.47

Conclusion : deux catégories de morale naturelle chez R. Halevi

Selon R. Halevi, il existe deux sortes de morale naturelle correspondant à

deux différent types de commandements de la Torah. Elles sont naturelles
dans un sens différent du terme. La morale rationnelle est naturelle au sens
minimum du terme. Ces lois rationnelles sont les lois que chaque société
se doit de pratiquer pour permettre sa survie. Etant donné que l'homme a

besoin de vivre en société, ces lois sont donc naturelles dans le sens où
l'homme ne peut survivre sans elles. La Torah adopte cette morale rationnelle.

Ces lois n'ayant qu'un aspect pratique, la Torah accepte leur relativité

et leurs changements au grès des conditions extérieures. La révélation
ne rajoute que les mesures techniques qui accompagnent ces lois,48 qui
elles aussi sont soumises aux changements extérieurs. En ce qui concerne
les lois rationnelles, la Torah est donc pratiquement semblable aux autres
législations et religions.49

La supériorité du judaïsme sur les autres religions et législations réside
dans les lois permettant aux juifs de s'unir au divin. Ces lois sont naturelles
dans un autre sens du terme. Le judaïsme est la religion expliquant au mieux
les données empiriques ayant trait au surnaturel, tels que les miracles ou
la conviction intime de certains que leurs actions peuvent les attacher au
divin, avec le minimum de difficulté rationnelle. Une analyse naturelle et

47 De plus nous avons vu que les miracles du judaïsme sont les seuls dont l'authenticité
peut être prouvée à un juge équitable.

48 Par exemple qu'un voleur doive payer le double de son vol.
49 Ma conclusion est donc contraire à celle de Strauss qui affirme que R. Halevi critique

la morale rationnelle. A mon avis il ne la critique pas mais l'adopte avant de la dépasser.
Strauss expose son opinion comme étant le sens ésotérique du Kuzari. A propos du débat
concernant l'ésotérisme dans le Kuzari voir Ravitsky note 37. Dans cette note, Ravitsky
critique l'interprétation du début du Kuzari qui soutient l'existence d'un niveau ésotérique
dans cette œuvre.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 19

empirique du monde devrait amener, selon R. Halevi, à la conversion au
judaïsme.50

Selon R. Halevi, la Torah correspond donc à la loi naturelle car, d'une
part, elle intègre les lois rationnelles et d'autre part elle est la démonstration

la plus achevée de l'analyse de données empiriques que l'homme puisse
appréhender.

L'opinion développée par R. Halevi permet de comprendre les
différentes optiques concernant les changements des pratiques religieuses au
cours des âges, une question devenue particulièrement pertinente à

l'époque moderne. La différence que R. Halevi crée entre, d'une part les
lois dont la mission est de permettre aux hommes de s'unifier au divin et
d'autre part les lois dont le but est social, peut expliquer pourquoi il est
important de modifier les lois sociales suivant l'évolution de la société
alors que les lois divines doivent rester inamovibles. Cette opinion est bien
entendu critiquée en premier lieu par les penseurs affirmant que toutes les

lois sont sociales comme le dit Maimonide.51 Selon ces derniers, toutes les
lois sont susceptibles de changer bien qu'il faille vérifier si la reforme
proposée sera positive ou négative pour la société. D'autres philosophes
soutiennent que toutes les lois sont divines ou ne peuvent être comprises par
le rationnel humain et n'ont donc pour but que de servir Dieu. Selon eux,
il est complètement impossible d'effectuer quelque changement soit-il
(dans la pratique religieuse).

50 Le Kuzari prône donc la supériorité philosophique du Judaïsme sur les autres
religions, contrairement à l'opinion de Kreissel sur ce sujet.

51 Sur ce sujet voire Guide des Perplexes III, 25-48.



20 Shalom Sadik

Résumé
Le débat concernant l'opinion de R. Halevi au sujet de le moral a commencé
avec un important article de Leo Strauss. Dans cet article je tente de démontrer,

en opposition avec la position de Strauss, que R. Halevi divise les lois de
la Torah en deux partis distincts : La première correspond aux lois
rationnelles, et n'est pas différentes des lois des autres nations. La deuxième
n'appartient qu'aux juifs et son but est de développer une relation surnaturelle

avec le divin. R. Halevi avance des preuves empiriques pour affirmer le
besoin de cette deuxième partie de la loi.

Abstract
The debate concerning R. Halevi's opinion on Morality begins with an

important article on this subject by Leo Strauss. In this article, I try to show,
against the position of Strauss, that R. Halevi thought that the Law of the
Torah has two parts. The first one corresponds to rational law and does not
differ than the rational law of the other nations. The aim of his law is only
politic. The second is only Jewish and his aim is to build a relation to the
divine. R. Halevi gave some empiric prooffor the need on the second kind of
Law. According to his explanation Jewish Law is the best (philosophically
and rationally) explanation to supernatural event that are empirically proved.


	Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari

