Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 68 (2021)

Heft: 1

Artikel: Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari
Autor: Sadik, Shalom

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SHALOM SADIK

Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora
dans le Kuzari

La relation entre la loi naturelle, ou morale naturelle, et la loi révélée de-
meure 'une des questions fondamentales de la philosophie religieuse et de
la philosophie juive, en particulier. Cette question a soulevé beaucoup
d’attention dans la recherche moderne.! Ce sujet est également I'un des pi-
vots de la pensée de Rabbi Judah Halevi (1075-1141), telle qu’elle est ex-
posée dans son livre, le Kuzari. La maniére dont le sujet est traité dans cet
ouvrage permet de mieux comprendre la place de l'intellect dans la pensée
de R. Halevi, ainsi que son optique vis-a-vis des autres religions révélées.
L’intérét pour I'approche de la morale naturelle par R. Halevi a été
soulevé par un article de Leo Strauss? ou il affirme que R. Halevi définit la

1 Sur ce sujet voir par exemple : SAGI, Avi: Judaism Between Religion and Morality
(Hebrew). Jerusalem : Kibutz-poalim 1998; DAVID, Josef: Maimonides, Nature and Natural
Law, in: Journal of Law, Philosophy and Culture V (2010), 67-82; NOVAK, David : Natural Law
in Judaism. Cambridge : Cambridge University Press 1998; FOX, Marvin : Maimonides and
Aquinas on Natural Law, in: Dine Israel III (1972), v-xxxvi; NEWMAN, Louis : Past Imperatives:
Studies in the History and Theory of Jewish Ethics. New York : State University of New York
Press 1998, 17-138; FAURE, José : The Reason for the obligation to keep the commandments
according to Maimonides, in: Tarbiz 38 (1969), 43-53 (Hebrew); Un des problémes majeurs des
études traitant de cette question dans le judaisme en général est que leur auteur essai de
présenter le judaisme comme ayant une optique unique, correspondant a l’optique
personnelle de I'auteur. Pour des études plus centrées sur la philosophie médiévale voir :
MELAMED, Abraham : Natural Law in Medieval and Renaissance Jewish Political Thought, in:
Daat 17 (1986), 49-66 (Hebrew); SCHWARTZ, Dov : Ethics and Asceticism in Medieval Jewish
Philosophy, in: SAGI, A./STATMAN, D. (eds) : Between Religion and Ethics. Ramat-Gan : Bar-
llan University Press 1993, 185-208 (Hebrew); JONATHAN, Jacobs : Law, Reason, and Morality
in Medieval Jewish Philosophy. Oxford : Oxford University Press 2010.

Pour I'analyse de cette question en comparaison avec la pensée chrétienne, voir entre
autres : SAGI, Avi/STATMAN, Daniel : Religion and Morality. Amsterdam : Rodopi 1995, espe-
cially 157-221; SCHWARTZ, Yossef : Divine Law and HUMAN Justification in Medieval Jewish-
Christian Polemic, in: LUTZ-BACHMANN. M./FIDORA, A./WAGNER, A. (eds) : Lex und Ius: Beitrdge
zum Grundlegung des Rechts in der Philosophie des Mittelalters und der Frithen Neuzeit.
Stuttgart/Bad Cannstatt : Frommann-Holzboog 2010, 121-147.

2 STRAUSS, Leo : The Law of Reason in the Kuzari, in: Proceedings of the American Aca-
demy for Jewish Research 13 (1943), 47-96. A été republié dans : Persecution and the Art of
Writing. Glencoe, Ill. : The Free Press 1952. Reissued Chicago : University of Chicago Press,
1988, 95-141. Je citerai cet article selon les pages de la republication, qui est plus accessible
au public. Cet article montre non seulement I'optique du chercheur mais aussi celle de Strauss
comme philosophe.



6 Shalom Sadik

loi rationnelle3 (7"7pyoR 0MRN?KR), qui est la loi des philosophes,* comme
différente de la loi naturelle. Selon Strauss, la loi rationnelle se retrouve
dans les différentes religions, dans les lois inventés par les philosophes,>
mais aussi dans les régles qui gouvernent une association de brigands.¢
Cette loi semble trop vague pour étre qualifiée de véritable morale et ne
peut étre identique a la morale naturelle, a laquelle seule la loi révélée per-
met d’accéder.” R. Halevi démontre que seule la religion révélée permet de
mener une vie morale. La critique de la philosophie par R. Halevi apparait
donc comme une défense, non seulement du judaisme, mais aussi de la mo-
rale.

H. Kreissel® prétend, a I'inverse de Strauss, que les philosophes médié-
vaux aristotélicien-néoplatoniciens pouvaient répondre a la critique de R.
Halevi. Ces philosophes sont des tenants de la création d’une loi religieuse
comme remede a la relativité de la morale aux yeux du peuple, probléme
soulevé par Strauss. La base de cette morale est philosophique, alors que le

3 Voir surtout la fin de I'article pp. 126-141. Les opinions de R. Halevi sur ces sujets sont
dispersées tout au long du Kuzari. Dans cet article nous citerons les principales sources et
ferons mention des autre dans les notes.

4 Sur les différentes (7) utilisation de ce terme dans le Kuzari. Voir page 135 (note 128) de
I'article de Strauss. L'un des arguments majeurs de Strauss réside dans le fait que R. Halevi
utilise ce terme de manieéres différentes dans divers endroits de son livre. Je suis effective-
ment d’accord avec Strauss sur ce point, mais non avec les conclusions qu’il en tire, essen-
tiellement dans le passage 1V, 19. Dans le courant de I'article nous expliquerons certains pas-
sages autrement que Strauss et nous montrerons dans chaque passage les différentes explica-
tions dans le texte ou dans les notes.

5 Kuzari 1, 1 4 de la traduction francaise de Ch. Touati. Louvain : éditions Verdier 1994.
Toutes les pages seront citées selon cette édition.

6 Kuzari ll, 48, 67.

7 11 faut noter que R. Halevi, comme tous les auteurs juifs avant le début du 15eme siécle,
ne mentionne pas le terme de loi ou morale naturelle. La doctrine de la loi naturelle apparait
pour la premiére fois dans la république de Platon et dans I’Ethique a Nicomaque d'Aristote,
livre V chapitre 7. Nous verrons par la suite que I'optique d’Aristote est loin d’étre claire. Par
la suite le sujet de la loi naturelle a été amplement développé dans la philosophie latine,
depuis Cicéron y compris les péres de I'église et jusqu’a la philosophie scholastique. Dans la
philosophie juive, il apparait pour la premiére fois au 15eme siécle, sous l'influence de Saint
Thomas d’Aquin. Sur la morale naturellle chez R. Josef Albo voir GUTTMANN, Julius : An in-
quiry concerning the sources of the Sefer ha-lkkarim, in: On Religion and Knowledge: Essays and
Lectures. Jerusalem : Magness 1955, 160-191 (Hebrew); LERNER, Ralph : Natural Law in Albo’s
Book of Roots, in: CROPSEY, J. (ed.) : Ancients and Moderns: Essays on the Tradition of Poli-
tical Philosophy in Honor of Leo Strauss. New York : Basic Books 1964, 132-147; EHRLICH,
Dror : A Reassessment of Natural Law in Rabbi Joseph Albo’s ‘Book of Principles’, in: Hebraic
Political Studies 1 (2006), 413-439.

8 KREISEL, Howard : Judah Halevi and the Problem of Philosophical Ethics, in: SAGI, Avi/
STATMAN, Daniel (eds) : Between Religion and Ethics. Ramat Gan : Bar-Ilan University 1993,
171-183 (Hébreux); voir aussi KREISEL, Howard : Judah Halevi’s Kuzari: Between the God of
Abraham and the God of Aristotle, in: MUNK, R./HOOGEWOUD, F. (eds) : Joodse filosofie
tussen rede en traditie. Feestbundel ter ere van de tachtigste verjaardag van Prof. dr. H.J.
Heering. Kampen : Kok 1993, 24-34.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 7

peuple pratique une morale établie a son avis par la religion car la masse
ne peut comprendre ses fondements philosophiques.

La nécessité absolue de la morale provient, pour le peuple, de 'autorité
religieuse, alors que pour les philosophes, elle découle de la morale elle-
méme (c’est a dire des arguments philosophiques en sa faveur). Selon
Kreissel, R. Halevi était conscient de cette divergence et sa critique est plus
une critique juive de la philosophie qu'une critique morale (et donc philo-
sophique) de la philosophie.?

I est intéressant d’analyser la notion de loi rationnelle telle qu’elle est
développée par R. Halevi, ainsi que sa relation avec la loi révélée. La loi
rationnelle apparait comme la base de la loi révélée qui ne peut étre com-
prise sans celle-ci. La preuve du besoin de la loi révélée ne provient pas du
manque de morale de la loi rationnelle mais de la conscience innée que la
masse des humains a de l'existence du surnaturel et de I'importance des
actes dépassant leur seul rdle politique ou moral. R. Halevi essaie de dé-
montrer la supériorité naturelle de la loi juive et du judaisme en général
sur les autres religions.

LOI RATIONNELLE DES PHILOSOPHES.

R. Halevi mentionne a cinq reprises la loi rationnelle (7*%py7& 0n®11%8) des
philosophes,1® et maintes fois la loi (o°nx1) sans dire expressément qu’il
s’agit de la loi rationnelle.!!

9 Cette critique montre aussi la relation mitigée de R. Halevi vis a vis de la philosophie.
Sur I'utilisation de la philosophie voir LASKER, Daniel : Judah Halevi as a Philosopher - Some
Preliminary Comments, in: ASHUR, Amir (ed.) : Judeo-Arabic Culture in al-Andalus. Cordoba:
CNERU - CSIC 2013, 99-109 ; KREISEL, Howard : Judah Halevi’s Influence on Maimonides: A
Preliminary Appraisal, in: Maimonidean Studies 2 (1991), 95-121.

10 Kuzari 1, 1 et 81; 11, 48, 111, 7; et V, 14. Dans les paragraphes III, 1 et IV, 19. R. Halevi
parle de loi sociale ou politique (7°OX*07R Y’ROWWIR) . Dans le paragraphe IV, 19 il se sert
aussi du terme ((NXOX°0 11 0°2R1I7PK) Ce dernier paragraphe est mentionnée par Strauss (page
135 note 128) comme traitant des lois rationnelles. En ce qui concerne le chapitre IV, 19 il a
pu étre influencé par la traduction de R. Yehuda Ibn Tibbon parlant de « loi rationnelle »
o520 0037 bien que le mot « rationnel » n’existe pas dans le texte Judéo-arabe en notre
possession.

11 faut faire la différence entre deux termes traduits par Touati comme « loi ». Le terme
Judeo-arabe n’étant pas le méme dans les deux cas. R. Halevi appelle les lois rationnelles
(2pYoR 0nRIPR) le terme (0°pX1I9R) venant du Nomos grecque et montrant la provenance
grecque et philosophique de ces lois, a 'opposé du terme (¥*RIWWIR) qui est d’habitude uti-
lisé par les musulmans pour définir la loi religieuse. R. Yehuda Ibn Tibbon fait la différence
entre ces deux termes appelant (;POX°0%X Y'RWWIR) = N30 MMIN (TOPYOR 0WRIIR) = 27PN
o»9ow. R. Halevi fait donc la différence entre les lois sociales de la thora et les lois ration-
nelles des philosophes en se servant d’un terme différent pour le mot loi. Sur ce sujet, dans
la pensée de Maimonide voir : STROUMSA, Sarah : Prophecy versus civil religion in medieval
Jewish philosophy: the cases of Judah Halevi and Maimoides, in: KLEIN-BRASLAVY, Sara/
ABRAHAMOV, Binyamin/SADAN, Joseph (eds) : Tribute to Michael; Studies in Jewish and Mus-
lim Thought Presented to Professor Michael Schwarz. Tel Aviv Tel Aviv University : The



8 Shalom Sadik

Dans le premier paragraphe du Kuzari, le philosophe décrit lui-méme
les principes de cette loi rationnelle :
Traduction :

« Pour ce qui est des mceurs et des ceuvres, applique-toi a suivre la voie du
juste milieu, cela t’aidera a concevoir la vérité, a t’attacher a I'étude et a res-
sembler & l'intellect agent. S’ensuivront le contentement, I'humilité, la sou-
mission, la possession de toute sorte de vertus ainsi qu'un sentiment de véné-
ration envers la Cause Premiére.... Lorsque tu seras parvenu a cet état de la
croyance, ne te soucie pas de la loi révélée que tu pratiqueras, ni de ta reli-
gion ni de ta magnification, ni des mots, de la langue et des actions par les-
quels tu t’exprimeras. Tu peux aussi bien créer, pour ton propre usage une re-
ligion... Tu peux aussi adopter comme loi les législations!2 rationnelles com-
posées par les philosophes. Mais que ton intention et ta volonté ne visent
qu'une chose, la pureté de ton dme ».13

Dans ce texte, les actes, selon le philosophe, ne représentent qu'un in-
termédiaire permettant d’accéder a la pureté de I’ame. Le penseur doit,
certes, avoir des qualités morales bien définies, pour suivre la voie du juste
milieu, et accéder au contentement, a 'humilité, a la soumission et a la vé-
nération de la cause premiére. Mais la maniére dont ses principes de mo-
rale se traduisent en action peut changer selon les conditions dans lequel
vit chaque personne. C’est pourquoi le philosophe dit que les actions en
elles-mémes ne sont pas importantes et que le roi des Khazars peut choisir
sa religion, en créer une nouvelle ou préférer les législations rationnelles
des philosophes, qui ne semblent avoir aucun avantage sur les autres lois
proposeées. 14

Lester and Sally Entin Faculty of Humanities, The Chaim Rosenberg School of Jewish Studies
2009, 79*-102%,

Il y a aussi une différence entre le mot nNXOX*0 désignant une loi sociale ou politique et le
mot 7Py désignant le rationnel de maniére général.

11 par exemple I, 35; IV, 19. Des fois il s’agit aussi des lois des autres religions par
exemple I, 109.

A ce sujet voir les article de Strauss Kreissel ainsi que SILMAN, Yochanan : Philosopher
and Prophet: Judah Halevi, the Kuzari, and the Evolution of His Thought. Albany : Suny Series
in Judaica 1995, 76-102, La Silman résume 'opinions des philosophes quant aux actions hu-
maines.

12 bpybx 0'nR1IOK.

13 Kuzari 1, 1. Traduction francaise (toutes les traductions frangaises seront selon la tra-
duction de Charles Touati. Paris 1994) pages 3-4. Original Judéo-arabe (toutes les citations
seront selon I'édition Baneth Ben-Shamai Jerusalem 1977) :

7972 mawnbRy obynR DAY PAPK TN D AN TIRY DRHVRIRY PRYIRIR 0D PR PTUR QX
DX TRD L..2IRDR 22099 DUuynhR Y DIRD P9 531 oY MXOYRY IpYR KT VANM DRYIIR DpYIR
I DRHYR TRIT RO ORI 9P ORI NHLIY N1TN N DYWN YW OR YRIAN KD IRPNVRIR 19 7OXOR 7772
.01 RDX XN 7Y PVARY 1OOXK?9%7 7197119K 177 WOR D MKIIPRA 17N N ...KI°T 70917 ¥INOR

14 Comme le montre Strauss dans ce passage, ainsi que dans I, 81, les lois rationnelles dé-
signent des modes de convention ou de religion inventés par les philosophes (ici) ou par des
hommes affirmant avoir eu une révélation divine qu'ils n‘ont pas eu. Ces lois sont rationnelles
car elles ont pour origine l'intellect humain et non la révélation divine.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 9

Dans un autre passage du Kuzari (IV, 19), le rabbin exprime la méme
idée, a savoir que les actions du philosophe ne représentent qu'un chemin
menant a I'expression de ses principes de morale, qui ont pour seul but de
l'aider a accéder a la perfection intellectuelle. Les chercheurs modernes
ayant analysé cette question ne sont pas d’accord quant a l'interprétation
de la loi rationnelle dans le Kuzari. Selon Kreissel, R. Halevi décrit les
philosophes d’'une maniére négative, n’exposant pas leur opinion de fagon
appropriée car la morale des philosophes leur interdit de faire des actes
immoraux (comme une bande de brigand) qui selon R. Halevi pourront
étre justifiés par 1’éthique des philosophes. Au contraire, selon Strauss et
Silman, cette description de I'opinion des philosophes par R. Halevi corres-
pond effectivement a l'optique des philosophes aristotéliciens qu’il cri-
tique.

Ce débat entre les chercheurs modernes touche essentiellement la con-
troverse sur la doctrine aristotélicienne du juste milieu.!5 Strauss et Silman
interprétent Aristote comme un relativiste moral alors que Kreisel le voit
comme un tenant d’'une morale naturelle identique pour toute I’humanité.
Selon certaines interprétations d’Aristote, le juste milieu change toujours
selon les circonstances, éliminant ainsi toute possibilité de loi naturelle
unique, alors que d’autres commentateurs' affirment qu’il n’existe qu'une
seule loi, se trouvant partout, naturelle et obligatoire.!” Sans entrer dans le

15 Sur la doctrine du juste milieu voir Ethique a Nicomaque 11 (surtout chapitres 6-9); III;
IV; V. Il existe de nombreuses recherches modernes sur ce sujet, par exemple : URMERSON,
James : Aristotle’s Doctrine of the Mean, in: American Philosophical Quarterly 10 (1973), 223-
330; CURZER, Howard : A Defense of Aristotle’s Doctrine of the Mean, in: Ancient Philosophy
16 (1996), 129-138; KOHEN, Glen : The Archer and Aristotle’s Doctrine of the Mean, in: Peitho
- Examina Antiqua 3 (2012), 155-167. Ces auteurs défendent cette théorie contre les critiques
de HURTHOUSE, Rosalind : A False Doctrine of the Mean, in: Proceeding of the Aristotelian
Society, new series 81 (1980-1981), 57-72; LOSIN, Peter: Aristotle Doctrine of the Mean, in:
History of Philosophy Quarterly 4 (1987), 329-341. En dehors de ce débats voir aussi :
HARDIE, William Francis Ross : Aristotle’s Doctrine that Virtue is a “Mean”, in: Meeting of the
Aristotelian Society (1965), 183-204; OATES, Whitney : The Doctrine of the Mean, in: The
Philosophical Review 45 (1936), 382-398 qui explique les sources de cette théorie chez Platon
et les Phytagoriens.

16 BROWN, Lesley : What is the “mean relative to us” in Aristotle’s Ethic, in: Phronesis 42
(1997), 77-93. Selon cette chercheuse, le juste milieu est un pour tous les hommes, le méme,
comme le but final du genre humain, et chaque homme agissant différemment est donc plus
ou moins proche du juste milieu.

17 Dans I'Ethique a Nicomaque V, 7, se trouve une phrase pouvant étre comprise de
différentes maniéres. Aprés avoir dit que les lois naturelles étaient partout les mémes et que
les lois ou constitutions (moAwreiat) changeaient et n’étaient donc pas naturelles, Aristote
dit : GAAd pie povov mavroyod katd ¢pdowv 1| apiotn ou dans la traduction frangaise de
Thurot : «mais il n'y en a qu'une seule qui soit partout conforme a la nature, et la
meilleure » (la traduction francaise de B. Saint-Hilaire, revue par A. Gomez-Muler donne:
« bien qu'il n'y en ait qu'une seule qui qui soit partout naturelle, et c’est la meilleure ». A mon
avis, la traduction ancienne de Thurot rend mieux le texte grec dans son manque de clarté.

Cette phrase peut étre comprise comme disant que dans chaque endroit différent existe
une constitution différente étant la meilleure. La constitution des apaches étant la meilleure



10 Shalom Sadik

débat concernant 'opinion d’Aristote et de ses commentateurs et traduc-
teurs arabes, il est évident que R. Halevi a compris, que pour Aristote, le
juste milieu change complétement selon les circonstances. C’est pourquoi
une association de brigands peut elle aussi vivre selon les lois rationnelles,
incluant le juste milieu.!8

Strauss bien qu’affirmant que R. Halevi interpréte de fagon judicieuse
I'opinion des philosophes, pense que ce dernier considére le relativisme de
la morale des philosophes comme un élément négatif. En effet, si R. Halevi
affirme qu’une association de brigands peut obéir a des lois rationnelles,
cela prouve que ces lois n’ont rien de commun avec la morale. La morale
dépend donc, selon Strauss, de la révélation divine car l'intellect humain
est incapable de la découvrir. Cet intellect peut au mieux établir une liste
de lois fonctionnalistes permettant a toute société de continuer d’exister
(méme a une association de brigand).

Dans ces deux optiques, la relativité de la morale apparait donc comme
blamable selon R. Halevi. Mais étant donné que ce dernier accepte lui
aussi la souplesse des lois politiques, y compris celles faisant partie de la
loi révélée, il est possible de démontrer que ces deux approches sont erro-
nées.

L.OI SOCIALE DE LA TORAH

Dans le paragraphe 1V, 19 du Kuzari, R. Halevi résume une nouvelle fois la
différence entre les lois rationnelles des philosophes et la loi révélée. Ce
passage se situe aprés la célébre distinction faite par R. Halevi entre le
Dieu d’Abraham et le Dieu d’Aristote. Le Dieu d’Aristote est la cause pre-
miére du monde et assure son existence, mais il n’a aucune relation pers-
onnelle avec les étres humains. Dieu est donc indifférent a leur action. Au
contraire, le Dieu d’Abraham accorde de I'importance aux pratiques hu-
maines, les voit et rétribue les hommes selon leurs bonnes et mauvaises

pour les apaches et celle des japonais pour les japonais. Ces deux constitutions étant égales
du point de vue objectif.

La phrase peut aussi vouloir dire qu'il existe une constitution étant naturelle partout,
cette constitution étant la meilleure de toutes. Dans ce cas, il existera un critére objectif
permettant de comparer la constitution des apaches a celle de japonais pour voir laquelle
sera la meilleures.

A mon sens, la premiére interprétation est la seule a étre cohérente avec le reste de ce
chapitre de I'Ethique. Nous verrons que ces deux maniéres d’interpréter ce texte auront
beaucoup d'influence sur les différentes interprétations de la primauté de peuple juif.

Sur les diverses interprétations de ce texte voir : YACK, Bernard : Natural Right and
Aristotle’s Understanding of Justice, in: Political Theory 18 (1990), 216-237. Ce chercheur ré-
sumé les différentes interprétations de ce passage et critique les chercheurs attribuant une
doctrine de loi naturelle & Aristote. Pour une autre interprétation voir : VON LEYDEN, William :
Aristotle and the Concept of Law, in: The Journal of the Royal Institute of Philosophy 62
(1967), 1-19.

18 Kuzari 11, 48.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 1

actions, créant ainsi une relation personnelle entre ’'homme et Dieu. Les
hommes aiment le dieu d’Abraham et sont préts a sacrifier leur vie pour
lui.1?
A la question du roi des Kazars lui disant que les philosophes pratiquent
'ascétisme et accordent de 'importance a leurs actions, le rabbin répond :
Traduction :

« Le Rabbin : Mais moi, ce que j'ai exposé c’est I'article fondamental de leur
croyance. Ils professent que ’homme ne trouve sa félicité supréme que dans
la science spéculative... Cela ne peut se réaliser qu’en consumant son exis-
tence dans la recherche et la réflexion perpétuelle et ne peut s’accomplir en
s’absorbant dans les préoccupations de ce bas monde... Lorsque ’homme est
parvenu au supréme degré de la connaissance qu’il recherche, ce qu'il fait lui
importe peu.. Mais ils ont ordonné de pratiquer le bien et défendu le
répréhensible parce que c’est plus convenable, ou plus excellent et pour imi-
ter Dieu qui a disposé les choses suivant I'ordre le plus juste. Ils ont produit
des lois politiquesZ?0 qui ne contraignent pas mais comportent des exceptions
pour les cas de force majeure. Mais tel n’est pas le cas de la Loi révélée, sauf
dans ses réglements politiques pour lesquels la science légale précise ce qui
est susceptible ou non de dérogation ».2!

Dans la presque totalité de ce passage, R. Halevi critique effectivement les
philosophes. Le rabbin décrit les philosophes comme ils ont été dépeints
dans le premier paragraphe du Kuzari. Les philosophes n’accordent de
I'importance qu’a I'étude des sciences spéculatives. Leur ascétisme n’a pas
d’importance en soi mais uniquement comme un moyen de parvenir a la
jonction avec l'intellect agent. C’est pourquoi les lois politiques ( > 0*aRI7R
nxok'0) élaborées par les philosophes ne sont pas péremptoires et com-
portent des exceptions. Les philosophes peuvent adapter leurs actes aux
exigences pratiques, I'important étant de conserver les principes de morale
leur permettant d’accéder a l'intellect agent. L’'un des principes mention-
nés par R. Halevi est I'imitation de Dieu, ayant tout créé selon 'ordre le
plus juste. Si par exemple, un philosophe comprend que son ascétisme nuit

19 Sur ce sujet voir la fin du Kuzari 1V, 16. Sur 'amour de Dieu dans le Kuzari voir.
LASKER, Daniel : Love of God and Sanctification of the Name according to Rabbi Judah Halevi
and Maimonides, in: EHRLICH, Uri/KREISEL, Howard/LASKER, Daniel (eds) : By the Well: Stu-
dies in Jewish Philosophy and Halakhic Thought Presented to Gerald J. Blidstein. Beer Sheva :
The Bialik Institute 2008, 293-302 (Hebreux).

20 Jci je me suis un peu éloigné de la traduction de Touati traduisant NXOX'D 71 02K
par « des lois politiques » et non « des lois, régles ».

21 Kuzari IV, 19 page 171 de la traduction frangaise. Original Judéo-arabe:

. TI0IPR D2YOPR 17T RDIN IROIRD? MZPYR TIRVODR X OaNTPY DX 17 NPP 279K IR 92 7209 DRp
IRDIRDR 7317 *NND ... X°ITOR 23w YA On° XY RTM 099K ORITY NNAPR °D MYYR RIDXI XPX On° XY RTM
TDMPR Y RN MIPAIRA XX 1P ..908° KH2 ORI RDD OPYOXR 1 a2PUaPR PRIV TPNa RaDRY
" ODRIYR RINIRD APEROR PR Y9y MHRDR Y1 CTOR PORODVRI 7awnhRY DYORIRY VIROXR prva
D AN TP TPORD RIAK "0 KR 7272 Ay WwHR 0791 71178 NIRD IR RPN K72 "20N0» 197 01RY %2 NROXD
..TT2DNR° R? XN RINNORDR 210NN XA W IW7R DOVIR



12 Shalom Sadik

a sa santé et 'empéche de progresser dans ses études, il doit arréter d’étre
ascétique, du moins jusqu’a que son état s’'améliore. De méme si un philo-
sophe voit une injustice a laquelle il peut remédier, il devra le faire pour
imiter la justice divine.

R. Halevi oppose effectivement la relation des philosophes aux actions
pratiques venant de la philosophie aux liens qui existent entre la religion
révélée (nywHR) et les actes provenant d’elles. La loi révélée oblige les
croyants a adopter des comportements qui sont importants par eux-mémes
et pas seulement comme moyens de parvenir a un autre but. Comme R.
Halevi I'a mentionné, tant dans les dires du rabbin que dans ceux du Kuzari,
les adeptes des religions révélées sont préts a mourir pour ne pas en-
freindre leur 10i.22 Cette disposition a mourir en martyre provient de leur
amour pour Dieu ainsi que de la conscience qu’ils ont d’étre perpétuelle-
ment vus par Dieu et soumis a sa providence.

Mais R. Halevi mentionne dans la derniére phrase de ce texte une ex-
ception trés importante qui place tout ce passage dans un contexte différent.
Ces paroles ne semblent pas avoir été suffisamment approfondies par les
chercheurs ce qui méne a une interprétation de R. Halevi encore plus
éloignée de 'optique des philosophes que ce qu’elle n’est effectivement.
Dans la derniére phrase de ce paragraphe, R. Halevi mentionne que la par-
tie politique2? (;ox°0 &1k) de la loi révélée comporte elle aussi des excep-
tions. L'interprétation juridique de la bible, qui fonde une régle de con-
duite pratique, Halacha dans le judaisme, décide ce que doit faire le cro-
yant dans de pareils cas exceptionnels.

Cette derniére phrase diminue de beaucoup le fossé séparant 1’opinion
des philosophes de celle de membres des religions révélées. Car ces der-
niers ne sont plus obligés de pratiquer des actes dictés par leurs religions
dans toutes les conditions, dans le domaine de la politique, au sens large
du terme comprenant I'éthique.

Pour mieux comprendre la place de la politique et des lois sociales dans
la religion révélée, il faut se tourner vers deux passages importants du deu-
xiéme et du début du troisiéme livre du Kuzari. Au début du troisiéme
livre, R. Halevi décrit comment la volonté de ’homme pieux parvient a
dominer le reste de ses facultés et le prépare a servir Dieu.24 Ensuite, 1'au-
teur définit les différentes bonnes actions (Anx¥X >xnyx>R). 11 fait la diffé-
rence entre les ceuvres sociales (7°0X°0%R “XnYR?X) ou lois rationnelles
(7"7pyox DMRNIIR) qui sont opposé aux lois divines (7°xYX7x). Les lois so-
ciales et rationnelles étaient connues avant la révélation alors que les lois

22 Sur ce sujet voir SILMAN : Philosopher and Prophet, 237-239.
23 D’habitude traduit par « social ».
24 Kuzari IlI, 3-5.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 13

divines découlent de la révélation. Le but des lois divines est de définir la
relation avec Dieu et elles dépendent donc uniquement de la révélation.25

R. Halevi continue en disant que les principes (&1nx17) des lois sociales
rationnelles sont connus de tous alors que leurs modalités (X77°7pn) ne
sont accessibles que par la révélation divine. Il est aussi important de noter
que les lois divines ne peuvent en aucun cas contredire la raison. Elles
occupent une sphére qui est supérieure a la sphére de la raison, sans pour
autant étre en opposition avec elle.

Dans le paragraphe II, 48 R. Halevi explique quelle est la relation entre
les lois rationnelles et les lois divines :

Le Rabin :

« Ces obligations-la et celles qui leur ressemblent sont des lois rationnelles ;
elles constituent les préambules et les préliminaires de la loi divine, sur la-
quelle elles ont une antériorité naturelle et temporelle. Pour gouverner quel-
que collectivité humaine que ce soit, on ne peut manquer de les faire ob-
server... ».26

Dans la suite de ce passage, R. Halevi ajoute que méme une association de
brigands a besoin de régles commandant la relation entre ses membres.2” I1
accentue aussi la priorité des lois rationnelles sur les lois divines. Les lois
divines font des juifs un peuple particulier qui est uni au divin. Mais ces
derniéres ne peuvent leurs étre appliquées que si les juifs respectent les lois
sociales obligeant toutes les sociétés humaines.28

Les lois rationnelles, aussi appelées sociales ou politiques, représentent
donc la base des devoirs des juifs. Elles sont prioritaires sur les lois divines
car elles s’appliquent aux juifs en tant qu’hommes, alors que les lois di-

25 R. Halevi donne des exemples de lois sociales, rationnelles (obligées par I'dme) et di-
vines dans le paragraphe III, 11. Les lois divines sont les lois des sacrifices.

26 Kuzari 11, 48. Page 67. Original Judéo-arabe:

RTPND ARDRYR AYYH IR PUINDR M TRPYOR 0°ARIYR 7 XAIPRNARY 170 129K ORp
DM ORIPN 12 NIRD TYRHI R JOK'0 D R7IIN 72 XY IXDIZRI yauHR KA

27 Strauss se base sur le fait que R. Halevi se sert du méme terme judéo-arabe ( DRI
TYpyoR) pour parler des lois des philosophes, ainsi que des régles de la bande de brigands. A
son avis, Halevi pensait que les lois rationnelles ne pouvaient amener a la morale sans la ré-
vélation divine. Cette interprétation de ce passage me semble trés problématique. R. Halevi
y affirme que ces mémes lois rationnelles sont les préliminaires de la loi divine. Il est vrai
que la révélation révéle aux juifs les meilleures modalités de ces lois. Mais les principes de
ces lois restent les mémes et sont donc positifs. A mon avis, le seul but de I'exemple de
I'association de brigands a pour but de montrer que toutes les associations d’humains ont
ces lois morales comme base. Si une communauté cesserait de les pratiquer, comme les juifs
a I'époque des prophétes, elle se décomposerait. Cela ne veut, bien sfir, pas dire que des bri-
gands sont des gens moraux. Le probléme se trouve dans leurs rapports avec ceux qui sont
en dehors de leurs associations.

28 Selon R. Halevi, les prophétes réprimandent les israélites en leurs disant que Dieu ne
demande que la justice pas pour annuler les lois uniquement divines Leur but est d’accen-
tuer la priorité des lois sociales, que les Israélites ne respectaient pas, sur les lois divines,
qu'ils respectaient.



14 Shalom Sadik

vines ne les obligent qu’en tant que juifs. Un bon juif ne peut étre un mau-
vais homme, il doit d’abord étre juste avant de devenir pieux.2? La source
de la morale, des régles sociales et politiques est l’'intellect humain.30 Ces
régles, y compris celles de la loi révélée, restent donc sujettes a la critique
rationnelle et peuvent changer en fonction des conditions extérieures se-
lon la décision rationnelle du législateur, c’est-a-dire du décideur de la ha-
lacha (po19) en ce qui concerne le judaisme.31

La Torah renferme deux catégories distinctes de lois, les lois sociales et
les lois divines. Les lois sociales des juifs remplissent les mémes fonctions
que les lois sociales des autres nations. La maniére de les appliquer est ré-
vélée par Dieu. Mais méme apreés cette révélation, la différence entre les
lois sociales et divines subsiste car leur but est différent. Lorsque Dieu or-
donne que le voleur paye le double de son vol, il le fait pour maintenir la
justice. Quand Dieu impose la circoncision32, le but de cette loi est de
mettre en évidence la relation avec le divin. La révélation divine aide a
mieux comprendre la justice mais ne transforme pas la justice en obliga-
tion divine. La justice demande des engagements au juif en tant qu’étre
humain, défini en premier lieu par son intellect, alors que la circoncision
ou les sacrifices ne l'astreignent que comme juif voulant s’unir au divin
d’une maniére dépassant le rationnel.

Les lois sociales de la Torah comportent par définition des exceptions
car leur but est la justice. Toute regle rencontre des cas inhabituels qui la
contredisent. Etant donné que le seul but des lois politiques ou sociales de
la Torah réside en la justice, de tels cas sont pris en compte par la légis-
lation religieuse qui permet par définitions des exceptions. Par exemple, la
loi oblige d’obéir a ses parents. Malgré la regle générale affirmant qu'un
enfant doit obéir a ses parents, si I'un des parents ordonne a son fils d’exé-
cuter une action injuste, celui-ci sera dispensé d’exécuter ces ordres car
I'obligation de respecter ses parents a la justice pour unique but. Au con-
traire, 'obligation de respecter le Shabbat n’a pas pour but I'amélioration
de la vie de famille et de ’étude.3? Si une personne voit que le Shabbat nuit
a sa vie de famille ou a ses études, il ne peut arréter de respecter cette loi

29 Selon R. Halevi les commandements de la Torah et la loi ne peuvent contredire la rai-
son (Kuzari, I, 67, 89).

30 Kuzari, I, 35.

31 Sur la maniére dont les sages prennent des décisions juridiques voir Kuzari I11, 49.

32 Sur la circoncision voir Kuzari 111, 7.

33 R. Halevi donne plusieurs raisons rationnelles aux lois divines, par exemple Kuzari II,
26; III, 7-10. Mais il explique que ces raisons rationnelles ne sont que secondaires alors que
le vrai but des lois divines est de cultiver la relation avec le divin. La maniére dont le divin
s’attache a 'humain est par définition supérieure a 'entendement humain (II, 26). De ma-

niére générale, la foi pure est supérieure au rationnel qui peut aider pourtant a prouver la
vérité de la foi (Kuzari V, 1).



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 15

divine, dont le but, le développement d’une relation avec le divin, dépasse
I'entendement humain.3

La loi de la Torah comprend deux sortes de commandements différents,
d’'une part, les lois sociales de la Torah qui assurent, comme les lois des
philosophes, le bon fonctionnement de la société et d’autre part les lois di-
vines qui permettent 'union avec le divin. Les premiéres correspondent a
la morale des philosophes et n'ont qu'un but pratique. Elles sont soumises,
y compris d’aprés la Torah, a la critique rationnelle. Ces lois peuvent donc
changer au gré des conditions extérieures. Les lois divines, au contraire,
traitent d’'un domaine qui, par définition est surnaturel,?> et est donc en
dehors de la capacité critique de la raison.36

R. Halevi ne croit pas en une morale naturelle révélée, qui serait supé-
rieure a la morale rationnelle des philosophes. La différence entre les lois
morales des philosophes et celles de la Torah concernent uniquement les
modalités de ces lois. La révélation divine dévoile les meilleures modalités
d’application, celles que les philosophes ne peuvent découvrir par leur seul
intellect. Les principes de ces deux morales sont les mémes. Elles ont pour
but la justice et ne dépassent pas leur réle social. L’opinion de R. Halevi
concernant 'importance intrinséque des actes ne concerne que des lois di-
vines.

LA PREUVE DES LOIS DIVINES

La morale de la Torah fonctionne de la méme maniére que la morale des
philosophes. La différence entre la loi juive et celle des philosophes réside
essentiellement dans les obligations religieuses ayant pour but de déve-
lopper la relation entre le peuple juif et le divin. R. Halevi démontre égale-
ment le besoin de la révélation, qui dévoile a ’homme les actions lui per-
mettant de s’attacher au divin. 37

R. Halevi ne pense pas qu’il existe une preuve rationnelle pour amener
a pratiquer les commandements développant la relation entre I’'homme et
le divin. Le divin est supérieur a I'’entendement humain, il ne peut, par dé-
finition, étre compris rationnellement. R. Halevi apporte cependant des ar-

34 11y a des cas extrémes ofi une loi divine peut aller a 'encontre de la justice. Par exemple
une femme dont deux enfant sont morts suite a leur circoncision est exempte de circoncire
ses autres enfants.

35 Sur cette question voir par exemple Kuzari I, 79, 98, 11, 34, 51, 60, III, 23-28, 37, 41, 49,
53, 60, IV, 3; V. 20. SILMAN : Philosopher and Prophet, 130-134; 232-237. Sur les sources
Ismaélites du divin de R. Halevi voir KRINIS, Ehud : God’s Chosen People - Judah Halevi’s
‘Kuzari’ and the Shi ‘T Imam Doctrine. Turnhout : Brepols 2011

36 Exceptés les cas qui contrediraient la justice méme.

37 Etant donné que ce sujet a été traité par de nombreux chercheurs comme Silman et
Krinis.



16 Shalom Sadik

guments non rationnels mais d’ordre empirique38 pour démontrer I'exis-
tence d’'une sphére supérieure a celle de la raison.

I1 débute son livre par le réve expliquant au roi des Kazars que « son in-
tention est agréé par Dieu et non ses actions. »*? Le réve établit comme
principe de base du débat |'existence d’actions voulues par Dieu sans rap-
port avec leur intention et leur influence sociale. Ce point se retrouve a plu-
sieurs reprises dans le courant du livre. C’est par I'affirmation de sa convic-
tion qu’il existe des actes plaisant a Dieu, que le roi repousse le philo-
sophe.#0 Cette conviction n’est pas seulement la sienne mais aussi celle de
tous les juifs, musulmans et chrétiens. Le fait que I’immense majorité des
hommes aient cette conviction montre qu’elle est vraie, selon R. Halevi.
Comme le fait que tous les hommes s’accordent sur l'existence des mi-
racles.1

R. Halevi essai donc de démontrer empiriquement qu’il existe un élé-
ment supérieur a la raison. Cette conviction acceptée, R. Halevi se doit de
démontrer que les lois des juifs sont supérieures a celles proposées par les
autres religions.42

R. Halevi développes deux types d’arguments pour démontrer la supé-
riorité de la religion juive. En premier lieu, les miracles réalisés pour les
enfants d’Israél sont les seuls qui ont été accomplis devant un public trés
nombreux. Ils sont donc les seuls dont 'authenticité ne peut laisser place
au doute. C’est pourquoi ’humanité toute entiére les reconnait et qu’ils
doivent étre acceptés comme des faits.*3 Ensuite, la religion juive comporte
moins de difficultés rationnelles que les autres religions, en particulier, le
christianisme. Cette optique se retrouve dans la réponse du roi des Kazars
au Chrétien :

38 Sur ce sujet voir SILMAN : Philosopher and Prophet, 154-160 ; RAVITZSKY, Aviram : Did
the King of the Khazars Understand the Meaning of Judaism, in: Peamim 153-154 (2018), 105-
130 (Hébreux), affirme que le roi des Kazars ne peut assimiler ses preuves empiriques venant
de I'histoire juive.

39 Kuzari 1, 1. Dans 'original Judéo-arabe:

X0 73 TRnY 192 90K TV aEOn Nt

40 Kuzari 1, 2. Sur la conviction de I'existence d’actes développant une relation avec Dieu
voir aussi Kuzari 11, 49; 98-99; I1, 14-17; IlI, 7-11; SILMAN : Philosopher and Prophet, 130-134;
232-237.

41 Par exemple Kuzari 1, 9, 19-43; 83-87; 98-99, V, 20. Sur la question de la relation qui
existe entre Dieu et le monde voir aussi SILMAN : Philosopher and Prophet, Pp. 167-180.

42 Sur l'opinion de R. Halevi sur I'lslam et le Christianisme voir LASKER, D.: Proselyte
Judaism, Christianity and Islam in the Thought of Judah Halevi, in: Jewish Quarterly Review
81 (1990), 75-91. Dans cet article, Lasker affirme aussi que la religion des gentils convertis au
judaisme est selon R. Halevi trés différente de la religion des juifs de souches. La religion des
convertis est sous certains aspects plus proche de la religion des membres des autres reli-
gions monothéistes que de celle des juifs de souche. Sur la relation spéciale entre la divinité
et le peuple juif voir SILMAN : Philosopher and Prophet, 216-231.

43 Sur ce sujet voir par exemple Kuzari |, 9-43; 83-87.



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 17

« Ta croyance ne fait pas de place a la raison, qui en rejette la plupart des ar-
ticles. Or. Quand la réalité d’'un phénoméne est avérée a la perception et a
I'expérimentation et qu’elle est entiérement admise par I'esprit au point qu'’il
n’est plus libre de croire autre chose que ce qui a été établi, la raison s’ingé-
nie, dans sa subtilité, a fournir une explication rationnelle de ce qui d’abord
semblé irrationnel...4#* Quant a moi, je ne me sentirai pas 'dme apaisée en
acceptant les doctrines que tu as exposées parce qu’elles sont trop nouvelles
pour moi et que je n’ai pas été élevé dans ces doctrines. Force m’est donc de
les soumettre a un examen approfondi ».45

Dans ce passage le roi des Kazars atteste premiérement que la raison
(ox*p?) rejette les doctrines du chrétien. Il fait surtout allusion aux dogmes
de la trinité, de I'incarnation et de la naissance virginale de Jésus. Mais en-
suite, il affirme que s’il avait considéré ces croyances comme des faits indé-
niables, sa raison aurait été forcée de leur trouver des justifications ration-
nelles. S’il avait été élevé en tant que chrétien, il aurait vu ces dogmes
comme des vérités impossibles a renier et leurs aurait trouvé des justifica-
tions rationnelles. Mais comme il n’a pas été éduqué de la sorte, le roi de
Kazars se voit obligé de soumettre ces dogmes a la critique de sa raison.
Cette critique améne a la négation des doctrines chrétiennes.

Selon R. Halevi, la raison n’affirme pas clairement ce qui est vrai ou faux.
Il existe des cas limites que la raison refuse a priori mais se doit d’accepter
lorsqu’ils sont vus comme des faits. La vérité empirique elle-méme n’est
pas une notion totalement objective. Selon I'éducation reque, on accordera
un crédit différent aux mémes récits et aux méme dogmes.*6

R. Halevi affirme par la suite que 'existence du surnaturel est un élé-
ment que nul ne peut nier car il a la conviction intime que Dieu accorde de
I'importance a certaines actions, ainsi qu’aux miracles faits aux enfants
d’Israél. Ces deux faits empiriques peuvent étre expliqués sans les dogmes
spécifiques au christianisme, qui sont particuli¢rement difficiles a appré-
hender de maniére rationnelle, le roi des Kazars n’a donc aucune raison de
reconnaitre 'authenticité de ces dogmes.

44 Ici R. Halevi dit que les scientifiques font de méme. Aprés avoir été confronté a un
qu’il aurait pensé impossible, avant de I'avoir vu, les scientifiques créent de nouvelles théo-
ries. Ces nouvelles théories incluant les faits qu’ils ne peuvent plus réfuter aprés les avoir
rencontres.

45 Kuzari 1, 5, 7. Original Judéo-arabe:

TOR NN T27ANPRY OYOR X XIR DY .OXPOPKR XT0 TNOR TV ORCPOXR D2 oX°pDY PR N1 o%h
127 P NN ADURA OXOPOYR Y NN ATV NX RN A IRPAVR 0D AMTIN TAY XD 29PHR ynRana
REPNOXIRY XD RWIR D2W 1°HY DRIV "IKD MRIR 777 212p% 00I9X 20 17X X7 RIXY ....7Y2N0NON
oY

46 Une critique moderne ou philosophe du Kuzari aurait probablement avancé que 1'édu-
cation religieuse, bien que paienne, du roi des Kazars a biaisé son intellect. De méme que
I'éducation des chrétiens les entrainent a accepter les faux dogmes chrétiens. Seule son édu-
cation religieuse ’améne a avoir la conviction intime que Dieu demande la pratique de cer-
taines actions, ainsi qu’a accepter I'existence du surnaturel.



18 Shalom Sadik

R. Halevi affirme que 'analyse rationnelle du roi des Kazars confirme la
véracité du judaisme et prouve la fausseté du christianisme. Le roi voit
comme un fait I'existence du surnaturel et comprend que 'accomplisse-
ment de certaines actions permet a ’homme de s’attacher a la divinité. Le
judaisme est, selon R. Halevi, la religion permettant d’expliquer 1'existence
du surnaturel avec le moins de difficulté rationnelle. Le roi des Kazars,
comme un juge équitable, se doit donc de reconnaitre d’une part l'exis-
tence du surnaturel et de l'autre la supériorité des interprétations juives
sur les exégeses chrétiennes, éléments qui 'ont amené a sa conversion au
judaisme. Il est important de noter que la supériorité rationnelle du ju-
daisme est purement relative. Toutes les religions présentent certaines diffi-
cultés rationnelles dans leur explication du surnaturel, mais la religion juive
en montre moins que le christianisme.4’

CONCLUSION : DEUX CATEGORIES DE MORALE NATURELLE CHEZ R. HALEVI

Selon R. Halevi, il existe deux sortes de morale naturelle correspondant a
deux différent types de commandements de la Torah. Elles sont naturelles
dans un sens différent du terme. La morale rationnelle est naturelle au sens
minimum du terme. Ces lois rationnelles sont les lois que chaque société
se doit de pratiquer pour permettre sa survie. Etant donné que I’homme a
besoin de vivre en société, ces lois sont donc naturelles dans le sens ou
I’'homme ne peut survivre sans elles. La Torah adopte cette morale ration-
nelle. Ces lois n’ayant qu'un aspect pratique, la Torah accepte leur relati-
vité et leurs changements au grés des conditions extérieures. La révélation
ne rajoute que les mesures techniques qui accompagnent ces lois,*8 qui
elles aussi sont soumises aux changements extérieurs. En ce qui concerne
les lois rationnelles, la Torah est donc pratiquement semblable aux autres
législations et religions.+

La supériorité du judaisme sur les autres religions et législations réside
dans les lois permettant aux juifs de s’unir au divin. Ces lois sont naturelles
dans un autre sens du terme. Le judaisme est la religion expliquant au mieux
les données empiriques ayant trait au surnaturel, tels que les miracles ou
la conviction intime de certains que leurs actions peuvent les attacher au
divin, avec le minimum de difficulté rationnelle. Une analyse naturelle et

47 De plus nous avons vu que les miracles du judaisme sont les seuls dont I'authenticité
peut étre prouvée a un juge équitable.

48 Par exemple qu'un voleur doive payer le double de son vol.

49 Ma conclusion est donc contraire a celle de Strauss qui affirme que R. Halevi critique
la morale rationnelle. A mon avis il ne la critique pas mais 1’adopte avant de la dépasser.
Strauss expose son opinion comme étant le sens ésotérique du Kuzari. A propos du débat
concernant I'ésotérisme dans le Kuzari voir Ravitsky note 37. Dans cette note, Ravitsky cri-
tique l'interprétation du début du Kuzari qui soutient I'existence d’'un niveau ésotérique
dans cette ceuvre,



Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari 19

empirique du monde devrait amener, selon R. Halevi, a la conversion au
judaisme.50

Selon R. Halevi, la Torah correspond donc a la loi naturelle car, d’'une
part, elle intégre les lois rationnelles et d’autre part elle est la démonstra-
tion la plus achevée de I'analyse de données empiriques que ’homme puisse
appréhender.

L'opinion développée par R. Halevi permet de comprendre les diffé-
rentes optiques concernant les changements des pratiques religieuses au
cours des dges, une question devenue particuliérement pertinente a
I'époque moderne. La différence que R. Halevi crée entre, d'une part les
lois dont la mission est de permettre aux hommes de s’unifier au divin et
d’autre part les lois dont le but est social, peut expliquer pourquoi il est
important de modifier les lois sociales suivant 1'évolution de la société
alors que les lois divines doivent rester inamovibles. Cette opinion est bien
entendu critiquée en premier lieu par les penseurs affirmant que toutes les
lois sont sociales comme le dit Maimonide.5! Selon ces derniers, toutes les
lois sont susceptibles de changer bien qu'il faille vérifier si la reforme pro-
posée sera positive ou négative pour la société. D’autres philosophes sou-
tiennent que toutes les lois sont divines ou ne peuvent étre comprises par
le rationnel humain et n’ont donc pour but que de servir Dieu. Selon eux,
il est completement impossible d’effectuer quelque changement soit-il
(dans la pratique religieuse).

50 Le Kuzari prone donc la supériorité philosophique du Judaisme sur les autres reli-
gions, contrairement a 'opinion de Kreissel sur ce sujet.

51 Sur ce sujet voire Guide des Perplexes 111, 25-48.



20 Shalom Sadik

Résumé

Le débat concernant l'opinion de R. Halevi au sujet de le moral a commencé
avec un important article de Leo Strauss. Dans cet article je tente de démon-
trer, en opposition avec la position de Strauss, que R. Halevi divise les lois de
la Torah en deux partis distincts : La premiére correspond aux lois ra-
tionnelles, et n'est pas différentes des lois des autres nations. La deuxiéme
n’appartient qu’aux juifs et son but est de développer une relation surnatu-
relle avec le divin. R. Halevi avance des preuves empiriques pour affirmer le
besoin de cette deuxiéme partie de la loi.

Abstract

The debate concerning R. Halevi’s opinion on Morality begins with an im-
portant article on this subject by Leo Strauss. In this article, I try to show,
against the position of Strauss, that R. Halevi thought that the Law of the
Torah has two parts. The first one corresponds to rational law and does not
differ than the rational law of the other nations. The aim of his law is only
politic. The second is only Jewish and his aim is to build a relation to the di-
vine. R. Halevi gave some empiric proof for the need on the second kind of
Law. According to his explanation Jewish Law is the best (philosophically
and rationally) explanation to supernatural event that are empirically proved.



	Loi rationnelle, loi naturelle et loi de la Thora dans le Kuzari

