
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Alessandro Raffi

La tradizone medievale come problema storiografico e metafdosofico.
Nota in margine al volume di Ruedi Imbach Minima Mediaevalia

Nonostante si presenti al lettore in una veste minimalistica, con un titolo
che riecheggia una celebre opera di Adorno, Minima Mediaevalia di Ruedi
Imbach1 si configura come una raccolta organica di testi dal chiaro intento
sistematico. Collocato su un piano di indagine in cui si incrociano questioni
metafilosofiche, problemi di metodologia storica, studi di filosofia medievale
e dantesca, il volume è diviso in dieci capitoli che si possono raccogliere in-
torno a cinque nuclei. I primi due capitoli si interrogano sul carattere narra-
tivo e mitopoietico della filosofia. I due successivi sondano il nesso tra narra-
zione biblica e filosofia, in una fertile rivisitazione della vexata quaestio sulla
relazione tra sapientia e scientia nel Medioevo. I capitoli V e VIII presentano
una mappa del concetto medievale di amore, mentre i capitoli VI e VII ci in-
troducono nel laboratorio speculativo di Dante, esaminandone la metodologia

di approccio alle auctoritates. I due capitoli conclusivi, infine, discutono
il problema del cosmopolitismo dantesco in un confronto serrato tra il De

vulgari eloquentia e la Monorchia.
Uno dei temi ricorrenti in tutta la storia della filosofia, intesa come auto-

interrogazione sul proprio statuto epistemologico, concerne il rapporto tra
immagini e concetti. All'interno di una tradizione che si puö far risalire
all'impostazione antiplatonica di Tommaso d'Aquino, le immagini sono
considerate come indicatori di una conoscenza inferiore, in quanto eccessiva-
mente compromesse con la loro matrice sensoriale. Tommaso suole ripetere
che i filosofi devono tenersi lontani dai tropi del parlare figurato che appar-
tengono al repertorio dei poeti. Per l'Aquinate, la rarefazione concettuale è

una premessa ineludibile del rigore argomentativo. Procedendo dall'analisi
del sintagma figura veritatis, Imbach capovolge la prospettiva tommasiana e

si interroga sul carattere mitopoietico del discorso filosofico, passando in
rassegna un'ampia costellazione di metafore paradigmatiche. II punto di rife-
rimento è l'aforisma che Wittgenstein, come poi Einstein, riprende da
Robert Musil: «una buona similitudine rawiva l'intelletto». Innanzi tutto le
metafore venatorie, da Raimondo Lullo a Giordano Bruno, tese a sottolineare
il carattere zetetico e predatorio della conoscenza filosofica. In secondo luo-
go le metafore nautiche, l'analisi delle quali offre alTAutore lo spunto per «de-
terminare» magistralmente il significato del naufragio di Ulisse. Ricollegan-

1 IMBACH, Ruedi: «Minima Medievalia». Saggi di filosofia medievale Flumen sapien-
tiae). Canterano (RM): Aracne éditrice 2019, 352 p., ISBN 978-88-255-2338-6.



466 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dosi alla dottrina dell'autolimitazione del sapere che Dante formula nel Con-
vivio, Imbach chiarisce che il naufragio narrato nel XXVI canto dell 'Inferno,
con buona pace di quelli che Kurt Flasch chiamava «i teorici della puni-
zione», rappresenta l'esito tragicamente necessario di un'awentura della co-
noscenza che non accetta di rimanere entro i limiti della sola ragione. Ulisse
è il simbolo della razionalità che si inoltra senza speranze in quella che

appare una sorprendente prefigurazione del kantiano «oceano della meta-
fïsica». L'Ulisse dantesco non viene punito per un'eccessiva brama di sapere,
o per la «vana curiositas» di Agostino: il naufragio costituisce l'inevitabile
fallimento a cui va incontro la ragione qualora trasgredisca i limiti naturali
che essa stessa si impone. Ulisse, pertanto, è una sorta di «furioso» bruniano
ante litteram. Netta, dunque, la distinzione tra la punizione dell'eroe ome-
rico in quanto fraudolento e le ragioni interne del naufragio. Lo squarcio er-
meneutico su Ulisse prelude alia tesi che l'Autore intende proporre: lungi dal
dover essere considerate elementi spuri che intorbidiscono il nitore della ri-
flessione, metafore, similitudini e allégorie costituiscono un serbatoio indis-
pensabile per il lavoro fîlosofico, offrendo alla ricerca un «plusvalore» in-
sostituibile. II mito platonico della caverna, di cui Imbach offre un'approfon-
dita analisi che arriva a toccarne le propaggini estreme nel Decameron di
Boccaccio, dimostra in modo assai chiaro quale sia il terreno su cui sorgono
le domande fondamentali della metafisica. Si pensi, ancora, alia metafora
dello specchio come strumento di conoscenza autoriflessiva, 0 al topos
dell'ascesa al monte, metafora del processo di avanzamento nella conoscenza
di sé stessi, secondo una linea che da Agostino arriva a Petrarca incrociando
la mistica vittorina, cistercense, i testi di Bonaventura e, owiamente, il Pur-
gatorio. Fin dalle parole che Virgilio rivolge a Catone, sulla soglia del secondo

regno, si riconosce uno dei tratti caratteristici della concezione dantesca
della razionalità. La condizione storica dell'uomo è quella di un «peregrino»,
e la ragione umana, rappresentata da Virgilio inteso corne anti-Ulisse, coincide

con l'accettazione dell'incertezza che caratterizza il nostro essere nel
mondo.

La questione del rapporto tra conoscenza per immagini e conoscenza
concettuale si ripropone in forma diversa all'interno del secondo nucleo pro-
blematico, che concerne il rapporto tra «narrazione» biblica, verità concessa
immediate a Deo per revelationem, e pensiero fîlosofico, sempre più in-
dirizzato a rivendicare margini di autonomia epistemologica, soprattutto in
seguito all'irruzione del Corpus Aristotelicum nell'occidente latino e sulla
linea tracciata da Alberto Magno. Fino a che punto la scientia sillogistica puô
prescindere da una sapientia che si présenta strutturalmente legata ad una
dimensione kerygmatica, edificante, e narrativa? Anche in questo caso oc-
corre procedere effettuando le dovute distinzioni. Imbach individua tre para-
digmi a partire da quello, che chiamerei, scusandomi per l'obsolescenza del
termine, «agostinismo». Il vescovo di Ippona sottolinea il carattere strumen-
tale della filosofia, derubricata a semplice ausilio per l'esegesi dei testi sacri.
La filosofia appartiene al novero dei gioielli che la teologia ha sottratto ai pa-
gani, secondo la lettura allegorica di Esodo 3,22. L'agostinismo di Bonaventura,

specie nella fase della Collationes in Hexaemeron, è un chiaro esempio



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 467

délia volontà di mantenere la ratio a un livello di pura manovalanza intel-
lettuale. Il secondo paradigma mira invece ad esplorare la presenza di dottri-
ne fdosofiche all'interno delle sacre scritture, corne si puô evincere da un
esame cursorio delle interpretazioni del versetto 1,7 del Cantico dei cantici.
A partire da Origene, l'imperativo di conoscere sé stessi, che sta al centro
dell'interpretazione del passo biblico, viene considerato un retaggio che la

sapientia lascia in eredità ai Greci. Conoscere sé stessi équivale a riconoscere
nel libero arbitrio l'essenza délia dignità dell'uomo. Il primato epistemologi-
co délia conoscenza di sé assegna alla fdosofia il compito di trasformare e

perfezionare il soggetto che la pratica, quasi a prefigurare la tesi dantesca del
Convivio circa il primato architettonico dell'etica. Il panorama si compléta
con l'esame del terzo paradigma: la Bibbia intesa corne fonte diretta di una
riflessione fdosofica. Questo segmento dell'analisi di Imbach porta alla luce
un aspetto sorprendente quanto poco conosciuto, ossia la questione dell'ateis-
mo medievale. Commentando il Salmo 52, dove si legge che Vinsipiens nega
l'esistenza di Dio, Agostino procédé all'identificazione délia stultitia con l'in-
capacità di riconoscere all'esistenza di Dio lo statuto di verità necessaria per
ragioni immanenti al pensiero. Alberto Magno, tuttavia, ricorda che a que-
sta nécessita bessere umano puô opporre resistenza: la possibilità di negare
l'esistenza di Dio rientra nelle prerogative di una creatura dotata di libero
arbitrio. Si deve attendere la rielaborazione di Avicenna realizzata da Tom-
maso perché si giunga a una ulteriore distinzione: ciô che è evidente «per
sé» non necessariamente è evidente «per noi». La proposizione «Deus est» è

«per se nota», afferma Tommaso, in quanto il predicato è contenuto nel
soggetto: ma bessere umano, non potendo conoscere l'essenza divina, puô disso-
ciare soggetto e predicato: partendo dalla constatazione del male nel mondo,
o invocando la possibilità di distinguere, concettualmente e formalmente
«Dio» ed «Essere», in modo taie da negare l'inseparabilità dei due termini.
Nella follia dell'ateismo c'è un qualche «metodo». L'elemento dirimente délia

discussione, che testimonia la vivacità del dibattito fdosofico e teologico
nel Medioevo, rimane la «metafïsica dell'Esodo», secondo l'espressione co-
niata da Gilson. L'interpretazione di Esodo 3,14 che si va consolidando
nell'occidente latino, da Agostino a Eckhart, finisce col sancire l'identità tra
Dio ed Essere corne movimento autoriflessivo dello Spirito Assoluto, per dir-
la in termini hegeliani. Accolta questa identificazione, la questione dell'insf-
piens viene derubricata da problema speculativo a problema pastorale, men-
tre in Aelredo di Rievaulx, ancora sulla scia di Tommaso, colui che nega
l'esistenza di Dio nega inconsapevolmente l'esistenza di sé stesso in quanto ente
creato.

Il passaggio successivo dell'indagine di Imbach è costituito dall'analisi di
tre posizioni di pensiero relative al carattere fdosofico da attribuire al Pro-
logo del Vangelo di Giovanni. Se Agostino si limita ad ammettere la compa-
tibilità tra la dottrina evangelica del «logos» e i principali teoremi neoplato-
nici, Tommaso traccia una netta distinzione tra «contemplazione» giovan-
nea, intesa corne acquisizione piena délia verità, e speculazione fdosofica,
intesa corne ricerca asintotica e frammentaria. Imbach individua puntual-



468 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

mente, nel commento tommasiano al Vangelo di Giovanni, i nuclei di alme-
no quattro delle «vie» proposte dalla Summa. Se per l'Aquinate è necessario
ammettere che scientia e sapientia non possono contraddirsi, perché proven-
gono entrambe da Dio, netta rimane la distinzione tra ciô che la conoscenza
filosofica puö conseguire «per speculum in aenigmate» e la visione «totum
simul» che sta all'origine delle pagine dell'evangelista. Inserita in questo
quadro di riferimento, appare assai ardita la posizione di Meister Eckhart. È

tipico del maestro di Turingia, spiega Imbach, procedere da presupposti ago-
stiniani per rovesciarne il senso. Nel VII libro delle Confessioni, Agostino
ricorda di aver letto nei testi dei platonici una formula che ricorda il célébré
incipit del prologo giovanneo. Omettendo la riserva agostiniana circa l'im-
possibilità di attingere al dogma dell'incarnazione per vie filosofiche, Eckhart
finisce con l'affermare che l'intero contenuto délia fede puô essere illumi-
nato dalla conoscenza razionale, in quanto la vera filosofia coincide con la
vera religione, una formula che non sarà certo sfuggita all'attenzione del gio-
vane Hegel. Secondo Eckhart l'identificazione tra «Dio» e «logos» puô essere
formulata in tre modi: nel linguaggio figurato délia Bibbia, nei termini délia
tradizione teologica, e nelle formule délia filosofia. Lungi dal configurarsi
come una disciplina ancillare, la filosofia rappresenta il compimento délia
religione.

Nei capitoli V e VIII, dedicati al tema dell'amore, l'Autore procédé da due
constatazioni. La riflessione medievale sull'amore si présenta estremamente
variegata, in estensione e in profondità, e l'elaborazione che ne dériva costi-
tuisce una delle conquiste più originali délia cultura cristiana, al netto dei
contributi offerti dalle fonti ebraiche ed arabe. Sono almeno tre i livelli se-
mantici in relazione ai quali i medievali considerano l'amore: il nucleo meta-
fisico, il versante antropologico, e il momento etico. L'analisi delle modalità
attraverso cui questi livelli si intrecciano tra di loro, pur nella distinzione dei
diversi piani di indagine, rappresenta uno degli aspetti più affascinanti délia
discussione di Imbach. Nella sua dimensione teologico-metafisica, il verso
conclusivo délia Commedia («l'amor che move il sole e l'altre stelle») unifica
la concezione aristotelica, ancora tributaria alla nozione platonica di eros, e

la tradizione ebraico-cristiana, che trasfigura l'eros nell'agape. L'amore cele-
brato corne potenza cosmica che lega in un sol volume «le cose tutte quan-
te», trasforma l'impersonale teleologia dei peripatetici nella Prowidenza del
Dio vivente. La concezione metafisica dell'amore è il terreno comune a par-
tire dal quale si diversificano le posizioni dei singoli teologi e filosofi, allor-
ché si tratta di dedurne i corollari etici e antropologici. Si veda ad esempio la
discussione sull'amor proprio. Se in Agostino l'amor sui identifica la radice
stessa di ogni peccato, costituendo un équivalente délia aversio a Deo, per
Tommaso, in sintonia con Bernardo di Chiaravalle, l'amore che bessere uma-
no nutre per sé stesso è il fondamento naturale dell'amore per il prossimo.
Un ulteriore spostamento di prospettiva si ha con Eckhart, che interpréta
l'amore come superamento del «proprium» e come sconfessione dell'egoità
creaturale. La gratuità dell'agape, in Eckhart, è indissolubilmente legata alla
sua essenza «kenotica»: in quanto svuotamento di sé, l'amore per il prossimo



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 469

si identifica con l'amore di Dio. L'analisi délia concezione dantesca dell'amo-
re viene proposta all'interno di questi quadro di riferimento.

Prima di analizzare i canti XVII e XVIII del Purgatorio, dove la quaestio
de amore, viene trattata in rapporto al tema del libero arbitrio, Imbach si sof-
ferma sul canto XXVI del Paradiso. È importante rilevare il fatto che Imbach
présenta la filosofia dantesca dell'amore corne il risultato di un «dialogo» tra
Tommaso e Dante: un dialogo tra pari, non un discepolato del «poeta» nei
confronti del «filosofo» di professione, secondo uno stantio cliché ancora in
voga. Nel XXVI del Paradiso, interrogato dall'apostolo Giovanni, Dante
discute una «tesi di laurea» che si fonda su «filosofici argomenti» e su «autorité»

scritturistiche: procedendo con rigore sillogistico, il pellegrino defi-
nisce l'essenza dell'amore come spinta naturale verso il bene, e quindi verso
Dio in quanto Bene supremo. Questa dottrina getta una luce retrospettiva
sulla discussione affrontata nei canti XVI-XVIII del Purgatorio, centra nev-
ralgico del poema destinato a distruggere la concezione deterministica délia
natura umana, sia nella forma «astrale» propria di certa filosofia araba, sia
nella forma «psicologistica» teorizzata nel De amore di Andrea Cappellano, il
manifesto ideologico di intere generazioni di poeti, dai siciliani agli stilno-
visti. Elaborando le dottrine tommasiane, e riducendo da tre a due le specie
di amore distinte dall'Aquinate (naturale, sensibile, spirituale), Dante con-
trappone l'amore naturale all'amore spirituale: solo quest'ultimo, in quanto
proprio delle creature dotate di intelletto e volonté, puo andare soggetto ad
errori. L'appetito naturale dei viventi privi di libero arbitrio è teleologica-
mente predeterminato al suo fine, al suo «luogo naturale». La semplifica-
zione dello schema tommasiano si spiega in relazione ai destinatari: Tommaso

è lo scolastico interessato a costruire un sistema; Dante è un laico che
scrive per altri laici, interessato a fornire un paradigma etico. Il nucleo
centrale délia Commedia, dove la speculazione è soggetta aile istanze délia vita
attiva, consiste nell'affermazione di un legame indissolubile tra amore e
liberté.

Ed è a questo livello che si intrecciano gli ultimi due nuclei délia riflessio-
ne di Imbach, il problema del cosmopolitismo di Dante e délia liberté con
cui egli attinge aile auctoritates. Il tema viene affrontato nel capitolo dedica-
to all'analisi del sintagma «gratiosum lumen rationis» che ricorre nel primo
libra del De vulgari eloquentia. Partendo dall'assunto secondo cui l'antropo-
logia dantesca è una terza via tra il tomismo e l'ottimismo filosofico dei Maestri

delle arti, Imbach discute ampiamente le implicazioni del sintagma ap-
prodando alla conclusione: nel momento in cui riconoscono i limiti struttu-
rali délia ragione, gli esseri umani acquisiscono la capacité di superare i par-
ticolarismi e attingere alla prospettiva universale, impegnandosi nella piena
attuazione délia potenza dell'intelletto possibile, secondo la tesi délia
Monorchia. Dante riformula la duplice determinazione aristotelica dell'uomo
corne animale razionale, ergo politico, indicando nell'Impero la condizione
di possibilité per l'awento di una société collaborativa e non più competi-
tiva. L'universalismo cosmopolitico postula il riconoscimento dei limiti délia
ragione sia nella sua distinzione dalla fede sia nella sua immanente nécessité



47o Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

cooperativa. In questo senso, l'esaltazione dell'istituzione imperiale in Dante
non viene letta corne il limite storico di un Autore ancora legato a schemi
medievali, bensi corne il risultato délia volontà di indicare la base istituzio-
nale più efficace a garantire quello che oggi chiameremmo lo stato di diritto.
Francescano nella sua proposta di renovatio delle istituzioni ecclesiastiche,
laico nella sua proposta di restaurazione dell'Impero, Dante promuove l'idea
délia coordinazione dei duo ultima, contro gli opposti estremismi che saran-
no deprecati da Giustiniano nel VI canto del Paradiso.

Il volume di Imbach raggiunge splendidamente l'obiettivo di dimostrare
corne la lettura storica dei testi possa diventare filosoficamente féconda e

stimolante. Fruibile sia dall'appassionato che dallo specialista, Minima Me-
diaevalia mette in evidenza quanto sia profonda l'inquietudine speculativa
che contraddistingue il pensiero medievale. Sotto questo profilo, è corne se
l'Ulisse dantesco rappresentasse l'«ombra», nel senso dell'archetipo jungia-
no, con cui ogni filosofo di quest'epoca straordinaria si è dovuto confrontare.



Kamil Rajec

Kasuistik - Fluch oder Segen der Gewissenserforschung?

Eine Sammlung von Beiträgen, die anlässlich der Kant-Pascal-Tagung vom 12.

bis 14. April 2018 in Tübingen referiert wurden, findet sich im Band Kasuistik
und Theorie des Gewissens. Von Pascal bis Kant1 (2020, De Gruyter) vereinigt.
Die Beiträge thematisieren zum einen die Geschichte des Probabilismus, zum
anderen die Verflechtung der Kasuistik mit dem Phänomen des Gewissens.

Maximilian Forschner ist in seinem Aufsatz der Vorgeschichte des neuzeitlichen

Gewissensbegriffs auf der Spur. Sein Weg führt ihn von Euripides' Orestes
über die von Epikur inspirierte Schulderforschung bei Seneca, die allegorische
Schriftauslegung Hieronymus', bis zur mittelalterlichen Gewissensdiskussion
bei Petrus Lombardus und Thomas von Aquin.

Besonderes Augenmerk legt er auf eine spezifische Eigenart des Selbstverhältnisses,

die die Stoa in ihrer Oikeiosislehre erschlossen habe (22f.). Im
natürlichen Reifungsprozess werde der Mensch sich seiner angeborenen Neigungen

und Verhaltensweisen in der Weise bewusst, dass er sie als seine oder als
fremde identifiziere. So konstituiere sich ein Selbst(bild) von bestimmter Art.
Der entscheidende Schritt erfolge jedoch mit zunehmender Vernunfteinsicht,
die den Menschen das erfahren lasse, was wahrhaft gut und (dennoch) naturgemäß

sei - wobei das anvisierte Gute einerseits „als das Ureigenste" erfasst,
andererseits aber auch „als noch keineswegs erreichtes Ziel" erkannt werde (23).
Diese doppelte Charakteristik aus Faktum und Telos, aus verwirklichtem Tun
und zu bewältigender Tat, sieht Forschner gespiegelt im Gewissensbegriff, wo
die Vernunft sowohl die Rolle des Anklägers wie auch des Anwalts in einem
Gericht einnehme (23fi).

Was die mittelalterliche Gewissenskonzeption betrifft, umreißt Forschner
die Differenzierung Thomas von Aquins, ausgedrückt durch die Termini syn-
deresis und conscientia. Der griechische Ausdruck sei als „oberstes praktisches
Prinzipienwissen" aufzufassen und könne als natürlicher Habitus der Vernunft
ausgedeutet werden, der in Abstechung vom Intellekt einen „Horizont praktischer

Rationalität" eröffne (2yf.). Die conscientia als Anwendung des

Prinzipienwissens überrasche selbst den modernen Leser dadurch, wie weit sich ihr
begrifflicher Umfang erstrecke: Da ist die Rede einerseits von der „forschenden,

prüfenden, abwägenden, [...] reflektierenden und bestimmenden Anwendung

unserer Kenntnisse [...] auf unser Tun", andererseits aber auch von
einem Bewusstsein eines „Gewissensspruchs", der das Individuum anzuklagen
oder zu entlasten vermöge (30).

Gibt es nicht etwas in der Sünde, das der Übertretung radikal fremd ist?
Diese Schlussfrage könnte auch am Beginn des Aufsatzes von Laurent Thirouin
stehen, der das Verhältnis der beiden Phänomene aus drei Perspektiven be-

1 Dl GlULIO, Sara/FRIGO, Alberto (Hgg.): Kasuistik und Theorie des Gewissens. Von Pascal
bis Kant. Akten der Kant-Pascal-Tagung in Tübingen, 12.-14. April 2018. Berlin: Walter de

Gruyter 2020, 360 S., ISBN 978-3-11-062185-3.



472 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

leuchtet: der theologischen, der juristischen und der medizinischen. Von
Pascals viertem Brief aus den Briefen in die Provinz ausgehend, in dem Thi-
rouin einen Wechsel in der Logik („un changement de logique") vom Theologischen

ins Juristische diagnostiziert (44), stellt er das Wahrzeichen der
theologischen Sünde, die Erbsünde, dem Strafrecht gegenüber. Auffallig sei dabei
die Diskrepanz zwischen dem nicht-persönlichen Charakter der Erbsünde
(Stichwort „Vererbung") und der strafrechtlich im Gesetzbuch verankerten
individuellen Verantwortung; aber auch der Vorsatz könne aus christlicher Sicht
fehlen (wie z.B. im Falle des Neugeborenen) (45f.). Diese Unterschiede
zwischen theologischer und juristischer Doktrin führt Thirouin zurück auf das in
der Renaissance aufgekommene Desiderat, die strafrechtliche Verantwortung
definieren zu wollen, was er an Tiraqueau, einer der Galionsfiguren humanistischer

Rechtssprechung, zu verdeutlichen sucht (47f.).
Thirouin stellt klar, dass der Jesuit in Pascals Brief in seiner Argumentation

den Begriff der Sünde in gleicher Weise verwende, wie man auch die
Übertretung bezeichne, die statthabe, wenn ein Subjekt sich nicht an das Gesetz
des Fürsten halte. Es bestehe eine doppelte Äquivalenz („[une] double
équivalence") zwischen göttlichem und positivem Recht und den damit verbundenen

Begriffen von Sünde und Übertretung (52). - Doch eine zweite Frage
verkompliziere den Sachverhalt: Wie könne man die Notwendigkeit des Sünders,
eine Sünde zu begehen, in Einklang bringen mit der Auffassung, dass die Sünde

vermeidbar sei? Thirouin zitiert einen Text von Augustinus, in dem der
Kirchenvater das Sündigen mit dem Hinken eines Mannes vergleicht, der
notwendigerweise hinken müsse, solange er keine ärztliche Hilfe erhalte (54). Die
medizinische Metapher mache klar, dass Sünde keine Übertretung sei, sondern
der Name, der dem Zustand der Unvollkommenheit gegeben werde, den der
Mensch in seinen Übertretungen bemerke. Insofern seien der Arzt und der
Richter in ihrer Sichtweise klar voneinander geschieden: Die Feststellung der
Verantwortung sei für die Heilung aus medizinischer Sicht nicht wesentlich,
wohingegen die Gnade (im Sinne des vierten Briefs als Erkenntnis dessen, was
in der bevorstehenden Handlung als böse anzusehen sei) zu einer juristischen
Bedingung der Sünde werde (58).

In einem seiner Briefe an den philosophischen Diplomaten Pierre Chanut
äußert Descartes die Frage „Wie sehr müssen wir das Leben lieben?", eine Frage,

die laut Alberto Frigo das Verhältnis von Selbstliebe und Nächstenliebe
thematisiert - ja mehr noch: Sie weise auf einen frühneuzeitlichen
Paradigmenwechsel hin, als dessen Wahlspruch das paulinische Axiom der Nächstenliebe

gelten möge (62F). Eine Schlacht auf dem Felde der Kasuistik sei damit
eröffnet, wo unter dem Deckmantel der casus conscientiae um die Lösung
jener Frage gerungen werde. Descartes nehme in dieser Fehde einen besonderen
Platz ein: Wie er in seiner Korrespondenz mit Prinzessin Elisabeth betone, sei

es zwar angebracht, dem Rat derer zu folgen, die man für die weisesten halte;
doch solle man deshalb nicht versäumen, jenen Rat nochmals zu überprüfen.
Es sei also um einen doppelten Vorstoß des Suchens zu tun („[une] double
démarche de .recherche'") - getragen von der Autorität der größten Köpfe,
gesichert durch die größten Anstrengungen des eigenen Geistes (64F.).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 473

Nun sei diese kartesianische Forderung, so Frigo, durchaus verwandt mit
der Logik des probabilistischen Moralsystems. In beiden Fällen stehe ein
Gleichgewicht zwischen Autonomie und Heteronomie („un équilibre entre autonomie

et hétéronomie") zur Debatte (67). Doch während die Probabilisten ihren
Prüfstein im Minimum der Wahrscheinlichkeit sähen, sei es Descartes um ein
Kriterium des Maximums zu tun: um die Überzeugung, dass die Meinungen
bezüglich der Moral, die man habe, auch die besten seien, die man haben könne.

Es stehe hier nichts weniger infrage als die Zusicherung an das Gewissen,
dass die Untersuchung eines moralischen Problems mit allen Kräften des
Verstandes durchgeführt worden sei (67). Allerdings bringe das, was die Prinzessin

fordere, den Philosophen in Verlegenheit: nämlich die Bedingungen zu
beschreiben, die es erlaubten, das Moralgesetz oder auch eine allgemeine
Maxime entsprechend den besonderen Umständen der Handlung durchzudekli-
nieren. Es gehe hier also nicht um eine einzige unfehlbare Regel („une .règle
infaillible'"), sondern um eine Mehrzahl von Regeln, die sich von Fall zu Fall
unterschieden (68).

Die Nächstenliebe ist für Frigo der Prüfstein schlechthin, um die
Verbindungslinie zwischen Descartes' Vorgehen und dem der Kasuisten aufzuzeigen.
Descartes' Losung, mit Maß und Taktgefühl („avec mesure et discrétion") an
den jeweiligen Fall heranzugehen (69), finde ihre Entsprechung in der
kasuistischen Methode, deren Fallstudien (zur Kastration, zur Tötung ungeborenen
Lebens, zur Selbstgefährdung um das Seelenheil anderer willen) deutlich machten,

dass es hier um mehr gehe als eine bloße Auflösung moralischer Zwangslagen

(71-77). Das Emblem zweier Schiffbrüchiger, die mit einem Stück Holz
kämpfen, weise auf die weiter reichende Funktion der Dilemmata um die
Nächstenliebe hin, nämlich als eine Art heuristisches Modell zu fungieren, das
Rückschlüsse ermögliche über die Motivation und die Voraussetzung für das

jeweilige Opfer, das man für andere aufbringe (78f.).
Wer gedacht hat, dass mit Döllingers und Reuschs Geschichte der

Moralstreitigkeiten von 1889 bereits alles zur Historie der Kasuistik gesagt wäre, der
mag erstaunen über den Detailreichtum von Sylvio Hermann De Francheschis
Aufsatz. Ausgehend von der Hochblüte des deutschen Probabilismus an der
Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert zeichnet er minutiös die Linien des Verfalls

der Kasuistik im 18. Jahrhundert nach.
Ausgehend von Paul Laymann, Hermann Busenbaum und Claude Lacroix -

drei Jesuiten, die als repräsentativ anzusehen seien, was die Verbreitung und
hegemoniale Absicherung des Probabilismus in Deutschland betreffe (93f.) -
kommt er auf die Gegenwehr zu sprechen: Um die Gestalt von Tirso Gonzalez
de Santalla, dem 13. General der Societas Jesu, habe sich allmählich eine
Anhängerschaft versierter Moraltheologen formiert, die die probabilistische Streitmacht

in Deutschland nach und nach zurückgedrängt habe (94-96). De Fran-
cheschi führt in diesem Zusammenhang einen Katalog an Namen von Helfern
und Mithelfern auf, die Gonzalez bei seinem Versuch schriftkräftig unterstützt
hätten, einen geschickten Angriff zu lancieren, - doch versäumt er es nicht,
auch die Legion deutscher Theologen aufzulisten, die im Namen des
Probabilismus Widerstand geleistet hätten. So erschafft er trotz der Detailflut, die



474 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

einen unbedarften Leser überfordern könnte, ein historisches Portrait, dessen
Farben von den dunkelsten Tönen probabilistischer Rechtssprechung bis zum
matten Glanz tutioristischer Strenge reichen. Ferner ist die Lektüre auch
belehrend, um zu erfahren, an welchem Punkt der Probabilismus zum Äquipro-
babilismus umschlage (103), worin sich ein eingeschränkter von einem laxen
Probabilismus unterscheide (106-110), oder auch, welche Rolle die Triade aus
Bibelexegese, Kirchenväterschriften und Konzilsbeschlüssen in der Fehde
gespielt habe (ii2f.). Schließlich wirft De Francheschis Schilderung ein bezeichnendes

Licht auf die Situation der Morallehre des ausgehenden 18. Jahrhunderts

in Deutschland - und damit auch auf die Lage, in der die Moralphilosophie

Kants ein geeignetes Milieu fand, um hervorzusprießen (132).
In einer Konzilsbestimmung des Tridentinums behalten sich die höchsten

Priester das Urteil über Fälle vor, die schwerere Straftaten betreffen. Damit
beginnt der intensivste Abschnitt in der Geschichte der reservatio casuum,
eines Vorbehalts (in der Fachsprache „Reservat" genannt), der bestimmte Sünden

der Gerichtsbarkeit einfacher Beichtväter entzieht und sie an übergeordnete

Autoritäten delegiert. In seiner Studie geht Jean-Pascal Gay der Frage der
intrikaten Verflechtung der Gewissensführung und dem Reservat nach.
Insbesondere der Jesuitenorden nehme hier eine besondere Stellung ein, nicht
zuletzt aufgrund seiner unaufhörlichen Versuche, einen Kompromiss hinsichtlich
des Vorbehalts zu schaffen, einen Kompromiss, der zwischen den Anforderungen

der Kurie und den Gewohnheiten des Ordens zu vermitteln suche. Dies
veranschaulicht Gay sinnfällig am Fall des Dekrets von Clemens VIII., mit dem
der Papst das Reservat ordensübergreifend zu verallgemeinern suche, den
Jesuiten jedoch letztlich zugestanden werde, ihren eigenen Katalog in der Logik
des Dekrets zu verwenden (i4Öf.).

Der Vorbehalt, argumentiert Gay, müsse jedoch auch im Zusammenhang
mit einer Dynamik des zunehmenden normativen Drucks auf das individuelle
Gewissen verstanden werden: so exemplarisch im Fall der Unkeuschheit, wo
das Reservat dann in Kraft trete, wenn eine äußere Handlung als Ausdruck der
böswilligen Intention erfolge - eine bloße Intention zur Unkeuschheit hingegen

reiche (Tirso Gonzalez' Entscheid zufolge) nicht aus, um die Sünde einem
Oberen zu reservieren (i48f.). Diskussionen solcher Art wiesen darauf hin,
welche Brisanz das Reservat in sich berge, aber auch, wie sehr dessen Hinterfragen

in bestimmten Fällen mehr und mehr einer Gewissensfrage ähnele. In
dieser Ausweitung des Diskurses über die „res tarn odiosa" (wie das Reservat

aufgrund des Drucks, den es im Alltag auf die Jesuiten darstelle, von diesen

apostrophiert werde) diagnostiziert Gay den Zyklus von Schuld und Bekenntnis

als Produkt einer normativen Ökonomie („[une] économie normative"), in
der Schuld und Vergebung keine Ausnahme, sondern die Regel darstellten
(i58f.).

Otfried Höffes Aufsatz, der sich mit Kants Tugendlehre auseinandersetzt,
thematisiert die Verflechtung von Kants Theoremen des Gewissens und der
Selbsterkenntnis, die zwar in Beziehung stünden zur damaligen Probabilis-
musdebatte, sich von dieser Strömung aber in entscheidenden Punkten abhöben.

Höffe erläutert dies anhand der in der Tugendlehre diskutierten vollkommenen

Verbotspflichten der Lüge, des Geizes und der Kriecherei, wobei sein



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 475

Augenmerk auf der dortigen Erörterung kasuistischer Fragen liegt (165-169).
Dass Kant die Antworten schuldig bleibe, sei das eigentlich Überraschende an
den Fallstudien, als sich die angeführten Laster vorzüglich zur Demonstration
ihrer Nichtverallgemeinerbarkeit mithilfe der Testfunktion des kategorischen
Imperativs eigneten. Doch Höffe schlägt vor, stattdessen Kants Analyse als „eine
sachhaltig reiche Moral-Phänomenologie" zu verstehen, die gerade dadurch,
dass sie die kasuistischen Fragen offen lasse, einen „esprit de finesse" beherzige
und den Leser auffordere, selbst Lösungen beizusteuern, womit das Gebiet des
Gewissens betreten werde (169).

Als bedeutsam erweise sich in diesem Kontext Kants Ablehnung eines
irrenden Gewissens, das Höffe ausgehend von Thomas von Aquins ratio-Begriff
erschließt: Beim subjektiven Urteil des Handelnden bestehe für Kant keine
Möglichkeit zum Irrtum, als es dessen persönliche Überzeugung von der
Pflichtgemäßheit seiner Handlung betreffe. Gegen den hypothetischen Vorwurf eines
Probabilisten, Kant verschöbe das Thema von der Objektivität des Urteils zur
subjektiven Gewissheit, wendet Höffe ein, dass der ratio-Begriff bei Kant nicht
nur im Licht der praktischen Vernunft, sondern auch in dem des Verstandes
gesehen werden müsse. Und der Verstand sei es letztlich, dem man die Irrtums-
möglichkeit zuzusprechen habe; nicht umsonst halte sich die Aufklärungsparole

„Sapere aude!" an den Mut, sich des eigenen Verstandes zu bedienen -
eine Forderung, die weit über das Autoritätsdenken des Probabilisten hinausgehe

(171).

Abschließend kommt Höffe auf ein Problem zu sprechen, das die moralische

Selbsterkenntnis betrifft, die bei Kant als „eine Art großer Schwester des
Gewissens" auftrete (175). Dieser gehe es nicht um Lauterkeit oder Unlauterkeit

des konkreten Tuns oder Lassens, sondern um den Versuch, in die Tiefen
des Herzens vorzudringen. Da Kant später in der Tugendlehre davon spreche,
dass die Tiefen des Herzens unergründbar seien, bleibe zu erwägen, wie sich
das mit dem Konzept moralischer Selbsterkenntnis aussöhnen lasse. Höffe
plädiert für „zwei Arten von Tiefenforschung" (175), wobei die erste als
Erforschung der Lauterkeit einer konkreten Handlung insofern unergründlich sei,
als sie nie die verborgenen eigensüchtigen Antriebe beim Handelnden
ausschließen könne, die zweite hingegen auf prinzipieller Ebene agiere, wo auch
die Erkenntnis des Hangs zum Bösen (als Wurzel des eigensüchtigen
Handelns) möglich sei. Folglich müsse die zweite Art der Tiefenforschung als

Voraussetzung der ersten Art angesehen werden: Der Mensch lebe im Bewusst-
sein, dass er - als sinnliches Moralwesen - sich seiner lauteren Moralität
niemals sicher sein könne (i75f.).

Claudio La Roccas Anliegen ist es, Kants Begriff des Gewissens mit dem der
Kasuistik über das „Bindeglied" der Urteilskraft zusammenzubringen (178).
Dafür wendet er sich zunächst Kants wohl offensichtlichstem Bezugspunkt für
das Gewissen und die Urteilskraft zu, nämlich einer Passage aus der Religions-
schrift, wo erläutert wird, dass das Gewissen nicht die Handlungen als einem
Gesetz untergeordnete Fälle abhandle - diese Aufgabe komme der Vernunft zu

-, sondern im Gewissen die Vernunft sich selbst richte hinsichtlich dessen, ob
sie auch die Beurteilung jener Handlungen mit Vorsicht ausgeführt habe. La



476 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Rocca interpretiert dies dahingehend, dass das Gewissen im Gegensatz zur unter

Regeln subsumierenden Urteilskraft als „Urteilskraft zweiter Stufe" aufzufassen

sei (179).
Doch was genau sei die in der Religionsschrift zur Sprache kommende

selbstreflexive Funktion des Gewissens? Und in welcher Beziehung stünden
die Urteilskraft erster und zweiter Stufe? Tatsächlich verwiesen die zwei Fragen

wechselseitig aufeinander: Denn die Selbstreflexivität scheine eben in
einer Überprüfung des Vorgangs der moralischen Beurteilung erster Stufe zu
bestehen - genauer: einer aufrichtigen Überprüfung, die sich laut Kant dadurch
auszeichne, sich jeglicher illusorischen oder unangemessenen Überzeugung zu
begeben (182). So folgert La Rocca, dass es in der aufrichtigen Selbstprüfung
um das Bewusstsein des Grades der eigenen Überzeugung gehe; ein Aspekt,
den der Ketzerrichter in der Verurteilung eines anständigen Bürgers vernachlässige

(ein Beispiel, das Kant in der Religionsschrift anführt), da er sich von
der (subjektiven) Intensität seiner Überzeugung fortreißen und den (objektiven)

Grad der Gewissheit außer Acht lasse. Es fehle schlicht an einer Gewichtung

der epistemischen Qualität des Ursprungs seiner Überzeugung (184).
Und obgleich eine moralische Maxime wider die Tötung eines Menschen in
dem vom Ketzerrichter instigierten Prozess eine Ausnahme erleiden könnte,
da dieses Gerichtsverfahren „durchaus als eine legitime, vernünftige Prozedur"
angesehen werden dürfe (187), vereitle jener Akzent, den der Inquisitor auf die

subjektive Qualität der Überzeugung lege, die Möglichkeit einer „Abmessung
der Umstände im Hinblick auf eine Beurteilung der .Gleichheit'", eine Beurteilung,

die unter der Ägide der Urteilskraft erster Stufe erfolgen müsste (188). Es

handle sich deshalb um einen Entscheid der Urteilskraft zweiter Stufe, die die

angemessene Anordnung der Prinzipien ermittle: Niemals könne eine

Überzeugung, die der Vernunft abhold sei (wie der Geschichtsglaube des
Ketzerrichters), eine rationale Maxime (wie das Tötungsverbot) einschränken (189).
Bei dieser Beurteilung handle es sich letztlich um ein Verfahren, das man zur
Kasuistik im engeren Sinn zählen könne, als es die Urteilskraft in der
selbstreflexiven Analyse der Gründe bemühe (189), wohingegen die Kasuistik im weiten

Sinne die „Behandlung kasuistischer Anwendungsfragen" betreffe und
somit - als Domäne der Urteilskraft erster Stufe - nicht dem territorialen
Anspruch des Gewissens unterstehe (185).

Dass der Probabilismus der Moraltheologie nicht nur dunkle Schatten
geworfen, sondern auch begriffliche Erhellungen mit sich gebracht habe, davon
ist in Rudolf Schüsslers Aufsatz die Rede. Ausgehend vom Probabilismus
katholischer Prägung - ,,eine[r] Doktrin der moralischen Entscheidungsfindung"
(193), die bis in die mittelalterlichen Debatten um den Wahrheitsanspruch von
Aussagen zurückreiche - erläutert er den Ausdruck .Probabilität': Nur die
Fürsprache der Mehrheit einer Gemeinschaft oder der „weisen" Personen habe

ursprünglich eine Meinung als probabel ausgewiesen, weshalb man den Terminus

„opinio probabilis" im Sinne einer anerkannten oder plausiblen Meinung
auffassen könne (196). Die Kompetenz der weisen oder gelehrten Intellektuellen

sei insofern bedeutsam gewesen, als sie es ihnen erlaubt habe, „nach
eigener Abwägung der Gründe" eine Meinung zu bevorzugen (197).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 477

Die im 16. Jahrhundert Einzug haltende Doktrin der Probabilisten habe mit
dieser kompetenzbasierten Normierung gebrochen, durch die Erlaubnis, auch
weniger gut begründeten Meinungen zu folgen, sofern diese zumindest
vernünftig vertretbar gewesen seien. Dieses probabilistische „Instrument des

Dissensmanagements" habe zwar zur Ausweitung von Handlungsspielräumen
geführt, es jedoch auch ermöglicht, unabhängig von der eigenen moralischen
Einschätzung diejenige Meinung zu bevorzugen, die am besten im Einklang
mit dem Eigeninteresse gestanden habe (198), oder - mit Kant zu reden - ein
Mittel an der Hand zu haben, wodurch man sich einrede, nach Grundsätzen
gehandelt zu haben, sich dadurch im Eigentlichen aber selbst betrüge (199).

Kants Kritik müsse in der Tat als wohl gegründet angesehen werden, da er
das Wesen des Probabilismus zutreffend diagnostiziert habe, nämlich hinsichtlich

Gewissensfragen der Wahrscheinlichkeit folgen zu dürfen. Vor diesem
Hintergrund seien auch etwaige Vorwürfe gegen Kants scheinbar überzogene
sittliche Forderungen neu zu bewerten. Seine Haltung sei nicht mit der der
moraltheologischen Rigoristen zu vergleichen, da diese zwar auch eine Sicherheit
forderten, die aber die Versündigung betreffe, welche allerdings unabhängig
vom sittlichen Ausgang einer Handlung sein könne (202). Kants Forderung
hingegen beziehe sich darauf, jegliches Risiko einer moralischen Verfehlung
auszuschließen, weshalb er den von Plinius kolportierten Grundsatz aller
Vorsichtigen („quod dubitas, ne feceris") zu seinem Leitspruch mache (202). Es sei
nicht zuletzt Kants Abweichen von der Tradition des christlichen Gewissensbegriffs,

die solch einen Kontrast zum probabilistischen Denken begründe:
Denn während das christliche Gewissen die Richtigkeit von Handlungen beurteile,

stelle das Gewissen für Kant eine Instanz dar, „die über die gebotene Sorgfalt

bei der moralischen Handlungsplanung wacht" (202). Dennoch verurteile
Kant den Probabilismus nicht in seiner Gänze, als er dessen zwei Grundprinzipien

(das „Prinzip der besseren Position des Besitzers" und das „Prinzip der
mangelnden Bindekraft eines unsicheren Gesetzes") gutheiße - wenn auch in
verschärfter Form, um der Möglichkeit einer allzu laxen Moral vorzubeugen
(204-209).

Jens Timmermann, der die Analyse von Kants Gewissensbegriff in Angriff
nimmt, sieht in dessen Spätschriften zur Religion und Ethik das Gewissen als
zwischen Vernunft und Sinnlichkeit angesiedelt, indem es ersterer ermögliche,
auf das moralische Gefühl einzuwirken, um so eine emotionale Bedeutsamkeit
des Gesetzes zu etablieren. Insofern könne das Gewissen auch als vermittelnde
Instanz zwischen den abstrakten Vernunftgrundsätzen und der Handlungszu-
schreibung durch das Subjekt angesehen werden (218). In dem Sinn, dass das

„Ich darf' des Gewissens alle Handlungen begleite und als erlaubt oder
unerlaubt auszeichne, bedient sich Timmermann des Topos der praktischen
Apperzeption (219). Bar dieser wäre unser moralisches Urteilen „kalt" - oder,
anders ausgedrückt: „Ohne Gewissen ginge uns das moralische Gesetz nichts an"
(226).

Was den Gewissensbiss betrifft, verzeichnet Timmermann einen eindeutigen

Schnitt hinsichtlich des autonom-kategorischen Handelns: Während in den

70er Jahren Kant Gewissensbisse im Zusammenhang mit Klugheitserwägungen



478 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

anführe (da keine Gewissensbisse aufträten, solange die Missetat unentdeckt
bliebe), lasse sich solch eine Konzeption nach der Formulierung des kategorischen

Sollens nicht mehr aufrechterhalten, was bedeute, dass niemand mehr
der Stimme des Gewissens zu entfliehen vermöge (220). Und diese erweise sich
in der bekannten Metapher vom Gerichtshof als eine strikte, obgleich das
Gewissen nur verurteile, sofern die Verletzung einer strengen Pflicht oder Rechtspflicht

vorliege, was insbesondere am Fall des Ketzerrichters der Religionsschrift

deutlich werde. Denn hier offenbare sich die Missachtung der Kautel,
„daß bei möglichen Verstößen gegen Rechtspflichten Zweifel an deren Legitimität

nie vollkommen ausgeräumt werden können". Worüber man im Zweifel
sei, davon solle man allerdings abstehen; und so dürfe der Inquisitor den Mann
nicht als Ketzer hinrichten lassen (223).

Aus den bisherigen Überlegungen schließt Timmermann auf ein dreistufiges

Modell des Gewissens in seiner vorauslaufenden Funktion: Es erlaube uns
durch Freispruch von jedweder Schuld die bevorstehende Tat; oder es verbiete
uns die Tat; oder es warne uns vor der Tat und fordere uns zu einer genaueren
Prüfung auf (223f.). Das „Kriterium des Erlaubten" sieht Timmermann auch als
Schlüssel zur Lösung des Problems vom irrenden Gewissen. Denn man könne
sich nicht darin irren, ob man etwas mit gutem Gewissen getan habe - ansonsten

wären einem subjektive Zweifel bewusst geworden (224f.).
Im siebten Buch von Ovids Metamorphosen entspinnt sich ein subtil gewobenes

Drama, dessen Bühne die menschliche Psyche ist: Medea, die
Königstochter, wird von einem ihr nicht rational fassbaren Verlangen ergriffen, als
sie Iason, den Führer der Argonauten erblickt. Die Sitte ihres Landes und die
Gesetze ihres Vaters nicht achtend, verrät sie die Vernunft an die Leidenschaft.
Von diesem literarischen Locus classicus ausgehend nimmt sich Sara Di Giulio
die Frage des radikalen Bösen bei Kant vor: Denn Ovids Sentenz („video me-
liora proboque, détériora sequor") sei ein überaus angemessener Ausdruck für
den natürlichen Hang zum Bösen, den Kant im Menschen identifiziere (233^).
Auch bei Kant sei das Böse vornehmlich mit der Motivation der Handlungen
verknüpft, ausgedrückt im Hang, moralische Triebfedern egoistischen
unterzuordnen (237). Dabei ließen sich im Anschluss an Kant drei Stufen
unterscheiden, wie die Willkür darin beeinträchtigt werden könne, das moralische
Gesetz zum Leitstern ihrer Maximen zu machen: Da fanden sich die Gebrechlichkeit,

eine Schwäche im Befolgen ethischer Maximen; die Unlauterkeit als

Vermischung moralischer und unmoralischer Triebfedern; und die Verkehrtheit,

Wahrzeichen der Hintanstellung moralischer Motive. Allen drei Formen
innewohnend sei eine „negative Kraft", die dem Moralgesetz entgegentrete, eine

Kraft, die Di Giulio auch bei Ovid vorfindet (238f.). Doch bei Kant habe das
Pathos der Medea keine einfache Entsprechung, weil sowohl die Neigungen
(da moralneutral) als auch die Leidenschaften (da eine willkürliche Handlung
ausschließend) mit dem Konzept des Bösen nicht unmittelbar in Verbindung
stünden (239f.). Nach Kant müsse der Mensch die Neigung zunächst in seine
Maxime aufnehmen, damit sie mit dem Moralgesetz konkurrieren könne -
bloße Selbstliebe beispielsweise stelle keine gleichartige und konträre Kraft
zum Moralgesetz dar. Der Mensch tue dies aber natürlicherweise, was seiner
Anlage (dem sinnlichen Wesen) geschuldet sei: Trotz der Inkommensurabili-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 479

tat der zwei Motive (dem der Vernunft und dem des sinnlichen Antriebs) bringe

er beide in einer Maxime zusammen, wobei er ein klares Bewusstsein von
ihrer unterschiedlichen Abkunft behalte (243L). Der Umschlagpunkt im Sinne
Medeas ist bei Kant folglich dort zu konstatieren, wo Di Giulio davon spricht,
dass der Mensch „zwischen den Triebfedern eine andere Ordnung [etabliert] als

diejenige, die zwischen ihnen herrschen sollte", demnach das moralische
Gesetz in Abhängigkeit setze von der sinnlichen Triebfeder (243).

Wie aber komme der Mensch dazu, das sinnliche Glück über die Moral zu
stellen? Die Antwort liege für Kant in der heuchlerischen Selbsttäuschung,
einem subversiven Verfahren, die Grundfeste des moralischen Gesetzes mehr und
mehr mit Zweifeln zu belasten, bis letztlich das Übergewicht der sinnlichen
Antriebe sie zum Einsturz bringe (247h). Di Giulio sieht hier eine eklatante
Parallele zu einem anderen Schlüsselbegriff in Kants praktischer Philosophie,
nämlich dem der Lüge. Mit dem Akzent auf dem Täuschungscharakter, der der
Lüge innewohne (253), komme überdies das Gewissen ins Spiel, das den zu
Täuschenden repräsentiere (256-259).

Anders als La Rocca zeigt sich Di Giulio skeptisch bezüglich der Option,
das Gewissen als Urteilskraft „zweiter Stufe" zu charakterisieren, da der
Ausdruck Anlass zu Missverständnissen gebe, sowohl die Urteilsart als auch die
Vermögenshierarchie betreffend (26of.). Sie hält sich an Kants Definition des
Gewissens als eines selbstreflexiven Vermögens, das darüber wache, ob ein Urteil

in moralibus mit Gewissenhaftigkeit gefallt worden sei (26if.). Dabei folgt
sie den Spuren der Entwicklung, die der Begriff von den Vorlesungen der 70er
bis zum Spätwerk der 90er Jahre genommen habe. Die Synopsis dokumentiere
die zunehmend dominierende Rolle, die das Gewissen in den Entscheidungs-
prozessen des Handelnden spiele, so dass es nicht mehr bloß in Form einer
nachträglichen Prüfungsfunktion zum Zuge komme, sondern auch und
insbesondere die der Handlung vorauslaufenden Erwägungen mitbestimme, bezeichnend

erkennbar an der von Kant übernommenen Devise, das zu unterlassen,
woran man zweifle (261-265).

Martin Sticker versucht anhand einer Textanalyse von Passagen aus Kants
moralphilosophischen Schriften zu zeigen, dass die darin enthaltenen
Unfehlbarkeitsbehauptungen hinsichtlich des Gewissens sich nicht vereinheitlichen
ließen, ferner sich auf etwas anderes als diejenige Funktion des Gewissens
bezögen, die allgemein mit der Unfehlbarkeit assoziiert werde.

Fünf Kriterien des Gewissens, die von verschiedenen Kantinterpreten in
den Vordergrund gerückt würden, unterzieht Sticker zunächst einer Analyse:
dass das Gewissen notwendig für Zurechenbarkeit sei, dass es das Pflichtgebot
subjektiviere, dass es einen wesentlichen Bestandteil moralischer Urteile
darstelle, dass es an moralischer Motivation teilhabe und dass es als Vermögen
höherer Ordnung angesehen werden müsse (293^. Dem letzten Kriterium steht
er am wohlwollendsten entgegen, als es „die zentrale Funktion des Gewissens"
bezeichne (294). Kant selbst weise auf die Höherstufigkeit hin, wenn er (in der
Metaphysik der Sitten) den Subjektbezug seitens des Gewissens hervorhebe.
Allerdings bleibe die Unterscheidung des Subjektiven und Objektiven bei Kant
an der Stelle unklar, weshalb Sticker dafür plädiert, das Gewissen als ein sub-



480 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

jektbezogenes Vermögen zu interpretieren, das „nicht primär das Subjekt als
solches [richtet], sondern einen bestimmten Aspekt des Subjekts, die moralische

Urteilskraft" (296).
Der von Kant angeführte Fall des Ketzerrichters veranschauliche Sticker

zufolge die Problematik der Unfehlbarkeitsthese. Denn die Überzeugung des
Richters, die ihn zum falschen Handeln verleite, werde nicht durch einen Aufruf

des Gewissens erschüttert (298f.). Daher wendet sich Sticker der „zentral-
ste[n] Passage zum unfehlbaren Gewissen" zu (300), der Gewissensdiskussion
in der Metaphysik der Sitten. Das Resultat seiner minutiösen Analyse ist, dass

sich die Unfehlbarkeit des Gewissens auf „ein drittes Urteil" beziehe: Die
moralischen Urteile als Urteile erster Stufe seien einer Reflexion zweiter Stufe
unterworfen - und die dritte Stufe des Urteilens betreffe nun die Frage, ob

man in besagter Reflexion über die Urteile erster Stufe geurteilt und sie mit
diesen in Verbindung gesetzt habe (303).

Einer der kontroversesten Texte Kants ist zweifellos Über ein vermeintes
Recht aus Menschenliebe zu lügen, wo er sich mit folgender These von Henri-
Benjamin Constant de Rebecque auseinandersetzt: Eine Pflicht, die Wahrheit
zu sagen, bestehe nur denen gegenüber, die ein Recht auf Wahrheit hätten.
Der infrage stehende hypothetische Fall, um den es in Constants Schrift Des
réactions politiques geht, behandelt die Frage, ob man einen Menschen, der
sich bei einem versteckt habe, vor dem Zugriff eines Mörders bewahren dürfe,
indem man den Mörder belüge. Kants abschlägige Replik gründet sich auf die

prinzipielle Überlegung, man würde durch die Lüge die unbedingte Pflicht der
Wahrhaftigkeit zu einer bedingten machen und das Recht, selbst wenn man
niemandem Unrecht täte, der Form nach übertreten.

Anhand eines Vergleichs verschiedener Texte des Königsbergers möchte
Francesco Valerio Tommasi in seinem Aufsatz zeigen, wie man ausgehend von
Kants eigenen Prämissen dessen Schlussfolgerung widerlegen könnte. Er hält
dafür, dass man der von Kant erteilten Abweisung der Lüge, die sich auf die
fehlende Naturgesetzmäßigkeit berufe (im Sinne eines „Typus", wie von Kant
in seiner zweiten Kritik formuliert), mit eben demselben Recht die Ablehnung
einer Weltordnung entgegenhalten könne, „in der jedem Mörder die Möglichkeit

gegeben würde, sein unschuldiges Opfer auch tatsächlich aufzufinden und
ungehindert zu töten" (318). - Allerdings bestehe ein Unterschied im
Formulierungsgrad der diesen Begebenheiten entsprechenden Maximen. Und an dieser

Stelle komme das Gewissen ins Spiel, da es „nur die Form der Maxime
[gebietet], welche keine perfekte Schematisierung in den konkreten Fällen kennt"
(319). Mit anderen Worten: Tommasi sieht im Gewissen eine Art Angleichungsmechanismus,

der dabei hilft, Situationen, die Handlungen erfordern, dem

Sittengesetz zu unterstellen. Denn für diesen Vorgang gebe es keine Synthese a

priori; jede Handlung müsse in ihrer Einmaligkeit bewertet werden; und
darum könne man auch nicht die Umstände ignorieren, die in dem von Constant
aufgegriffenen Fall bestünden. Eingewoben in die entsprechenden Formulierungen,

müssten die zwei gegensätzlichen Maximen dementsprechend lauten
(319): „Ich muss die unschuldig Verfolgten retten, auch wenn es dazu notwendig

ist, einen Mörder anzulügen". - „Ich muss immer das Verstecken eines
Unschuldigen eingestehen, wenn man mich danach fragt". Tommasi favorisiert



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 481

die für Constants Haltung stehende Maxime, da sie, im Gegensatz zur anderen,

voll verallgemeinerbar sei.
Tommasis Argumentation ist verwurzelt in seiner Annahme, dass es

„Vermittlungsebenen" gebe zwischen der formalen Gesetzmäßigkeit des Imperativs
und dem Inhalt der eigentlichen Handlung (320). So scheine das Lügenverbot
nach Kant der Formalität des Sittengesetzes näher zu stehen als das Gebot,
anderen zu helfen. Doch diese Hierarchie könne umgekehrt werden. Wenn man
die Lüge als ein „Kommunikationsproblem zwischen zwei Subjekten" interpretiere

(316), bedürfe es zwingend des Anderen, dessen Existenz man als Bedingung

für Rationalität überhaupt anzusehen habe, um auch den hypothetischen
Fall des Lügenverbots abzudecken, falls man „alleine in der Welt wäre" (322).
So sei die Vernunft strukturell bereits als eine plurale zu denken, die Inter-
subjektivität voraussetze; eine Intersubjektivität allerdings, die nichts anderes
als eine Verinnerlichung äußerer Subjekte zu sein scheine (322f.). Unter
diesem Gesichtspunkt erweise sich das Lügenverbot als abhängig davon, dass es

einen realen Anderen gebe, und das nicht, weil man sich ansonsten nicht
selbst belügen könnte, sondern weil man dann überhaupt keine moralische
Vernunft besäße (323). Und wenn das Lügenverbot und das Gebot zur Hilfe am
Anderen schließlich auf einer „Vermittlungsebene" stünden, dann sei es auch
möglich, das altruistische Primat zu rechtfertigen, die Pflicht des Glücks anderer

über die Pflicht eigener Vollkommenheit zu stellen (323^.



Adrian Loretan

Interaktion von Philosophie und Recht

Der Philosoph Jürgen Habermas entwirft eine Geschichte der Philosophie1, die
eng mit der vom Soziologen Habermas beigesteuerten Rechtsgeschichte der
Institutionen2 verzahnt ist. Aus dieser Interaktion von Philosophie und Recht
entsteht eine nachmetaphysische Wertschätzung der Metaphysik, wie ich im
Folgenden zeigen möchte.

Wissenschaftskritik

„Die Wissenschaft [Science] hat - jedenfalls aus der Sicht unserer Philosophen
und Theologen - derzeit kein Verständnis des Seins. Sie kann lediglich berichten,

dass wir eine Ansammlung von Zellen sind. [...] Das Sein, die Person, die
Menschenwürde - all das sind Konzepte, die ihren Ursprung in der religiösen
Vorstellungswelt haben. [...] Die jüdisch-christliche Tradition hält die
Unverletzlichkeit der Person hoch, weil jeder Mensch Abbild Gottes"3 ist.

Das säkulare, nachmetaphysische Denken hat bei Habermas keine antitheologische

Attitude. Im Gegenteil, er fordert die Theologie heraus, die nachmetaphysische

Sprache der Wissenschaft zu sprechen, um ihre normativen Anliegen

einzubringen. In seiner hier zu besprechenden Philosophiegeschichte steht
die Frage von Glauben und Wissen im Zentrum der beiden Bände.

Naturrechtsdenken

Habermas zeigt u.a., welchen wichtigen Beitrag katholisches Naturrechtsdenken

für das säkulare Vernunftdenken der Aufklärung geleistet hat, das den
modernen Rechtsstaat erst hervorbrachte.4 Er zeigt, wie das naturrechtliche
Denken sich von Piaton und Aristoteles über die Stoa, Cicero, Augustinus,
Thomas von Aquins Gesetzestraktat (Summa Theologiae, Ia, Ilae, quaestiones
90-97) zu dessen Kritikern Duns Scotus und Wilhelm von Ockham entwickelte.

Gregor von Rimini (gest. 1358) trennt den Gottesbegriff vom natürlichen
Gesetz. Damit beginnt die Loslösung des Naturrechts vom göttlichen Willen.
Der subjektive Wille als Fundament des Naturrechts wird bei den spanischen
Klassikern des Naturrechts5, Francisco de Vitoria, Bartolomé de Las Casas und

1 HABERMAS, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Berlin: Suhrkamp 2019 - Bd. 1:

Die okzidentale Konstellation von Glauben und Wissen, Bd. 2: Vernünftige Freiheit. Spuren des
Diskurses über Glauben und Wissen.

2 Z.B. Kirche, Staat, Orden, Universitäten, Städte, Zünfte etc.
3 Gardels, Nathan: Wir brauchen eine neue Ethik für die Zukunft, in: NZZ Samstag 11. Juli

(2020), 32-33.
4 Vgl. denselben Gedanken aus rechtswissenschaftlicher Sicht in: DOMINGO, Rafael/

Witte, John Jr: Christianity and Global Law Law and Religion). New York: Routledge 2020
5 Habermas spricht noch von „Spätscholastikern", was begrifflich nicht der Bedeutung

entspricht, die er ihnen für die zukünftige Entwicklung des säkularen Naturrechts, der Grundlage

des modernen Vernunftrechts, beimisst.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 483

Francisco Suärez, entwickelt. Diese Theologen-Kanonisten verteidigten die
Rechtmässigkeit und Souveränität der nicht-christlichen, indianischen Staaten
des 16. und 17. Jahrhunderts. Sie legen den Grundstein für die Anerkennung der
gleichen Würde aller Menschen, ihrer Gleichheit vor dem Gesetz und der
daraus folgenden Volkssouveränität. Im Abschluss des ersten Bandes resümiert
Habermas deshalb: „Neu ist im begriffsgeschichtlichen Zusammenhang des
modernen Rechts die Akzentuierung der Stellung der autonomen Rechtsperson,
die man als ein katholisches Pendant zu der von Luther zugleich akzeptierten
Gewissensautonomie betrachten kann" (918).

Eine Geschichte der Rechtsphilosophie kann keineswegs das Mittelalter
ausklammern, so Habermas, weil die Moderne mitten im Mittelalter beginnt.
Interessanterweise taucht die mittelalterliche Bezeichnung für Naturrecht -
lex naturalis - in der Zeit Gregors VII. zum ersten Mal wieder auf, und zwar in
dem neuen Sinn einer der natürlichen Vernunft allein zugänglichen Grund-
norm bzw. Rechtssphäre. Es ist für Habermas bemerkenswert, dass diese
Synthese von Naturgesetz und Vernunft in den patristischen Quellen so nicht zu
finden ist.

Verrechtlichung des Naturrechts

Peter Abaelard interpretiert den Kern des Naturrechts, nämlich die Goldene
Regel (Mt 7,12), im juristischen Sinn der Gleichbehandlung von Gleichem und
der Ungleichbehandlung von Ungleichem (Aristoteles). Dieser Grundsatz
praktischer Philosophie dient als Brücke vom philosophischen zum juristischen
Naturrechtsverständnis. Somit zeigt Habermas eine Linie von der Goldenen
Regel (Bergpredigt) über Abaelard, Gratian, Thomas, de Vitoria und Kant auf,
die zu den vernunftrechtlichen Grundlagen des modernen Staates führt. Er
erinnert die katholische Theologie nicht an ihre neuscholastische Verdrängung
der Moderne, sondern zeigt auf, welche entscheidenden rechtsphilosophischen

Beiträge ihre Theologen und Kanonisten für die Moderne geleistet
haben.

Die im Mittelalter beginnende Rechtsentwicklung hängt mit dem Weltgericht

am Ende der Tage zusammen. Denn Gerechtigkeit ist nicht nur ein leeres
Wort, sondern wird vom jüdisch-christlichen Gott garantiert. Dies erklärt für
Habermas die ausserordentliche Wirkungsgeschichte des christlichen Naturrechts.

Das Rechtsdenken wurde unter der Vormundschaft einer ihrerseits
hellenistisch geprägten christlichen Theologie6 vollzogen. Diese institutionelle
Verflechtung zwischen Athen, Rom und Jerusalem hat zur globalen Ausbreitung

und weltgeschichtlichen Wirkung des Christentums beigetragen;
andererseits wurde die römische Kirche in die Entwicklung der westlichen Rechts-

6 Dadurch hat sich das römisch-katholische Christentum für Habermas durch die
Verbindung mit der Metaphysik gewissermassen von innen, als dogmatisch ausgestaltete und
durchrationalisierte Lehre, vonseiten der Philosophie angreifbar gemacht.



484 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

kultur eingebunden7. Das christliche Naturrecht hat in der frühen Neuzeit der
vernunftrechtlichen Säkularisierung erst den Weg gebahnt.

Konstitutionalisierung der Kirche

Die westliche Moderne ist im Schoss des von der römisch-katholischen Kirche
mitgeschaffenen christlichen Europas herangereift. Nach der Völkerwanderung
bildete die Kirche nicht nur kulturell, sondern für den Soziologen Habermas
auch institutionell das einigende Band. Im Unterschied zu Byzanz entstanden
im Westen zwei Pole: Kirche und Reich. Diese Zweipoligkeit ist entscheidend
bei der Entwicklung der Rechtswissenschaften. Die systematische Aufarbeitung

und Rekonstruktion des kirchlichen Rechts (Gratians Decretum)
korrespondiert mit der Wiederentdeckung des Corpus Iuris Civilis. Das kanonische
Recht ist die treibende Kraft. Die Kirche nimmt selbst Züge eines ersten
modernen Staates an und gewinnt damit Vorbildcharakter für die Entwicklung
profaner Verfassungen. Die neue Wissenschaft des Rechts wird mit der
Concordia Discordantium Canonums Gratians angestossen. Das neue
Kirchenorganisationsrecht ist für Habermas bereits modernes öffentliches Recht und insoweit

gegenüber dem römischen Zivilrecht eine echte Innovation.
Wie Duns Scotus betrachtet Francisco de Vitoria Kirche und Reich als

parallel aufgebaute Gemeinwesen, in dem die Autorität letztlich von der
Gemeinschaft der Gläubigen ausgeht. Nach de Vitorias bemerkenswert moderner
Feststellung übt der Kaiser auf der Grundlage positiven Rechts territorial
begrenzte Herrschaftsrechte aus: Er ist kein Weltenherrscher9. Das gilt für den

imperialen Herrschaftsanspruch des Papstes erst recht. De Vitoria beruft sich
auf die Feststellung von Thomas, dass alle Personen - mit Ausnahme der Frauen

und Kinder, die ihren Männern bzw. Vätern Untertan sind - von Haus aus
frei, d.h. zur Ausübung ihres dominium bestimmt sind. Dagegen wird die UNO,
dessen Vordenker de Vitoria ist, ein UNO-Übereinkommen zur Beseitigung
jeglicher Form von Diskriminierung der Frau und eine UNO-Kinderrechtskon-
vention erlassen.

Politische Theorie

Das Kirchenrecht wird für Habermas zu einem Modernisierungsfaktor in der
mittelalterlichen Gesellschaft. Die als Korporation10 verfasste Kirche wurde
nicht nur zum Vorbild für die Selbstorganisation der städtischen Kommunen.
Auch die Kaufmannsgilden und Handwerkerzünfte, die Universitäten und
Berufsgenossenschaften, alle städtischen, vom traditionellen Muster des Lehens-

7 Vgl. Loretan, Adrian: Der Westen wurzelt in der Westkirche: Eine kleine Rechtsgeschichte,

erschienen im Theologischen Feuilleton feinschwarz.net, online:
http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche/ (Aufruf am 22.07.2020).

8 Hier enthält der Band r (S. 667) einen Fehler: „Concordia Concordantium Canonum".
Ohne diese Diskordanz, die im Titel wesentlich ist, wären die Rechtswissenschaften ohne
jegliche Dialektik.

9 Das ist wohl eine sehr direkte Kritik an der politischen Theologie der Apotheose von
Karl V. (vgl. Deckengemälde im El Escorial).

10 Durch die Taufe wird man Glied am Auferstehungsleib (Corpus) Christi.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 485

wesens und der Grundherrschaft abweichenden Assoziationen und Einrichtungen

organisierten sich nach diesem Rechtsmodell der Kirche, einer allein
von ihren Mitgliedern getragenen Korporation.

Die Verrechtlichung der Herrschaft nach kirchlichem Vorbild bildet
zunächst einen Fremdkörper in der auf Privilegien beruhenden feudalen
Ordnung. Für Habermas stellt sich die Frage, wer denn in den Städten, Zünften
etc. an die Stelle der sakralen Autorität treten soll. Das Naturrecht hatte in
seiner Rolle als Legitimationsquelle bis dahin die Autorität religiös begründet.
Gemäss de Vitoria ist es aber seinem Anspruch nach aus Vernunft allein
begründbar (etsi Deus non daretur). Konsequenterweise wird es im Vernunft-
recht seine Fortsetzung finden. Die Philosophie übernimmt von der Religion
die Rolle der Herrschaftslegitimation. Allerdings kann die politische Theorie
nicht einfach an die Stelle des christlichen Naturrechts treten, denn ihr fehle
die autorisierende Kraft der gelebten Religion, so Habermas.

Glauben und Wissen

Die Differenz zwischen Glauben und Wissen ist für Habermas zentral, wie die
Untertitel beider Bände zeigen. Von der Spätantike bis zur Renaissance wird
die Philosophie mehrheitlich von Theologen betrieben, wie die christliche
Rezeption des Aristoteles zeigt. Der Vernunft bleibt die intuitive Erkenntnis Gottes

„von Angesicht zu Angesicht" verwehrt. Bereits die alexandrinischen
Kirchenväter entfalten eine für Habermas interessante Bestimmung des Glaubens:

Glauben heisst der Behauptung eines Sachverhalts zustimmen.11 Es

verändert sich der Modus des Für-wahr-Haltens zwischen Wissen und Glauben,
wenn die Überzeugung von der Wahrheit einer Aussage einer zusätzlichen
willentlichen Zustimmung bedarf, um eine praktische, für die Lebensführung
der zustimmenden Person tragende Wirkung zu erlangen.12 Dieser Glaubensmodus

ist auch über den Bereich religiöser Überzeugungen hinaus einleuchtend,

sobald zwischen theoretischem und einem handlungswirksam praktischen

Wissen schärfer unterschieden wird. Die institutionelle Trennung des

philosophischen Wissens (Fakultät II) von der christlichen Glaubenslehre
(Fakultät I) gelingt in den Universitäten des 13. Jahrhunderts.13

Der Wittenberger Theologieprofessor Martin Luther entkoppelt den Glauben

ganz vom Wissen (sola fide). Polemisch richtete er sich gegen die Scholastik

und ganz allgemein gegen die Naturrechtsphilosophie und entwickelte
eine neue theologische Hermeneutik. Die mentalitätsbildende Bedeutung des

11 Das Für-wahr-Halten eines gewussten Sachverhaltes drängt sich von der Sache selbst
auf.

12 Dahinter sieht Habermas die klassische Unterscheidung zwischen der fides quae, dem
Für-wahr-Halten von Aussageinhalten, und der fides qua, der performativen, in Leben und
Handeln orientierenden Kraft von Glaubenswahrheiten.

13 Mit der Trennung von Glauben und Wissen als verschiedener Modi des Für-wahr-Haltens

möchte Habermas erklären, warum die Polemik gegen den blinden Glauben aus seiner
Sicht ein einseitiges, ja verständnisloses Bild vom christlichen Glauben entwirft. Denn zum
Glauben gehört das willentliche Moment der Zustimmung, das den Glauben nach patristi-
scher Auffassung vom Wissen unterscheidet.



486 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Protestantismus geht für Habermas weit über die Theologie hinaus und
betrifft die Philosophie, Geistes- und Sozialwissenschaften. Hermeneutik als
wissenschaftliche Methode der Auslegung beliebiger Texte prägt Rechtswissenschaften,

Theologie und andere Literaturwissenschaften, sowie die neue
Geschichtswissenschaft. Die sprachliche Analyse von Texten löst einen
Paradigmenwechsel aus, der politische, wirtschaftliche, kulturelle und wissenschaftliche

Anstösse gibt. Habermas untersucht die Motive zur linguistischen Wende
bei Herder, Schleiermacher und Humboldt. Hegel erkennt die philosophische
Bedeutung der Geschichtswissenschaft und Hermeneutik und verarbeitet die
neuen methodischen Erfahrungen der Geistes- und Sozialwissenschaften. Er
macht sich auch die vom Historismus entwickelten Konstellationen der
Grundbegriffe des Individuellen und Allgemeinen zu eigen.

Die Reformation entfachte aus dem Gewissensentscheid enorme gesell-
schaftsverändernde Glaubensenergien. Die darauf folgende staatliche Konfes-
sionalisierung der Bevölkerung („cuius regio, eius religio") förderte aber die
Säkularisierung der Staatsgewalt, die für die Befriedung der konfessionellen
Kriegsparteien notwendig wurde. Die funktionale Trennung von Staat und Kirche

kann sich aber für Habermas erst im Rahmen des modernen Rechtsstaates
und dessen Gewaltmonopols durchsetzen.

Aufklärung

Auf die Konfessionskriege reagierte das Vernunftrecht mit Verfassungsentwürfen,
die im säkularen Naturrecht der spanischen Klassiker des christlichen

Naturrechts wurzeln. Demokratien stellen sich gegen die katholische Kirche, die
an der Monarchie als Regierungsform festhält. Die vernünftige Freiheit kennt
aber gemäss Habermas ihre Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen,
wie der Untertitel des zweiten Bandes veranschaulicht. Die Fortsetzung des
säkularen Naturrechts der Aufklärung erfolgt u.a. durch Grotius, Hobbes,
Spinoza, Locke, Thomasius, Leibniz, Hume, Rousseau, Wolff und Kant. Letzterer

begründet das Naturrecht in der Autonomie, d.h. in der Selbstgesetzgebung

des vernünftigen Willens. Nicht aus empirischen Gegebenheiten, so
Hume, sondern nur aus der praktischen Vernunft könnten Normen abgeleitet
werden. Die Regeln, an denen sich richtiges Handeln orientiere, hätten
allgemeingültig zu sein, da der vernünftige Wille nur etwas zum Ziel haben könne,
das verallgemeinerbar sei. In Bezug auf den kategorischen Imperativ heisst es,
dass nur nach jenen Maximen gehandelt werden solle, die zugleich allgemeines

Gesetz sein können.
Habermas' zentrales Anliegen ist die Vergewisserung vergangener Lernprozesse,

die uns Heutigen im Sinne Kants zum Gebrauch der vernünftigen Freiheit

rational ermutigen können. Er verfolgt das Verhältnis von Glauben und
Wissen von Augustin bis zu Kant. Letzterer entwickelt im Anschluss an die
Natur- und Vernunftrechtstradition einen verrechtlichten Begriff der Moral
und richtet die praktische Vernunft auf moralische Fragen der universalistisch
verstandenen Gerechtigkeit aus.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 487

Verfassungsstaat

Im christlichen Diskurs über Glauben und Wissen erfährt die Geltung des
Sollens eine besondere Ausprägung.14 Für Habermas zeigt sich ein Spezifikum der
westlichen Entwicklung in der privilegierten Rolle des Rechts. Die Rezeption
des römischen Rechts hat im christlichen Naturrecht zum theologischen
Anschluss der profanen Rechtsentwicklung an den Dekalog und damit an den

egalitär-individualistischen Universalismus dieser göttlichen Gesetzgebung
geführt. Dadurch ist das positive Recht moralisch aufgeladen und mit der
Problematik der Willensfreiheit der Rechtsperson zusammengeführt worden. Diese

neue Begründung zieht nach sich, dass Rechts- und Staatsverhältnisse kritisiert

und umgestaltet werden. Das neue Naturrecht bereitet den theoretischen
Boden für die Revolutionen in den USA und in Frankreich. Der demokratische
Rechts- und Verfassungsstaat mit der religiösen Neutralität, die Gewaltenteilung,

die Volkssouveränität und die Menschenrechte als Grundrechte sind Folgen

davon. Aus Gedanken werden freiheitliche Institutionen, in denen
Religions- und Herrschaftskritik laut wird. Diese Religionskritik, die Habermas
nicht zuletzt mit den Namen Feuerbachs, Nietzsches, Freuds und Marx'
verbindet, ist bis heute wirkmächtig. Und doch ist es für Gläubige oft herausfordernder,

auf Religionskritik reagieren zu müssen, die von innen heraus formuliert

wird, wie z.B. von Papst Franziskus15, der den Machtmissbrauch des zöli-
batären Klerus thematisiert anhand des weltweiten sexuellen Missbrauchsskandals16,

der dem Soziologen Habermas zu denken gibt. Rechtsstaaten bekämpfen

Machtmissbrauch durch einklagbare Grund- bzw. Menschenrechte.

Einklagbare Grundrechte als Massstab der Gerechtigkeit

Im Medium des Rechts, das vom Begriff der christlichen Freiheit gemäss Hegel
geprägt ist, vollzieht sich die folgenreiche Umstellung vom antiken Begriff der
zuteilenden Gerechtigkeit (Aristoteles) zu einer juristischen Konzeption der
Gerechtigkeit, die auf der neuen Denkfigur des ermächtigenden subjektiven
Freiheitsrechts basiert.17 Damit geben sich die politisch vereinigten Rechtspersonen

selbst die allgemeinen Gesetze, die eine gleiche Verteilung subjektiver
Rechte erst begründen können. Die demokratische Gesetzgebung, die den re-

14 Die Moralisierung des Heiligen führt in der Achsenzeit zu einer begrifflichen Verankerung

der moralischen Gesetzgebung in Gott (Jerusalem) oder im Nomos (Piaton).
Dementsprechend verklammern die religiösen und metaphysischen Weltbilder das Gute begrifflich

mit dem Geltungsmodus der Wahrheit. Dies verleiht dem Geltungsmodus moralischer
Gebote nicht nur im Judentum eine spezifische Absolutheit.

15 http://www.Vatican.va/content/ffancesco/de/letters/2018/documents/papa -

francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html (Aufruf am 22.07.2020).
16 Als am 15. Juli 2020 in der Schweizer Tagesschau von SRF die Unschuld des Diözesan-

bischofs von Fribourg durch einen internen Bericht festgehalten wurde, meldete Kath.ch
schon den nächsten Skandal bei der Besetzung des Pfarramtes für die Kathedrale.
https://www.kath.ch/newsd/neuer-schock-im-westschweizer-bistum/ (Aufruf am
27.07.2020).

17 Vgl. Loretan, Adrian: Wahrheitsansprüche im Kontext der Freiheitsrechte. Zürich:
Theologischer Verlag 2017.



488 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

volutionären Gedanken der Selbstgesetzgebung schon voraussetzt, ist schliesslich

das Modell für Kants Autonomiebegriff. An den Gedanken des Vertrages
zwischen Rechtspersonen schliesst sich der demokratisch ausgebaute Gesell -

schaftsvertrag an.
In der Phase des Übergangs zum nachmetaphysischen Denken haben sich

Hobbes und Hume im Bereich streng wissenschaftlicher Sätze auf psychologische

und physikalische Aussagen beschränkt. Demgegenüber hat Kants
Vernunftmoral den Geltungsanspruch der Normen aus der Perspektive der Beteiligten

ernst genommen. Damit können nun also Frauen und Kinder ihre Rechte

einfordern, die ihnen bei de Vitoria und in der Französischen Revolution
noch selbstverständlich in aristotelischer Naturrechtstradition abgesprochen
wurden.

Die reziproke Übernahme der Perspektive der jeweils anderen (kurz: die
rechtliche Umsetzung der Goldenen Regel von Mt 7,12) zeigt einen moralischen

Lernprozess der Erben des westlichen Rechtsdenkens. Er drückt sich für
Habermas in der Abschaffung von Sklaverei und Folter, in der religiösen
Toleranz, in der Gleichberechtigung der Geschlechter, aber auch in staatlichen
Institutionen wie dem Sozialversicherungssystem für Krankheit, Unfall,
Arbeitslosigkeit und Alter aus. Um solche moralischen Fortschritte rechtfertigen
zu können, genügt die Idee der Gerechtigkeit18, die eine Gleichbehandlung
verschiedener Fälle in den jeweils relevanten Hinsichten verlangt.

Während sich Sklaven immer schon als Menschen verstanden, müssen die
Herren erst noch lernen, dem Anderen die gleichen Personenrechte einzuräumen.

Die Aufhebung einer asymmetrischen Beziehung verändert die soziale
Situation für beide Seiten. Institutionell werden dafür die einklagbaren Grundrechte

eingeführt, die garantieren, dass niemand wegen der Lebensform, der
religiösen Überzeugung, der politischen Auffassung, der Herkunft, der Hautfarbe

oder der Behinderung etc. diskriminiert wird.

Theologische Motivation für das nachmetaphysische Denken

Der christlich-jüdische Universalismus der Grund- und Menschenrechte der
spanischen Klassiker des Naturrechts diente als Schrittmacher für die
demokratische Erweiterung des politisch-kulturellen Selbstverständnisses. Die neu
fehlende Motivation für das Sollen durch eine Metaphysik oder Religion
scheint für Habermas problematisch. In der hier dargestellten Genealogie der
Vernunftmoral und des Vernunftrechts entdeckt er einen Überschuss des

unbedingten Sollens und der absoluten Pflicht, die im christlichen Naturrecht
wurzelt. Nachdem sich dann das Wissen vom Glauben getrennt hatte, konnte
die praktische Vernunft einerseits den Universalismus der jüdisch-christlichen
Gebote noch über die Grenze der jeweiligen Glaubensgemeinschaft hinaus ra-
dikalisieren, andererseits aber die Bindungskraft des Wortes Gottes nur durch
die schwache Motivationskraft guter Gründe ersetzen. Für das nachmetaphysische

Denken entfallt mit der Autorität Gottes jene Bindungskraft absoluter
Verpflichtung.

18 Dabei ist diese moralische Idee der Gerechtigkeit so abstrakt wie die semantische Idee
der Wahrheit.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 489

Deshalb wollte Kant mit dem Vernunftglauben dem an moralischer
Überforderung Verzagenden und auf Glückseligkeit Hoffenden ein vernünftig
begründetes Äquivalent für den erschütterten Glauben an die rettende Gerechtigkeit

Gottes anbieten. Die säkulare Vernunft, die Rechtssubjekte als autonome

Vernunftwesen in einer pluralistischen Gesellschaft versteht, ist für Habermas

eine Zumutung geblieben. Aber der Mensch als autonomes Vernunftwesen

könne Mut schöpfen aus den moralisch und rechtlichen Lernprozessen
seiner Geschichte der Philosophie, so Habermas.

Er zitiert zum Schluss seinen Lehrer Adorno: „Nichts an theologischem
Gehalt wird unverwandelt fortbestehen; ein jeglicher wird der Probe sich stellen
müssen, ins Säkulare, Profane einzuwandern" (806). Am Leitfaden dieses Satzes

habe er versucht, den Prozess der Einwanderung theologischer Gehalte ins
nachmetaphysische Denken darzustellen. Denn Adorno wusste, dass die
Moderne entgleist, wenn die weltentwerfende Spontanität der Vernunft zu einer
Transzendenz von innen versiegt. Die säkulare Moderne des religiös neutralen
Verfassungsstaates hat sich in den Religionskriegen aus guten Gründen vom
Transzendenten abgewandt. Aber die säkulare Vernunft würde selber verkümmern,

wenn jeder Gedanke, der das in der Welt Seiende im Ganzen transzen-
diert, verschwinden würde. Für Habermas kommt es daher zu einer Berührung
des nachmetaphysischen Denkens mit dem religiösen Bewusstsein, solange
sich dieses in der liturgischen Praxis einer Gemeinde von Gläubigen verkörpert

und damit als eine gegenwärtige Gestalt des Geistes (Hegel) behauptet.
Solange sich die religiöse Erfahrung noch auf die liturgische Praxis der
Vergegenwärtigung einer starken Transzendenz stützen kann, bleibt sie für Habermas

ein Pfahl im Fleisch der nachmetaphysischen Moderne des Verfassungsstaates

(807). Oder bildlich gesprochen: Solange die christlichen Glocken noch
läuten im säkularen Rechtsstaat, besteht Hoffnung, Grundbegriffe des säkularen

Rechtsstaates - wie Gewissen, Rechtsperson, Menschenrechte, reziproke
Anerkennung des Anderen - noch verstehen und motiviert in die Praxis
umsetzen zu können. Habermas hat damit eine säkulare, nachmetaphysische
Begründung für die Bedeutung der christlichen-jüdischen Denk- und Rechtstradition

erbracht, die zum Denken anregt und die Kirchen in Pflicht nimmt.





Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

THOMAS VON AquiN: Über das letzte Ziel des menschlichen Lebens / De ultimo
fine humanae vitae. Text lateinisch und deutsch herausgegeben, übersetzt und
kommentiert von Winfried Czapiewski. Oberhausen: Verlag Karl Maria Laufen

2019, 280 Seiten. ISBN 978-3-87468-377-7.

Dass es, bedingt durch das Schicksal der deutschen Thomasausgabe, bis heute
keine vollständige und zuverlässige Gesamtübersetzung der Summa theologiae
für den deutschsprachigen Raum gibt - anders als etwa in der englischsprachigen

oder frankophonen Welt - ist immer wieder, zumal in Zeiten
zurückgehender Kenntnis der alten Sprachen, schmerzlich. Man darf jedoch mit
Freude feststellen, dass durch ambitionierte Reihen und Übersetzungsprojekte
- wie „Herders philosophische Bibliothek des Mittelalters" und die bei Meiner
im Entstehen begriffene Gesamtübersetzung der Quaestiones disputatae (die
schon wieder ein eigenes Schicksal hat, denn sie war ursprünglich nicht als
reine Übersetzung, sondern ebenfalls zweisprachig geplant) - viele wichtige
Thomastexte in brauchbaren bis vorzüglichen Editionen nun auch für ein auf
Übersetzung angewiesenes Publikum vorliegen. Und auch im Blick auf das

Hauptwerk der Summa theologiae wurden Lücken geschlossen. Dabei gehörte
das Fehlen der Eröffnung der secunda pars zu den besonders bedauerlichen.
Denn für den gesamten zweiten Teil der Summa, für die „Moraltheologie" des
Thomas also, hat dieser fünf Quaestionen umfassende Traktat über das letzte
Ziel und das Glück des Menschen, schlechterdings grundlegende Bedeutung,
ja, der dem Traktat vorangestellte Prolog zur secunda pars ist wohl einer der
Schlüsseltexte, um Einsicht in die Gesamtarchitektur der Summa zu gewinnen:
Thomas erweist sich dort als Denker des Zueinanders von göttlicher und
menschlicher Freiheit.

2012 hat Johannes Brachtendorf mit einer eingeleiteten und kommentierten,

zweisprachigen Ausgabe in der „Philosophischen Bibliothek" bei Meiner
diese Lücke geschlossen. 2019 ist nun eine weitere zweisprachige Ausgabe dieses

Textes, die hier angezeigt wird, hinzugekommen. Sie hat den Charakter
einer reinen Leseausgabe. Insofern ist der begleitende Apparat auf jenes Minimum

beschränkt, das dem sachlich interessierten Lesenden den Zugang zu
einem mittelalterlichen Text ermöglicht. Man wird festhalten müssen, dass die
einleitenden „Hinweise für den Leser" erkennbar von einem echten didaktischen

Eros getragen sind, auch in knappster Form das Wichtigste enthalten,
aber andererseits - wohl aus der Scheu Lesende durch einen aufgeblähten
Apparat vom Text abzuhalten - vielleicht doch zu knapp ausfallen. Czapiewski
denkt ja ausdrücklich auch an Lesende ohne fachliche Vorbildung. Müsste
man da der Fremdheit eines mittelalterlichen Textes nicht stärker Rechnung
tragen, um die Chance fruchtbarer Lektüre zu erhöhen? Wertvoll indes ist die
durchlaufende analytische Gliederung, die dem Text beigegeben wird, ebenso
wie erklärende Anmerkungen und Quellenangaben. Im Anhang finden sich
Erläuterungen zu Begriffen und zu Namen. Insgesamt entsteht so eine knappe
Kommentierung, die durchaus ergänzend zu Brachtendorf hinzutreten kann -



492 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wie es sich auch durchaus lohnt, die Übersetzungen nebeneinander zu lesen.
Bedauerlich ist das Fehlen jeglicher Literaturangaben, die interessierten
Lesenden die Weiterarbeit erleichtert hätten. Nicht einmal auf Brachtendorf wird
verwiesen. Das ist ein echter Mangel.

Czapiewski hat neben dieser Thomasausgabe in ähnlicher Weise auch Texte

Piatons ediert. Sehr sympathisch ist dabei die aufscheinende Grundhaltung,
Lesende nicht nur mit einem historisch interessanten Text, sondern mit seiner
Sache in Berührung kommen zu lassen. Sie ist sicher auch inspiriert durch
seinen Lehrer Josef Pieper (wie in manch anderer Formulierung auch die
Herkunft aus der Innsbrucker Schule einer transzendentalen Thomasinterpretation,

der Czapiewski ebenfalls verbunden ist, durchscheint). Vielleicht braucht
es dennoch ein wenig mehr an historischer Vermittlung (s.o.), um dieses Ziel,
den Kontakt mit der Sache des Textes, zu erreichen. Grundsätzlich jedoch
kann man nur lebhaft zustimmen: „Da die Frage, die Thomas in diesem Text
erörtert, ausnahmslos alle Menschen angeht und deshalb auch implizit von
jedem gestellt und beantwortet wird, hat jeder Mensch prinzipiell den Zugang
zu dieser Frage." (XVI)

Martin Brüske

SCHABEL, Chris: Pierre Ceffons et le déterminisme radical au temps de la peste
noir. Paris: Vrin 2019, 241 Seiten. ISBN 978-2-7116-2921-3.

Wer nicht selber zu dem Club der philosophischen Mediävistik gehört, macht
sich kaum eine Vorstellung davon, in welchem Ausmaß sich durch den
Gelehrtenfleiß die Quellengrundlage dieses Fachs seit etwa sechzig Jahren erweitert

hat. Der Textappetit ist ungestillt. Auf seinem Gebiet, der Pariser Theologie

des 14. Jahrhunderts, hat Chris Schabel in dem letzten Vierteljahrhundert
fast im Alleingang eine Revolution der Nomenklatur bewirkt. Der Spezialist
für die Hypothesenbildung zu Gottes Vorherwissen und Prädestination
verdiente sich als junger Gelehrter seine Sporen mit der kritischen Edition der
einschlägigen Distinktionen in Peter Aureolis Kommentar zum I. Sentenzenbuch.

Inzwischen sind daraus etwa dreißig, meist mit Textedition verbundene,
Studien allein zur Kommentierungsgeschichte der Distinktionen 35-36 und 38-

40 geworden. Wenigstens bei diesem Thema, über dessen Schlüsselbedeutung
für die Geschichte der Scholastik und darüber hinaus für das Christentum des

lateinischen Westens kein Streit sein kann, will Schabel nicht mehr im Nebel
stochern müssen. Vorurteile über den vermeintlichen Rang einzelner Autoren
zerflattern vor der Tatsache, daß die Scholastik immer eine kollektive Anstrengung,

also: Diskurs, gewesen ist. Wo nicht nur bekannte Texte weiter verbessert,

sondern neue Texte erschlossen werden, besteht das historisch-kritische
Abenteuer darin, daß derjenige, der sich an die Textkonstitution wagt und
kaum etwas hat, woran er sich halten kann, zusehen muß, daß er in diesen
Diskurs eindringt. Bei jedem Schritt, den er tut, hat er mit einer Masse auch
sonst noch unveröffentlichten Materials zu rechnen. Das ist Gelehrsamkeit
höchsten Ranges, welche scholastisches Spezialistentum mit einem an Sherlock
Holmes geschulten Scharfsinn verbindet. Mit der Ordnung der Archive hat



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 493

Schabel sich einer Herkulesaufgabe unterzogen, zunächst im Interesse seiner
Spezialität, doch wieviel fällt dabei nicht auch sonst ab. Aus der trockensten
Materie, jüngst z.B. der Frage, in welchem Zeitraum in Paris und Oxford die
theologische Hauptvorlesung eigentlich zu bewältigen war, in einem Jahr oder
in zwei Jahren,1 sprühen bei ihm Funken.

In dem vorliegenden Buch geht es ein wenig entspannter zu. Entstanden ist
es aus den Conférences Pierre Abélard an der Sorbonne 2016. Es gibt eine Art
Zwischenbilanz der durch diese Forschungen veränderten Lage, doch auch
nicht, indem sich etwa zurückgelehnt und Ergebnisse vorschnell verallgemeinert

würden, sondern protreptisch, indem gleich ein nächstes Ziel ins Auge
gefaßt wird, eine bis jetzt kaum bekannte intellektuelle Größe. Trotzdem ist
es, beweist das hübsche Taschenbuchformat, in unserem Nachbarland immer
noch möglich, dafür auch breitere Kreise zu interessieren.

Das Buch hat fünf Kapitel.
Das erste („Un penseur radical") führt uns in die Clubatmosphäre der
philosophischen Mediävistik ein. Eingeweihte kennen den Zisterzienser Pierre Ceffons
(1310- nach 1360) durch die 1927 von Michalski und seitdem von Trapp, Murdoch

und Genest gegebenen Hinweise. Ein Clubmitglied unserer Tage
vervollständigt die Skizze. Den Hintergrund bildet eine nach wie vor für uns von tiefen

Schatten durchfurchte intellektuelle Szene. Dominikaner, Franziskaner,
Augustiner - das waren im Paris des r4. Jahrhunderts die großen Schulorden.
Scholastische Freischärler machten diesen Ordensschulen zunehmend
Konkurrenz. Schabel wirbt dafür, das durch die Vielzahl zeitgeschichtlicher Bezüge

für den Historiker besonders reizvolle Œuvre eines von ihnen integral zu
edieren. Was von Ceffons bis jetzt ediert vorliegt, ist überwiegend Kirchenpolitisches.

Es wartet aber ein ganzer Sentenzenkommentar von 1348/49,
womöglich noch umfangreicher2 als der 1988 von Eckermann in Vechta meisterhaft

edierte des Augustiners Hugolin von Orvieto, Ceffons' Pariser Sozius. Außer
von den beiden besitzen wir aus den 1340er Jahren nur noch von Gregor von
Rimini, Alphonsus Vargas Toletanus, Jean de Mirecourt und Paul von Perugia
schriftliche Zeugnisse über den Tanz auf dieser Spitze der okzidentalen
Bildungspyramide. Das Distinktionenschema ist aufgegeben, es handelt sich
um einen Haufen Quästionen, knapp hundert. Verfasser gibt das Inhaltsverzeichnis.

Zu dem Material zu I Sent. dist. 35-48 bereitet er zusammen mit
Hubert Alisade und Hans Kraml eine Edition vor. Die Quästionenform, eine
auf Einstrahlungen von Mitdiskutanten geradezu angelegte Textgattung, hatte
zu der Zeit längst nicht mehr die aus Thomas von Aquin geläufige schöne
Ebenmäßigkeit. Hier ist sie in sich verschachtelt. Dem Quästionenkonvolut
fehlt in diesem Fall überdies die Endredaktion. Man muß daher immer darauf
gefaßt sein, daß das Aporetische das Dogmatische doch überwuchert. Nach

1 Schabel, Ch.: Ockham, the Principia ofHolcot and Wodeham, and the Myth of the Two-
Year Sentences Lecture at Oxford, in: Recherches de Théologie et Philosophie médiévales 87
(2020), 59-102.

2 Schabel, Ch.: Lucifer princeps tenebrarum... The Epistola Luciferi and other correspondence

of the Cistercian Pierre Ceffons (fl. 1348-1353), in: Vivarium 56 (2018), 140L



494 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

solchen vielleicht abschreckenden Hinweisen zu einer noch mehr als üblich
verworrenen Überlieferungslage gibt das dritte Kapitel allerdings auch ermutigende

zu den Aufschlüssen, welche, nicht nur für die Ceffons-Philologie, ein
Studium der sog. Principia bereithält.

Das zweite Kapitel („Dieu peut-il défaire le passé?") entdramatisiert die
Verunsicherung, welche von der Allmachtstheologie des 14. Jahrhunderts
ausgegangen sein soll: Nicht einmal von den Tatsachen der Vergangenheit hätte
deren Unabänderlichkeit noch festgestanden. Verfasser zeigt, daß und warum
die Kontingenz der Vergangenheit ein Scheinproblem ist. Wenn Ceffons die
These bestreitet, daß das Vergangene auch nicht hätte gewesen sein können,
dann hätte ihm kein Scholastiker widersprochen, auch nicht die üblichen
Verdächtigen. Von Vergangenem, bekräftigt ein Thomaskommentator später,3 ist
die Rede ja „in der Regel unter der Voraussetzung, daß es vergangen ist".

Das dritte Kapitel („Y a-t-il de la contingence dans l'univers?") präsentiert
auf dem Hintergrund der Theologie des 13. und frühen 14. Jahrhunderts Ceffons
als einen Gegner des Indeterminismus. Nicht nur aus dem Bereich der
Naturvorgänge ist bei ihm die Kontingenz gestrichen; bei ihm findet sich ein früher
Beleg für das Uhrwerksmodell vom Funktionieren der Welt. Auch die Freiheit
der Indifferenz wird verworfen. Das häßliche Wort Notwendigkeit' findet sich

umgewertet: „dulcis et amicabilis nécessitas". Die Astrologie wird rehabilitiert.
Mit den Pariser Lehrverurteilungen von 1277 wird deswegen offen gehadert.
Sein Antiprobabilismus erleichtert es Ceffons auch nicht, die Rollentrennung
zwischen Philosoph und Theologe, hinter der er sich versteckt, konsequent
durchzuhalten.

Das vierte Kapitel („Le futur connu est-il vraiment contingent?") behandelt
die Großkontroverse um die von Aristoteles und Cicero bekanntlich verneinte
Frage, ob unter der Voraussetzung, daß Sätze über das kontingent Zukünftige
einen festen Wahrheitswert haben, in der Welt Kontingenz überhaupt denkbar

ist, und ob Gottes Vorherwissen sich daher mit Kontingenz und Freiheit
verträgt. Schabel vermißt bei Ceffons in dieser Frage die Klarheit. Ceffons neigt
zu einer verneinenden Antwort, stellt sich aber trotzdem auf die Seite von
Gregor von Rimini, der das bejaht. Verfasser hätte ihn lieber, mit Peter Aureoli,
den festen Wahrheitswert bestreiten sehen. Aureolis unorthodoxe Theorie
über Gottes Vorherwissen sich zueigenzumachen, sei er indessen „unfähig"
(incapable) gewesen.

Das fünfte Kapitel („Les pécheurs sont-ils la cause contingente de leur
damnation?") behandelt dogmengeschichtlich die Prädestination. Thomas Wylton
und Thomas von Straßburg werden als die Pelagianer identifiziert, gegen die
sich ab 1340 ein Sturm der Entrüstung erhoben hat. Bradwardine in Oxford,
Gregor von Rimini in Paris führen die Reaktion des strengen Augustinismus
an. Ceffons ist ein zunächst vorsichtiger, später mutigerer Vertreter dieser an-
tipelagianischen Fraktion, die der Betätigung des freien Willens keinerlei Ein-

3 cum de praeterito sermo est, communiter solet subintelligi hypothesis praeteritio-
nis, cum qua quidem non est potentia ad praeteritum." GREGORIO DE VALENCIA SJ.: Commen-
taria theologica 1.1. Lyon 1609, 167.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 495

fluß auf den Prädestinationsratschluß gestattet. Nicht ohne Grund reklamiert
Verfasser Ceffons für Heiko Obermans These über das Spätmittelalter:
Forerunners of the Reformation.

Von der „Radikalität" seines Helden macht sich Schabel nicht übertriebene
Vorstellungen. Heldenverehrung ist gar nicht seine Sache. „Le contexte est
tout!" Ceffons' wird sich von ihm mehr als einer Sonde bedient. Wie jedes
Kapitel ihn jedesmal in einen bestimmten größeren Zusammenhang einordnet,
wird kaum verhehlt, daß das Interesse an ihm bisweilen hinter dem an dem
jeweiligen größeren Zusammenhang zurücktritt. Er interessiert weniger als
systematischer Kopf denn als intellektueller Vermittler, als Skeptiker, der dialektisch

in verschiedene Rollen zu schlüpfen verstanden und zwischen den
Positionen laviert hat, alles in allem, meint der Verfasser, eine Pierre d'Ailly, dem
eine Generation Jüngeren, verwandte Erscheinung. Zu Ceffons Zeit war das
Pariser Klima ja nicht ungefährlich, nicht nur wegen des Schwarzen Todes. Was
Ceffons zum Gegenstand dieser Monographie über ihn macht, ist nicht die
Absicht, jemandem ein Denkmal zu setzen, sondern die Leistung, über jemanden

nichts zu sagen, buchstäblich nichts, was nicht durch lateinischen Text in
den Fußnoten auch dokumentiert würde. Das scheidet dieses Buch von der,
von Wolfgang Hübener seinerzeit grimmig sogenannten, Transzendentalbelletristik.

Das Prädikat „radikal" bezieht sich mehr auf „Determinismus". Verfasser
hält es, mit John Marenbon, für ein Zeichen der Bequemlichkeit, wenn nicht
gar, mit Pomponazzi, für Augenwischerei, die Hypothesenbildung zu Gottes
Vorherwissen in Anselms Unterscheidung zwischen der bösen nécessitas
antecedens und der guten nécessitas consequens zu fundieren. So gesehen würde es

sich bei der Notwendigkeit, mit der Aussagen über kontingent Zukünftiges
wahr sind, einfach um dieselbe .Notwendigkeit' handeln, mit welcher die an
sich kontingente Feststellung „Die Sonne scheint" wahr ist, solange ich
feststelle, daß die Sonne scheint. Das war die Lösung des Thomas von Aquin und
mehrheitlich wohl auch der Scholastik des 14. Jahrhunderts. Verfasser insistiert

darauf, daß ab 1340 unter Bezug auf Augustin die Notwendigkeit auch
weniger harmlos verstanden worden ist: orientiert an dem Typ Notwendigkeit,
welchen man sonst für die asymmetrische Konstruktion der Vergangenheit
reserviert hätte.

Das Buch hat einen polemischen Akzent: „L'étude de Pierre Ceffons me
donne l'occasion de presenter une image différente du XIVe siècle, une époque
caractérisée, souvent par ses ennemis, comme celle de la .contingence
radicale'." Im deutschen Sprachbereich hat bekanntlich Hans Blumenberg durch
seine Thesen zum .nominalistischen Willkürgott' die Kontingenzexzesse des

Spätmittelalters dazu benutzt, um dagegenan eine neuzeitlich humane
Selbstbehauptung zu pointieren. „Souvent", doch eben keineswegs ausschließlich
von solchen Leuten, welche mit dem 14. Jahrhundert ihre Probleme haben. It
Could Have Been Otherwise: Auch an diesen griffigen Titel einer 2004 erschienenen

Längsschnittstudie über die Oxforder Dominikanertheologie von 1300
bis 1330 denkt Verfasser, wenn er in der Literatur ein schiefes Bild vom 14.

Jahrhundert entstehen sieht. Er drückt sich nicht so aus, aber aus seiner Sicht



496 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ist damals die Theologie durchaus nicht munter auf die Scientia Media
zugesteuert. Gegen ein .jesuitisch' eingefarbtes 14. Jahrhundert macht „Determinismus"

solche Tendenzen stark, welche sich in den Gnadenstreitigkeiten des

16./17. Jahrhunderts in den mit der Scientia Media konkurrierenden Systemen
stabilisieren werden, in der physischen Prädetermination bzw. dem Jansenismus.

Offenkundig gehört Ceffons in dieses Lager.
Was er unter „Determinismus" genau versteht, sagt Verfasser nicht. Zumindest

hält er diesen Ausdruck nicht für zu vieldeutig, als daß mit ihm analytisch

etwas anzufangen wäre. Hier hätten die Scientia Media-Theologen den
Finger gehoben. Für ihre Begriffe war es möglich, daß etwas ,logisch' determiniert

ist, ohne daß es deswegen .kausal' determiniert ist. In der Scientia Media
ist „alles determiniert",4 aber nur logisch, oder, wie wir heute sagen: alles ist
.wahrheitsdefinit'. Von ein und demselben zu behaupten, es sei sowohl
determiniert als auch indeterminiert, war daher ausdrücklich kein Widerspruch:
„Implicat, eundem actum esse futurum .determinate' in se et .indeterminate',
hoc est, sine determinatione, in causa: nego."5 Verfasser, der .Determinismus'
nicht äquivok findet, hält es dagegen mit den Widersachern der Scientia Media.

Denen ist die Vorstellung immer absurd erschienen, das kontingent
Zukünftige könnte unter Umgehung des kausalen Aspekts .determiniert' und so,
kausal indeterminiert, ein Wissensgegenstand sein.

Auch einer der großen Historiker des 21. Jahrhunderts ist theologisch also
Parteimann.

Sven K. Knebel

Drewermann, Eugen: «Richtet nicht!» Strafrecht und Christentum, Band 1:

Vergangene Gegenwart. Ostfildern: Patmos Verlag 2020, 601 Seiten. ISBN 978-
3-8436-1214-2.

Eugen Drewermann steht für ein modernes selbstkritisches Christentum. Seine

Werke sind durch ihre Fülle an Informationen und Anregungen markant
genug. Wie kein anderer vertritt der Verfasser ein Christentum, das von Angst
befreit. Damit wendet er sich mit besonderer Schärfe gegen die Rechtfertigung
von Macht, Drohung und Strafe, insbesondere die moralisch und religiös
verbrämten Rechtfertigungen offener oder verborgener Grausamkeit. Er strebt
mehr als nur eine Kritik oder Korrektur des bestehenden Strafrechts an; ihm
schwebt eine Ersetzung von Strafe durch Mitleid und engagierte Hilfe vor. Er
verteidigt diese Vision der Ersetzung durch Strafe mit einer Kritik der Entstehung

von Staaten aus Gewalt. Um diese These des gewaltsamen und ungerechten

Ursprungs von Staaten zu belegen, schreibt er sein neustes Werk über
Strafrecht und Christentum, das auf zwei Bände angelegt ist. Der erste Band ist

4 hoc sensu omnia esse determinata ad unum in illa scientia." F. Suärez SJ. (f 1617):

Un tratado inédito sobre la Ciencia Media (1585/86) § 72, ed. S. Gonzalez Rivas, Miscelanea
Comillas 9 (1948) 59-132, hier 130.

5 Valentin Herice SJ. (t 1626): Quatuor tractatus in Primam partem S. Thomae 7, 88,
Pamplona 1623,172b.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 497

der evolutionären, urgeschichtlichen und kulturgeschichtlichen Entfaltung
gewidmet, die in ihrer Fülle als Beleg für die These verstanden wird, dass Strafe
der Machterhaltung und Machterweiterung dient und nicht vernünftig oder
durch den christlichen Glauben legitimiert werden kann. In der Berufung der
Legitimation staatlichen Strafens auf die Bibel liegt nach Drewermann eine

ganz besonders empörende Pervertierung des Bildes, das Drewermann von
Jesus hat. Dies lässt sich auch durch die mittelalterliche Inquisition illustrieren.

Als Liebhaber Dostojewskis erinnert er gerne an dessen Legende vom
Grossinquisitor. Im Blick auf die Inquisition scheint sich der Untertitel des Werkes

„Vergangene Gegenwart" besonders zu bestätigen; eine Wiederherstellung
der Inquisition durch die katholische Kirche ist kaum zu befürchten.

Drewermanns Plädoyer einer Ersetzung der Strafe durch etwas Bessere
wird zur These, die er mit einer quasi-anarchistischen Rhetorik gegen staatliche

Gewalt kombiniert. Weil staatliche Macht aus Gewalt entsteht, werden ihr
immer Reste von Ungerechtigkeit anhaften. Diese lassen sich durch die
Ordnung stiftende Funktion von Staaten nur beschönigen, nicht vernünftig
rechtfertigen. Dieser Abolitionismus (Abschaffung der Strafe) verhält sich analog zu
Drewermanns Vorschlag einer Ersetzung des Begriffs der ,Sünde'; dieser
Begriff wurde wie die von der Aufklärungstheologie attackierten Bilder von Teufel

und Hölle überstrapaziert und missbraucht. Statt im Kontext der Busse, der
Beziehung des Einzelnen zu Gott, zu reinigen, wird das Wort,Sünde' zur
Drohung gegen Dritte (insbesondere Abhängige und Schwächere) überstrapaziert
und missbraucht. Der Sündenbegriff funktioniert nach dem Syndrom des
„Klerikers": der Priester verletzt, um zu heilen; er redet anderen ein Sündenbewusst-
sein ein, um sie dann zu retten. Statt Busse zu tun, hält er Busspredigten.
„Wenn wir von Sünde hören, haben wir Assoziationen nach Massgabe unserer
Beichtmoral im Kopf. Da ist hier und da ein Gebot übertreten worden, und das

regulieren wir. Was Jesus vor Augen hat, sind jedoch nicht diese Banalitäten
der bürgerlichen Versagenszustände, worum es ihm geht, ist ein Leben, das
sich verloren hat, und so sollten wir vielleicht, um den Ernst der Auseinandersetzung

Jesu wiederzugewinnen, von Sünde einmal ein paar hundert Jahre
lang gar nicht mehr reden, wohl aber von Ausweglosigkeit, Hilflosigkeit,
Verzweiflung und Scheitern. Wenn wir einen Menschen vor uns haben, der nicht
mehr ein noch aus weiss, dann sehen wir, was Jesus sah" (DREWERMANN,

Eugen: Wenn der Himmel die Erde berührt, 23). „Das Wort ,Sünde' ist derart
verstaubt, verfeierlicht und mystifiziert, dass so recht niemand mehr etwas damit
anfangen kann. Würden wir statt ,Er vergab die Sünden' sagen: ,Er kämpfte
gegen jede Art von Aussenlenkung, Unterdrückung, Angstabhängigkeit und ver-
innerlichter Gewalt', dann würden wir die Dinge beim Namen nennen" (Dre-
WERMANN, Eugen: Das Johannesevangelium, I, 123). - Diese Zitate belegen eine
Tendenz der Ersetzung des (alten) Christentums durch christlich motivierte
Therapie. Vom alten Sündenbegriff bleibt nichts übrig, ja selbst der Begriff des
Schuldvorwurfs wird stark relativiert. Man könnte von einer „umgekehrten
Klassenjustiz" sprechen: Der Schuldvorwurf gegen die Mächtigen wird pronon-
ciert, der Schuldvorwurf gegen die Schwachen wird jedoch eliminiert. Darüber
hinaus sollten auch die Mächtigen „geheilt" statt gestraft werden. Die Aboli-



498 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tionisten folgen dem viel diskutierten Paradigma „Therapie statt Strafe". Auf
die neuere Fachliteratur zu diesem höchst Kontroversen Thema lässt sich
Drewermann nicht ein.

Eindeutige biblische Belege für den Abolitionismus gibt es nicht. Das

Jüngste Gericht ist ein Gericht, und kein Gericht ohne Strafandrohungen!
Gerade in diesem Punkt zeigt sich die Schwierigkeit, aus der Gesamtheit biblischer

Texte eine dualistische Konstruktion von Jesus als dem Befreier vom
mosaischen Gesetz abzuleiten. Begriffe und Bilder von Gerechtigkeit und der Strafe
bleiben verknüpft, ja selbst der Begriff der Gnade und der Versöhnung kann
nur dort ansetzen, wo ein göttliches Urteil über die Strafbarkeit von
Ungerechtigkeit bereits gefallt ist. Verziehen kann nur jenen werden, von denen
gewiss ist, dass sie schuldig wurden und die nach dem Gesetz Strafe verdienten.
Das endzeitliche Gericht besteht nicht in einer Abschaffung der Strafe und
ihrer Ersetzung durch Therapie! Die im Buchtitel zitierte Stelle „Richtet nicht"
impliziert kein kategorisches Beurteilungsverbot, sondern verweist auf die
Goldene Regel in ihrer Selbstanwendung: Du wirst nach dem gleichen Massstab
beurteilt, nach dem Du andere beurteilst. So betrachtet ist bereits der Buchtitel
radikal irreführend.

Um die Komplexität der Strafproblematik zu überspielen, zitiert Drewermann

z.B. selektiv aus dem Kontext von Mt 25,31-46, um die von ihm
aktualisierte Botschaft „gegen die staatliche Pragmatik und Programmatik" (101),

Migranten von Europa fern zu halten, abzuleiten. Dass dieselbe Stelle eine
Einteilung der Menschen in Schafe und Böcke vornimmt und die Böcke zu
seiner Linken verflucht werden, wird an dieser Stelle nicht erwähnt. „[...] Geht

weg von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das bereitet ist dem Teufel
und seinen Engeln!" (Mt 25,41, nach der Übersetzung der Lutherbibel von
1999). Drewermann kennt das hinter den Worten und sogar gegen den Wortlaut

Gemeinte besser als sonst jemand, doch er hält es in diesem Zusammenhang

zurück. Das ist nur einer der Auswüchse einer überidentifizierenden
Lektüre, welche den Texten ihre Schärfe und Rätselhaftigkeit nimmt, um diese
durch eine simplifizierte Botschaft zu ersetzen. Es erinnert zu sehr an eine
kirchliche und erbauliche Zensur der sog. Fluchpsalmen.

Als Beitrag zu einer geduldigen Erörterung des Strafthemas kann der
vorliegende Band nicht dienen. Er gehört eher zum literarischen Genre der
Lebenshilfe aus dem Munde eines modernen Propheten. Trotz der epischen Breite

vieler Werke Drewermanns verstehen sich seine Bücher als Beitrag zur Selbsthilfe

für meditative Leserinnen und Leser. Daraus lässt sich ihr publizistischer
Erfolg erklären. So wird der zweite Band von Christentum und Strafrecht mit
dem Titel angekündigt: „Gegenwärtige Vergangenheit". Es geht Drewermann
nicht bloss um theoretische oder historische Darstellung, sondern um „Heilung"

im Hier und Jetzt.
Bei aller Bewunderung für Drewermanns Stil drängen sich Vorbehalte auf.

Im Eifer seines Anliegens neigt der Autor zu Wiederholungen, und diese werden

durch die Proliferation seiner Werke noch auffälliger. Der Vorwurf der
exzessiven Redundanz ist nicht von der Hand zu weisen. Diesem Effekt unnötiger

Breite wirken einige kürzere Werke und Zusammenstellungen von Dre-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 499

wermann-Texten entgegen, welche das Ziel von Lebenshilfe und humaner
Aufklärung direkt erreichen, nicht auf dem Umweg von ausufernden Werken.
Dabei kommt die Textgattung der Florilegien Drewermanns Gabe zu eleganten
und pointierten Formulierungen zu Gute. Auch dort, wo man seinen Vereinfachungen

und Aktualisierungen nicht folgen mag, muss man seine überlegene
Kraft der Formulierung, seine aussergewöhnliche Intelligenz und seine moralische

Integrität anerkennen. - Ein zweiter Vorbehalt besagt, dass Drewermann
in monologischer Tendenz auf seine eigenen Werke verweist und so ein imma-
nent-intertextuelles Lebenswerk schafft, mit dem man nie fertig wird. - Drittens

fallt die identifikatorische Rede vom „Mann aus Nazareth" auf. Hier
erzeugt Drewermann die Suggestion eines privilegierten Zugangs zum wahren
und ursprünglichen Jesus, der Züge von einem modernen Psychotherapeuten
in der Nachfolge von Erich Fromm hat. Jesus ist der Coach des Autors und seiner

Leserinnen. Die im biblischen Text enthaltenen Begriffe und Bilder der
Verdammung der Bösen im Jüngsten Gericht werden übermalt durch ein fast süss-
liches Bild von Jesus als dem „Mann aus Nazareth", erfüllt von Mitleid und
helfender Energie.

Wer sich über diese und andere Bedenken hinwegsetzt, wird auch das

neuste Buch von Drewermann mit ungebrochener Begeisterung verschlingen.
Wer dagegen durch Bedenken „blockiert" ist, wird auch dieses Buch kaum in
extenso lesen wollen. Zu sehr ist voraussehbar, worauf es hinausläuft. Dem
Patmos-Verlag müsste man redlicherweise mitteilen: „Nichts Neues von Eugen
Drewermann".

Jean-Claude Wolf

SCHIEFEN, Fana: Öffnung des Christentums? Eine fundamentaltheologische
Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion des Christentums nach Jean-Luc
Nancy Ratio fidei 64). Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2018, 3x8 Seiten.
ISBN 978-3-7917-2718-9.

Mit ihrer 2017 an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Westfälischen
Wilhelms-Universität Münster als Dissertationsschrift eingereichten Arbeit
schließt Fana Schiefen (wissenschaftliche Mitarbeiterin am Seminar für
Philosophische Grundfragen der Theologie in Münster und 2019-2020
Lehrstuhlvertreterin dort) eine bis dato klaffende Forschungslücke im Grenzbereich

zwischen post/moderner Philosophie und systematischer Theologie.
Begleitet von ihrem Doktorvater Jürgen Werbick und fachlich unterstützt
von Klaus Müller (Zweitgutachter) hat Schiefen eine - dies sei schon vorweg
gesagt - herausragende, für die Druckfassung nur geringfügig revidierte
fundamentaltheologische Studie über den französischen Denker Jean-Luc Nancy
(* 1940) erarbeitet, mit der sie im selben Jahr noch zur Doktorin der Theologie

promoviert wurde. Handlungsleitend bei der Wahl der Themensetzung
war, so die Verfasserin in ihrem ersten Kapitel („Einleitung"), „die Aufbereitung

und Auslotung der Anknüpfungspunkte dieses [= Nancys: U.E.]
Denkprojekts an den theologischen Diskurs, bei gleichzeitiger Selbstreflexion, ob
und wie dies aus fundamentaltheologischer Perspektive möglich ist" (19).



500 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Die Arbeit gliedert sich in sieben Kapitel, dessen letztes die Bibliographie
(294-318) beinhaltet. Ein Vorwort der Verfasserin (11), ein Geleitwort Nancys
auf Französisch und in deutscher Übersetzung (12E) sowie eine „Ouvertüre"
(14-18) komplettieren das Buch. In letzterer reflektiert Schiefen im
Anschluss an die Arbeit „For Whom" des belgischen Konzeptkünstlers Kris
Martin Nancys Motivation und Intention. Das künstlerische Artefakt wie
auch der philosophische Entwurf sind beide angetreten, „die herkömmlichen
Differenzierungen von Theismus und Atheismus" (18) hinter sich zu lassen.
Genau dieser dekonstruktiven Dynamik der (Selbst-)Überschreitung widmet
Fana Schiefen auch ihre Nancy-Untersuchung.

Mit dem nicht nur für Theolog*innen irritierenden Anspruch einer „De-
konstruktion des Christentums" (zwei Hautwerke Nancys tragen diesen
Titel: La Déclosion. Déconstruction du Christianisme 1. Paris: Galilée 2005 [dt.:
Dekonstruktion des Christentums. Zürich/Berlin: Diaphanes-Verlag 2008];
L'Adoration. Déconstruction du Christianisme 2. Paris: Galilée 2010 [dt.: Die
Anbetung. Dekonstruktion des Christentums 2. Zürich: Diaphanes-Verlag 2012]
hat der Philosoph einen post/modernen Religionsdiskurs entwickelt, der
inzwischen in gut zwei Duzend kleineren und größeren Buchveröffentlichungen

(zu einem größeren Teil auch ins Deutsche übersetzt) vorliegt. Ihm geht
es in seiner Arbeit ausdrücklich „nicht darum, die Religion wiederauferstehen

zu lassen, auch jene nicht, die Kant in den ,Grenzen der bloßen
Vernunft' einfassen wollte. Sondern es geht darum, die bloße Vernunft auf ihre
Unbegrenztheit hin zu öffnen, die ihre Wahrheit ausmacht" (Ouvertüre, in:
Dekonstruktion des Christentums, a.a.O., 7-66, hier 7; zit. bei Schiefen 141).

Theologisch gewendet ist dann zu fragen, wie Säkularisierung im
Christentum gedacht werden kann, ohne dabei das christliche Erbe als solches aufs

Spiel zu setzen. Dem entsprechend steht Nancys These von der autodekon-
struktiven Kraft des Christentums im Zentrum der Untersuchung Schiefens.

In ihrem äußerst knapp gehaltenen x. Kapitel (19-30) verhandelt Schiefen
einleitendend einige Praeliminaria wie die immer noch häufig „von
Misstrauen und Abgrenzung geprägt[e]" (21) Relation zwischen Postmoderne und
Christentum (1.1), oder das Verhältnis von „[systematische[r] Theologie und
postmoderne[r] Philosophie" (22) im Besonderen (1.2). Sodann wirft Schiefen
die Frage auf, ob es sich bei der von Nancy praktizierten „Dekonstruktion
der Diskurse" (1.3) eher „um eine Enteignung oder Transformation der
christlichen Inhalte" (26) handelt. Unter der Überschrift „Säkularisierung im
Christentum" (1.4) stellt die Autorin die These auf, dass Nancy zwar Hans
Blumenbergs Definition von Säkularisierung als Enteignung übernimmt, den

Enteignungsprozess aber im Sinne einer „Selbstenteignung" (27) im Innersten

des Christentums selbst verortet. Alle die hier genannten Punkte werden
im Laufe der Untersuchung an den Schriften Nancys einzeln überprüft.
Abschnitt 1.5 schließlich erläutert Konzeption und Aufbau der Arbeit.

In Kapitel 2 präsentiert Schiefen ein „Porträt" des Philosophen und skizziert

wesentliche Grundzüge der Philosophie der Dekonstruktion (31-106).
Dazu beleuchtet sie die biographischen Hintergründe Nancys (2.1), verortet
sein Denken im Gegenwartsdiskurs der französischen Philosophie (2.2) und



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 501

ruft dazu Wegbegleiter (allesamt Männer!) in synchroner - u.a. Deleuze,
Bataille, Derrida, Lacoue-Labarthe (2.3) - und diachroner - u.a. Kant, Hegel,
Nietzsche, Heidegger (2.4) - Perspektive auf. Detaillierte Einblicke in den
Forschungsstand in den Abschnitten 2.6.4 und 2.7.2 zeugen von einschlägiger

Kenntnis der Materie in philosophischer wie theologischer Hinsicht.
Das relativ kurze 3. Kapitel trägt den Titel „Das Christentum im Fokus

der Dekonstruktion" (107-139) und hat zum Ziel, „das Subjekt und Objekt
der Dekonstruktion, das Christentum, in den Focus der Betrachtung zu
rücken" (107). Ähnlich wie Derrida führt Nancy seine Metaphysikkritik als
Monotheismuskritik aus. Allerdings ist das Christentum nach Nancy nicht
einfach nur als eine metaphysische Größe zu verstehen. Denn so wie es
„einerseits als mächtige Bestätigung des metaphysischen Anspruchs" (116) zu
gelten habe („weil es die Seiendheit des Seins durch die Erfindung eines
Absoluten zementiere"; 116), so sei es „andererseits nicht ohne die Öffnung
möglich und von dieser Öffnung führe es seine Selbst-Dekonstruktion oder
Déclosion (Selbst-Ent-Verschließung) fort" (116). Mit dieser Argumentation
sucht Nancy, so Schiefen, zu zeigen, dass „die gesamte Bewegung der
Dekonstruktion und Öffnung, wie sie die Postmoderne auszeichnet, aus der
Metaphysik und dass diese wiederum aus dem Christentum hervorgeht" (117).

Dieser Bewegung geht Schiefen in ihrem vom Umfang her gewichtigsten
4. Kapitel nach und untersucht dazu ,,[d]as Projekt der Dekonstruktion des
Christentums" (140-224). Dabei gelingt es ihr, verschiedene „Dimensionen
der dekonstruktiven Analyse christlicher Kernelemente" (4.3) herauszuarbeiten.

Diese sind 1. eine Innen-Außen-Relation, die dem Christentum ,,[a]ls
jüdisch-griechisch-römisches Amalgan" (212) eine Identität beschert, die
immer über sich selbst hinausgreift, d.h. sich überholt und negiert; 2. eine sog.
„Transimmanenz" (214), welche „die herkömmliche Gegenüberstellung von
Transzendenz (theistisch) und Immanenz (atheistisch)" (216) unterläuft; 3.
eine Spannung zwischen Präsenz und Entzug (217), die jedwedes Re-präsen-
tationsdenken überwindet und statt dessen der - Schiefen zit. hier Nancy,
Dekonstruktion des Christentums, a.a.O., 94 - „in der Schwebe bleibenden
Immanenz der Parusie" (218) traut; 4. die mit dem französischen Kunstbegriff

„Déclosion" (218) beschriebene „Selbst-Ent-Verschließung" (116 u.ö.); 5.
eine Theorie des Sinns, die ähnlich der in Theodor W. Adornos ,,Negative[r]
Dialektik" vertretenen These von einem „Denken als Offenheit" (222; vgl.
Adorno, GS VI, 370) dafür eintritt, dass „wir den Sinn nicht haben [...],
sondern nur teilen, indem wir gemeinsam auf ihn verweisen" (222). Allen
genannten Dimensionen ist übrigens gemein, dass sie von Nancy nahe an der
,,différance"-Figur Jacques Derridas gedacht werden; mehrfach verweist
Schiefen auf diese Nähe.

In ihrem 5. Kapitel betrachtet die Verfasserin die „Dekonstruktion des
Christentums aus einer theologischen Perspektive" (225-283). Wo Nancy vor
allem daran arbeitet, begriffliche Systeme und Festlegungen zu lockern, gilt
es in theologischer Perspektive nun nach den Inhalten des jüdisch-christlichen

Glaubens zu fragen. Dazu untersucht Schiefen Nancys Bestimmung der
Begriffe „Glaube" (5.2.1) im Blick auf die Unterscheidung von bekenntnishaf-



502 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ter Zustimmung zu Glaubensinhalten auf der einen und einer Glaubenshaltung

auf der anderen Seite" (231), von „Gott" (5.2.2) u.a. im Blick auf Karl
Rahners These vom „Grenzwort Gott" (232) und von „Welt" (5.2.3) im Blick
auf das „Außerhalb" (234) von Welt, das erst Sinn generiert. Kritisch fragt
Schiefen schließlich an, „wie ein Christentum bzw. die Dekonstruktion des
Christentums als Öffnung des Sinns sich jenseits der ,religiösen' und
geschichtlichen Elemente vollziehen können soll" (244). Zugleich anerkennt
die Untersuchung mit Rekurs auf Karl Rahners Grundkurs des Glaubens
(Freiburg/Br. '1976, 176), dass man die von Nancy geforderte „transimmanente

Sinnöffnung als Einbruch des ganz Anderen [...] mit theologischem Vokabular

auch Gnade nennen [kann]" (249). Die folglich konsequenterweise
„anstehende .Arbeit am Gottesbegriff" (251) hat nach Schiefen nicht unwesentlich

auf die Traditionen der ,,Negative[n] Theologie" (5.7.2) und der „Mystik"
(5.7.3) zurückzugreifen. Die für Schiefen entscheidende fundamentaltheolo-
gische Frage am Ende ihrer akribischen Untersuchung lautet, „ob die Figur
der Öffnung nicht eben dort zur Öffnung kommt, wo man die absolute
Unverfügbarkeit Gottes setzt" (251). Diese Öffnung markiert in den monotheistischen

Religionen die Kategorie der „Offenbarung" (5.7.1), die sich nach
Saskia Wendel jedoch keinesfalls in den Gehalten oder Bestimmungen eines
Glaubens im Sinne des englischen belief erschöpft, sondern - nun wieder mit
Nancy formuliert - sich in der Korrelation von Ruf und Antwort, wobei letztere

neuerlich Ruf ist, zeigt. Theologisch kann diese unabgeschlossene
Offenbarungsgestalt in den Theologumena „Gott beim Namen nennen" (5.8.1) -
im Sinne von Ex 3,14 ist hier immer der Entzug mitgedacht -, „An-Betung"
(5.8.2) - im Sinne eines an Paul Celan gemahnenden ,,Atemwort[s]" (268) -,
und „Exponiert inkarniert" (5.8.5) - im Sinne eines „Nicht-mehr-Sein[s] der
Körper" (278) - rekonstruiert werden. In diese Folge passt dann auch die
biblische Erzählung vom leeren Grab, zugespitzt auf das „Noli me tangere"
des Auferstandenen Maria von Magdala gegenüber.

Was kann die Theologie von Nancy lernen? Schiefen schlägt ihren
Leserinnen im abschließenden 6. Kapitel („Ouvertüre II - anstelle eines
Fazits") die Reformulierung der Fundamentaltheologie als „Theologie im
Entzug" (284) vor. Charakteristika einer solchen Theologie im Entzug sind im
Sinne der Metaphysikkritik ihr nicht-repräsentierender Anspruch (vgl. 6.3)
und die Kategorie der „misslingenden Wiederholung" (6.4). Die Figur Gottes
bestimmt die Studie in diesem Zusammenhang als die Denkform des „sich-
entziehend-Gewährenden" (287). (N.B.: Mich erinnern die genannten
Charakteristika wie auch das Gottesbild an das sehr ähnlich fokussierte Denken von
Michel de Certeau SJ, der jedoch in Schiefens Bibliographie interessanterweise

nicht auftaucht.)
Mit ihrer nun allen Interessierten zugänglichen Dissertationsschrift hat

Schiefen den Fundamentaltheolog*innen ein von manchen eher argwöhnisch
beäugtes philosophisches Denkgebäude erschlossen, das die vielfältigen
Prozesse des Christlichen im Säkularen auch einem metaphysikskeptischen
theologischen Diskurs intelligibel nachvollziehbar macht. Dafür gebührt Fana



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 503

Schiefen aufrichtiger Dank und die uneingeschränkte Anerkennung der
fundamentaltheologischen Kolleginnen!

Ulrich Engel OP




	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

