Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

ALESSANDRO RAFFI

La tradizone medievale come problema storiografico e metafilosofico.
Nota in margine al volume di Ruedi Imbach Minima Mediaevalia

Nonostante si presenti al lettore in una veste minimalistica, con un titolo
che riecheggia una celebre opera di Adorno, Minima Mediaevalia di Ruedi
Imbach! si configura come una raccolta organica di testi dal chiaro intento
sistematico. Collocato su un piano di indagine in cui si incrociano questioni
metafilosofiche, problemi di metodologia storica, studi di filosofia medievale
e dantesca, il volume ¢ diviso in dieci capitoli che si possono raccogliere in-
torno a cinque nuclei. I primi due capitoli si interrogano sul carattere narra-
tivo e mitopoietico della filosofia. I due successivi sondano il nesso tra narra-
zione biblica e filosofia, in una fertile rivisitazione della vexata quaestio sulla
relazione tra sapientia e scientia nel Medioevo. I capitoli V e VIII presentano
una mappa del concetto medievale di amore, mentre i capitoli VI e VII ci in-
troducono nel laboratorio speculativo di Dante, esaminandone la metodolo-
gia di approccio alle auctoritates. I due capitoli conclusivi, infine, discutono
il problema del cosmopolitismo dantesco in un confronto serrato tra il De
vulgari eloquentia e la Monarchia.

Uno dei temi ricorrenti in tutta la storia della filosofia, intesa come auto-
interrogazione sul proprio statuto epistemologico, concerne il rapporto tra
immagini e concetti. All'interno di una tradizione che si puo far risalire
allimpostazione antiplatonica di Tommaso d’Aquino, le immagini sono con-
siderate come indicatori di una conoscenza inferiore, in quanto eccessiva-
mente compromesse con la loro matrice sensoriale. Tommaso suole ripetere
che i filosofi devono tenersi lontani dai tropi del parlare figurato che appar-
tengono al repertorio dei poeti. Per I'’Aquinate, la rarefazione concettuale ¢
una premessa ineludibile del rigore argomentativo. Procedendo dall’analisi
del sintagma figura veritatis, Imbach capovolge la prospettiva tommasiana e
si interroga sul carattere mitopoietico del discorso filosofico, passando in
rassegna un’ampia costellazione di metafore paradigmatiche. Il punto di rife-
rimento & l'aforisma che Wittgenstein, come poi Einstein, riprende da Ro-
bert Musil: «una buona similitudine ravviva l'intelletto». Innanzi tutto le
metafore venatorie, da Raimondo Lullo a Giordano Bruno, tese a sottolineare
il carattere zetetico e predatorio della conoscenza filosofica. In secondo luo-
go le metafore nautiche, I'analisi delle quali offre all’Autore lo spunto per «de-
terminare» magistralmente il significato del naufragio di Ulisse. Ricollegan-

1 IMBACH, Ruedi: «Minima Medievalia». Saggi di filosofia medievale (= Flumen sapien-
tiae). Canterano (RM): Aracne editrice 2019, 352 p., ISBN 978-88-255-2338-6.



466 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dosi alla dottrina dell’autolimitazione del sapere che Dante formula nel Con-
vivio, Imbach chiarisce che il naufragio narrato nel XXVI canto dell’Inferno,
con buona pace di quelli che Kurt Flasch chiamava «i teorici della puni-
zione», rappresenta l'esito tragicamente necessario di un’avventura della co-
noscenza che non accetta di rimanere entro i limiti della sola ragione. Ulisse
¢ il simbolo della razionalita che si inoltra senza speranze in quella che
appare una sorprendente prefigurazione del kantiano «oceano della meta-
fisica». L'Ulisse dantesco non viene punito per un’eccessiva brama di sapere,
o per la «vana curiositas» di Agostino: il naufragio costituisce l'inevitabile
fallimento a cui va incontro la ragione qualora trasgredisca i limiti naturali
che essa stessa si impone. Ulisse, pertanto, ¢ una sorta di «furioso» bruniano
ante litteram. Netta, dunque, la distinzione tra la punizione dell'eroe ome-
rico in quanto fraudolento e le ragioni interne del naufragio. Lo squarcio er-
meneutico su Ulisse prelude alla tesi che I’Autore intende proporre: lungi dal
dover essere considerate elementi spuri che intorbidiscono il nitore della ri-
flessione, metafore, similitudini e allegorie costituiscono un serbatoio indis-
pensabile per il lavoro filosofico, offrendo alla ricerca un «plusvalore» in-
sostituibile. Il mito platonico della caverna, di cui Imbach offre un’approfon-
dita analisi che arriva a toccarne le propaggini estreme nel Decameron di
Boccaccio, dimostra in modo assai chiaro quale sia il terreno su cui sorgono
le domande fondamentali della metafisica. Si pensi, ancora, alla metafora
dello specchio come strumento di conoscenza autoriflessiva, o al topos
dell’ascesa al monte, metafora del processo di avanzamento nella conoscenza
di sé stessi, secondo una linea che da Agostino arriva a Petrarca incrociando
la mistica vittorina, cistercense, i testi di Bonaventura e, ovviamente, il Pur-
gatorio. Fin dalle parole che Virgilio rivolge a Catone, sulla soglia del secon-
do regno, si riconosce uno dei tratti caratteristici della concezione dantesca
della razionalita. La condizione storica dell'uomo é quella di un «peregrino»,
e la ragione umana, rappresentata da Virgilio inteso come anti-Ulisse, coin-
cide con l'accettazione dell'incertezza che caratterizza il nostro essere nel
mondo.

La questione del rapporto tra conoscenza per immagini e conoscenza
concettuale si ripropone in forma diversa all'interno del secondo nucleo pro-
blematico, che concerne il rapporto tra «narrazione» biblica, verita concessa
immediate a Deo per revelationem, e pensiero filosofico, sempre pil in-
dirizzato a rivendicare margini di autonomia epistemologica, soprattutto in
seguito all'irruzione del Corpus Aristotelicum nell'occidente latino e sulla
linea tracciata da Alberto Magno. Fino a che punto la scientia sillogistica pud
prescindere da una sapientia che si presenta strutturalmente legata ad una
dimensione kerygmatica, edificante, e narrativa? Anche in questo caso oc-
corre procedere effettuando le dovute distinzioni. Imbach individua tre para-
digmi a partire da quello, che chiamerei, scusandomi per 'obsolescenza del
termine, «agostinismo». Il vescovo di Ippona sottolinea il carattere strumen-
tale della filosofia, derubricata a semplice ausilio per 'esegesi dei testi sacri.
La filosofia appartiene al novero dei gioielli che la teologia ha sottratto ai pa-
gani, secondo la lettura allegorica di Esodo 3,22. L’agostinismo di Bonaven-
tura, specie nella fase della Collationes in Hexaemeron, & un chiaro esempio



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 467

della volonta di mantenere la ratio a un livello di pura manovalanza intel-
lettuale. Il secondo paradigma mira invece ad esplorare la presenza di dottri-
ne filosofiche all'interno delle sacre scritture, come si pud evincere da un
esame cursorio delle interpretazioni del versetto 1,7 del Cantico dei cantici.
A partire da Origene, I'imperativo di conoscere sé stessi, che sta al centro
dell'interpretazione del passo biblico, viene considerato un retaggio che la
sapientia lascia in eredita ai Greci. Conoscere sé stessi equivale a riconoscere
nel libero arbitrio I'essenza della dignita dell'uomo. Il primato epistemologi-
co della conoscenza di sé assegna alla filosofia il compito di trasformare e
perfezionare il soggetto che la pratica, quasi a prefigurare la tesi dantesca del
Convivio circa il primato architettonico dell’etica. Il panorama si completa
con I'esame del terzo paradigma: la Bibbia intesa come fonte diretta di una
riflessione filosofica. Questo segmento dell’analisi di Imbach porta alla luce
un aspetto sorprendente quanto poco conosciuto, ossia la questione dell’ateis-
mo medievale. Commentando il Salmo 52, dove si legge che l'insipiens nega
l'esistenza di Dio, Agostino procede all’identificazione della stultitia con I'in-
capacita di riconoscere all’esistenza di Dio lo statuto di verita necessaria per
ragioni immanenti al pensiero. Alberto Magno, tuttavia, ricorda che a que-
sta necessita I'essere umano pud opporre resistenza: la possibilita di negare
I'esistenza di Dio rientra nelle prerogative di una creatura dotata di libero
arbitrio. Si deve attendere la rielaborazione di Avicenna realizzata da Tom-
maso perché si giunga a una ulteriore distinzione: cido che & evidente «per
sé» non necessariamente & evidente «per noi». La proposizione «Deus est» ¢
«per se nota», afferma Tommaso, in quanto il predicato é contenuto nel sog-
getto: ma l'essere umano, non potendo conoscere 'essenza divina, puo disso-
ciare soggetto e predicato: partendo dalla constatazione del male nel mondo,
o invocando la possibilita di distinguere, concettualmente e formalmente
«Dio» ed «Essere», in modo tale da negare l'inseparabilita dei due termini.
Nella follia dell'ateismo c’é un qualche «metodo». L'elemento dirimente del-
la discussione, che testimonia la vivacita del dibattito filosofico e teologico
nel Medioevo, rimane la «metafisica dell’Esodo», secondo I'espressione co-
niata da Gilson. L'interpretazione di Esodo 3,14 che si va consolidando
nell’occidente latino, da Agostino a Eckhart, finisce col sancire I'identita tra
Dio ed Essere come movimento autoriflessivo dello Spirito Assoluto, per dir-
la in termini hegeliani. Accolta questa identificazione, la questione dell’insi-
piens viene derubricata da problema speculativo a problema pastorale, men-
tre in Aelredo di Rievaulx, ancora sulla scia di Tommaso, colui che nega l'es-
istenza di Dio nega inconsapevolmente I'esistenza di sé stesso in quanto ente
creato.

Il passaggio successivo dell'indagine di Imbach é costituito dall’analisi di
tre posizioni di pensiero relative al carattere filosofico da attribuire al Pro-
logo del Vangelo di Giovanni. Se Agostino si limita ad ammettere la compa-
tibilita tra la dottrina evangelica del «logos» e i principali teoremi neoplato-
nici, Tommaso traccia una netta distinzione tra «contemplazione» giovan-
nea, intesa come acquisizione piena della verita, e speculazione filosofica, in-
tesa come ricerca asintotica e frammentaria. Imbach individua puntual-



468 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

mente, nel commento tommasiano al Vangelo di Giovanni, i nuclei di alme-
no quattro delle «vie» proposte dalla Summa. Se per ’Aquinate ¢é necessario
ammettere che scientia e sapientia non possono contraddirsi, perché proven-
gono entrambe da Dio, netta rimane la distinzione tra cid che la conoscenza
filosofica pud conseguire «per speculum in aenigmate» e la visione «totum
simul» che sta all’origine delle pagine dell’evangelista. Inserita in questo
quadro di riferimento, appare assai ardita la posizione di Meister Eckhart. E
tipico del maestro di Turingia, spiega Imbach, procedere da presupposti ago -
stiniani per rovesciarne il senso. Nel VII libro delle Confessioni, Agostino
ricorda di aver letto nei testi dei platonici una formula che ricorda il celebre
incipit del prologo giovanneo. Omettendo la riserva agostiniana circa l'im-
possibilita di attingere al dogma dell'incarnazione per vie filosofiche, Eckhart
finisce con l'affermare che l'intero contenuto della fede puo essere illumi-
nato dalla conoscenza razionale, in quanto la vera filosofia coincide con la
vera religione, una formula che non sara certo sfuggita all’'attenzione del gio-
vane Hegel. Secondo Eckhart I'identificazione tra «Dio» e «logos» puo essere
formulata in tre modi: nel linguaggio figurato della Bibbia, nei termini della
tradizione teologica, e nelle formule della filosofia. Lungi dal configurarsi
come una disciplina ancillare, la filosofia rappresenta il compimento della
religione.

Nei capitoli V e VIII, dedicati al tema dell'amore, I’Autore procede da due
constatazioni. La riflessione medievale sull'amore si presenta estremamente
variegata, in estensione e in profondita, e 'elaborazione che ne deriva costi-
tuisce una delle conquiste pili originali della cultura cristiana, al netto dei
contributi offerti dalle fonti ebraiche ed arabe. Sono almeno tre i livelli se-
mantici in relazione ai quali i medievali considerano 'amore: il nucleo meta-
fisico, il versante antropologico, e il momento etico. L’analisi delle modalita
attraverso cui questi livelli si intrecciano tra di loro, pur nella distinzione dei
diversi piani di indagine, rappresenta uno degli aspetti piti affascinanti della
discussione di Imbach. Nella sua dimensione teologico-metafisica, il verso
conclusivo della Commedia («'amor che move il sole e l'altre stelle») unifica
la concezione aristotelica, ancora tributaria alla nozione platonica di eros, e
la tradizione ebraico-cristiana, che trasfigura l'eros nell’agape. L’amore cele-
brato come potenza cosmica che lega in un sol volume «le cose tutte quan-
te», trasforma I'impersonale teleologia dei peripatetici nella Provvidenza del
Dio vivente. La concezione metafisica dell'amore ¢ il terreno comune a par-
tire dal quale si diversificano le posizioni dei singoli teologi e filosofi, allor-
ché si tratta di dedurne i corollari etici e antropologici. Si veda ad esempio la
discussione sull'amor proprio. Se in Agostino I'amor sui identifica la radice
stessa di ogni peccato, costituendo un equivalente della aversio a Deo, per
Tommaso, in sintonia con Bernardo di Chiaravalle, 'amore che I'essere uma-
no nutre per sé stesso e il fondamento naturale dell’'amore per il prossimo.
Un ulteriore spostamento di prospettiva si ha con Eckhart, che interpreta
I'amore come superamento del «proprium» e come sconfessione dell’egoita
creaturale. La gratuita dell’agape, in Eckhart, & indissolubilmente legata alla
sua essenza «kenotica»: in quanto svuotamento di sé, I'amore per il prossimo



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 469

si identifica con 'amore di Dio. L’analisi della concezione dantesca dell'amo-
re viene proposta all'interno di questi quadro di riferimento.

Prima di analizzare i canti XVII e XVIII del Purgatorio, dove la quaestio
de amore, viene trattata in rapporto al tema del libero arbitrio, Imbach si sof-
ferma sul canto XXVI del Paradiso. E importante rilevare il fatto che Imbach
presenta la filosofia dantesca dell’amore come il risultato di un «dialogo» tra
Tommaso e Dante: un dialogo tra pari, non un discepolato del «poeta» nei
confronti del «filosofo» di professione, secondo uno stantio cliché ancora in
voga. Nel XXVI del Paradiso, interrogato dall’apostolo Giovanni, Dante dis-
cute una «tesi di laurea» che si fonda su «filosofici argomenti» e su «auto-
rita» scritturistiche: procedendo con rigore sillogistico, il pellegrino defi-
nisce I'essenza dell’amore come spinta naturale verso il bene, e quindi verso
Dio in quanto Bene supremo. Questa dottrina getta una luce retrospettiva
sulla discussione affrontata nei canti XVI-XVIII del Purgatorio, centro nev-
ralgico del poema destinato a distruggere la concezione deterministica della
natura umana, sia nella forma «astrale» propria di certa filosofia araba, sia
nella forma «psicologistica» teorizzata nel De amore di Andrea Cappellano, il
manifesto ideologico di intere generazioni di poeti, dai siciliani agli stilno-
visti. Elaborando le dottrine tommasiane, e riducendo da tre a due le specie
di amore distinte dall’Aquinate (naturale, sensibile, spirituale), Dante con-
trappone I'amore naturale all’amore spirituale: solo quest’ultimo, in quanto
proprio delle creature dotate di intelletto e volonta, pud andare soggetto ad
errori. L’appetito naturale dei viventi privi di libero arbitrio é teleologica-
mente predeterminato al suo fine, al suo «luogo naturale». La semplifica-
zione dello schema tommasiano si spiega in relazione ai destinatari: Tomma-
so € lo scolastico interessato a costruire un sistema; Dante ¢ un laico che
scrive per altri laici, interessato a fornire un paradigma etico. Il nucleo cen-
trale della Commedia, dove la speculazione é soggetta alle istanze della vita
attiva, consiste nell’affermazione di un legame indissolubile tra amore e li-
berta.

Ed & a questo livello che si intrecciano gli ultimi due nuclei della riflessio-
ne di Imbach, il problema del cosmopolitismo di Dante e della liberta con
cui egli attinge alle auctoritates. Il tema viene affrontato nel capitolo dedica-
to all’analisi del sintagma «gratiosum lumen rationis» che ricorre nel primo
libro del De vulgari eloquentia. Partendo dall'assunto secondo cui 'antropo-
logia dantesca & una terza via tra il tomismo e 'ottimismo filosofico dei Mae-
stri delle arti, Imbach discute ampiamente le implicazioni del sintagma ap-
prodando alla conclusione: nel momento in cui riconoscono i limiti struttu-
rali della ragione, gli esseri umani acquisiscono la capacita di superare i par-
ticolarismi e attingere alla prospettiva universale, impegnandosi nella piena
attuazione della potenza dell'intelletto possibile, secondo la tesi della Mo-
narchia. Dante riformula la duplice determinazione aristotelica dell'uomo
come animale razionale, ergo politico, indicando nell'Impero la condizione
di possibilita per 'avvento di una societa collaborativa e non pili competi-
tiva. L'universalismo cosmopolitico postula il riconoscimento dei limiti della
ragione sia nella sua distinzione dalla fede sia nella sua immanente necessita



470 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

cooperativa. In questo senso, I'esaltazione dell’istituzione imperiale in Dante
non viene letta come il limite storico di un Autore ancora legato a schemi
medievali, bensi come il risultato della volonta di indicare la base istituzio-
nale piu efficace a garantire quello che oggi chiameremmo lo stato di diritto.
Francescano nella sua proposta di renovatio delle istituzioni ecclesiastiche,
laico nella sua proposta di restaurazione dell'Impero, Dante promuove l'idea
della coordinazione dei duo ultima, contro gli opposti estremismi che saran-
no deprecati da Giustiniano nel VI canto del Paradiso.

Il volume di Imbach raggiunge splendidamente I'obiettivo di dimostrare
come la lettura storica dei testi possa diventare filosoficamente feconda e
stimolante. Fruibile sia dall’appassionato che dallo specialista, Minima Me-
diaevalia mette in evidenza quanto sia profonda l'inquietudine speculativa
che contraddistingue il pensiero medievale. Sotto questo profilo, & come se
I'Ulisse dantesco rappresentasse I'«<ombra», nel senso dell’archetipo jungia-
no, con cui ogni filosofo di quest’epoca straordinaria si & dovuto confrontare.



KAMIL RAJEC
Kasuistik - Fluch oder Segen der Gewissenserforschung?

Eine Sammlung von Beitrigen, die anldsslich der Kant-Pascal-Tagung vom 12.
bis 14. April 2018 in Tiibingen referiert wurden, findet sich im Band Kasuistik
und Theorie des Gewissens. Von Pascal bis Kant! (2020, De Gruyter) vereinigt.
Die Beitrige thematisieren zum einen die Geschichte des Probabilismus, zum
anderen die Verflechtung der Kasuistik mit dem Phianomen des Gewissens.

Maximilian Forschner ist in seinem Aufsatz der Vorgeschichte des neuzeitli-
chen Gewissensbegriffs auf der Spur. Sein Weg fiithrt ihn von Euripides’ Orestes
iber die von Epikur inspirierte Schulderforschung bei Seneca, die allegorische
Schriftauslegung Hieronymus’, bis zur mittelalterlichen Gewissensdiskussion
bei Petrus Lombardus und Thomas von Aquin.

Besonderes Augenmerk legt er auf eine spezifische Eigenart des Selbstver-
hiltnisses, die die Stoa in ihrer Oikeiosislehre erschlossen habe (22f.). Im na-
tiirlichen Reifungsprozess werde der Mensch sich seiner angeborenen Neigun-
gen und Verhaltensweisen in der Weise bewusst, dass er sie als seine oder als
fremde identifiziere. So konstituiere sich ein Selbst(bild) von bestimmter Art.
Der entscheidende Schritt erfolge jedoch mit zunehmender Vernunfteinsicht,
die den Menschen das erfahren lasse, was wahrhaft gut und (dennoch) naturge-
mafl sei - wobei das anvisierte Gute einerseits ,als das Ureigenste“ erfasst, an-
dererseits aber auch ,als noch keineswegs erreichtes Ziel“ erkannt werde (23).
Diese doppelte Charakteristik aus Faktum und Telos, aus verwirklichtem Tun
und zu bewaltigender Tat, sieht Forschner gespiegelt im Gewissensbegriff, wo
die Vernunft sowohl die Rolle des Ankligers wie auch des Anwalts in einem
Gericht einnehme (23f.).

Was die mittelalterliche Gewissenskonzeption betrifft, umreif3t Forschner
die Differenzierung Thomas von Aquins, ausgedriickt durch die Termini syn-
deresis und conscientia. Der griechische Ausdruck sei als ,oberstes praktisches
Prinzipienwissen” aufzufassen und konne als natiirlicher Habitus der Vernunft
ausgedeutet werden, der in Abstechung vom Intellekt einen ,Horizont prakti-
scher Rationalitat® eréffne (27f.). Die conscientia als Anwendung des Prinzi-
pienwissens liberrasche selbst den modernen Leser dadurch, wie weit sich ihr
begrifflicher Umfang erstrecke: Da ist die Rede einerseits von der ,forschen-
den, prifenden, abwigenden, [...] reflektierenden und bestimmenden Anwen-
dung unserer Kenntnisse [...] auf unser Tun“, andererseits aber auch von ei-
nem Bewusstsein eines ,Gewissensspruchs®, der das Individuum anzuklagen
oder zu entlasten vermége (30).

Gibt es nicht etwas in der Siinde, das der Ubertretung radikal fremd ist?
Diese Schlussfrage konnte auch am Beginn des Aufsatzes von Laurent Thirouin
stehen, der das Verhiltnis der beiden Phdanomene aus drei Perspektiven be-

1 D1 GiuL1O, Sara/FRIGO, Alberto (Hgg.): Kasuistik und Theorie des Gewissens. Von Pascal
bis Kant. Akten der Kant-Pascal-Tagung in Tiibingen, 12.-14. April 2018. Berlin: Walter de
Gruyter 2020, 360 S., ISBN 978-3-11-062185-3.



472 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rend us

leuchtet: der theologischen, der juristischen und der medizinischen. Von
Pascals viertem Brief aus den Briefen in die Provinz ausgehend, in dem Thi-
rouin einen Wechsel in der Logik (,un changement de logique“) vom Theolo-
gischen ins Juristische diagnostiziert (44), stellt er das Wahrzeichen der theo-
logischen Siinde, die Erbsiinde, dem Strafrecht gegeniiber. Auffillig sei dabei
die Diskrepanz zwischen dem nicht-personlichen Charakter der Erbsiinde
(Stichwort ,Vererbung“) und der strafrechtlich im Gesetzbuch verankerten in-
dividuellen Verantwortung; aber auch der Vorsatz kénne aus christlicher Sicht
fehlen (wie z.B. im Falle des Neugeborenen) (45f.). Diese Unterschiede zwi-
schen theologischer und juristischer Doktrin fithrt Thirouin zuriick auf das in
der Renaissance aufgekommene Desiderat, die strafrechtliche Verantwortung
definieren zu wollen, was er an Tiraqueau, einer der Galionsfiguren humanis-
tischer Rechtssprechung, zu verdeutlichen sucht (47f.).

Thirouin stellt klar, dass der Jesuit in Pascals Brief in seiner Argumentation
den Begriff der Siinde in gleicher Weise verwende, wie man auch die Uber-
tretung bezeichne, die statthabe, wenn ein Subjekt sich nicht an das Gesetz
des Fiirsten halte. Es bestehe eine doppelte Aquivalenz (,[une] double équi-
valence“) zwischen gottlichem und positivem Recht und den damit verbunde-
nen Begriffen von Siinde und Ubertretung (52). - Doch eine zweite Frage ver-
kompliziere den Sachverhalt: Wie konne man die Notwendigkeit des Siinders,
eine Siinde zu begehen, in Einklang bringen mit der Auffassung, dass die Siin-
de vermeidbar sei? Thirouin zitiert einen Text von Augustinus, in dem der Kir-
chenvater das Siindigen mit dem Hinken eines Mannes vergleicht, der not-
wendigerweise hinken miisse, solange er keine drztliche Hilfe erhalte (54). Die
medizinische Metapher mache klar, dass Siinde keine Ubertretung sei, sondern
der Name, der dem Zustand der Unvollkommenheit gegeben werde, den der
Mensch in seinen Ubertretungen bemerke. Insofern seien der Arzt und der
Richter in ihrer Sichtweise klar voneinander geschieden: Die Feststellung der
Verantwortung sei fiir die Heilung aus medizinischer Sicht nicht wesentlich,
wohingegen die Gnade (im Sinne des vierten Briefs als Erkenntnis dessen, was
in der bevorstehenden Handlung als bse anzusehen sei) zu einer juristischen
Bedingung der Siinde werde (58).

In einem seiner Briefe an den philosophischen Diplomaten Pierre Chanut
auflert Descartes die Frage ,Wie sehr miissen wir das Leben lieben?, eine Fra-
ge, die laut Alberto Frigo das Verhdltnis von Selbstliebe und Nachstenliebe
thematisiert - ja mehr noch: Sie weise auf einen frithneuzeitlichen Paradig-
menwechsel hin, als dessen Wahlspruch das paulinische Axiom der Nichsten-
liebe gelten moge (62f.). Eine Schlacht auf dem Felde der Kasuistik sei damit
eroffnet, wo unter dem Deckmantel der casus conscientiae um die Losung je-
ner Frage gerungen werde. Descartes nehme in dieser Fehde einen besonderen
Platz ein: Wie er in seiner Korrespondenz mit Prinzessin Elisabeth betone, sei
es zwar angebracht, dem Rat derer zu folgen, die man fiir die weisesten halte;
doch solle man deshalb nicht versdumen, jenen Rat nochmals zu iiberpriifen.
Es sei also um einen doppelten Vorstof des Suchens zu tun (,[une] double
démarche de ,recherche) - getragen von der Autoritat der groiten Kopfe, ge-
sichert durch die grofften Anstrengungen des eigenen Geistes (64f.).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 473

Nun sei diese kartesianische Forderung, so Frigo, durchaus verwandt mit
der Logik des probabilistischen Moralsystems. In beiden Fallen stehe ein Gleich-
gewicht zwischen Autonomie und Heteronomie (,un équilibre entre autono-
mie et hétéronomie“) zur Debatte (67). Doch wiahrend die Probabilisten ihren
Priifstein im Minimum der Wahrscheinlichkeit sahen, sei es Descartes um ein
Kriterium des Maximums zu tun: um die Uberzeugung, dass die Meinungen
beziiglich der Moral, die man habe, auch die besten seien, die man haben kon-
ne. Es stehe hier nichts weniger infrage als die Zusicherung an das Gewissen,
dass die Untersuchung eines moralischen Problems mit allen Kréften des Ver-
standes durchgefiihrt worden sei (67). Allerdings bringe das, was die Prinzes-
sin fordere, den Philosophen in Verlegenheit: namlich die Bedingungen zu
beschreiben, die es erlaubten, das Moralgesetz oder auch eine allgemeine Ma-
xime entsprechend den besonderen Umstinden der Handlung durchzudekli-
nieren. Es gehe hier also nicht um eine einzige unfehlbare Regel (,une ,régle
infaillible*), sondern um eine Mehrzahl von Regeln, die sich von Fall zu Fall
unterschieden (68).

Die Nichstenliebe ist fiir Frigo der Priifstein schlechthin, um die Verbin-
dungslinie zwischen Descartes’ Vorgehen und dem der Kasuisten aufzuzeigen.
Descartes’ Losung, mit Maff und Taktgefiihl (,avec mesure et discrétion®) an
den jeweiligen Fall heranzugehen (69), finde ihre Entsprechung in der kasuis-
tischen Methode, deren Fallstudien (zur Kastration, zur Tétung ungeborenen
Lebens, zur Selbstgefihrdung um das Seelenheil anderer willen) deutlich mach-
ten, dass es hier um mehr gehe als eine blofRe Auflésung moralischer Zwangs-
lagen (71-77). Das Emblem zweier Schiffbriichiger, die mit einem Stiick Holz
kimpfen, weise auf die weiter reichende Funktion der Dilemmata um die
Nachstenliebe hin, namlich als eine Art heuristisches Modell zu fungieren, das
Riickschliisse ermogliche iiber die Motivation und die Voraussetzung fiir das
jeweilige Opfer, das man fiir andere aufbringe (78f.).

Wer gedacht hat, dass mit Déllingers und Reuschs Geschichte der Moral-
streitigkeiten von 1889 bereits alles zur Historie der Kasuistik gesagt ware, der
mag erstaunen iiber den Detailreichtum von Sylvio Hermann De Francheschis
Aufsatz. Ausgehend von der Hochbliite des deutschen Probabilismus an der
Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert zeichnet er minutiés die Linien des Ver-
falls der Kasuistik im 18. Jahrhundert nach.

Ausgehend von Paul Laymann, Hermann Busenbaum und Claude Lacroix -
drei Jesuiten, die als reprasentativ anzusehen seien, was die Verbreitung und
hegemoniale Absicherung des Probabilismus in Deutschland betreffe (93f.) -
kommt er auf die Gegenwehr zu sprechen: Um die Gestalt von Tirso Gonzalez
de Santalla, dem 13. General der Societas Jesu, habe sich allmahlich eine An-
hangerschaft versierter Moraltheologen formiert, die die probabilistische Streit-
macht in Deutschland nach und nach zuriickgedrangt habe (94-96). De Fran-
cheschi fiihrt in diesem Zusammenhang einen Katalog an Namen von Helfern
und Mithelfern auf, die Gonzalez bei seinem Versuch schriftkraftig unterstiitzt
hitten, einen geschickten Angriff zu lancieren, - doch versdaumt er es nicht,
auch die Legion deutscher Theologen aufzulisten, die im Namen des Proba-
bilismus Widerstand geleistet hatten. So erschafft er trotz der Detailflut, die



474 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

einen unbedarften Leser tiberfordern konnte, ein historisches Portrait, dessen
Farben von den dunkelsten Tonen probabilistischer Rechtssprechung bis zum
matten Glanz tutioristischer Strenge reichen. Ferner ist die Lektiire auch be-
lehrend, um zu erfahren, an welchem Punkt der Probabilismus zum Aquipro-
babilismus umschlage (103), worin sich ein eingeschrankter von einem laxen
Probabilismus unterscheide (106-110), oder auch, welche Rolle die Triade aus
Bibelexegese, Kirchenvaterschriften und Konzilsbeschliissen in der Fehde ge-
spielt habe (112f.). Schliefllich wirft De Francheschis Schilderung ein bezeich-
nendes Licht auf die Situation der Morallehre des ausgehenden 18. Jahrhun-
derts in Deutschland - und damit auch auf die Lage, in der die Moralphilo-
sophie Kants ein geeignetes Milieu fand, um hervorzuspriefien (132).

In einer Konzilsbestimmung des Tridentinums behalten sich die hochsten
Priester das Urteil tiber Falle vor, die schwerere Straftaten betreffen. Damit
beginnt der intensivste Abschnitt in der Geschichte der reservatio casuum, ei-
nes Vorbehalts (in der Fachsprache ,Reservat“ genannt), der bestimmte Siin-
den der Gerichtsbarkeit einfacher Beichtviter entzieht und sie an tibergeord-
nete Autoritdten delegiert. In seiner Studie geht Jean-Pascal Gay der Frage der
intrikaten Verflechtung der Gewissensfithrung und dem Reservat nach. Insbe-
sondere der Jesuitenorden nehme hier eine besondere Stellung ein, nicht zu-
letzt aufgrund seiner unaufhdorlichen Versuche, einen Kompromiss hinsichtlich
des Vorbehalts zu schaffen, einen Kompromiss, der zwischen den Anforderun-
gen der Kurie und den Gewohnheiten des Ordens zu vermitteln suche. Dies
veranschaulicht Gay sinnféllig am Fall des Dekrets von Clemens VIII., mit dem
der Papst das Reservat ordensiibergreifend zu verallgemeinern suche, den Je-
suiten jedoch letztlich zugestanden werde, ihren eigenen Katalog in der Logik
des Dekrets zu verwenden (146f.).

Der Vorbehalt, argumentiert Gay, miisse jedoch auch im Zusammenhang
mit einer Dynamik des zunehmenden normativen Drucks auf das individuelle
Gewissen verstanden werden: so exemplarisch im Fall der Unkeuschheit, wo
das Reservat dann in Kraft trete, wenn eine duflere Handlung als Ausdruck der
boswilligen Intention erfolge - eine blof3e Intention zur Unkeuschheit hinge-
gen reiche (Tirso Gonzalez’ Entscheid zufolge) nicht aus, um die Siinde einem
Oberen zu reservieren (148f.). Diskussionen solcher Art wiesen darauf hin,
welche Brisanz das Reservat in sich berge, aber auch, wie sehr dessen Hinter-
fragen in bestimmten Fillen mehr und mehr einer Gewissensfrage dhnele. In
dieser Ausweitung des Diskurses iiber die ,res tam odiosa“ (wie das Reservat
aufgrund des Drucks, den es im Alltag auf die Jesuiten darstelle, von diesen
apostrophiert werde) diagnostiziert Gay den Zyklus von Schuld und Bekennt-
nis als Produkt einer normativen Okonomie (,[une] économie normative“), in
der Schuld und Vergebung keine Ausnahme, sondern die Regel darstellten
(158f.).

Otfried Hoffes Aufsatz, der sich mit Kants Tugendlehre auseinandersetzt,
thematisiert die Verflechtung von Kants Theoremen des Gewissens und der
Selbsterkenntnis, die zwar in Beziehung stiinden zur damaligen Probabilis-
musdebatte, sich von dieser Stromung aber in entscheidenden Punkten abho-
ben. Hoffe erldutert dies anhand der in der Tugendlehre diskutierten vollkom-
menen Verbotspflichten der Liige, des Geizes und der Kriecherei, wobei sein



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 475

Augenmerk auf der dortigen Erdrterung kasuistischer Fragen liegt (165-169).
Dass Kant die Antworten schuldig bleibe, sei das eigentlich Uberraschende an
den Fallstudien, als sich die angefiihrten Laster vorziiglich zur Demonstration
ihrer Nichtverallgemeinerbarkeit mithilfe der Testfunktion des kategorischen
Imperativs eigneten. Doch Héffe schldgt vor, stattdessen Kants Analyse als ,eine
sachhaltig reiche Moral-Phianomenologie“ zu verstehen, die gerade dadurch,
dass sie die kasuistischen Fragen offen lasse, einen ,esprit de finesse“ beherzige
und den Leser auffordere, selbst Losungen beizusteuern, womit das Gebiet des
Gewissens betreten werde (169).

Als bedeutsam erweise sich in diesem Kontext Kants Ablehnung eines ir-
renden Gewissens, das Hoffe ausgehend von Thomas von Aquins ratio-Begriff
erschliefit: Beim subjektiven Urteil des Handelnden bestehe fiir Kant keine
Moglichkeit zum Irrtum, als es dessen persénliche Uberzeugung von der Pflicht-
gemadflheit seiner Handlung betreffe. Gegen den hypothetischen Vorwurf eines
Probabilisten, Kant verschobe das Thema von der Objektivitdt des Urteils zur
subjektiven Gewissheit, wendet Hoffe ein, dass der ratio-Begriff bei Kant nicht
nur im Licht der praktischen Vernunft, sondern auch in dem des Verstandes ge-
sehen werden miusse. Und der Verstand sei es letztlich, dem man die Irrtums-
moglichkeit zuzusprechen habe; nicht umsonst halte sich die Aufklarungspa-
role ,Sapere aude!” an den Mut, sich des eigenen Verstandes zu bedienen -
eine Forderung, die weit iiber das Autorititsdenken des Probabilisten hinaus-
gehe (171).

Abschlieffend kommt Hoffe auf ein Problem zu sprechen, das die morali-
sche Selbsterkenntnis betrifft, die bei Kant als ,eine Art groffer Schwester des
Gewissens” auftrete (175). Dieser gehe es nicht um Lauterkeit oder Unlauter-
keit des konkreten Tuns oder Lassens, sondern um den Versuch, in die Tiefen
des Herzens vorzudringen. Da Kant spdter in der Tugendlehre davon spreche,
dass die Tiefen des Herzens unergriindbar seien, bleibe zu erwdgen, wie sich
das mit dem Konzept moralischer Selbsterkenntnis ausséhnen lasse. Hoffe pla-
diert fiir ,zwei Arten von Tiefenforschung® (175), wobei die erste als Erfor-
schung der Lauterkeit einer konkreten Handlung insofern unergriindlich sei,
als sie nie die verborgenen eigensiichtigen Antriebe beim Handelnden aus-
schliefen konne, die zweite hingegen auf prinzipieller Ebene agiere, wo auch
die Erkenntnis des Hangs zum Bosen (als Wurzel des eigensiichtigen Han-
delns) moglich sei. Folglich miisse die zweite Art der Tiefenforschung als Vor-
aussetzung der ersten Art angesehen werden: Der Mensch lebe im Bewusst-
sein, dass er - als sinnliches Moralwesen - sich seiner lauteren Moralitdt nie-
mals sicher sein kénne (175f.).

Claudio La Roccas Anliegen ist es, Kants Begriff des Gewissens mit dem der
Kasuistik tiber das ,Bindeglied“ der Urteilskraft zusammenzubringen (178).
Dafiir wendet er sich zunidchst Kants wohl offensichtlichstem Bezugspunkt fiir
das Gewissen und die Urteilskraft zu, namlich einer Passage aus der Religions-
schrift, wo erldutert wird, dass das Gewissen nicht die Handlungen als einem
Gesetz untergeordnete Falle abhandle - diese Aufgabe komme der Vernunft zu
-, sondern im Gewissen die Vernunft sich selbst richte hinsichtlich dessen, ob
sie auch die Beurteilung jener Handlungen mit Vorsicht ausgefiihrt habe. La



476 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Rocca interpretiert dies dahingehend, dass das Gewissen im Gegensatz zur un-
ter Regeln subsumierenden Urteilskraft als ,Urteilskraft zweiter Stufe“ aufzu-
fassen sei (179).

Doch was genau sei die in der Religionsschrift zur Sprache kommende
selbstreflexive Funktion des Gewissens? Und in welcher Beziehung stiinden
die Urteilskraft erster und zweiter Stufe? Tatsachlich verwiesen die zwei Fra-
gen wechselseitig aufeinander: Denn die Selbstreflexivitdt scheine eben in ei-
ner Uberpriifung des Vorgangs der moralischen Beurteilung erster Stufe zu be-
stehen - genauer: einer aufrichtigen Uberpriifung, die sich laut Kant dadurch
auszeichne, sich jeglicher illusorischen oder unangemessenen Uberzeugung zu
begeben (182). So folgert La Rocca, dass es in der aufrichtigen Selbstpriifung
um das Bewusstsein des Grades der eigenen Uberzeugung gehe; ein Aspekt,
den der Ketzerrichter in der Verurteilung eines anstiandigen Biirgers vernach-
lassige (ein Beispiel, das Kant in der Religionsschrift anfiihrt), da er sich von
der (subjektiven) Intensitit seiner Uberzeugung fortreifen und den (objekti-
ven) Grad der Gewissheit aufler Acht lasse. Es fehle schlicht an einer Gewich-
tung der epistemischen Qualitit des Ursprungs seiner Uberzeugung (184).
Und obgleich eine moralische Maxime wider die T6tung eines Menschen in
dem vom Ketzerrichter instigierten Prozess eine Ausnahme erleiden kénnte,
da dieses Gerichtsverfahren ,durchaus als eine legitime, verniinftige Prozedur®
angesehen werden diirfe (187), vereitle jener Akzent, den der Inquisitor auf die
subjektive Qualitit der Uberzeugung lege, die Méglichkeit einer ,Abmessung
der Umstande im Hinblick auf eine Beurteilung der ,Gleichheit®, eine Beurtei-
lung, die unter der Agide der Urteilskraft erster Stufe erfolgen miisste (188). Es
handle sich deshalb um einen Entscheid der Urteilskraft zweiter Stufe, die die
angemessene Anordnung der Prinzipien ermittle: Niemals kénne eine Uber-
zeugung, die der Vernunft abhold sei (wie der Geschichtsglaube des Ketzer-
richters), eine rationale Maxime (wie das Tétungsverbot) einschranken (189).
Bei dieser Beurteilung handle es sich letztlich um ein Verfahren, das man zur
Kasuistik im engeren Sinn zdhlen konne, als es die Urteilskraft in der selbst-
reflexiven Analyse der Griinde bemiihe (189), wohingegen die Kasuistik im wei-
ten Sinne die ,Behandlung kasuistischer Anwendungsfragen® betreffe und so-
mit - als Domdne der Urteilskraft erster Stufe - nicht dem territorialen An-
spruch des Gewissens unterstehe (185).

Dass der Probabilismus der Moraltheologie nicht nur dunkle Schatten ge-
worfen, sondern auch begriffliche Erhellungen mit sich gebracht habe, davon
ist in Rudolf Schiisslers Aufsatz die Rede. Ausgehend vom Probabilismus ka-
tholischer Pragung - ,eine[r] Doktrin der moralischen Entscheidungsfindung”
(193), die bis in die mittelalterlichen Debatten um den Wahrheitsanspruch von
Aussagen zuriickreiche - erldutert er den Ausdruck ,Probabilitit’: Nur die Fiir-
sprache der Mehrheit einer Gemeinschaft oder der ,weisen” Personen habe ur-
spriinglich eine Meinung als probabel ausgewiesen, weshalb man den Termi-
nus ,opinio probabilis“ im Sinne einer anerkannten oder plausiblen Meinung
auffassen konne (196). Die Kompetenz der weisen oder gelehrten Intellek-
tuellen sei insofern bedeutsam gewesen, als sie es ihnen erlaubt habe, ,nach
eigener Abwagung der Griinde"“ eine Meinung zu bevorzugen (197).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 477

Die im 16. Jahrhundert Einzug haltende Doktrin der Probabilisten habe mit
dieser kompetenzbasierten Normierung gebrochen, durch die Erlaubnis, auch
weniger gut begriindeten Meinungen zu folgen, sofern diese zumindest ver-
niinftig vertretbar gewesen seien. Dieses probabilistische ,Instrument des Dis-
sensmanagements” habe zwar zur Ausweitung von Handlungsspielriumen ge-
fihrt, es jedoch auch ermdglicht, unabhangig von der eigenen moralischen
Einschitzung diejenige Meinung zu bevorzugen, die am besten im Einklang
mit dem Eigeninteresse gestanden habe (198), oder - mit Kant zu reden - ein
Mittel an der Hand zu haben, wodurch man sich einrede, nach Grundsitzen
gehandelt zu haben, sich dadurch im Eigentlichen aber selbst betriige (199).

Kants Kritik miisse in der Tat als wohl gegriindet angesehen werden, da er
das Wesen des Probabilismus zutreffend diagnostiziert habe, namlich hinsicht-
lich Gewissensfragen der Wahrscheinlichkeit folgen zu diirfen. Vor diesem Hin-
tergrund seien auch etwaige Vorwiirfe gegen Kants scheinbar iiberzogene sitt-
liche Forderungen neu zu bewerten. Seine Haltung sei nicht mit der der mo-
raltheologischen Rigoristen zu vergleichen, da diese zwar auch eine Sicherheit
forderten, die aber die Versiindigung betreffe, welche allerdings unabhangig
vom sittlichen Ausgang einer Handlung sein kdénne (202). Kants Forderung
hingegen beziehe sich darauf, jegliches Risiko einer moralischen Verfehlung
auszuschlieffen, weshalb er den von Plinius kolportierten Grundsatz aller Vor-
sichtigen (,,quod dubitas, ne feceris“) zu seinem Leitspruch mache (202). Es sei
nicht zuletzt Kants Abweichen von der Tradition des christlichen Gewissens-
begriffs, die solch einen Kontrast zum probabilistischen Denken begriinde:
Denn wéhrend das christliche Gewissen die Richtigkeit von Handlungen beur-
teile, stelle das Gewissen fiir Kant eine Instanz dar, ,die Giber die gebotene Sorg-
falt bei der moralischen Handlungsplanung wacht“ (202). Dennoch verurteile
Kant den Probabilismus nicht in seiner Gadnze, als er dessen zwei Grundprin-
zipien (das ,Prinzip der besseren Position des Besitzers“ und das ,Prinzip der
mangelnden Bindekraft eines unsicheren Gesetzes“) gutheife - wenn auch in
verscharfter Form, um der Méglichkeit einer allzu laxen Moral vorzubeugen
(204-209).

Jens Timmermann, der die Analyse von Kants Gewissensbegriff in Angriff
nimmt, sieht in dessen Spéatschriften zur Religion und Ethik das Gewissen als
zwischen Vernunft und Sinnlichkeit angesiedelt, indem es ersterer ermogliche,
auf das moralische Gefiihl einzuwirken, um so eine emotionale Bedeutsamkeit
des Gesetzes zu etablieren. Insofern konne das Gewissen auch als vermittelnde
Instanz zwischen den abstrakten Vernunftgrundsdtzen und der Handlungszu-
schreibung durch das Subjekt angesehen werden (218). In dem Sinn, dass das
,Ich darf* des Gewissens alle Handlungen begleite und als erlaubt oder un-
erlaubt auszeichne, bedient sich Timmermann des Topos der praktischen Ap-
perzeption (219). Bar dieser wiare unser moralisches Urteilen ,kalt“ - oder, an-
ders ausgedriickt: ,Ohne Gewissen ginge uns das moralische Gesetz nichts an®
(226).

Was den Gewissensbiss betrifft, verzeichnet Timmermann einen eindeuti-
gen Schnitt hinsichtlich des autonom-kategorischen Handelns: Wahrend in den
70er Jahren Kant Gewissensbisse im Zusammenhang mit Klugheitserwdgungen



478 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

anfithre (da keine Gewissensbisse auftrdten, solange die Missetat unentdeckt
bliebe), lasse sich solch eine Konzeption nach der Formulierung des kategori-
schen Sollens nicht mehr aufrechterhalten, was bedeute, dass niemand mehr
der Stimme des Gewissens zu entflichen vermége (220). Und diese erweise sich
in der bekannten Metapher vom Gerichtshof als eine strikte, obgleich das Ge-
wissen nur verurteile, sofern die Verletzung einer strengen Pflicht oder Rechts-
pflicht vorliege, was insbesondere am Fall des Ketzerrichters der Religions-
schrift deutlich werde. Denn hier offenbare sich die Missachtung der Kautel,
,daf} bei moglichen Verstoflen gegen Rechtspflichten Zweifel an deren Legiti-
mitdt nie vollkommen ausgerdumt werden kénnen“. Woriiber man im Zweifel
sei, davon solle man allerdings abstehen; und so diirfe der Inquisitor den Mann
nicht als Ketzer hinrichten lassen (223).

Aus den bisherigen Uberlegungen schlieft Timmermann auf ein dreistu-
figes Modell des Gewissens in seiner vorauslaufenden Funktion: Es erlaube uns
durch Freispruch von jedweder Schuld die bevorstehende Tat; oder es verbiete
uns die Tat; oder es warne uns vor der Tat und fordere uns zu einer genaueren
Priifung auf (223f.). Das ,Kriterium des Erlaubten” sieht Timmermann auch als
Schliissel zur Losung des Problems vom irrenden Gewissen. Denn man kénne
sich nicht darin irren, ob man etwas mit gutem Gewissen getan habe - ansons-
ten waren einem subjektive Zweifel bewusst geworden (224f.).

Im siebten Buch von Ovids Metamorphosen entspinnt sich ein subtil gewo-
benes Drama, dessen Bithne die menschliche Psyche ist: Medea, die Konigs-
tochter, wird von einem ihr nicht rational fassbaren Verlangen ergriffen, als
sie lason, den Fiihrer der Argonauten erblickt. Die Sitte ihres Landes und die
Gesetze ihres Vaters nicht achtend, verridt sie die Vernunft an die Leidenschaft.
Von diesem literarischen Locus classicus ausgehend nimmt sich Sara Di Giulio
die Frage des radikalen Bosen bei Kant vor: Denn Ovids Sentenz (,video me-
liora proboque, deteriora sequor®) sei ein tiberaus angemessener Ausdruck fiir
den natiirlichen Hang zum Bosen, den Kant im Menschen identifiziere (233f.).
Auch bei Kant sei das Bose vornehmlich mit der Motivation der Handlungen
verkniipft, ausgedriickt im Hang, moralische Triebfedern egoistischen unter-
zuordnen (237). Dabei lieen sich im Anschluss an Kant drei Stufen unter-
scheiden, wie die Willkiir darin beeintrachtigt werden kénne, das moralische
Gesetz zum Leitstern ihrer Maximen zu machen: Da finden sich die Gebrech-
lichkeit, eine Schwache im Befolgen ethischer Maximen; die Unlauterkeit als
Vermischung moralischer und unmoralischer Triebfedern; und die Verkehrt-
heit, Wahrzeichen der Hintanstellung moralischer Motive. Allen drei Formen
innewohnend sei eine ,negative Kraft“, die dem Moralgesetz entgegentrete, ei-
ne Kraft, die Di Giulio auch bei Ovid vorfindet (238f.). Doch bei Kant habe das
Pathos der Medea keine einfache Entsprechung, weil sowohl die Neigungen
(da moralneutral) als auch die Leidenschaften (da eine willkiirliche Handlung
ausschlieflend) mit dem Konzept des Bésen nicht unmittelbar in Verbindung
stiinden (239f.). Nach Kant miisse der Mensch die Neigung zunichst in seine
Maxime aufnehmen, damit sie mit dem Moralgesetz konkurrieren kdnne -
blofRe Selbstliebe beispielsweise stelle keine gleichartige und kontrire Kraft
zum Moralgesetz dar. Der Mensch tue dies aber natiirlicherweise, was seiner
Anlage (dem sinnlichen Wesen) geschuldet sei: Trotz der Inkommensurabili-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 479

tat der zwei Motive (dem der Vernunft und dem des sinnlichen Antriebs) brin-
ge er beide in einer Maxime zusammen, wobei er ein klares Bewusstsein von
ihrer unterschiedlichen Abkunft behalte (243f.). Der Umschlagpunkt im Sinne
Medeas ist bei Kant folglich dort zu konstatieren, wo Di Giulio davon spricht,
dass der Mensch ,zwischen den Triebfedern eine andere Ordnung [etabliert] als
diejenige, die zwischen ihnen herrschen sollte“, demnach das moralische Ge-
setz in Abhdngigkeit setze von der sinnlichen Triebfeder (245).

Wie aber komme der Mensch dazu, das sinnliche Gliick tiber die Moral zu
stellen? Die Antwort liege fiir Kant in der heuchlerischen Selbsttauschung, ei-
nem subversiven Verfahren, die Grundfeste des moralischen Gesetzes mehr und
mehr mit Zweifeln zu belasten, bis letztlich das Ubergewicht der sinnlichen
Antriebe sie zum Einsturz bringe (247f.). Di Giulio sieht hier eine eklatante Pa-
rallele zu einem anderen Schliisselbegriff in Kants praktischer Philosophie,
nimlich dem der Liige. Mit dem Akzent auf dem Tauschungscharakter, der der
Liige innewohne (253), komme iiberdies das Gewissen ins Spiel, das den zu Tau-
schenden reprasentiere (256-259).

Anders als La Rocca zeigt sich Di Giulio skeptisch beziiglich der Option,
das Gewissen als Urteilskraft ,zweiter Stufe“ zu charakterisieren, da der Aus-
druck Anlass zu Missverstandnissen gebe, sowohl die Urteilsart als auch die
Vermdgenshierarchie betreffend (260f.). Sie hédlt sich an Kants Definition des
Gewissens als eines selbstreflexiven Vermogens, das dariiber wache, ob ein Ur-
teil in moralibus mit Gewissenhaftigkeit gefallt worden sei (261f.). Dabei folgt
sie den Spuren der Entwicklung, die der Begriff von den Vorlesungen der 7oer
bis zum Spatwerk der goer Jahre genommen habe. Die Synopsis dokumentiere
die zunehmend dominierende Rolle, die das Gewissen in den Entscheidungs-
prozessen des Handelnden spiele, so dass es nicht mehr blof in Form einer
nachtriglichen Priifungsfunktion zum Zuge komme, sondern auch und insbe-
sondere die der Handlung vorauslaufenden Erwagungen mitbestimme, bezeich-
nend erkennbar an der von Kant iibernommenen Devise, das zu unterlassen,
woran man zweifle (261-265).

Martin Sticker versucht anhand einer Textanalyse von Passagen aus Kants
moralphilosophischen Schriften zu zeigen, dass die darin enthaltenen Unfehl-
barkeitsbehauptungen hinsichtlich des Gewissens sich nicht vereinheitlichen
lief3en, ferner sich auf etwas anderes als diejenige Funktion des Gewissens be-
zogen, die allgemein mit der Unfehlbarkeit assoziiert werde.

Fiinf Kriterien des Gewissens, die von verschiedenen Kantinterpreten in
den Vordergrund geriickt wiirden, unterzieht Sticker zundchst einer Analyse:
dass das Gewissen notwendig fiir Zurechenbarkeit sei, dass es das Pflichtgebot
subjektiviere, dass es einen wesentlichen Bestandteil moralischer Urteile dar-
stelle, dass es an moralischer Motivation teilhabe und dass es als Vermogen
hoherer Ordnung angesehen werden miisse (293f.). Dem letzten Kriterium steht
er am wohlwollendsten entgegen, als es ,die zentrale Funktion des Gewissens"
bezeichne (294). Kant selbst weise auf die Hoherstufigkeit hin, wenn er (in der
Metaphysik der Sitten) den Subjektbezug seitens des Gewissens hervorhebe.
Allerdings bleibe die Unterscheidung des Subjektiven und Objektiven bei Kant
an der Stelle unklar, weshalb Sticker dafir pladiert, das Gewissen als ein sub-



480 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

jektbezogenes Vermdgen zu interpretieren, das ,nicht primar das Subjekt als
solches [richtet], sondern einen bestimmten Aspekt des Subjekts, die morali-
sche Urteilskraft (296).

Der von Kant angefithrte Fall des Ketzerrichters veranschauliche Sticker
zufolge die Problematik der Unfehlbarkeitsthese. Denn die Uberzeugung des
Richters, die ihn zum falschen Handeln verleite, werde nicht durch einen Auf-
ruf des Gewissens erschiittert (298f.). Daher wendet sich Sticker der ,zentral-
ste[n] Passage zum unfehlbaren Gewissen“ zu (300), der Gewissensdiskussion
in der Metaphysik der Sitten. Das Resultat seiner minutitsen Analyse ist, dass
sich die Unfehlbarkeit des Gewissens auf ,ein drittes Urteil“ beziehe: Die mo-
ralischen Urteile als Urteile erster Stufe seien einer Reflexion zweiter Stufe
unterworfen - und die dritte Stufe des Urteilens betreffe nun die Frage, ob
man in besagter Reflexion iiber die Urteile erster Stufe geurteilt und sie mit
diesen in Verbindung gesetzt habe (303).

Einer der kontroversesten Texte Kants ist zweifellos Uber ein vermeintes
Recht aus Menschenliebe zu liigen, wo er sich mit folgender These von Henri-
Benjamin Constant de Rebecque auseinandersetzt: Eine Pflicht, die Wahrheit
zu sagen, bestehe nur denen gegeniiber, die ein Recht auf Wahrheit hdtten.
Der infrage stehende hypothetische Fall, um den es in Constants Schrift Des
réactions politiques geht, behandelt die Frage, ob man einen Menschen, der
sich bei einem versteckt habe, vor dem Zugriff eines Mérders bewahren diirfe,
indem man den Mérder beliige. Kants abschlidgige Replik griindet sich auf die
prinzipielle Uberlegung, man wiirde durch die Liige die unbedingte Pflicht der
Wahrhaftigkeit zu einer bedingten machen und das Recht, selbst wenn man
niemandem Unrecht tite, der Form nach iibertreten.

Anhand eines Vergleichs verschiedener Texte des Konigsbergers mochte
Francesco Valerio Tommasi in seinem Aufsatz zeigen, wie man ausgehend von
Kants eigenen Pramissen dessen Schlussfolgerung widerlegen kénnte. Er halt
dafiir, dass man der von Kant erteilten Abweisung der Liige, die sich auf die
fehlende Naturgesetzmafigkeit berufe (im Sinne eines ,Typus“, wie von Kant
in seiner zweiten Kritik formuliert), mit eben demselben Recht die Ablehnung
einer Weltordnung entgegenhalten konne, ,in der jedem Morder die Moglich-
keit gegeben wiirde, sein unschuldiges Opfer auch tatsdchlich aufzufinden und
ungehindert zu toten“ (318). - Allerdings bestehe ein Unterschied im Formu-
lierungsgrad der diesen Begebenheiten entsprechenden Maximen. Und an die-
ser Stelle komme das Gewissen ins Spiel, da es ,nur die Form der Maxime [ge-
bietet], welche keine perfekte Schematisierung in den konkreten Fallen kennt*
(319). Mit anderen Worten: Tommasi sieht im Gewissen eine Art Angleichungs-
mechanismus, der dabei hilft, Situationen, die Handlungen erfordern, dem Sit-
tengesetz zu unterstellen. Denn fiir diesen Vorgang gebe es keine Synthese a
priori; jede Handlung miisse in ihrer Einmaligkeit bewertet werden; und da-
rum kénne man auch nicht die Umstdnde ignorieren, die in dem von Constant
aufgegriffenen Fall bestiinden. Eingewoben in die entsprechenden Formulie-
rungen, missten die zwei gegensdtzlichen Maximen dementsprechend lauten
(319): ,Ich muss die unschuldig Verfolgten retten, auch wenn es dazu notwen-
dig ist, einen Mdrder anzuliigen®. - ,Ich muss immer das Verstecken eines
Unschuldigen eingestehen, wenn man mich danach fragt“. Tommasi favorisiert



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 481

die fiir Constants Haltung stehende Maxime, da sie, im Gegensatz zur ande-
ren, voll verallgemeinerbar sei.

Tommasis Argumentation ist verwurzelt in seiner Annahme, dass es ,Ver-
mittlungsebenen® gebe zwischen der formalen Gesetzmafigkeit des Imperativs
und dem Inhalt der eigentlichen Handlung (320). So scheine das Liigenverbot
nach Kant der Formalitdt des Sittengesetzes ndher zu stehen als das Gebot, an-
deren zu helfen. Doch diese Hierarchie konne umgekehrt werden. Wenn man
die Liige als ein ,Kommunikationsproblem zwischen zwei Subjekten“ interpre-
tiere (316), bediirfe es zwingend des Anderen, dessen Existenz man als Bedin-
gung fiir Rationalitdt iiberhaupt anzusehen habe, um auch den hypothetischen
Fall des Liigenverbots abzudecken, falls man ,alleine in der Welt ware“ (322).
So sei die Vernunft strukturell bereits als eine plurale zu denken, die Inter-
subjektivitdt voraussetze; eine Intersubjektivitit allerdings, die nichts anderes
als eine Verinnerlichung duflerer Subjekte zu sein scheine (322f.). Unter die-
sem Gesichtspunkt erweise sich das Liigenverbot als abhiangig davon, dass es
einen realen Anderen gebe, und das nicht, weil man sich ansonsten nicht
selbst beliigen konnte, sondern weil man dann iiberhaupt keine moralische Ver-
nunft besdfle (323). Und wenn das Liigenverbot und das Gebot zur Hilfe am
Anderen schliefdlich auf einer ,Vermittlungsebene® stiinden, dann sei es auch
moglich, das altruistische Primat zu rechtfertigen, die Pflicht des Gliicks ande-
rer iber die Pflicht eigener Vollkommenheit zu stellen (323f.).



ADRIAN LORETAN
Interaktion von Philosophie und Recht

Der Philosoph Jiirgen Habermas entwirft eine Geschichte der Philosophie!, die
eng mit der vom Soziologen Habermas beigesteuerten Rechtsgeschichte der
Institutionen? verzahnt ist. Aus dieser Interaktion von Philosophie und Recht
entsteht eine nachmetaphysische Wertschatzung der Metaphysik, wie ich im
Folgenden zeigen mochte.

Wissenschaftskritik

,Die Wissenschaft [Science] hat - jedenfalls aus der Sicht unserer Philosophen
und Theologen - derzeit kein Verstindnis des Seins. Sie kann lediglich berich-
ten, dass wir eine Ansammlung von Zellen sind. [...] Das Sein, die Person, die
Menschenwiirde - all das sind Konzepte, die ihren Ursprung in der religiosen
Vorstellungswelt haben. [...] Die jiidisch-christliche Tradition hilt die Unver-
letzlichkeit der Person hoch, weil jeder Mensch Abbild Gottes“3 ist.

Das sdkulare, nachmetaphysische Denken hat bei Habermas keine antitheolo-
gische Attitude. Im Gegenteil, er fordert die Theologie heraus, die nachmeta-
physische Sprache der Wissenschaft zu sprechen, um ihre normativen Anlie-
gen einzubringen. In seiner hier zu besprechenden Philosophiegeschichte steht
die Frage von Glauben und Wissen im Zentrum der beiden Bande.

Naturrechtsdenken

Habermas zeigt u.a., welchen wichtigen Beitrag katholisches Naturrechtsden-
ken fiir das sdkulare Vernunftdenken der Aufklarung geleistet hat, das den
modernen Rechtsstaat erst hervorbrachte.* Er zeigt, wie das naturrechtliche
Denken sich von Platon und Aristoteles i{iber die Stoa, Cicero, Augustinus,
Thomas von Aquins Gesetzestraktat (Summa Theologiae, Ia, llae, quaestiones
90-97) zu dessen Kritikern Duns Scotus und Wilhelm von Ockham entwickel-
te. Gregor von Rimini (gest. 1358) trennt den Gottesbegriff vom natiirlichen
Gesetz. Damit beginnt die Loslésung des Naturrechts vom gottlichen Willen.
Der subjektive Wille als Fundament des Naturrechts wird bei den spanischen
Klassikern des Naturrechts5, Francisco de Vitoria, Bartolomé de Las Casas und

1 HABERMAS, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Berlin: Suhrkamp 2019 - Bd. 1:
Die okzidentale Konstellation von Glauben und Wissen, Bd. 2: Verniinftige Freiheit. Spuren des
Diskurses tiber Glauben und Wissen.

2 7 B. Kirche, Staat, Orden, Universititen, Stidte, Ziinfte etc.

3 GARDELS, Nathan: Wir brauchen eine neue Ethik fiir die Zukunft, in: NZZ Samstag u. Juli
(2020), 32-33.

# Vgl. denselben Gedanken aus rechtswissenschaftlicher Sicht in: DOMINGO, Rafael/
WITTE, John Jr: Christianity and Global Law (= Law and Religion). New York: Routledge 2020

5 Habermas spricht noch von ,Spatscholastikern“, was begrifflich nicht der Bedeutung
entspricht, die er ihnen fiir die zukiinftige Entwicklung des sikularen Naturrechts, der Grund-
lage des modernen Vernunftrechts, beimisst.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 483

Francisco Sudrez, entwickelt. Diese Theologen-Kanonisten verteidigten die
Rechtmassigkeit und Souverdnitdt der nicht-christlichen, indianischen Staaten
des 16. und 17. Jahrhunderts. Sie legen den Grundstein fiir die Anerkennung der
gleichen Wiirde aller Menschen, ihrer Gleichheit vor dem Gesetz und der da-
raus folgenden Volkssouverdnitit. Im Abschluss des ersten Bandes restimiert
Habermas deshalb: ,Neu ist im begriffsgeschichtlichen Zusammenhang des
modernen Rechts die Akzentuierung der Stellung der autonomen Rechtsperson,
die man als ein katholisches Pendant zu der von Luther zugleich akzeptierten
Gewissensautonomie betrachten kann“ (918).

Eine Geschichte der Rechtsphilosophie kann keineswegs das Mittelalter
ausklammern, so Habermas, weil die Moderne mitten im Mittelalter beginnt.
Interessanterweise taucht die mittelalterliche Bezeichnung fiir Naturrecht -
lex naturalis - in der Zeit Gregors VII. zum ersten Mal wieder auf, und zwar in
dem neuen Sinn einer der natiirlichen Vernunft allein zugdnglichen Grund-
norm bzw. Rechtssphare. Es ist fiir Habermas bemerkenswert, dass diese Syn-
these von Naturgesetz und Vernunft in den patristischen Quellen so nicht zu
finden ist.

Verrechtlichung des Naturrechts

Peter Abaelard interpretiert den Kern des Naturrechts, nimlich die Goldene
Regel (Mt 7,12), im juristischen Sinn der Gleichbehandlung von Gleichem und
der Ungleichbehandlung von Ungleichem (Aristoteles). Dieser Grundsatz prak-
tischer Philosophie dient als Briicke vom philosophischen zum juristischen
Naturrechtsverstandnis. Somit zeigt Habermas eine Linie von der Goldenen
Regel (Bergpredigt) iiber Abaelard, Gratian, Thomas, de Vitoria und Kant auf,
die zu den vernunftrechtlichen Grundlagen des modernen Staates fiihrt. Er er-
innert die katholische Theologie nicht an ihre neuscholastische Verdrangung
der Moderne, sondern zeigt auf, welche entscheidenden rechtsphilosophi-
schen Beitrage ihre Theologen und Kanonisten fiir die Moderne geleistet ha-
ben.

Die im Mittelalter beginnende Rechtsentwicklung hangt mit dem Weltge-
richt am Ende der Tage zusammen. Denn Gerechtigkeit ist nicht nur ein leeres
Wort, sondern wird vom jiidisch-christlichen Gott garantiert. Dies erklart fiir
Habermas die ausserordentliche Wirkungsgeschichte des christlichen Natur-
rechts. Das Rechtsdenken wurde unter der Vormundschaft einer ihrerseits
hellenistisch gepragten christlichen Theologie® vollzogen. Diese institutionelle
Verflechtung zwischen Athen, Rom und Jerusalem hat zur globalen Ausbrei-
tung und weltgeschichtlichen Wirkung des Christentums beigetragen; ande-
rerseits wurde die romische Kirche in die Entwicklung der westlichen Rechts-

6 Dadurch hat sich das romisch-katholische Christentum fiir Habermas durch die Ver-
bindung mit der Metaphysik gewissermassen von innen, als dogmatisch ausgestaltete und
durchrationalisierte Lehre, vonseiten der Philosophie angreifbar gemacht.



484 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

kultur eingebunden’. Das christliche Naturrecht hat in der frithen Neuzeit der
vernunftrechtlichen Siakularisierung erst den Weg gebahnt.

Konstitutionalisierung der Kirche

Die westliche Moderne ist im Schoss des von der romisch-katholischen Kirche
mitgeschaffenen christlichen Europas herangereift. Nach der Vélkerwanderung
bildete die Kirche nicht nur kulturell, sondern fiir den Soziologen Habermas
auch institutionell das einigende Band. Im Unterschied zu Byzanz entstanden
im Westen zwei Pole: Kirche und Reich. Diese Zweipoligkeit ist entscheidend
bei der Entwicklung der Rechtswissenschaften. Die systematische Aufarbei-
tung und Rekonstruktion des kirchlichen Rechts (Gratians Decretum) korres-
pondiert mit der Wiederentdeckung des Corpus Iuris Civilis. Das kanonische
Recht ist die treibende Kraft. Die Kirche nimmt selbst Ziige eines ersten mo-
dernen Staates an und gewinnt damit Vorbildcharakter fiir die Entwicklung
profaner Verfassungen. Die neue Wissenschaft des Rechts wird mit der Con-
cordia Discordantium Canonum?® Gratians angestossen. Das neue Kirchenorga-
nisationsrecht ist fiir Habermas bereits modernes 6ffentliches Recht und inso-
weit gegeniiber dem romischen Zivilrecht eine echte Innovation.

Wie Duns Scotus betrachtet Francisco de Vitoria Kirche und Reich als pa-
rallel aufgebaute Gemeinwesen, in dem die Autoritit letztlich von der Ge-
meinschaft der Glaubigen ausgeht. Nach de Vitorias bemerkenswert moderner
Feststellung iibt der Kaiser auf der Grundlage positiven Rechts territorial be-
grenzte Herrschaftsrechte aus: Er ist kein Weltenherrscher?. Das gilt fiir den
imperialen Herrschaftsanspruch des Papstes erst recht. De Vitoria beruft sich
auf die Feststellung von Thomas, dass alle Personen - mit Ausnahme der Frau-
en und Kinder, die ihren Mannern bzw. Vitern untertan sind - von Haus aus
frei, d.h. zur Ausiibung ihres dominium bestimmt sind. Dagegen wird die UNO,
dessen Vordenker de Vitoria ist, ein UNO-Ubereinkommen zur Beseitigung
jeglicher Form von Diskriminierung der Frau und eine UNO-Kinderrechtskon-
vention erlassen.

Politische Theorie

Das Kirchenrecht wird fiir Habermas zu einem Modernisierungsfaktor in der
mittelalterlichen Gesellschaft. Die als Korporation!® verfasste Kirche wurde
nicht nur zum Vorbild fiir die Selbstorganisation der stadtischen Kommunen.
Auch die Kaufmannsgilden und Handwerkerziinfte, die Universititen und Be-
rufsgenossenschaften, alle stadtischen, vom traditionellen Muster des Lehens-

7 Vgl. LORETAN, Adrian: Der Westen wurzelt in der Westkirche: Eine kleine Rechtsge-
schichte, erschienen im Theologischen Feuilleton feinschwarz.net, online:
http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche/ (Aufruf am 22.07.2020).

8 Hier enthilt der Band 1 (S. 667) einen Fehler: ,Concordia Concordantium Canonum®.
Ohne diese Diskordanz, die im Titel wesentlich ist, wiren die Rechtswissenschaften ohne
jegliche Dialektik.

? Das ist wohl eine sehr direkte Kritik an der politischen Theologie der Apotheose von
Karl V. (vgl. Deckengemalde im El Escorial).

10 Durch die Taufe wird man Glied am Auferstehungsleib (Corpus) Christi.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 485

wesens und der Grundherrschaft abweichenden Assoziationen und Einrich-
tungen organisierten sich nach diesem Rechtsmodell der Kirche, einer allein
von ihren Mitgliedern getragenen Korporation.

Die Verrechtlichung der Herrschaft nach kirchlichem Vorbild bildet zu-
nachst einen Fremdkérper in der auf Privilegien beruhenden feudalen Ord-
nung. Fir Habermas stellt sich die Frage, wer denn in den Stddten, Ziinften
etc. an die Stelle der sakralen Autoritdt treten soll. Das Naturrecht hatte in
seiner Rolle als Legitimationsquelle bis dahin die Autoritdt religios begriindet.
Gemadss de Vitoria ist es aber seinem Anspruch nach aus Vernunft allein be-
griindbar (etsi Deus non daretur). Konsequenterweise wird es im Vernunft-
recht seine Fortsetzung finden. Die Philosophie iibernimmt von der Religion
die Rolle der Herrschaftslegitimation. Allerdings kann die politische Theorie
nicht einfach an die Stelle des christlichen Naturrechts treten, denn ihr fehle
die autorisierende Kraft der gelebten Religion, so Habermas.

Glauben und Wissen

Die Differenz zwischen Glauben und Wissen ist fiir Habermas zentral, wie die
Untertitel beider Bande zeigen. Von der Spatantike bis zur Renaissance wird
die Philosophie mehrheitlich von Theologen betrieben, wie die christliche Re-
zeption des Aristoteles zeigt. Der Vernunft bleibt die intuitive Erkenntnis Got-
tes ,von Angesicht zu Angesicht” verwehrt. Bereits die alexandrinischen Kir-
chenvater entfalten eine fiir Habermas interessante Bestimmung des Glau-
bens: Glauben heisst der Behauptung eines Sachverhalts zustimmen.!! Es ver-
andert sich der Modus des Fur-wahr-Haltens zwischen Wissen und Glauben,
wenn die Uberzeugung von der Wahrheit einer Aussage einer zusitzlichen
willentlichen Zustimmung bedarf, um eine praktische, fiir die Lebensfiihrung
der zustimmenden Person tragende Wirkung zu erlangen.!2 Dieser Glaubens-
modus ist auch iiber den Bereich religidser Uberzeugungen hinaus einleuch-
tend, sobald zwischen theoretischem und einem handlungswirksam prakti-
schen Wissen scharfer unterschieden wird. Die institutionelle Trennung des
philosophischen Wissens (Fakultat II) von der christlichen Glaubenslehre (Fa-
kultat I) gelingt in den Universitdten des 13. Jahrhunderts.13

Der Wittenberger Theologieprofessor Martin Luther entkoppelt den Glau-
ben ganz vom Wissen (sola fide). Polemisch richtete er sich gegen die Scho-
lastik und ganz allgemein gegen die Naturrechtsphilosophie und entwickelte
eine neue theologische Hermeneutik. Die mentalititsbildende Bedeutung des

11 Das Fiir-wahr-Halten eines gewussten Sachverhaltes dringt sich von der Sache selbst
auf.

12 Dahinter sieht Habermas die klassische Unterscheidung zwischen der fides quae, dem
Fir-wahr-Halten von Aussageinhalten, und der fides qua, der performativen, in Leben und
Handeln orientierenden Kraft von Glaubenswahrheiten.

13 Mit der Trennung von Glauben und Wissen als verschiedener Modi des Fiir-wahr-Hal-
tens mochte Habermas erklaren, warum die Polemik gegen den blinden Glauben aus seiner
Sicht ein einseitiges, ja verstindnisloses Bild vom christlichen Glauben entwirft. Denn zum
Glauben gehort das willentliche Moment der Zustimmung, das den Glauben nach patristi-
scher Auffassung vom Wissen unterscheidet.



486 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Protestantismus geht fiir Habermas weit iiber die Theologie hinaus und be-
trifft die Philosophie, Geistes- und Sozialwissenschaften. Hermeneutik als wis-
senschaftliche Methode der Auslegung beliebiger Texte pragt Rechtswissen-
schaften, Theologie und andere Literaturwissenschaften, sowie die neue Ge-
schichtswissenschaft. Die sprachliche Analyse von Texten 16st einen Paradig-
menwechsel aus, der politische, wirtschaftliche, kulturelle und wissenschaftli-
che Anstdsse gibt. Habermas untersucht die Motive zur linguistischen Wende
bei Herder, Schleiermacher und Humboldt. Hegel erkennt die philosophische
Bedeutung der Geschichtswissenschaft und Hermeneutik und verarbeitet die
neuen methodischen Erfahrungen der Geistes- und Sozialwissenschaften. Er
macht sich auch die vom Historismus entwickelten Konstellationen der Grund-
begriffe des Individuellen und Allgemeinen zu eigen.

Die Reformation entfachte aus dem Gewissensentscheid enorme gesell-
schaftsverindernde Glaubensenergien. Die darauf folgende staatliche Konfes-
sionalisierung der Bevolkerung (,cuius regio, eius religio®) forderte aber die Sa-
kularisierung der Staatsgewalt, die fiir die Befriedung der konfessionellen
Kriegsparteien notwendig wurde. Die funktionale Trennung von Staat und Kir-
che kann sich aber fiir Habermas erst im Rahmen des modernen Rechtsstaates
und dessen Gewaltmonopols durchsetzen.

Aufkldrung

Auf die Konfessionskriege reagierte das Vernunftrecht mit Verfassungsentwiir-
fen, die im sdkularen Naturrecht der spanischen Klassiker des christlichen Na-
turrechts wurzeln. Demokratien stellen sich gegen die katholische Kirche, die
an der Monarchie als Regierungsform festhilt. Die verniinftige Freiheit kennt
aber gemdss Habermas ihre Spuren des Diskurses iiber Glauben und Wissen,
wie der Untertitel des zweiten Bandes veranschaulicht. Die Fortsetzung des
sikularen Naturrechts der Aufkliarung erfolgt u.a. durch Grotius, Hobbes,
Spinoza, Locke, Thomasius, Leibniz, Hume, Rousseau, Wolff und Kant. Letzte-
rer begriindet das Naturrecht in der Autonomie, d.h. in der Selbstgesetzge-
bung des verniinftigen Willens. Nicht aus empirischen Gegebenheiten, so
Hume, sondern nur aus der praktischen Vernunft kénnten Normen abgeleitet
werden. Die Regeln, an denen sich richtiges Handeln orientiere, hitten allge-
meingiiltig zu sein, da der verniinftige Wille nur etwas zum Ziel haben konne,
das verallgemeinerbar sei. In Bezug auf den kategorischen Imperativ heisst es,
dass nur nach jenen Maximen gehandelt werden solle, die zugleich allgemei-
nes Gesetz sein kénnen.

Habermas’ zentrales Anliegen ist die Vergewisserung vergangener Lernpro-
zesse, die uns Heutigen im Sinne Kants zum Gebrauch der verniinftigen Frei-
heit rational ermutigen konnen. Er verfolgt das Verhdltnis von Glauben und
Wissen von Augustin bis zu Kant. Letzterer entwickelt im Anschluss an die
Natur- und Vernunftrechtstradition einen verrechtlichten Begriff der Moral
und richtet die praktische Vernunft auf moralische Fragen der universalistisch
verstandenen Gerechtigkeit aus.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 487

Verfassungsstaat

Im christlichen Diskurs iiber Glauben und Wissen erfihrt die Geltung des Sol-
lens eine besondere Auspragung.14 Fiir Habermas zeigt sich ein Spezifikum der
westlichen Entwicklung in der privilegierten Rolle des Rechts. Die Rezeption
des romischen Rechts hat im christlichen Naturrecht zum theologischen An-
schluss der profanen Rechtsentwicklung an den Dekalog und damit an den
egalitir-individualistischen Universalismus dieser gottlichen Gesetzgebung ge-
fihrt. Dadurch ist das positive Recht moralisch aufgeladen und mit der Pro-
blematik der Willensfreiheit der Rechtsperson zusammengefiihrt worden. Die-
se neue Begriindung zieht nach sich, dass Rechts- und Staatsverhdltnisse kriti-
siert und umgestaltet werden. Das neue Naturrecht bereitet den theoretischen
Boden fiir die Revolutionen in den USA und in Frankreich. Der demokratische
Rechts- und Verfassungsstaat mit der religiosen Neutralitat, die Gewaltentei-
lung, die Volkssouveranitdt und die Menschenrechte als Grundrechte sind Fol-
gen davon. Aus Gedanken werden freiheitliche Institutionen, in denen Reli-
gions- und Herrschaftskritik laut wird. Diese Religionskritik, die Habermas
nicht zuletzt mit den Namen Feuerbachs, Nietzsches, Freuds und Marx’ ver-
bindet, ist bis heute wirkmachtig. Und doch ist es fiir Glaubige oft herausfor-
dernder, auf Religionskritik reagieren zu miissen, die von innen heraus formu-
liert wird, wie z.B. von Papst Franziskus!5, der den Machtmissbrauch des zoli-
batiren Klerus thematisiert anhand des weltweiten sexuellen Missbrauchsskan-
dals'é, der dem Soziologen Habermas zu denken gibt. Rechtsstaaten bekamp-
fen Machtmissbrauch durch einklagbare Grund- bzw. Menschenrechte.

Einklagbare Grundrechte als Massstab der Gerechtigkeit

Im Medium des Rechts, das vom Begriff der christlichen Freiheit gemass Hegel
gepragt ist, vollzieht sich die folgenreiche Umstellung vom antiken Begriff der
zuteilenden Gerechtigkeit (Aristoteles) zu einer juristischen Konzeption der
Gerechtigkeit, die auf der neuen Denkfigur des ermachtigenden subjektiven
Freiheitsrechts basiert.!” Damit geben sich die politisch vereinigten Rechtsper-
sonen selbst die allgemeinen Gesetze, die eine gleiche Verteilung subjektiver
Rechte erst begriinden kénnen. Die demokratische Gesetzgebung, die den re-

14 Die Moralisierung des Heiligen fiihrt in der Achsenzeit zu einer begrifflichen Veran-
kerung der moralischen Gesetzgebung in Gott (Jerusalem) oder im Nomos (Platon). Dem-
entsprechend verklammern die religiésen und metaphysischen Weltbilder das Gute begriff-
lich mit dem Geltungsmodus der Wahrheit. Dies verleiht dem Geltungsmodus moralischer
Gebote nicht nur im Judentum eine spezifische Absolutheit.

15 http://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-
francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html (Aufruf am 22.07.2020).

16 Als am 15. Juli 2020 in der Schweizer Tagesschau von SRF die Unschuld des Di6zesan-
bischofs von Fribourg durch einen internen Bericht festgehalten wurde, meldete Kath.ch
schon den ndchsten Skandal bei der Besetzung des Pfarramtes fiir die Kathedrale.
https://www.kath.ch/newsd/neuer-schock-im-westschweizer-bistum/ (Aufruf am
27.07.2020).

17 Vgl. LORETAN, Adrian: Wahrheitsanspriiche im Kontext der Freiheitsrechte. Ziirich: Theo-
logischer Verlag 2017.



488 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

volutiondren Gedanken der Selbstgesetzgebung schon voraussetzt, ist schliess-
lich das Modell fiir Kants Autonomiebegriff. An den Gedanken des Vertrages
zwischen Rechtspersonen schliesst sich der demokratisch ausgebaute Gesell-
schaftsvertrag an.

In der Phase des Ubergangs zum nachmetaphysischen Denken haben sich
Hobbes und Hume im Bereich streng wissenschaftlicher Sitze auf psycholo-
gische und physikalische Aussagen beschrankt. Demgegeniiber hat Kants Ver-
nunftmoral den Geltungsanspruch der Normen aus der Perspektive der Betei-
ligten ernst genommen. Damit konnen nun also Frauen und Kinder ihre Rech-
te einfordern, die ihnen bei de Vitoria und in der Franzdsischen Revolution
noch selbstverstandlich in aristotelischer Naturrechtstradition abgesprochen
wurden.

Die reziproke Ubernahme der Perspektive der jeweils anderen (kurz: die
rechtliche Umsetzung der Goldenen Regel von Mt 7,12) zeigt einen morali-
schen Lernprozess der Erben des westlichen Rechtsdenkens. Er driickt sich fiir
Habermas in der Abschaffung von Sklaverei und Folter, in der religiosen To-
leranz, in der Gleichberechtigung der Geschlechter, aber auch in staatlichen
Institutionen wie dem Sozialversicherungssystem fiir Krankheit, Unfall, Ar-
beitslosigkeit und Alter aus. Um solche moralischen Fortschritte rechtfertigen
zu konnen, geniigt die Idee der Gerechtigkeit!8, die eine Gleichbehandlung ver-
schiedener Fille in den jeweils relevanten Hinsichten verlangt.

Waihrend sich Sklaven immer schon als Menschen verstanden, miissen die
Herren erst noch lernen, dem Anderen die gleichen Personenrechte einzurdu-
men. Die Aufhebung einer asymmetrischen Beziehung verdndert die soziale Si-
tuation fiir beide Seiten. Institutionell werden dafiir die einklagbaren Grund-
rechte eingefiihrt, die garantieren, dass niemand wegen der Lebensform, der
religidsen Uberzeugung, der politischen Auffassung, der Herkunft, der Haut-
farbe oder der Behinderung etc. diskriminiert wird.

Theologische Motivation fiir das nachmetaphysische Denken

Der christlich-jiidische Universalismus der Grund- und Menschenrechte der
spanischen Klassiker des Naturrechts diente als Schrittmacher fiir die demo-
kratische Erweiterung des politisch-kulturellen Selbstverstiandnisses. Die neu
fehlende Motivation fiir das Sollen durch eine Metaphysik oder Religion
scheint fiir Habermas problematisch. In der hier dargestellten Genealogie der
Vernunftmoral und des Vernunftrechts entdeckt er einen Uberschuss des un-
bedingten Sollens und der absoluten Pflicht, die im christlichen Naturrecht
wurzelt. Nachdem sich dann das Wissen vom Glauben getrennt hatte, konnte
die praktische Vernunft einerseits den Universalismus der jlidisch-christlichen
Gebote noch iiber die Grenze der jeweiligen Glaubensgemeinschaft hinaus ra-
dikalisieren, andererseits aber die Bindungskraft des Wortes Gottes nur durch
die schwache Motivationskraft guter Griinde ersetzen. Fiir das nachmetaphy-
sische Denken entfillt mit der Autoritit Gottes jene Bindungskraft absoluter
Verpflichtung.

18 Dabei ist diese moralische Idee der Gerechtigkeit so abstrakt wie die semantische Idee
der Wahrheit.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 489

Deshalb wollte Kant mit dem Vernunftglauben dem an moralischer Uber-
forderung Verzagenden und auf Gliickseligkeit Hoffenden ein verniinftig be-
griindetes Aquivalent fiir den erschiitterten Glauben an die rettende Gerech-
tigkeit Gottes anbieten. Die sdkulare Vernunft, die Rechtssubjekte als autono-
me Vernunftwesen in einer pluralistischen Gesellschaft versteht, ist fiir Haber-
mas eine Zumutung geblieben. Aber der Mensch als autonomes Vernunftwe-
sen kénne Mut schopfen aus den moralisch und rechtlichen Lernprozessen
seiner Geschichte der Philosophie, so Habermas.

Er zitiert zum Schluss seinen Lehrer Adorno: ,Nichts an theologischem Ge-
halt wird unverwandelt fortbestehen; ein jeglicher wird der Probe sich stellen
missen, ins Siakulare, Profane einzuwandern” (806). Am Leitfaden dieses Sat-
zes habe er versucht, den Prozess der Einwanderung theologischer Gehalte ins
nachmetaphysische Denken darzustellen. Denn Adorno wusste, dass die Mo-
derne entgleist, wenn die weltentwerfende Spontanitdt der Vernunft zu einer
Transzendenz von innen versiegt. Die sdkulare Moderne des religios neutralen
Verfassungsstaates hat sich in den Religionskriegen aus guten Griinden vom
Transzendenten abgewandt. Aber die sikulare Vernunft wiirde selber verkiim-
mern, wenn jeder Gedanke, der das in der Welt Seiende im Ganzen transzen-
diert, verschwinden wiirde. Fiir Habermas kommt es daher zu einer Berithrung
des nachmetaphysischen Denkens mit dem religiosen Bewusstsein, solange
sich dieses in der liturgischen Praxis einer Gemeinde von Gldubigen verkor-
pert und damit als eine gegenwdrtige Gestalt des Geistes (Hegel) behauptet.
Solange sich die religiose Erfahrung noch auf die liturgische Praxis der Verge-
genwdrtigung einer starken Transzendenz stiitzen kann, bleibt sie fiir Haber-
mas ein Pfahl im Fleisch der nachmetaphysischen Moderne des Verfassungs-
staates (807). Oder bildlich gesprochen: Solange die christlichen Glocken noch
lduten im sdkularen Rechtsstaat, besteht Hoffnung, Grundbegriffe des sdakula-
ren Rechtsstaates - wie Gewissen, Rechtsperson, Menschenrechte, reziproke
Anerkennung des Anderen - noch verstehen und motiviert in die Praxis um-
setzen zu konnen. Habermas hat damit eine sikulare, nachmetaphysische Be-
grindung fiir die Bedeutung der christlichen-jiidischen Denk- und Rechtstra-
dition erbracht, die zum Denken anregt und die Kirchen in Pflicht nimmt.






REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

THOMAS VON AQUIN: Uber das letzte Ziel des menschlichen Lebens / De ultimo
fine humanae vitae. Text lateinisch und deutsch herausgegeben, iibersetzt und
kommentiert von Winfried Czapiewski. Oberhausen: Verlag Karl Maria Laufen
2019, 280 Seiten. ISBN 978-3-87468-377-7.

Dass es, bedingt durch das Schicksal der deutschen Thomasausgabe, bis heute
keine vollstindige und zuverldssige Gesamtiibersetzung der Summa theologiae
fir den deutschsprachigen Raum gibt - anders als etwa in der englischspra-
chigen oder frankophonen Welt - ist immer wieder, zumal in Zeiten zuriick-
gehender Kenntnis der alten Sprachen, schmerzlich. Man darf jedoch mit
Freude feststellen, dass durch ambitionierte Reihen und Ubersetzungsprojekte
- wie ,Herders philosophische Bibliothek des Mittelalters“ und die bei Meiner
im Entstehen begriffene Gesamtiibersetzung der Quaestiones disputatae (die
schon wieder ein eigenes Schicksal hat, denn sie war urspriinglich nicht als
reine Ubersetzung, sondern ebenfalls zweisprachig geplant) - viele wichtige
Thomastexte in brauchbaren bis vorziiglichen Editionen nun auch fiir ein auf
Ubersetzung angewiesenes Publikum vorliegen. Und auch im Blick auf das
Hauptwerk der Summa theologiae wurden Liicken geschlossen. Dabei gehorte
das Fehlen der Eroffnung der secunda pars zu den besonders bedauerlichen.
Denn fiir den gesamten zweiten Teil der Summa, fiir die ,Moraltheologie“ des
Thomas also, hat dieser fiinf Quaestionen umfassende Traktat tiber das letzte
Ziel und das Gliick des Menschen, schlechterdings grundlegende Bedeutung,
ja, der dem Traktat vorangestellte Prolog zur secunda pars ist wohl einer der
Schliisseltexte, um Einsicht in die Gesamtarchitektur der Summa zu gewinnen:
Thomas erweist sich dort als Denker des Zueinanders von gottlicher und
menschlicher Freiheit.

2012 hat Johannes Brachtendorf mit einer eingeleiteten und kommentier-
ten, zweisprachigen Ausgabe in der ,Philosophischen Bibliothek® bei Meiner
diese Liicke geschlossen. 2019 ist nun eine weitere zweisprachige Ausgabe die-
ses Textes, die hier angezeigt wird, hinzugekommen. Sie hat den Charakter ei-
ner reinen Leseausgabe. Insofern ist der begleitende Apparat auf jenes Mini-
mum beschrankt, das dem sachlich interessierten Lesenden den Zugang zu ei-
nem mittelalterlichen Text ermdglicht. Man wird festhalten miissen, dass die
einleitenden ,Hinweise fiir den Leser” erkennbar von einem echten didakti-
schen Eros getragen sind, auch in knappster Form das Wichtigste enthalten,
aber andererseits — wohl aus der Scheu Lesende durch einen aufgebldhten Ap-
parat vom Text abzuhalten - vielleicht doch zu knapp ausfallen. Czapiewski
denkt ja ausdriicklich auch an Lesende ohne fachliche Vorbildung. Miisste
man da der Fremdheit eines mittelalterlichen Textes nicht stirker Rechnung
tragen, um die Chance fruchtbarer Lektiire zu erh6hen? Wertvoll indes ist die
durchlaufende analytische Gliederung, die dem Text beigegeben wird, ebenso
wie erklirende Anmerkungen und Quellenangaben. Im Anhang finden sich Er-
lauterungen zu Begriffen und zu Namen. Insgesamt entsteht so eine knappe
Kommentierung, die durchaus ergianzend zu Brachtendorf hinzutreten kann -



492 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wie es sich auch durchaus lohnt, die Ubersetzungen nebeneinander zu lesen.
Bedauerlich ist das Fehlen jeglicher Literaturangaben, die interessierten Le-
senden die Weiterarbeit erleichtert hdtten. Nicht einmal auf Brachtendorf wird
verwiesen. Das ist ein echter Mangel.

Czapiewski hat neben dieser Thomasausgabe in dhnlicher Weise auch Tex-
te Platons ediert. Sehr sympathisch ist dabei die aufscheinende Grundhaltung,
Lesende nicht nur mit einem historisch interessanten Text, sondern mit seiner
Sache in Berithrung kommen zu lassen. Sie ist sicher auch inspiriert durch
seinen Lehrer Josef Pieper (wie in manch anderer Formulierung auch die Her-
kunft aus der Innsbrucker Schule einer transzendentalen Thomasinterpreta-
tion, der Czapiewski ebenfalls verbunden ist, durchscheint). Vielleicht braucht
es dennoch ein wenig mehr an historischer Vermittlung (s.0.), um dieses Ziel,
den Kontakt mit der Sache des Textes, zu erreichen. Grundsatzlich jedoch
kann man nur lebhaft zustimmen: ,Da die Frage, die Thomas in diesem Text
erdrtert, ausnahmslos alle Menschen angeht und deshalb auch implizit von je-
dem gestellt und beantwortet wird, hat jeder Mensch prinzipiell den Zugang
zu dieser Frage.“ (XVI)

MARTIN BRUSKE

SCHABEL, Chris: Pierre Ceffons et le déterminisme radical au temps de la peste
noir. Paris: Vrin 2019, 241 Seiten. ISBN 978-2-7116-2921-3.

Wer nicht selber zu dem Club der philosophischen Mediavistik gehért, macht
sich kaum eine Vorstellung davon, in welchem Ausmaf} sich durch den Ge-
lehrtenfleif die Quellengrundlage dieses Fachs seit etwa sechzig Jahren erwei-
tert hat. Der Textappetit ist ungestillt. Auf seinem Gebiet, der Pariser Theolo-
gie des 14. Jahrhunderts, hat Chris Schabel in dem letzten Vierteljahrhundert
fast im Alleingang eine Revolution der Nomenklatur bewirkt. Der Spezialist
fiir die Hypothesenbildung zu Gottes Vorherwissen und Pridestination ver-
diente sich als junger Gelehrter seine Sporen mit der kritischen Edition der
einschldgigen Distinktionen in Peter Aureolis Kommentar zum I. Sentenzen-
buch. Inzwischen sind daraus etwa dreiffig, meist mit Textedition verbundene,
Studien allein zur Kommentierungsgeschichte der Distinktionen 35-36 und 38-
40 geworden. Wenigstens bei diesem Thema, iiber dessen Schliisselbedeutung
fiir die Geschichte der Scholastik und dariiber hinaus fiir das Christentum des
lateinischen Westens kein Streit sein kann, will Schabel nicht mehr im Nebel
stochern miissen. Vorurteile iiber den vermeintlichen Rang einzelner Autoren
zerflattern vor der Tatsache, daf die Scholastik immer eine kollektive Anstren-
gung, also: Diskurs, gewesen ist. Wo nicht nur bekannte Texte weiter verbes-
sert, sondern neue Texte erschlossen werden, besteht das historisch-kritische
Abenteuer darin, daf derjenige, der sich an die Textkonstitution wagt und
kaum etwas hat, woran er sich halten kann, zusehen muf}, daff er in diesen
Diskurs eindringt. Bei jedem Schritt, den er tut, hat er mit einer Masse auch
sonst noch unveroffentlichten Materials zu rechnen. Das ist Gelehrsamkeit
hochsten Ranges, welche scholastisches Spezialistentum mit einem an Sherlock
Holmes geschulten Scharfsinn verbindet. Mit der Ordnung der Archive hat



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 493

Schabel sich einer Herkulesaufgabe unterzogen, zundchst im Interesse seiner
Spezialitat, doch wieviel fallt dabei nicht auch sonst ab. Aus der trockensten
Materie, jiingst z.B. der Frage, in welchem Zeitraum in Paris und Oxford die
theologische Hauptvorlesung eigentlich zu bewaltigen war, in einem Jahr oder
in zwei Jahren,! sprithen bei ihm Funken.

In dem vorliegenden Buch geht es ein wenig entspannter zu. Entstanden ist
es aus den Conférences Pierre Abélard an der Sorbonne 2016. Es gibt eine Art
Zwischenbilanz der durch diese Forschungen veranderten Lage, doch auch
nicht, indem sich etwa zuriickgelehnt und Ergebnisse vorschnell verallgemei-
nert wiirden, sondern protreptisch, indem gleich ein nachstes Ziel ins Auge
gefafdt wird, eine bis jetzt kaum bekannte intellektuelle Grofle. Trotzdem ist
es, beweist das hiibsche Taschenbuchformat, in unserem Nachbarland immer
noch maoglich, dafiir auch breitere Kreise zu interessieren.

Das Buch hat fiinf Kapitel.

Das erste (,Un penseur radical“) fiithrt uns in die Clubatmosphare der philoso-
phischen Medidvistik ein. Eingeweihte kennen den Zisterzienser Pierre Ceffons
(1310~ nach 1360) durch die 1927 von Michalski und seitdem von Trapp, Mur-
doch und Genest gegebenen Hinweise. Ein Clubmitglied unserer Tage vervoll-
stindigt die Skizze. Den Hintergrund bildet eine nach wie vor fiir uns von tie-
fen Schatten durchfurchte intellektuelle Szene. Dominikaner, Franziskaner,
Augustiner - das waren im Paris des 14. Jahrhunderts die groffen Schulorden.
Scholastische Freischarler machten diesen Ordensschulen zunehmend Kon-
kurrenz. Schabel wirbt dafiir, das durch die Vielzahl zeitgeschichtlicher Bezii-
ge fiir den Historiker besonders reizvolle (Euvre eines von ihnen integral zu
edieren. Was von Ceffons bis jetzt ediert vorliegt, ist iiberwiegend Kirchenpo-
litisches. Es wartet aber ein ganzer Sentenzenkommentar von 1348/49, wo-
moglich noch umfangreicher? als der 1988 von Eckermann in Vechta meister-
haft edierte des Augustiners Hugolin von Orvieto, Ceffons’ Pariser Sozius. Aufler
von den beiden besitzen wir aus den 1340er Jahren nur noch von Gregor von
Rimini, Alphonsus Vargas Toletanus, Jean de Mirecourt und Paul von Perugia
schriftliche Zeugnisse {iber den Tanz auf dieser Spitze der okzidentalen Bil-
dungspyramide. Das Distinktionenschema ist aufgegeben, es handelt sich
um einen Haufen Quadstionen, knapp hundert. Verfasser gibt das Inhaltsver-
zeichnis. Zu dem Material zu I Sent. dist. 35-48 bereitet er zusammen mit
Hubert Alisade und Hans Kraml eine Edition vor. Die Quéstionenform, eine
auf Einstrahlungen von Mitdiskutanten geradezu angelegte Textgattung, hatte
zu der Zeit langst nicht mehr die aus Thomas von Aquin geldufige schone
Ebenmafigkeit. Hier ist sie in sich verschachtelt. Dem Quastionenkonvolut
fehlt in diesem Fall iiberdies die Endredaktion. Man muf8 daher immer darauf
gefafdt sein, daf} das Aporetische das Dogmatische doch iiberwuchert. Nach

1 SCHABEL, Ch.: Ockham, the Principia of Holcot and Wodeham, and the Myth of the Two-
Year Sentences Lecture at Oxford, in: Recherches de Théologie et Philosophie médiévales 87
(2020), 59-102.

2 SCHABEL, Ch.: Lucifer princeps tenebrarum... The Epistola Luciferi and other correspon-
dence of the Cistercian Pierre Ceffons (fl. 1348-1353), in: Vivarium 56 (2018), 140f.



494 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

solchen vielleicht abschreckenden Hinweisen zu einer noch mehr als tiblich
verworrenen Uberlieferungslage gibt das dritte Kapitel allerdings auch ermuti-
gende zu den Aufschliissen, welche, nicht nur fiir die Ceffons-Philologie, ein
Studium der sog. Principia bereithalt.

Das zweite Kapitel (,Dieu peut-il défaire le passé?”) entdramatisiert die Ver-
unsicherung, welche von der Allmachtstheologie des 14. Jahrhunderts ausge-
gangen sein soll: Nicht einmal von den Tatsachen der Vergangenheit hitte
deren Unabanderlichkeit noch festgestanden. Verfasser zeigt, dafd und warum
die Kontingenz der Vergangenheit ein Scheinproblem ist. Wenn Ceffons die
These bestreitet, dafd das Vergangene auch nicht hitte gewesen sein kénnen,
dann hdtte ihm kein Scholastiker widersprochen, auch nicht die iiblichen Ver-
dachtigen. Von Vergangenem, bekraftigt ein Thomaskommentator spéter,3 ist
die Rede ja ,in der Regel unter der Voraussetzung, daf$ es vergangen ist®.

Das dritte Kapitel (,Y a-t-il de la contingence dans l'univers?“) prasentiert
auf dem Hintergrund der Theologie des 13. und frithen 14. Jahrhunderts Ceffons
als einen Gegner des Indeterminismus. Nicht nur aus dem Bereich der Natur-
vorgange ist bei ihm die Kontingenz gestrichen; bei ihm findet sich ein frither
Beleg fiir das Uhrwerksmodell vom Funktionieren der Welt. Auch die Freiheit
der Indifferenz wird verworfen. Das hdf3liche Wort ,Notwendigkeit‘ findet sich
umgewertet: ,dulcis et amicabilis necessitas“. Die Astrologie wird rehabilitiert.
Mit den Pariser Lehrverurteilungen von 1277 wird deswegen offen gehadert.
Sein Antiprobabilismus erleichtert es Ceffons auch nicht, die Rollentrennung
zwischen Philosoph und Theologe, hinter der er sich versteckt, konsequent
durchzuhalten.

Das vierte Kapitel (,Le futur connu est-il vraiment contingent?“) behandelt
die Grof3kontroverse um die von Aristoteles und Cicero bekanntlich verneinte
Frage, ob unter der Voraussetzung, daf} Sitze iiber das kontingent Zukiinftige
einen festen Wahrheitswert haben, in der Welt Kontingenz tiberhaupt denk-
bar ist, und ob Gottes Vorherwissen sich daher mit Kontingenz und Freiheit
vertragt. Schabel vermif3t bei Ceffons in dieser Frage die Klarheit. Ceffons neigt
zu einer verneinenden Antwort, stellt sich aber trotzdem auf die Seite von
Gregor von Rimini, der das bejaht. Verfasser hatte ihn lieber, mit Peter Aureoli,
den festen Wahrheitswert bestreiten sehen. Aureolis unorthodoxe Theorie
tiber Gottes Vorherwissen sich zueigenzumachen, sei er indessen ,unfdhig“ (in-
capable) gewesen.

Das fiinfte Kapitel (,Les pécheurs sont-ils la cause contingente de leur dam-
nation?“) behandelt dogmengeschichtlich die Pradestination. Thomas Wylton
und Thomas von Straflburg werden als die Pelagianer identifiziert, gegen die
sich ab 1340 ein Sturm der Entriistung erhoben hat. Bradwardine in Oxford,
Gregor von Rimini in Paris fithren die Reaktion des strengen Augustinismus
an. Ceffons ist ein zundchst vorsichtiger, spater mutigerer Vertreter dieser an-
tipelagianischen Fraktion, die der Betdtigung des freien Willens keinerlei Ein-

3 .. cum de praeterito sermo est, communiter solet subintelligi hypothesis praeteritio-
nis, cum qua quidem non est potentia ad praeteritum.“ GREGORIO DE VALENCIA S].: Commen-
taria theologica t. 1. Lyon 1609, 167.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 495

fluf} auf den Pradestinationsratschlufd gestattet. Nicht ohne Grund reklamiert
Verfasser Ceffons fiir Heiko Obermans These iiber das Spatmittelalter: Fore-
runners of the Reformation.

Von der ,Radikalitdt” seines Helden macht sich Schabel nicht iibertriebene
Vorstellungen. Heldenverehrung ist gar nicht seine Sache. ,Le contexte est
tout!“ Ceffons’ wird sich von ihm mehr als einer Sonde bedient. Wie jedes Ka-
pitel ihn jedesmal in einen bestimmten gréfleren Zusammenhang einordnet,
wird kaum verhehlt, dafd das Interesse an ihm bisweilen hinter dem an dem
jeweiligen grofderen Zusammenhang zuriicktritt. Er interessiert weniger als sys-
tematischer Kopf denn als intellektueller Vermittler, als Skeptiker, der dialek-
tisch in verschiedene Rollen zu schliipfen verstanden und zwischen den Posi-
tionen laviert hat, alles in allem, meint der Verfasser, eine Pierre d’Ailly, dem
eine Generation Jiingeren, verwandte Erscheinung. Zu Ceffons Zeit war das Pa-
riser Klima ja nicht ungefdhrlich, nicht nur wegen des Schwarzen Todes. Was
Ceffons zum Gegenstand dieser Monographie iiber ihn macht, ist nicht die
Absicht, jemandem ein Denkmal zu setzen, sondern die Leistung, iber jeman-
den nichts zu sagen, buchstédblich nichts, was nicht durch lateinischen Text in
den Fuflnoten auch dokumentiert wiirde. Das scheidet dieses Buch von der,
von Wolfgang Hiibener seinerzeit grimmig sogenannten, Transzendentalbelle-
tristik.

Das Pradikat ,radikal“ bezieht sich mehr auf ,Determinismus”. Verfasser
hadlt es, mit John Marenbon, fiir ein Zeichen der Bequemlichkeit, wenn nicht
gar, mit Pomponazzi, fiir Augenwischerei, die Hypothesenbildung zu Gottes
Vorherwissen in Anselms Unterscheidung zwischen der bésen necessitas ante-
cedens und der guten necessitas consequens zu fundieren. So gesehen wiirde es
sich bei der Notwendigkeit, mit der Aussagen iiber kontingent Zukiinftiges
wahr sind, einfach um dieselbe ,Notwendigkeit’ handeln, mit welcher die an
sich kontingente Feststellung ,Die Sonne scheint” wahr ist, solange ich fest-
stelle, daR die Sonne scheint. Das war die Losung des Thomas von Aquin und
mehrheitlich wohl auch der Scholastik des 14. Jahrhunderts. Verfasser insis-
tiert darauf, daff ab 1340 unter Bezug auf Augustin die Notwendigkeit auch we-
niger harmlos verstanden worden ist: orientiert an dem Typ Notwendigkeit,
welchen man sonst fiir die asymmetrische Konstruktion der Vergangenheit re-
serviert hatte.

Das Buch hat einen polemischen Akzent: ,L’étude de Pierre Ceffons me
donne l'occasion de presenter une image differente du XIV¢siécle, une époque
caractérisée, souvent par ses ennemis, comme celle de la ,contingence radi-
cale’.” Im deutschen Sprachbereich hat bekanntlich Hans Blumenberg durch
seine Thesen zum ,nominalistischen Willkiirgott' die Kontingenzexzesse des
Spatmittelalters dazu benutzt, um dagegenan eine neuzeitlich humane Selbst-
behauptung zu pointieren. ,Souvent“, doch eben keineswegs ausschlieflich
von solchen Leuten, welche mit dem 14. Jahrhundert ihre Probleme haben. It
Could Have Been Otherwise: Auch an diesen griffigen Titel einer 2004 erschie-
nenen Lingsschnittstudie {iber die Oxforder Dominikanertheologie von 1300
bis 1350 denkt Verfasser, wenn er in der Literatur ein schiefes Bild vom 14.
Jahrhundert entstehen sieht. Er driickt sich nicht so aus, aber aus seiner Sicht



496 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ist damals die Theologie durchaus nicht munter auf die Scientia Media zuge-
steuert. Gegen ein ,jesuitisch’ eingefdrbtes 14. Jahrhundert macht ,Determinis-
mus“ solche Tendenzen stark, welche sich in den Gnadenstreitigkeiten des
16./17. Jahrhunderts in den mit der Scientia Media konkurrierenden Systemen
stabilisieren werden, in der physischen Pradetermination bzw. dem Jansenis-
mus. Offenkundig gehort Ceffons in dieses Lager.

Was er unter ,Determinismus” genau versteht, sagt Verfasser nicht. Zumin-
dest hilt er diesen Ausdruck nicht fiir zu vieldeutig, als daf mit ihm analy-
tisch etwas anzufangen ware. Hier hitten die Scientia Media-Theologen den
Finger gehoben. Fiir ihre Begriffe war es moglich, dafl etwas ,logisch® determi-
niert ist, ohne daf es deswegen ,kausal‘ determiniert ist. In der Scientia Media
ist ,alles determiniert“,* aber nur logisch, oder, wie wir heute sagen: alles ist
,wahrheitsdefinit’. Von ein und demselben zu behaupten, es sei sowohl deter-
miniert als auch indeterminiert, war daher ausdriicklich kein Widerspruch:
»2Implicat, eundem actum esse futurum ,determinate’ in se et ,indeterminate’,
hoc est, sine determinatione, in causa: nego.“> Verfasser, der ,Determinismus’
nicht dquivok findet, hilt es dagegen mit den Widersachern der Scientia Me-
dia. Denen ist die Vorstellung immer absurd erschienen, das kontingent Zu-
kiinftige konnte unter Umgehung des kausalen Aspekts ,determiniert und so,
kausal indeterminiert, ein Wissensgegenstand sein.

Auch einer der groflen Historiker des 21. Jahrhunderts ist theologisch also
Parteimann.

SVEN K. KNEBEL

DREWERMANN, Eugen: «Richtet nicht!» Strafrecht und Christentum, Band 1:
Vergangene Gegenwart. Ostfildern: Patmos Verlag 2020, 601 Seiten. ISBN 978-
3-8436-1214-2.

Eugen Drewermann steht fiir ein modernes selbstkritisches Christentum. Sei-
ne Werke sind durch ihre Fiille an Informationen und Anregungen markant
genug. Wie kein anderer vertritt der Verfasser ein Christentum, das von Angst
befreit. Damit wendet er sich mit besonderer Schirfe gegen die Rechtfertigung
von Macht, Drohung und Strafe, insbesondere die moralisch und religids ver-
brimten Rechtfertigungen offener oder verborgener Grausamkeit. Er strebt
mehr als nur eine Kritik oder Korrektur des bestehenden Strafrechts an; ihm
schwebt eine Ersetzung von Strafe durch Mitleid und engagierte Hilfe vor. Er
verteidigt diese Vision der Ersetzung durch Strafe mit einer Kritik der Entste-
hung von Staaten aus Gewalt. Um diese These des gewaltsamen und ungerech-
ten Ursprungs von Staaten zu belegen, schreibt er sein neustes Werk iiber
Strafrecht und Christentum, das auf zwei Bande angelegt ist. Der erste Band ist

4 .. hoc sensu omnia esse determinata ad unum in illa scientia.“ F. SUAREZ S]. (1 1617):
Un tratado inédito sobre la Ciencia Media (1585/86) § 72, ed. S. Gonzalez Rivas, Miscelanea
Comillas 9 (1948) 59-132, hier 130.

5 VALENTIN HERICE S]. (1 1626): Quatuor tractatus in Primam partem S. Thomae 7, 88,
Pamplona 1623, 172b.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 497

der evolutiondren, urgeschichtlichen und kulturgeschichtlichen Entfaltung ge-
widmet, die in ihrer Fiille als Beleg fiir die These verstanden wird, dass Strafe
der Machterhaltung und Machterweiterung dient und nicht verniinftig oder
durch den christlichen Glauben legitimiert werden kann. In der Berufung der
Legitimation staatlichen Strafens auf die Bibel liegt nach Drewermann eine
ganz besonders empdrende Pervertierung des Bildes, das Drewermann von
Jesus hat. Dies lasst sich auch durch die mittelalterliche Inquisition illustrie-
ren. Als Liebhaber Dostojewskis erinnert er gerne an dessen Legende vom
Grossinquisitor. Im Blick auf die Inquisition scheint sich der Untertitel des Wer-
kes ,Vergangene Gegenwart” besonders zu bestdtigen; eine Wiederherstellung
der Inquisition durch die katholische Kirche ist kaum zu befiirchten.
Drewermanns Plddoyer einer Ersetzung der Strafe durch etwas Bessere
wird zur These, die er mit einer quasi-anarchistischen Rhetorik gegen staatli-
che Gewalt kombiniert. Weil staatliche Macht aus Gewalt entsteht, werden ihr
immer Reste von Ungerechtigkeit anhaften. Diese lassen sich durch die Ord-
nung stiftende Funktion von Staaten nur beschonigen, nicht verniinftig recht-
fertigen. Dieser Abolitionismus (Abschaffung der Strafe) verhalt sich analog zu
Drewermanns Vorschlag einer Ersetzung des Begriffs der ,Siinde‘; dieser Be-
griff wurde wie die von der Aufklarungstheologie attackierten Bilder von Teu-
fel und Holle tiberstrapaziert und missbraucht. Statt im Kontext der Busse, der
Beziehung des Einzelnen zu Gott, zu reinigen, wird das Wort ,Siinde‘ zur Dro-
hung gegen Dritte (insbesondere Abhdngige und Schwichere) iiberstrapaziert
und missbraucht. Der Siindenbegriff funktioniert nach dem Syndrom des ,Kle-
rikers“: der Priester verletzt, um zu heilen; er redet anderen ein Siindenbewusst-
sein ein, um sie dann zu retten. Statt Busse zu tun, halt er Busspredigten.
,Wenn wir von Siinde héren, haben wir Assoziationen nach Massgabe unserer
Beichtmoral im Kopf. Da ist hier und da ein Gebot iibertreten worden, und das
regulieren wir. Was Jesus vor Augen hat, sind jedoch nicht diese Banalititen
der biirgerlichen Versagenszustinde, worum es ihm geht, ist ein Leben, das
sich verloren hat, und so sollten wir vielleicht, um den Ernst der Auseinander-
setzung Jesu wiederzugewinnen, von Siinde einmal ein paar hundert Jahre
lang gar nicht mehr reden, wohl aber von Ausweglosigkeit, Hilflosigkeit, Ver-
zweiflung und Scheitern. Wenn wir einen Menschen vor uns haben, der nicht
mehr ein noch aus weiss, dann sehen wir, was Jesus sah“ (DREWERMANN, Eu-
gen: Wenn der Himmel die Erde beriihrt, 23). ,Das Wort ,Stinde’ ist derart ver-
staubt, verfeierlicht und mystifiziert, dass so recht niemand mehr etwas damit
anfangen kann. Wiirden wir statt ,Er vergab die Siinden‘ sagen: ,Er kdampfte
gegen jede Art von Aussenlenkung, Unterdriickung, Angstabhangigkeit und ver-
innerlichter Gewalt’, dann wiirden wir die Dinge beim Namen nennen* (DRE-
WERMANN, Eugen: Das Johannesevangelium, 1, 123). - Diese Zitate belegen eine
Tendenz der Ersetzung des (alten) Christentums durch christlich motivierte
Therapie. Vom alten Siindenbegriff bleibt nichts iibrig, ja selbst der Begriff des
Schuldvorwurfs wird stark relativiert. Man kdnnte von einer ,umgekehrten
Klassenjustiz“ sprechen: Der Schuldvorwurf gegen die Machtigen wird pronon-
ciert, der Schuldvorwurf gegen die Schwachen wird jedoch eliminiert. Dariiber
hinaus sollten auch die Machtigen ,geheilt” statt gestraft werden. Die Aboli-



498 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tionisten folgen dem viel diskutierten Paradigma ,Therapie statt Strafe“. Auf
die neuere Fachliteratur zu diesem hochst Kontroversen Thema ldsst sich Dre-
wermann nicht ein.

Eindeutige biblische Belege fiir den Abolitionismus gibt es nicht. Das
Jingste Gericht ist ein Gericht, und kein Gericht ohne Strafandrohungen! Ge-
rade in diesem Punkt zeigt sich die Schwierigkeit, aus der Gesamtheit bibli-
scher Texte eine dualistische Konstruktion von Jesus als dem Befreier vom mo-
saischen Gesetz abzuleiten. Begriffe und Bilder von Gerechtigkeit und der Strafe
bleiben verkniipft, ja selbst der Begriff der Gnade und der Vers6hnung kann
nur dort ansetzen, wo ein gottliches Urteil iiber die Strafbarkeit von Unge-
rechtigkeit bereits gefillt ist. Verziehen kann nur jenen werden, von denen ge-
wiss ist, dass sie schuldig wurden und die nach dem Gesetz Strafe verdienten.
Das endzeitliche Gericht besteht nicht in einer Abschaffung der Strafe und
ihrer Ersetzung durch Therapie! Die im Buchtitel zitierte Stelle ,Richtet nicht”
impliziert kein kategorisches Beurteilungsverbot, sondern verweist auf die Gol-
dene Regel in ihrer Selbstanwendung: Du wirst nach dem gleichen Massstab be-
urteilt, nach dem Du andere beurteilst. So betrachtet ist bereits der Buchtitel
radikal irrefithrend.

Um die Komplexitit der Strafproblematik zu iiberspielen, zitiert Drewer-
mann z.B. selektiv aus dem Kontext von Mt 25,31-46, um die von ihm aktua-
lisierte Botschaft ,gegen die staatliche Pragmatik und Programmatik (101),
Migranten von Europa fern zu halten, abzuleiten. Dass dieselbe Stelle eine
Einteilung der Menschen in Schafe und Bécke vornimmt und die Bocke zu
seiner Linken verflucht werden, wird an dieser Stelle nicht erwédhnt. ,[...] Geht
weg von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das bereitet ist dem Teufel
und seinen Engeln!“ (Mt 25,41, nach der Ubersetzung der Lutherbibel von
1999). Drewermann kennt das hinter den Worten und sogar gegen den Wort-
laut Gemeinte besser als sonst jemand, doch er hilt es in diesem Zusammen-
hang zuriick. Das ist nur einer der Auswiichse einer iiberidentifizierenden Lek-
tiire, welche den Texten ihre Schirfe und Ritselhaftigkeit nimmt, um diese
durch eine simplifizierte Botschaft zu ersetzen. Es erinnert zu sehr an eine
kirchliche und erbauliche Zensur der sog. Fluchpsalmen.

Als Beitrag zu einer geduldigen Erérterung des Strafthemas kann der vor-
liegende Band nicht dienen. Er gehort eher zum literarischen Genre der Le-
benshilfe aus dem Munde eines modernen Propheten. Trotz der epischen Brei-
te vieler Werke Drewermanns verstehen sich seine Biicher als Beitrag zur Selbst-
hilfe fiir meditative Leserinnen und Leser. Daraus ldsst sich ihr publizistischer
Erfolg erkldren. So wird der zweite Band von Christentum und Strafrecht mit
dem Titel angekiindigt: ,Gegenwartige Vergangenheit“. Es geht Drewermann
nicht bloss um theoretische oder historische Darstellung, sondern um , Hei-
lung“ im Hier und Jetzt.

Bei aller Bewunderung fiir Drewermanns Stil drangen sich Vorbehalte auf.
Im Eifer seines Anliegens neigt der Autor zu Wiederholungen, und diese wer-
den durch die Proliferation seiner Werke noch auffilliger. Der Vorwurf der ex-
zessiven Redundanz ist nicht von der Hand zu weisen. Diesem Effekt unno-
tiger Breite wirken einige kiirzere Werke und Zusammenstellungen von Dre-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 499

wermann-Texten entgegen, welche das Ziel von Lebenshilfe und humaner
Aufklarung direkt erreichen, nicht auf dem Umweg von ausufernden Werken.
Dabei kommt die Textgattung der Florilegien Drewermanns Gabe zu eleganten
und pointierten Formulierungen zu Gute. Auch dort, wo man seinen Vereinfa-
chungen und Aktualisierungen nicht folgen mag, muss man seine iiberlegene
Kraft der Formulierung, seine aussergewohnliche Intelligenz und seine morali-
sche Integritdt anerkennen. - Ein zweiter Vorbehalt besagt, dass Drewermann
in monologischer Tendenz auf seine eigenen Werke verweist und so ein imma-
nent-intertextuelles Lebenswerk schafft, mit dem man nie fertig wird. - Drit-
tens fillt die identifikatorische Rede vom ,Mann aus Nazareth auf. Hier
erzeugt Drewermann die Suggestion eines privilegierten Zugangs zum wahren
und urspriinglichen Jesus, der Ziige von einem modernen Psychotherapeuten
in der Nachfolge von Erich Fromm hat. Jesus ist der Coach des Autors und sei-
ner LeserInnen. Die im biblischen Text enthaltenen Begriffe und Bilder der Ver-
dammung der Bosen im Jiingsten Gericht werden tibermalt durch ein fast siiss-
liches Bild von Jesus als dem ,Mann aus Nazareth®, erfiillt von Mitleid und
helfender Energie.

Wer sich iiber diese und andere Bedenken hinwegsetzt, wird auch das
neuste Buch von Drewermann mit ungebrochener Begeisterung verschlingen.
Wer dagegen durch Bedenken ,blockiert” ist, wird auch dieses Buch kaum in
extenso lesen wollen. Zu sehr ist voraussehbar, worauf es hinauslauft. Dem
Patmos-Verlag miisste man redlicherweise mitteilen: ,Nichts Neues von Eugen
Drewermann®.

JEAN-CLAUDE WOLF

SCHIEFEN, Fana: Offnung des Christentums? Eine fundamentaltheologische Aus-
einandersetzung mit der Dekonstruktion des Christentums nach Jean-Luc
Nancy (= Ratio fidei 64). Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2018, 318 Seiten.
ISBN 978-3-7917-2718-9.

Mit ihrer 2017 an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Westfdlischen
Wilhelms-Universitit Miinster als Dissertationsschrift eingereichten Arbeit
schliefft Fana Schiefen (wissenschaftliche Mitarbeiterin am Seminar fiir Phi-
losophische Grundfragen der Theologie in Miinster und 2019-2020 Lehr-
stuhlvertreterin dort) eine bis dato klaffende Forschungsliicke im Grenzbe-
reich zwischen post/moderner Philosophie und systematischer Theologie.
Begleitet von ihrem Doktorvater Jiirgen Werbick und fachlich unterstiitzt
von Klaus Miiller (Zweitgutachter) hat Schiefen eine - dies sei schon vorweg
gesagt - herausragende, fiir die Druckfassung nur geringfiigig revidierte fun-
damentaltheologische Studie iiber den franzdsischen Denker Jean-Luc Nancy
(* 1940) erarbeitet, mit der sie im selben Jahr noch zur Doktorin der Theo-
logie promoviert wurde. Handlungsleitend bei der Wahl der Themensetzung
war, so die Verfasserin in ihrem ersten Kapitel (,Einleitung®), ,die Aufberei-
tung und Auslotung der Ankniipfungspunkte dieses [= Nancys: U.E.] Denk-
projekts an den theologischen Diskurs, bei gleichzeitiger Selbstreflexion, ob
und wie dies aus fundamentaltheologischer Perspektive moglich ist“ (19).



500 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Die Arbeit gliedert sich in sieben Kapitel, dessen letztes die Bibliographie
(294-318) beinhaltet. Ein Vorwort der Verfasserin (11), ein Geleitwort Nancys
auf Franzosisch und in deutscher Ubersetzung (12f.) sowie eine ,Ouvertiire"
(14-18) komplettieren das Buch. In letzterer reflektiert Schiefen im An-
schluss an die Arbeit ,For Whom“ des belgischen Konzeptkiinstlers Kris
Martin Nancys Motivation und Intention. Das kiinstlerische Artefakt wie
auch der philosophische Entwurf sind beide angetreten, ,die herk6mmlichen
Differenzierungen von Theismus und Atheismus“ (18) hinter sich zu lassen.
Genau dieser dekonstruktiven Dynamik der (Selbst-)Uberschreitung widmet
Fana Schiefen auch ihre Nancy-Untersuchung.

Mit dem nicht nur fiir Theolog*innen irritierenden Anspruch einer ,De-
konstruktion des Christentums“ (zwei Hautwerke Nancys tragen diesen Ti-
tel: La Déclosion. Déconstruction du Christianisme 1. Paris: Galilée 2005 [dt.:
Dekonstruktion des Christentums. Ziirich/Berlin: Diaphanes-Verlag 2008];
L’Adoration. Déconstruction du Christianisme 2. Paris: Galilée 2010 [dt.: Die
Anbetung. Dekonstruktion des Christentums 2. Ziirich: Diaphanes-Verlag 2012]
hat der Philosoph einen post/modernen Religionsdiskurs entwickelt, der in-
zwischen in gut zwei Duzend kleineren und grofleren Buchversffentlichun-
gen (zu einem grofReren Teil auch ins Deutsche ilibersetzt) vorliegt. Thm geht
es in seiner Arbeit ausdriicklich ,nicht darum, die Religion wiederaufer-
stehen zu lassen, auch jene nicht, die Kant in den ,Grenzen der bloflen Ver-
nunft’ einfassen wollte. Sondern es geht darum, die blofle Vernunft auf ihre
Unbegrenztheit hin zu 6ffnen, die ihre Wahrheit ausmacht“ (Ouvertiire, in:
Dekonstruktion des Christentums, a.a.0., 7-66, hier 7; zit. bei Schiefen 141).
Theologisch gewendet ist dann zu fragen, wie Sdkularisierung im Chris-
tentum gedacht werden kann, ohne dabei das christliche Erbe als solches aufs
Spiel zu setzen. Dem entsprechend steht Nancys These von der autodekon-
struktiven Kraft des Christentums im Zentrum der Untersuchung Schiefens.

In ihrem duferst knapp gehaltenen 1. Kapitel (19-30) verhandelt Schiefen
einleitendend einige Praeliminaria wie die immer noch haufig ,von Miss-
trauen und Abgrenzung gepragt[e]“ (21) Relation zwischen Postmoderne und
Christentum (1.1), oder das Verhiltnis von ,[s]ystematische[r] Theologie und
postmoderne[r] Philosophie“ (22) im Besonderen (1.2). Sodann wirft Schiefen
die Frage auf, ob es sich bei der von Nancy praktizierten ,Dekonstruktion
der Diskurse“ (1.3) eher ,um eine Enteignung oder Transformation der
christlichen Inhalte“ (26) handelt. Unter der Uberschrift ,Sikularisierung im
Christentum® (1.4) stellt die Autorin die These auf, dass Nancy zwar Hans
Blumenbergs Definition von Sikularisierung als Enteignung ibernimmt, den
Enteignungsprozess aber im Sinne einer ,Selbstenteignung“ (27) im Inners-
ten des Christentums selbst verortet. Alle die hier genannten Punkte werden
im Laufe der Untersuchung an den Schriften Nancys einzeln iiberpriift. Ab-
schnitt 1.5 schlieBlich erlautert Konzeption und Aufbau der Arbeit.

In Kapitel 2 prasentiert Schiefen ein ,Portrat“ des Philosophen und skiz-
ziert wesentliche Grundzige der Philosophie der Dekonstruktion (31-106).
Dazu beleuchtet sie die biographischen Hintergriinde Nancys (2.1), verortet
sein Denken im Gegenwartsdiskurs der franzosischen Philosophie (2.2) und



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 501

ruft dazu Wegbegleiter (allesamt Manner!) in synchroner - u.a. Deleuze,
Bataille, Derrida, Lacoue-Labarthe (2.3) - und diachroner - u.a. Kant, Hegel,
Nietzsche, Heidegger (2.4) - Perspektive auf. Detaillierte Einblicke in den
Forschungsstand in den Abschnitten 2.6.4 und 2.7.2 zeugen von einschla-
giger Kenntnis der Materie in philosophischer wie theologischer Hinsicht.

Das relativ kurze 3. Kapitel trdgt den Titel ,Das Christentum im Fokus
der Dekonstruktion“ (107-139) und hat zum Ziel, ,das Subjekt und Objekt
der Dekonstruktion, das Christentum, in den Focus der Betrachtung zu
riicken (107). Ahnlich wie Derrida fithrt Nancy seine Metaphysikkritik als
Monotheismuskritik aus. Allerdings ist das Christentum nach Nancy nicht
einfach nur als eine metaphysische Grofde zu verstehen. Denn so wie es ,ei-
nerseits als machtige Bestdtigung des metaphysischen Anspruchs® (16) zu
gelten habe (,weil es die Seiendheit des Seins durch die Erfindung eines Ab-
soluten zementiere“; 116), so sei es ,andererseits nicht ohne die Offnung
moglich und von dieser Offnung fiihre es seine Selbst-Dekonstruktion oder
Déclosion (Selbst-Ent-Verschliefung) fort“ (116). Mit dieser Argumentation
sucht Nancy, so Schiefen, zu zeigen, dass ,die gesamte Bewegung der Dekon-
struktion und Offnung, wie sie die Postmoderne auszeichnet, aus der Meta-
physik und dass diese wiederum aus dem Christentum hervorgeht” (117).

Dieser Bewegung geht Schiefen in ihrem vom Umfang her gewichtigsten
4. Kapitel nach und untersucht dazu ,[d]as Projekt der Dekonstruktion des
Christentums® (140-224). Dabei gelingt es ihr, verschiedene ,Dimensionen
der dekonstruktiven Analyse christlicher Kernelemente“ (4.3) herauszuarbei-
ten. Diese sind 1. eine Innen-Aufien-Relation, die dem Christentum ,[a]ls jii-
disch-griechisch-romisches Amalgan® (212) eine Identitdt beschert, die im-
mer iiber sich selbst hinausgreift, d.h. sich iiberholt und negiert; 2. eine sog.
,Iransimmanenz“ (214), welche ,die herkémmliche Gegeniberstellung von
Transzendenz (theistisch) und Immanenz (atheistisch) (216) unterlduft; 3.
eine Spannung zwischen Prasenz und Entzug (217), die jedwedes Re-prasen-
tationsdenken iiberwindet und statt dessen der - Schiefen zit. hier Nancy,
Dekonstruktion des Christentums, a.a.O., 94 - ,in der Schwebe bleibenden
Immanenz der Parusie“ (218) traut; 4. die mit dem franzodsischen Kunstbe-
griff ,Déclosion” (218) beschriebene ,Selbst-Ent-Verschliefung“ (116 u.5.); 5.
eine Theorie des Sinns, die dhnlich der in Theodor W. Adornos ,Negative[r]
Dialektik“ vertretenen These von einem ,Denken als Offenheit” (222; vgl.
Adorno, GS VI, 370) dafiir eintritt, dass ,wir den Sinn nicht haben [...], son-
dern nur teilen, indem wir gemeinsam auf ihn verweisen“ (222). Allen ge-
nannten Dimensionen ist iibrigens gemein, dass sie von Nancy nahe an der
,différance“-Figur Jacques Derridas gedacht werden; mehrfach verweist
Schiefen auf diese Nahe.

In ihrem 5. Kapitel betrachtet die Verfasserin die ,Dekonstruktion des
Christentums aus einer theologischen Perspektive“ (225-283). Wo Nancy vor
allem daran arbeitet, begriffliche Systeme und Festlegungen zu lockern, gilt
es in theologischer Perspektive nun nach den Inhalten des jiidisch-christli-
chen Glaubens zu fragen. Dazu untersucht Schiefen Nancys Bestimmung der
Begriffe ,Glaube“ (5.2.1) im Blick auf die Unterscheidung von bekenntnishaf-



502 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ter Zustimmung zu Glaubensinhalten auf der einen und einer Glaubenshal-
tung auf der anderen Seite“ (231), von ,Gott* (5.2.2) u.a. im Blick auf Karl
Rahners These vom ,Grenzwort Gott“ (232) und von ,Welt“ (5.2.3) im Blick
auf das ,Auflerhalb” (234) von Welt, das erst Sinn generiert. Kritisch fragt
Schiefen schliefllich an, ,wie ein Christentum bzw. die Dekonstruktion des
Christentums als Offnung des Sinns sich jenseits der ,religidsen’ und ge-
schichtlichen Elemente vollziehen konnen soll“ (244). Zugleich anerkennt
die Untersuchung mit Rekurs auf Karl Rahners Grundkurs des Glaubens
(Freiburg/Br. 51976, 176), dass man die von Nancy geforderte ,transimmanen-
te Sinn6ffnung als Einbruch des ganz Anderen [...] mit theologischem Voka-
bular auch Gnade nennen [kann]“ (249). Die folglich konsequenterweise ,an-
stehende ,Arbeit am Gottesbegriff“ (251) hat nach Schiefen nicht unwesent-
lich auf die Traditionen der ,Negative[n] Theologie“ (5.7.2) und der ,Mystik"
(5.7.3) zuriickzugreifen. Die fiir Schiefen entscheidende fundamentaltheolo-
gische Frage am Ende ihrer akribischen Untersuchung lautet, ,ob die Figur
der Offnung nicht eben dort zur Offnung kommt, wo man die absolute Un-
verfiigbarkeit Gottes setzt“ (251). Diese Offnung markiert in den monotheis-
tischen Religionen die Kategorie der ,Offenbarung® (5.7.1), die sich nach
Saskia Wendel jedoch keinesfalls in den Gehalten oder Bestimmungen eines
Glaubens im Sinne des englischen belief erschopft, sondern - nun wieder mit
Nancy formuliert - sich in der Korrelation von Ruf und Antwort, wobei letz-
tere neuerlich Ruf ist, zeigt. Theologisch kann diese unabgeschlossene Of-
fenbarungsgestalt in den Theologumena ,Gott beim Namen nennen” (5.8.1) -
im Sinne von Ex 3,14 ist hier immer der Entzug mitgedacht -, ,An-Betung“
(5.8.2) - im Sinne eines an Paul Celan gemahnenden ,Atemwort[s]“ (268) -,
und ,Exponiert inkarniert“ (5.8.5) - im Sinne eines ,Nicht-mehr-Sein[s] der
Korper (278) - rekonstruiert werden. In diese Folge passt dann auch die
biblische Erzdahlung vom leeren Grab, zugespitzt auf das ,Noli me tangere”
des Auferstandenen Maria von Magdala gegeniiber.

Was kann die Theologie von Nancy lernen? Schiefen schldgt ihren Le-
ser*innen im abschlieffenden 6. Kapitel (,Ouvertiire II - anstelle eines Fa-
zits“) die Reformulierung der Fundamentaltheologie als ,Theologie im Ent-
zug“ (284) vor. Charakteristika einer solchen Theologie im Entzug sind im
Sinne der Metaphysikkritik ihr nicht-reprasentierender Anspruch (vgl. 6.3)
und die Kategorie der ,misslingenden Wiederholung® (6.4). Die Figur Gottes
bestimmt die Studie in diesem Zusammenhang als die Denkform des ,sich-
entziehend-Gewdhrenden“ (287). (N.B.: Mich erinnern die genannten Charak-
teristika wie auch das Gottesbild an das sehr dhnlich fokussierte Denken von
Michel de Certeau SJ, der jedoch in Schiefens Bibliographie interessanter-
weise nicht auftaucht.)

Mit ihrer nun allen Interessierten zugianglichen Dissertationsschrift hat
Schiefen den Fundamentaltheolog*innen ein von manchen eher argwéhnisch
bedugtes philosophisches Denkgebaude erschlossen, das die vielféltigen Pro-
zesse des Christlichen im Sdkularen auch einem metaphysikskeptischen the-
ologischen Diskurs intelligibel nachvollziehbar macht. Dafiir gebiihrt Fana



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 503

Schiefen aufrichtiger Dank und die uneingeschriankte Anerkennung der fun-
damentaltheologischen Kolleg*innen!

ULRICH ENGEL OP






	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

