Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion : im
Ruckblick auf Martin Buber und Emmanuel Levinas

Autor: Liebsch, Burkhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BURKHARD LIEBSCH

Dialogisches Dasein

auf der Suche nach der verlorenen Diskretion
— im Riickblick auf Martin Buber
und Emmanuel Levinas

Im Reden ist Diskretion viel wichtiger als Beredtsamkeit.
Balthasar Gracian!

Diskrete [...] Abwesenheit [...],
von der aus sich der gastfreundliche Empfang schlechthin [..] vollzieht.
Emmanuel Levinas?

Bekanntlich hatte bereits Aristoteles den Tieren eine Stimme (phoné) zu-
gesprochen, nicht aber die Befahigung zu verniinftiger Rede (l6gos).> Heu-
te kann man sich angesichts zahlreich vorliegender ethologischer Forschun-
gen uber die in der aristotelischen Politik gezogene klare Grenze zwischen
a-rationaler Stimme einerseits und einer Rede, die es erlaubt, sich an An-
dere zu wenden, um verniinftig miteinander zu sprechen, weit weniger si-
cher sein. ,Schon als Tier, hat der Mensch Sprache®, befand Johann G. Her-
der zweideutig, bevor er energisch bestritt, aus dem , Geschrei der Natur®,
wie man es bei Tieren antreffe, diesen ,atmenden Maschinen®, wie er sie
nannte, konne jemals wie von selbst ,besonnene“ Rede hervorgehen.+ Sind
Tiere nicht allenfalls ,gesellig“, ohne wirklich miteinander zu sprechen?s
Bis heute gilt als weithin unbestritten, dass Tiere niemals einen Dialog ge-
fiihrt haben und auch niemals einen Dialog fithren werden. Dabei ist nach
wie vor unklar, wo in phylogenetischer Hinsicht der Ursprung der Dialog-

I GRACIAN, Balthasar: Handorakel und Kunst der Weltklugheit [1653]. Miinchen: DTV
2005, 86, Maxime 148.

2 LEVINAS, Emmanuel: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdit. Frei-
burg i.Br.: Alber 1987, 222; Totalité et infini. Essai sur l'extériorité. Paris: Kluwer Academic
1990, 166.

3 ARISTOTELES: Politik. Reinbek: Rowohlt 1994, Erstes Buch, 2, 1253 a 9-10.

+ HERDER, Johann G.: Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache [1770]. Stuttgart: Re-
clam 198s, 5, 35; DERS.: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in: Herders
Werke in fiinf Binden, Bd. 4. Berlin: Aufbau 1982, 55-61.

3> Vgl. FIELDING, Henry: Konversation unter Gleichen, in: SCHMOLDERS, Claudia (Hg.): Die
Kunst des Gesprdchs. Texte zur Geschichte der europdischen Konversationstheorie. Miinchen:
DTV 1979, 199—207. Hier wird die fragliche Grenze zwischen ,Geselligkeit“ und ,Konversa-
tion“ gezogen.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 445

fahigkeit zu suchen sein sollé, zumal Paldoanthropologen mehr und mehr
annehmen, dass nicht linger von einem einzigen Ubergang von der biolo-
gischen Familie der Hominidae zum Homo sapiens sapiens auszugehen ist,
wie ihn zuerst der schwedische Naturhistoriker Carl von Linné genannt
hat. Vermutlich hat sich der Ubergang zu potenziell kommunikativ-dialo-
gischen Verhdltnissen zwischen den Menschen mehrfach zugetragen. Aber
kann seitdem von einem irreversiblen gattungsgeschichtlichen Besitz aus-
gegangen werden? Stehen wir Menschen etwa nicht permanent in der Ge-
fahr, die Fahigkeit zum Dialog wieder einzubiiffen? ,Ist es mdoglich, dafl
wir vor einer chronischen Entgleisung des Dialogs beim Menschen ste-
hen“, fragte nicht umsonst der Psychoanalytiker und Erforscher der origins
of human communication René Spitz.” Handelt es sich infolgedessen auch
bei weitgehend abgenutzten Begriffen wie Kommunikation, Gesprach und
Dialog nur noch um ,Worte! Nichts als Worte! Leere Worte!“, wie Karl
Barth meinte, fiir den bereits feststand, dass ,die meisten Worte [...] mit
einem [...] Versuch, miteinander zu reden [...], notorisch nichts zu tun“ ha-
ben?8 Sind wir etwa deshalb ,heute [...] nicht mehr miteinander konfron-
tiert“, wie Milan Kundera behauptete, obgleich es an vielfach gewalttrach-
tigen ,Konfrontationen‘ keineswegs mangelt?® Handelt es sich dabei um
Konfrontationen, in denen man kaum mehr miteinander spricht? Kam der
amtierende Papst deshalb zu dem Schluss: ,Wenn es ein Wort gibt, das wir
bis zur Erschopfung wiederholen miissen, dann lautet es Dialog“?10

In Zeiten, wo die technisch vermittelte Kommunikation nahezu allge-
genwartig ist, eine gewiss erstaunliche Forderung, wirft sie doch wie auch
die zitierten Stellen die Frage auf, was ,miteinander sprechen‘ iiberhaupt
bedeutet — so als wiisste man das gar nicht bzw. weniger denn je. In dieser
auf den ersten Blick primar kulturkritischen Perspektive lohnt es sich, sich
noch einmal darauf zu besinnen, was die Philosophie des Dialogs gegen-
wartig zu dieser Frage zu sagen hat. Im Folgenden werde ich mich im ver-
fiigharen Rahmen allerdings weitgehend darauf beschranken, sie mit gele-
gentlichen Seitenblicken auf Schriften Martin Bubers an einen einzigen
Text zu richten, mit dem Emmanuel Levinas im Kontext eines quasi hand-
buchartigen Projekts herausgestellt hat, worum es heute unter dem Titel

6 Vgl. BERGER, Ruth: Warum der Mensch spricht. Eine Naturgeschichte der Sprache. Frank-
furt/M.: Eichborn 2008; HABERMAS, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1. Ber-
lin: Suhrkamp 32019, 227-245; Bd. 2, 433f.

7 SPITZ, René: Vom Dialog. Studien tiber den Ursprung der menschlichen Kommunikation
und ihrer Rolle in der Persdnlichkeitsbildung. Stuttgart: Klett-Cotta 1976, 102.

8 BARTH, Karl: Mensch und Mitmensch. Die Grundform der Menschlichkeit. Goéttingen:
Vandenhoek & Ruprecht 1962, 62.

9 KUNDERA, Milan: Der existenzielle Sinn der biirokratisierten Welt, in: DERS.: Der Vor-
hang. Frankfurt/M.: Fischer 2008, 179-184, hier 182.

10 http://wzvatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/max/documents.papa-fran-
cesco_20160506_premio-carlo-magno.html (Stand: Januar 2017).



446 Burkhard Liebsch

,Dialog’ gehen muss. Ich beziehe mich auf den in deutscher Sprache 1980
zuerst in der Ubersetzung von Heinz-Jiirgen Gértz und Martine Lorenz-
Bourjot unter Mitarbeit von Alois Miiller-Herold verdffentlichten, zwei Jahre
spater auf Franzdsisch mit dem Untertitel Conscience de soi et proximité du
prochain erschienenen Text von Levinas mit dem schlichten Titel Dialog,
der in der Reihe Interpretationen und Quellen des Alber-Verlags in Verbin-
dung mit einer Reihe von kooperativen Kommentaren derzeit neu der Dis-
kussion ausgesetzt wird.!1

I1

Nachdem sie sich zweieinhalbtausend Jahre lang auf den Spuren sokrati-
scher Dialoge bewegt hatten, haben sich Philosophen erstaunlicherweise
erst im vergangenen 20. Jahrhundert direkt, ausfiirlich und mit systemati-
schem Anspruch mit Begriffen wie Kommunikation, Gesprach, Dialog und
Diskurs zu befassen begonnen. Und manche von ihnen so, als sei ihnen
ganz und gar unklar, ob und wie ein Dialog tiberhaupt zu eroffnen ist, wie,
unter welchen mehr oder weniger zu- oder abtraglichen Bedingungen er
stattfinden kann und ob (und gemessen woran) er gelingt oder versagt und
womoglich endgiiltig scheitert. Mehr noch: das Scheitern aller dialogisch-
zwischenmenschlichen Verhaltisse schien manchen evident zu sein. So be-
stritt der Judaistik-Forscher Geshom Scholem angesichts der zur Zeit des
sogenannten Dritten Reiches an Juden veriibten Verbrechen, dass es je-
mals einen Dialog zwischen Juden und Deutschen gegeben habe (oder wie-
der geben werde). Dabei irritiert — ganz abgesehen von dieser bedenkli-
chen Entgegensetzung, die auf eine bis heute vergiftete semantische Erb-
last des Nationalsozialismus verweist —, die Unterstellung, dass es Mensch-
en, Ethnien, Nationen oder auch Religionen geben konnte, mit oder zwi-
schen denen iiberhaupt kein Dialog zu fiihren ist, der seinen Namen ver-
dienen diirfte.!2 Vor diesem historischen Hintergrund ist es gewiss keine
Nebensachlichkeit, dass sich der inzwischen vermutlich am meisten be-
achtete Philosoph des 20. Jahrhunderts jiidischer Provenienz, namlich Em-
manuel Levinas, das Phanomen und den Begriff des Dialogs noch einmal
vorgenommen hat; und zwar in ganzlich nicht-apologetischer Art und

11 vgl. BOCKLE, Franz/KAUFMANN, Franz-Xaver/RAHNER, Karl/WELTE, Bernhard (Hgg.):
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, 1. Teilband. Freiburg i.Br.: Herder 1981, 61-8s;
LEVINAS, Emmanuel: De Dieu qui vient a l'idée. Paris: Vrin 1982; LIEBSCH, Burkhard (Hg.):
Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar. Freiburg i.Br.: Alber 2020. Im Fol-
genden verweisen Ziffern in eckigen Klammern direkt auf die entsprechenden Abschnitte
von Levinas’ Text iiber den Dialog in der zuletzt genannten Ausgabe.

12 ygl. LOWITH, Karl: Philosophie der Vernunft und Religion der Offenbarung in H. Cohens
Religionsphilosophie, in: DERS.: Sdmtliche Schriften, Bd. 3: Wissen, Glaube und Skepsis. Zur
Kritik von Religion und Theologie. Stuttgart: Metzler 1985, 349384, hier: 381; TRAVERSO, En-
zo: Die Juden und Deutschland. Auschwitz und die ,jiidisch-deutsche Symbiose“. Berlin: Basis-
druck 1993, 210.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 447

Weise. So sehr sich Levinas Autoren wie Franz Rosenzweig, Martin Buber
und Gabriel Marcel verpflichtet gefiihlt haben mag, in ein Loblied auf das
Gesprdach mit dem Anderen als Anderem mochte er zu keiner Zeit ein-
stimmen. Und zwar vor allem deshalb nicht, weil er in diesem Ausdruck
keinen Pleonasmus sah. Mit anderen reden ist als empirisches Phanomen
scheinbar keine besondere Herausforderung, solange man nicht fragt, was
denn ,reden mit... bedeutet und was die scheinbar ganz unnétige Doppe-
lung des Adressaten zu sagen haben soll. Und geht es hier vor allem da-
rum, wie ,wir’ uns an den Anderen als solchen wenden? Nichts ist weniger
Jklar® fir Levinas.

Das wird gleich zu Beginn seines Dialog-Textes durch eine an dieser
Stelle unerwartete Erklirung deutlich: Dass man ,heute sogar von einer
,Philosophie des Dialogs‘ sprechen® konne, sei eine ,Folge der Priifungen
[épreuves], die die Menschen des 20. Jahrhunderts seit dem Ersten Welt-
krieg durchmachten“ [2]. Mit diesem ziemlich unkonkreten Hinweis ldsst
der Autor seine Leser allein, deren naheliegende Riickfragen infolgedessen
samtlich ins Leere laufen. Sie erfahren auf den folgenden Seiten nirgends,
um welche Priifungen es sich denn gehandelt haben soll und wem sie wi-
derfahren sein sollen. Allen? Jedem gleichermaflen und ohne Ausnahme?
Oder einigen stellvertretend fiir alle? Warum bezieht sich Levinas tiber-
haupt auf den Ersten Weltkrieg und nicht (auch) auf den Zweiten Welt-
krieg? Oder auf das, worin letzterer ihn als Juden zweifellos besonders in
Mitleidenschaft gezogen haben muss!?: den Antisemitismus, der schlief3-
lich in die Holocaust oder Shoah genannte Praxis serieller Eliminierung
gemiindet ist — ohne als ,eliminatorischer schon in der deutschen Vorge-
schichte (und nur in dieser) ,angelegt’ gewesen zu sein, wie es in hdochst
ahistorischer Art und Weise Daniel J. Goldhagen behauptet hat.14

Sind jene ,Priifungen“ nicht zu prazisieren? Und wie konnten sie zu
Herausforderungen ,dialogischen’ Denkens bzw. einer Philosophie des Dia-
logs werden? Wie ist es zu verstehen, dass umgekehrt diese Philosophie
ihrerseits mehr oder weniger alles, was ,der philosophischen Tradition® lieb
und teuer war — darunter die ,Einheit des Ich oder des Systems, der Selbst-
geniigsamkeit und der Immanenz“ [2] —, in Frage stellen konnte? Und wel-
che Folgen hatte das? Hat diese scheinbar ganz neue, mit Namen wie Ro-
senzweig, Buber und Marcel verkniipfte Philosophie diese Tradition langst

13 Vgl. MALKA, Salomon: Emmanuel Lévinas. Eine Biographie. Miinchen: Beck 2003.

14 GOLDHAGEN, Daniel J.: Hitler’s Willing Executioners. Ordinary Germans and the Holo-
caust. London: Abacus 1996; WIESE, Christian: The Political Dimensions of Theology: Chris-
tianity and Antisemitism, in: MCELLIGOTT, Anthony/HERF, Jeffrey (Hgg.): Antisemitism Before
and Since the Holocaust. Altered Contexts and Recent Perspectives. Cham: Palgrave Mac-
millan 2017, 53-82; zur Kritik: VF.: Europdische Ungastlichkeit und ,identitdre * Vorstellungen.
Fremdheit, Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen. Hamburg: Mei-
ner 2019, Kap. I.; DERS.: Aktuelle Lehren aus Antisemitismen und Anti-Antisemitismen. Uber-
legungen im Anschluss an Bruno Chaouats Is Theory Good for the Jews?, Ms. 2020, i.E.



448 Burkhard Liebsch

iiberwunden und ad acta gelegt? Wichtiger als dies erscheint die Frage,
was sie ihrerseits dazu beigetragen hat, jene Priifungen zu bestehen — vor-
ausgesetzt, man darf davon ausgehen, dass das Wort épreuve hier nicht
von vornherein in die Irre fiihrt, indem es suggeriert, als gehe es um eine
ein fiir allemal zu bewaltigende und abzuschlieffende Aufgabe.

Levinas’ Text beantwortet keine einzige dieser Fragen; vielmehr gibt er
sie seinen Lesern auf, denen es sicherlich nicht geniigen kann, sich etwa
daran zu erinnern, dass Rosenzweigs Stern der Erlésung offenbar in den
Schiitzengraben des Ersten Weltkriegs entworfen worden ist. Dabei konn-
te es sich ja auch um einen kontingenten Anlass zu einem Philosophieren
gehandelt haben, dessen von Levinas unterstellte Neuartigkeit auch zu be-
streiten wdre. Vom Gesprach handelten schlieflich auch schon ,Vorldufer
wie Wilhelm v. Humboldt oder Ludwig Feuerbach, vom viel dlteren philo-
sophischen Genre einmal ganz abgesehen, das ganze Bibliotheken fiillt.

Erst gegen Ende seines Textes wird ansatzweise deutlich, welchen Zu-
sammenhang Levinas zwischen der Thematisierung des Dialogs einerseits
und der infolge des Ersten Weltkrieges zutage getretenen Gewalt anderer-
seits sah und wie sich ihm daraus ein massiver Vorwurf an die Adresse der
philosophischen Tradition ergeben konnte. Diese Gewalt hat aus seiner
Sicht nichts so sehr in Frage gestellt wie die Glaubwiirdigkeit alles Gesag-
ten. Man kann ,den Worten nicht mehr glauben [...] in dieser gepeinigten
Welt, in der es schier unmoglich zu werden droht, iiberhaupt noch zu
sprechen, bekannte Levinas in einer kleinen Ansprache anlasslich einer
Versammlung der Union des Etudiants Juifs im Jahre 1959.15

Das ist die Kernfrage, auf die der etwa 20 Jahre spater verfasste Dialog-
Text zusteuert: Warum iiberhaupt sprechen? Warum ,soll’ man sprechen?
Und wozu, wenn doch nichts Gesagtes noch glaubwiirdig erscheint? Genau
auf diese Frage iiberhaupt keine Antwort gegeben zu haben, ist Levinas’
Vorwurf an die Adresse der klassischen Philosophie, zumindest soweit sie
mit den Namen Descartes, Spinoza, Kant, Fichte und Hegel bis hin zu
Husserl verbunden ist.16 Warum sollte ein sich selbst erhaltendes, sich
selbst bestimmendes und seiner selbst bewusstes Ich, wie es diese Philoso-
phen gedacht haben, tiberhaupt sprechen? ,Weil der Denkende etwas zu
sagen hat? Aber warum hatte er es zu sagen? Warum geniigte es ihm nicht,
dieses Etwas, das er denkt, zu denken?“ [34] Sprechen wir (nur), weil wir
es kraft der Verkniipfung von phoné und légos — im Unterschied zu Tieren
— kénnen? Oder weil wir es gerne tun (es aber auch lassen kénnten), d.h.
weil wir es mochten, oder weil wir es unbedingt wollen, weil wir es miissen,

15 LEVINAS, Emmanuel: Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum. Frankfurt/M.: Jii-
discher Verlag 1992, 128.

16 Wobei auffillt, dass Levinas Namen wie Johann G. Herder, Georg Hamann, Friedrich
H. Jacobi, Wilhelm v. Humboldt und Ludwig Feuerbach nicht diskutiert, die heute als Inau-
guratoren der Genealogie moderner Sprach- und Dialogphilosophie gelten.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 449

sollen oder auch diirfen? Wer sprechen kann, darf es noch lange nicht. Wer
sprechen darf, kann es moglicherweise nicht. Und wer sprechen kann oder
will, sollte es unter Umstdnden nicht. Usw. So zeigen die Modalverben so-
fort an, wie unterkomplex jede Besinnung auf blof3es Sprechen-koénnen ist,
indem sie verfehlt, wie menschliche Rede im Verhaltnis zu Anderen in Fra-
ge steht — nicht nur, aber sicherlich besonders dann, wenn es um ,lebens-
wichtige‘ Inhalte wie Anliegen, Wiinsche, Begehren und Forderungen geht.

Jacques Ranciere hat deshalb Aristoteles mit Recht widersprochen, in-
dem er darauf aufmerksam machte, unter welchen Umstdnden {iberhaupt
die Rede der Einen fiir die Anderem ,zdhlt".!7 Diejenigen, deren Stimme
nicht Gehdr findet, existieren in gewisser Weise gar nicht. Jedenfalls exis-
tieren sie nicht politisch, wie sie es verlangen mogen, wenn sie Anliegen
vorbringen, die Andere ,etwas angehen’ sollten, statt wie verbaler Larm
einfach uberhort und tibertént zu werden. Es ist nicht trivial, ob man, von
Natur aus mit einer Stimme ausgestattet, auch gehort, angehért und wo-
moglich erhort wird oder nicht. Wer nicht gehort wird, dem ,niitzt’ das
blole Redenkonnen nichts. Selbst scheinbar uniiberhorbares, lautstarkes
Demonstrieren vermag wenig oder nichts daran zu dndern, dass es niemals
erzwingen kann, dass Andere die Betreffenden nicht iiberhoren, wenn sie
weghoren, sich taub stellen oder auf andere Weise jegliche Beachtung ver-
weigern, sei es durch Gleichgiiltigkeit und Verachtung oder durch schieres
Nichtreagieren, dem iiberhaupt kein Bezug zum Anderen mehr anzumer-
ken ist. Infolgedessen horen diejenigen, die gehort zu werden begehren,
am Ende auf, fiir Andere tiberhaupt ,da‘ zu sein. In diesem Zusammenhang
von einem sozialen oder politischen Tod zu sprechen, ist beileibe keine
blofle Metaphorik.

Ein solcher Tod wird schliefdlich eintreten, wenn es gar nicht mehr
moglich ist, Andere anzusprechen, so dass es auch zu keinem Gesprach,
Dialog oder Diskurs mehr kommen kann, in dem man Andere ,auf Erwi-
derung hin“ anspricht!8, Gehér findet und tatsdchlich Erwiderung im Sinne
dessen erfdahrt, der den Anderen zundchst angesprochen hat. Was ,im Sin-
ne dessen...“ konkret bedeutet, muss dabei offen und dem Fortgang eines
Dialogs selbst iiberlassen bleiben. Keineswegs kann es nur darum gehen,
Zustimmung zu finden, das versteht sich von selbst. Und fiir ein langweili-
ge Einhelligkeit der Meinungen meidendes, vielmehr durch Dissens sich
entfaltendes!?, intensives und langeres Gesprach ist noch weit mehr erfor-
derlich; erst recht fiir einen philosophischen Dialog oder Diskurs, der fiir

17 RANCIERE, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2002.

18 LowITH, Karl: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, in: Samtliche Schriften,
Bd. 1. Stuttgart: Metzler 1981, 9—197, hier: § 26.

19 MONTAIGNE, Michel de: Uber die Kunst des Gesprdchs, in: Essais. Ziirich: Manesse 1953,
724-730; Die Essais. Stuttgart: Reclam 1953, 316—-321.



450 Burkhard Liebsch

viele nach wie vor vorbildlich reprasentiert2°, was ,miteinander sprechen’ in
Wabhrheit heifden miisste.

I11

Bereits in seinen in den Jahren 1975/6 gehaltenen Vorlesungen an der
Sorbonne hat sich Levinas dieser Vorstellung mit folgenden Worten jedoch
schroff widersetzt: ,Was bedeutet die Sprache in der Beziehung zum An-
deren?“ Geht es darum, dass ,der Dialog den bevorzugten Modus der Be-
ziehung zum Anderen bildet? — Nein!“?! Ganz gewiss will sich Levinas also
nicht als Lobredner auf das Dialogische als solches verstanden wissen! We-
der behauptet er mit Friedrich Hoélderlin, wir seien seit jeher ein Gesprach,
noch statuiert er mit Martin Buber eine unverkennbare, im Grunde allen
Menschen immer schon aufgegebene dialogische Situation oder mit Hans-
Georg Gadamer und Jacques Derrida einen nach wie vor ununterbrochenen
und endlos weiterzufiihrenden Dialog.22 Und mit einer traditionellen Kunst
des Gesprachs (ars sermonis), mit ,umganglicher’ Konversation, Unterhal-
tung und Beredtsamkeit, mit Lehren kommunikativen Taktes, der vor lau-
ter verbalem Ornament und ,empfindsamer‘ Riicksicht auf Andere gerade-
wegs ins ,konventionelle Nichts“23 zu miinden droht, hat er rein gar nichts
zu schaffen.

Holderlin wiirde Levinas gewissermafden immerhin auf halbem Wege
entgegenkommen, indem er zugibt, dass wir dazu bestimmt zu sein schei-
nen, uns vom Anderen unbedingt ansprechen und in Anspruch nehmen zu
lassen. Gegen Buber insistierte Levinas jedoch darauf, dass dies nur durch
eine zundchst einseitig-asymmetrische Inanspruchnahme zustande kom-
men kann, so dass eine ,dialogische Situation®, in der wir uns Buber zufol -
ge angeblich immer schon befanden und so oder so weiterhin ,stehen®,
nicht von vornherein als eine gegenseitige zu denken ist. Und gegen Gada-
mer wiirde Levinas vermutlich einwenden, dass weder radikale Kommuni-
kationsabbriiche auszuschliefen sind noch auch als ausgemacht gelten
kann, dass der dialogisch gegenwdrtige Andere vom Allgemeinen zu erfas-
sen ist, wie es sich der Hermeneutiker offenbar vorstellte.24

20 SCHLEIERMACHER, Friedrich D.: Das eigentliche Gesprdch, in: ODEBRECHT, Rudolf (Hg.):
Friedrich Schleiermachers Dialektik. Darmstadt: WBG 1976, 7-10.

21 LEVINAS, Emmanuel: Gott, der Tod und die Zeit. Wien: Passagen 1996, 201.

22 Seit ein Gesprach wir sind...“, heiflt es bei HOLDERLIN, Friedrich: Verséhnender der du
nimmer geglaubt, in: Werke. Tiibingen: Rainer Wunderlich o.]., 4uf.; BUBER, Martin: Das dia-
logische Prinzip. Heidelberg: L. Schneider 1962 (=DP); DERRIDA, Jacques/GADAMER, Hans-
Georg: Der ununterbrochene Dialog. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004.

23 GoL1z, Bogumil: Umgangs-Philosophie, in: SCHMOLDERS (Hg.): Die Kunst des Gesprichs,
260-263, hier 260.

24 GADAMER, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tiibingen: Mohr 41975; DERS.: Wer bin
Ich und wer bist Du? Kommentar zu Celans ,Atemkristall“. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 451

Viel spricht dafiir, dass es gerade solche Abbriiche waren, die Levinas
mit jenen ,Priifungen meinte und die ihn zu einer nachdriicklichen Re-
vision dialogtheoretischen Denkens herausforderten — auch um den Preis
einer Radikalisierung der dem Anderen attestierten Alteritat, die sich
schlieflich jeglicher dialektisch gedachten ,Aufhebung‘ sollte widersetzen
konnen.?5 So weit ich sehe, ist Levinas zwar nirgends so weit gegangen, das
Dialogische unter Verweis auf diese Alteritat zu verwerfen; doch hat er sei-
nerseits kein neu formuliertes ,dialogisches Prinzip“, keine ausgefeilte
Theorie des Dialogs oder gar eines Genres gleichen Namens anzubieten.
Vielmehr interessiert ihn, was dialogische Verhaltnisse zu Anderen als An-
deren iberhaupt erst erdffnet, worin deren Alteritat liegt und wovon sie
abhdngen, wenn sie sich nur im Zeichen dieser Alteritdt vorstellen lassen.
In meiner Sicht ist dies das Kernproblem, um das Levinas’ Denken stindig
kreiste: wie von dieser Alteritiat des Anderen zu reden ist, insofern sie uns
,immer schon’, jeglichem Dialog vorausliegend, widerfahren ist, so dass wir
uns nur nachtraglich dazu verhalten kénnen. Und zwar unvermeidlich auf
verantwortliche Art und Weise, niemals jedoch so, dass die mit der Alteri-
tit des Anderen ,gegebene‘ Verantwortung aus dem Spiel bleiben, ignoriert
oder vergleichgiiltigt werden kann.2¢

Dessen ungeachtet muss sich Levinas indessen dariiber klar gewesen
sein, dass jene Priifungen gerade diesen Verdacht geweckt haben: dass es
tatsdchlich moglich ist, gewaltsam jede Spur der Verantwortung Anderen
gegeniiber auszuldschen, um sie indifferent oder ,gefiihlskalt’, als Willkiir-
und Exzesstdter oder als serieller Killer, voller Verachtung oder Hass mas-
senhaft zu liquidieren. Zwar ist nicht zu erkennen, dass sich Levinas mit
der entsprechenden Erforschung sogenannter Makrokriminalitit?’ einge-
hend auseinandergesetzt hat; doch wandte sich sein Philosophieren mit
ganzer Energie genau dagegen: gegen streng genommen verantwortungs-lo-
se Gewalt. In seinen Schriften begegnet uns der Dialog nicht mit Blick auf
weitgehend entspannte, handlungsentlastete, idealiter angeblich macht-
und herrschaftsfreie Situationen, in denen man bereits darin {ibereinge-
kommen ist, sich miteinander ,verstindigen‘ zu wollen.28 Im Gegenteil: der
Begriff wird gerade dort auf die Probe gestellt, wo jegliche Verstandigung
lingst abgebrochen und irreversibel ruiniert worden zu sein scheint.

Anscheinend weitgehend gleichgiiltig lasst Levinas ohnehin verfehlter
Stolz der philosophischen ,Zunft® auf ihre alten, sokratischen oder parrhe-

25 LEVINAS, Emmanuel: Parole et silence, (Euvres 2. Paris: Grasset/IMEC 2009, 182f., 244f.,
250.

26 V¥.: Geschichte als Antwort und Versprechen. Freiburg i.Br.: Alber 1999.

27 JAGER, Herbert: Verbrechen unter totalitdrer Herrschaft. Studien zur nationalsozialisti-
schen Gewaltkriminalitdt. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1982; DERS.: Makrokriminalitdt. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 21989.

28 HABERMAS, Jurgen: Vorstudien und Ergdnzungen zur Theorie des kommunikativen Han-
delns. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984.



452 Burkhard Liebsch

siastischen Traditionen, auf ihre Wandelhallen, Conversationslehren und
Akademien, ihre ldngst universitir disziplinierten Institute, thinktanks
und sogenannte Denkfabriken, die buchstablich reihenweise Intelligentes
hervorbringen. Philosophische Eristik und Agonistik lassen ihn offenbar
ebenso kalt wie alle rhetorische Kunst, polemische Disputation und mit
besten Argumenten geriisteter Diskurs, in dem man Andere zwanglos zu
tiberzeugen und auf diese Weise mit ihren eigenen Waffen zu schlagen
sucht. Es ist vielmehr die schiere Sprachnot, der drohende Verlust allen Mit-
einanderredenkonnens, die Gefahr endgiiltigen Verstummens angesichts
radikalster Gewalt, die sich iiber jegliche Verantwortlichkeit hinwegzu-
setzen versucht, was Levinas dazu bewogen hat, sich auf Formen mensch-
licher Kommunikation zu besinnen, als deren héchste und von jeglicher
Gewalt befreite vielen nach wie vor der Dialog gilt. Aber nirgends nimmt
er Bezug auf die kommunikationstheoretische, -praktische und -therapeu-
tische Literatur oder auf eine Pragmatik kommunikativer Kompetenz. Nir-
gends lehrt er, wie, mit wem, bei welcher (passenden) Gelegenheit, an wel-
chem Ort, in welchem sozialen, politischen und zeitlichen Rahmen sowie
worumwillen am besten ein Dialog zu fithren ware und wie besser nicht.
Gesprachsfiihrern, Moderatoren und Beratern, die ihre Rede situativ, tak-
tisch und strategisch optimieren wollen, aber anscheinend keine radikalen
Zweifel hegen, ob es iiberhaupt méglich ist, miteinander zu sprechen, hat
Levinas offenbar nichts anzubieten. Das Terrain 6ffentlich-rechtlichen talks,
teuer bezahlten coachings und kollegialen Konsiliums betritt er erst gar
nicht. Umso mehr beunruhigt sein dialogkritisches Denken immer wieder
diese eine Frage: ob der Andere als solcher, als Anderer, ,zahlt".

Auf den ersten Blick ist das eine erstaunliche und in dieser schlichten
Form auch unverstandliche Formulierung. Das fragliche ,Zdhlen‘ verstehen
wir doch meist so, dass jemand fiir jemand anderen oder fiir viele andere
,zahlt’, also Bedeutung, Gewicht und Stimme hat, die Beachtung findet und
ernst genommen wird. Wer in diesem Sinne nicht ,z3hlt‘, hat kein politi-
sches Gewicht, dessen Stimme hat keinerlei ,Relevanz‘ usw.; ganz gleich,
was die Betreffenden wirklich zu sagen hatten. Die gelaufige, doppeldeu-
tige Redeweise: ,Du hast hier nichts zu sagen®, meint denn auch beides:
Der Betreffende wird erst gar nicht gehort; als Subjekt der Rede kommt er
von vornherein nicht in Betracht, was auch immer er inhaltlich vorzubrin-
gen hatte. In beiden Hinsichten wird er keine Beachtung finden.2?

Darauf stellt Levinas indessen nicht ab. Vielmehr insistiert er darauf,
dass der Andere als Anderer ,immer schon’, d.h. vor jeglichem kompara-
tiven ,Zdhlen’, Bewerten und Gewichten der politischen Bedeutung Ande-

29 VF.: ,Das Sagen haben‘ und die An-Archie menschlicher Rede. Deutungsmachtkonflikte
in der Angelegenheit menschlicher Reproduktion und Generativitdit — unter dem Druck der life
sciences, in: STOELLGER, Philipp/KUMLEHN, Martina (Hgg.): Wortmacht / Machtwort. Deu-
tungsmachtkonflikte in und um Religion. Interpretation Interdisziplindr, Bd. 16. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 2017, 499—-542.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 453

rer ,zahlen‘ soll. Offenbar meint er, dass ein Dialog, ganz gleich in welcher
konkreten Form, seinen Namen gar nicht verdient, wenn er nicht im Zei-
chen der Alteritdit des Anderen gefithrt wird, iiber die kein soziales oder
politisches Abmessen, Gewichten und Vergleichen verfiigt. Diese Alteritat
steht dem Dialog selbst nicht zu Gebote. Sie hangt in keiner Weise von
ihm ab; vielmehr hdngt umgekehrt der Dialog von der Alteritit des An-
deren ab. Wire sie nicht ,im Spiel’, ahnten wir nicht einmal, davon ist Le-
vinas offenbar iiberzeugt, was es heifdt, mit dem Anderen als Anderem und
in diesem Sinne auch miteinander zu sprechen. In diesem Sinne liegt ge-
wissermaflen vor dem Dialog gerade das, was ihn iiberhaupt zu eroffnen,
zu filhren und gegebenenfalls wiederaufzunehmen erlaubt: das dem Ande-
ren, niemals uns selbst zu verdankende, zunachst asymmetrische Verhal-
tnis zu ihm, das tiberhaupt erst dazu herausfordert, sich auf Kommunika-
tion, Gesprache, Dialoge und Diskurse einzulassen. Und zwar nicht blof
nach eigenem Gutdiinken oder weil man sich davon Anregungen, eine ge-
wisse Bereicherung oder Belehrung verspricht, sondern weil diese Heraus-
forderung mit der Alteritat des Anderen selbst schon einhergeht.

Demnach widerfdhrt uns die Alteritdt des Anderen als Anspruch. Sie be-
schrankt sich nicht auf ein statisches ,Anderssein‘ (alteritas), wie es im Ge-
gensatz zu einer scheinbar sich selbst geniigenden Selbigkeit in der philo-
sophischen Uberlieferung vielfach bedacht worden ist.3 Und dieser An-
spruch soll Levinas zufolge im Modus des Widerfahrnisses etwas ,besagen’,
namlich dass der Andere ,zihlt’, ohne je gezdhlt worden zu sein. Nur kraft
dieses Anspruchs ,existiert’ er iiberhaupt; unter der Voraussetzung aller-
dings, dass dieser auch wirklich vernommen wird und auf Resonanz st6f3t,
die fiir Levinas unabdingbar unter dem ethischen Vorzeichen der Verant-
wortlichkeit stehen muss. Was ihn wie nichts Anderes umtrieb, war offen-
bar auch in diesem Zusammenhang die Vorstellung, ein von jeglicher Ver-
antwortlichkeit entbundenes Verhaltnis zum Anderen sei moglich (und off-
ne der Gewalt, die man ihm antun kann, Tir und Tor). Deshalb besteht er
auch in der kleinen Schrift iiber den Dialog darauf, dass der Andere vor
allem Dialog als solcher, als Anderer, ,zidhlen’ miisse — angesichts einer un-
aufhebbaren Alteritdt allerdings, die sich jeglicher Zahlbarkeit entzieht.

Dem fraglichen ,Zdhlen‘ entzieht Levinas auf diese Weise jegliche kon-
krete politische Bedeutung, so dass es ihm nicht darum gehen kann, wer in
den Augen Anderer, nicht zuletzt Dritter, in welcher Hinsicht ,zdhlt’, d.h.
Beachtung findet, ernst genommen wird, einbezogen wird, wem Bedeu-
tung und Gewicht beigemessen wird, usw. Wie schon Buber neigt Levinas
zu einem polemischen Begriff von Sozialitdt, der ihn dazu verleitete, die-
sen Fragen wenig Beachtung zu schenken. Vor allem verdachtigt er alle

30 Vom u.a. von Paul Ricceur erhobenen Vorwurf, Levinas trage im Kontext seiner Kritik
an einer dem ,Selben’ verhafteten Philosophie dem Befund nicht angemessen Rechnung, dass
jenes Widerfahrnis nur auf das Selbst bezogen vorzustellen ist, sehe ich hier ab.



454 Burkhard Liebsch

Sozialitdt, die radikale, immer wieder auch als ,absolut” eingestufte Alteri-
tat des Anderen aufzuheben, wobei er diese Aufhebung nicht etwa dialek-
tisch denkt, wie es der Terminus nahelegen wiirde, sondern geradezu als
eine Form der Unterdriickung deutet. Ganz ahnlich denunzierte Buber in
seiner Schrift Ich und Du (1923) die Sozialitdt als eine Art Gefingnis, in
dem die Anderheit des Anderen gefangengenommen werde und so gese-
hen nur verkiimmern und zugrundegehen kénnte (DP, 108). Bei der Lek-
tiire von Aldous Huxleys, nur wenige Jahre spater (1932) erschienener Dys-
topie Brave New World fiihlt man sich unwillkiirlich daran erinnert, sollte
diese jegliches Allein- und Fiirsichseinkonnen tilgende Welt doch vollkom-
men ausschliefen, dass irgend jemand ,draufien‘ und unintegriert bleibt.31

In einer seiner frithesten Schriften schldagt Levinas in den 1930er Jahren
offenbar in die gleiche Kerbe, wo er auf der Suche nach einem Ausweg aus
einer Sozialitdt ist, die alle, ohne Riicksicht auf ihre wie auch immer ge-
artete ,Differenz’, zu integrieren verspricht. Doch gehen seine philosophi-
schen Aspirationen noch weit dariiber hinaus, handelt es sich unter der
Uberschrift évasion doch um eine Fluchtméglichkeit aus dem Sein selbst. 32
Ganz auf dieser Linie liegt der ein halbes Jahrhundert spater verfasste Text
iiber den Dialog, wo er auf der Getrenntheit eines jeden, auf dessen Ein-
samkeit und deren Widersetzlichkeit gegen jegliche Aufhebung in irgend-
einer Einheit insistiert. Die als absolut eingestufte Nicht-Integrierbarkeit
eines jeden sei allemal ,besser” als alles, was man einer idealen Beziehung,
einer allseits integrierten Gesellschaft oder einem nichts ,drauflen‘ lassen-
den Sein je verdanken konne.

So geraten die ,soziale’ Beziehung, die ,politische‘ Vergesellschaftung
und die Ontologie gleichsam auf einen einzigen Nenner einer radikalen
ethischen Kritik, die sich immer wieder an diesem einen Punkt entziindet:
Weder das Soziale noch das Politische kdnne uns in seiner Seinsverhaftung
je lehren, was uns der Andere als solcher, als unaufhebbar Anderer, ethisch
angehen miisse. Letzeres beweist die auf polites beschriankte aristotelische
Politik genausowenig wie die tendenziell . kosmopolitische® Erweiterung die-
ses Begriffs, die man in der spanischen Spdtscholastik erkennen kann, die
Philosophie des moral sense, wie sie von den schottischen Moralisten ent-
wickelt worden ist, oder die Empathie- und Sympathiekonzeptionen von
David Hume und Adam Smith {iber Max Scheler bis hin zu den Sozial-
psychologen der Gegenwart.3? Sie alle finden bei Levinas keine Gnade —

31 HuxLEY, Aldous: Brave New World [1932]. Berlin: Cornelsen 2009.

32 LEvINAS, Emmanuel: De ['évasion. Ausweg aus dem Sein [1935] (frz./dt.). Freiburg i.Br.:
Alber 2005,

33 BROWN, Eric: Die Erfindung kosmopolitaner Politik durch die Stoiker, in: LUTZ-BACH-
MANN, Matthias/NIEDERBERGER, Anreas/SCHINK, Philipp (Hgg.): Kosmopolitanismus. Zur Ge-
schichte und Zukunft eines umstrittenen Ideals. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2o10,
9—24; HAMBURGER, Kite: Das Mitleid. Stuttgart: Klett-Cotta 1985; WILSON, James O.: The
Moral Sense. New York, Toronto: The Free Press 1993; BREYER, Thiemo (Hg.): Grenzen der Em-



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 455

und so gut wie gar keine Erwdahnung. Erkldaren uns alle diese Lehren nicht
lediglich, wie uns der Andere ,nahestehen’ kann, insofern er ,zu uns gehort’
(als Mitbiirger), uns ,angehort’ (als Verwandter), uns ,mitfiihlen’ ldsst als ar-
mes, bemitleidenswertes, bedauernswertes, hilfsbediirftiges, so oder so
schwaches Geschopf? Steht nicht jedes Mal im Vordergrund, dass der An-
dere zu allererst gewisse genealogische, ethnische, politische oder psycho-
logische Bedingungen erfiillen muss, nach deren Mafgabe er uns dann auch
ethisch etwas angehen kann? (Aber mitnichten muss, wiirde Friedrich
Nietzsche hinzufiigen.)

So plausibel das nach wie vor in einer tiberbordenden Literatur erschei-
nen mag, die es mit dem Anderen ,gut meint®, fiir Levinas handelt es sich
um die schlimmste Verkehrung des grundlegenden ethischen Sachverhal-
tes! Nicht von uns selbst geht das Ethische aus, wenn uns der Andere ,emo-
tional‘, verwandtschaftlich, sozial oder politisch nahe steht. Das Ethische
liegt vielmehr gerade umgekehrt in der ,Nahe‘ (proximité) des Anderen, die
tiberhaupt nicht von uns, von unseren Gefiihlslagen, sozialen Beziehungen
und politischen Strukturen abhdngen soll. Der Andere, heifdt das, ist als sol-
cher nicht ethisch maf3geblich, insofern er gewisse Vorbedingungen emo-
tionaler, genalogischer, sozialer oder politischer Nahe erfiillt. Er ist viel-
mehr unabhdngig von all dem, d.h. heifdt: als radikal, wenn nicht gar abso-
lut Fremder, das ethisch Maf3gebliche par excellence.3*

Dies entspringt bei Levinas keiner ,verniinftigen‘ Uberlegung, von der
sich ein bereits irgendwie ,vorhandenes‘ Subjekt selbst erst iliberzeugen
miisste, damit der Anspruch des Anderen mit guten, anerkennenswerten
Griinden Bestand haben kann; vielmehr beruft sich Levinas auf das unver-
meidlich, wie er offenbar meint, aus dem Widerfahrnis der Alteritat des
Anderen hervorgehende Ereignis seiner ,Transzendenz“ [35]. Dabei beun-
ruhigt ihn offenbar nicht das Problem, ob es wirklich bedingungslos gut-
zuheiflen ist, dieser Transzendenz als einer radikal befremdlichen ausge-
setzt zu sein, die sich jeglichem Wissen, Verstehen und Begreifen entzieht,
so dass gar nicht zu ,erfahren’ ist, was es letztlich mit ihr auf sich hat.

Unnachgiebig, sogar um den Preis einer Zuriickweisung des Erfahrungs-
begriffes selbst35 und einer Phanomenologie, die sich ihm verpflichtet3¢, be-
steht Levinas vielmehr darauf, dass es nur dieser Transzendenz zu verdan-
ken sei, dass wir nicht in der Immanenz unseres Selbst (bzw. des ,Selben®),
des Ontischen und der Ontologischen befangen bleiben und es wirklich

pathie. Philosophische, psychologische und anthropologische Perspektiven. Miinchen: Fink
2013; BREITHAUPT, Fritz: Die dunklen Seiten der Empathie. Berlin: Suhrkamp 32017.

34 LEVINAS, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und
Sozialphilosophie. Freiburg i.Br.: Alber %1987, 185. Hier verweist der Autor auf Vladimir Jan-
kélévitchs Riickgriff auf den Ausdruck ,absolut anders*.

35 LEVINAS: Die Spur des Anderen, 197f., 200, 206, 266.

36 JANICAUD, Dominique: La phénoménologie dans tous ses états. Paris: Gallimard 2009;
DERS.: Die theologische Wende der franzésischen Phdnomenologie. Wien: Turia + Kant 2014.



456 Burkhard Liebsch

mit radikal ,Anderem’ zu tun bekommen. Nicht nur verlangt er eine Aus-
kehr aus dem Selbst, das sich einem Anderen zuzuwenden hitte, dessen
Alteritat dialektisch als ,Differenz‘ zu denken und infolgedessen in der seit
Hegel bekannten dreifachen Bedeutung ,aufzuheben‘ ware. Vielmehr geht
es ihm um eine Auskehr auch aus dem Schema der Identitdt von Identitat
und Differenz selbst, in dem diese Aufhebung klassisch gedacht worden ist
— auflerhalb derer es fiir Hegel schlechterdings gar nichts geben konnte,
wovon noch verniinftig Rechenschaft abzulegen ware. Demgegeniiber geht
Levinas so weit, das ,pathologische’ Sichereignen der Alteritit des Ande-
ren, deren ethische Bedeutung wir uns nach seiner Uberzeugung nolens
volens zuziehen, mit dem Dialog geradezu zu identifizieren. Genauer ge-
sagt: mit einem ,vorgingigen Dialog“ [27], der durch die Alteritit des An-
deren ,immer schon‘ eréffnet worden sein soll, bevor ein gegenseitiges Ge-
sprach tiberhaupt beginnen konnte. Auf diese Weise entkoppelt Levinas
diesen verfremdeten Begriff des Dialogs von allen Vorstellungen von Rezi-
prozitit, Gegen- oder Wechselseitigkeit, ohne die praktisch keine gingige
Dialogtheorie auskommt. Dementsprechend vermisst man bei ihm jegliche
Referenz auf traditionell hervorgehobene Dimensionen eines commercium,
der urbanitas und der civilitas, die samtlich auf solchen Vorstellungen be-
ruhen.

IV

Kann Levinas so aber nicht allenfalls zeigen, wie das ethische ,Vorzeichen'
ins Spiel kommt, unter dem seiner Ansicht nach alle menschlich-kommu-
nikativen Verhadltnisse stehen, auch und gerade die der Gewalt, die man
Anderen antut, sowie der Vergleichgiiltigung ihrer Anspriiche? Kann aber
damit der Dialog als eine wesentlich von anderen kommunikativen Ver-
haltnissen zu unterscheidende Weise des Gesprachs miteinander sein Be-
wenden haben? Fiir Buber musste es auf dieses Pradikat tatsachlich ent-
scheidend ankommen; und es konnte ihm nicht geniigen, eine radikale
ethische Herausforderung zum Dialog als solche zu bedenken, ohne dann
in Betracht zu ziehen, wie es nicht nur zu wechsel- und gegenseitigem An-
einandervorbei- oder Aufeinandereinreden, sondern zu einem Dialog kom-
men kann, der seinen Namen verdient. Auch Buber lauft allerdings Gefahr,
dies aus dem Auge zu verlieren, wo er suggeriert, es komme ,letztlich’ nur
auf einen Anderen an, der ,zahlt’ (ndmlich Gott, von dem Buber als ,wah-
rem Du“ spricht, ohne dabei in Rechnung zu stellen, wie sich hier die Fra-
ge dialogischer Erwiderung sollte stellen kénnen; DP, 77).

Dabei hatte Buber selbst auf eine seines Erachtens ,uniiberbriickbare
Vielheits-Anderheit“ hingewiesen (DP, 235), die zweifellos das Problem auf-
wirft, ob es nicht darauf ankommt, wie, mit wem, unter welchen Umstan-
den, vordringlich sowie auf wessen Kosten ein Dialog zu suchen, zu fithren
und womoglich auch zu einem gewissen Erfolg zu bringen wdre. Levinas



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 457

sagt wie auch Buber wenig iiber konkrete (familiale, freundschaftliche,
nachbarschaftliche, regionale, politische, nationale und transnationale)
Bedingungen und Ordnungsbeziige, von denen effektiv zustandekommen-
de oder auch versagte, scheiternde und gelingende Dialoge doch vielfach
abhangen. Infolgedessen wird in ihren Schriften auch nicht deutlich, wie
der mit den Einen gefiihrte Dialog den Dialog mit Anderen ausschliefit,
wenn nicht endgiiltig, so doch hier und jetzt. Niemals wird ein Dialog mit
allen Anderen moglich sein. Kein konkret gefithrter Dialog wird jemals die
Endlichkeit der Bedingungen seines Zustandekommens, der zur Verfiigung
stehenden Zeit und der Selektivitat derjenigen, die in seinen Genuss kom-
men, iiberwinden kénnen. Mag dem Dialog auch die von Levinas mit Des-
cartes so sehr betonte Unendlichkeit des Anderen als unbedingte Maf3gabe
vorausliegen, einen unendlichen Dialog konnen wir doch nicht fiihren, al-
lenfalls einen schier nicht-enden-wollenden, der frither oder spater in die
vollige Erschopfung aller Beteiligten miinden miisste.

Muss man daran erinnern, dass nur leibhaftige Subjekte zu einem Dia-
log bereit, willens und fahig sein konnen, die in ihrer unvermeidlich plura-
len Anderheit nicht wissen konnen, wie ein tatsachlich gefiihrter, endli-
cher Dialog auch seinem Sinn gerecht werden kénnte? Haben wir davon
auch nur die geringste Vorstellung? Ist iiber diesen Sinn schon alles ge-
sagt, wenn man ihn riickhaltlos von der unaufhebbaren Alteritat des Ande-
ren her denkt? Sollte man von einer Dialog-Philosophie, die ihren Namen
verdient, nicht auch erwarten diirfen, dass sie angibt, wie man der Alte-
ritat des Anderen praktisch gerecht werden kann? Oder handelt es sich
hierbei um eine die Sache ,Dialog‘ von vornherein verfehlende Erwartung —
so als konne uns je irgendeine Philosophie in allgemeingiiltiger Form leh-
ren, was zu tun ist, um einen Dialog ,wirklich‘ zum Erfolg zu fiihren? Wer-
den wir jemals wissen, ob uns dergleichen gelungen ist? Ware solches Wis-
sen nicht der Anfang vom Ende des dialogischen Verhdltnisses zum Ande-
ren selbst?

Nicht umsonst rdumt Levinas gleich zu Beginn seines kleinen Textes
tiber den Dialog alle Philosophien als in dieser Sache unzustdndig beiseite,
bei denen es sich seiner Ansicht nach um Theorien des Wissens handelt.
Kann man schon den Anderen in seiner radikal befremdlichen Alteritdt
nicht ,in Erfahrung bringen’, so dass er sich jeglichem Wissen entzieht, wie
sollte man dann je beurteilen konnen, ob es zu einem wirklich dialogi-
schen Verhdltnis zu ihm gekommen ist und ob diesem irgendein Erfolg
beschieden war? Vielmehr hat es nun den Anschein, als miissten wir ein
fir allemal die Entscheidung dariiber aus der Hand geben, ob wir je mit
Erfolg einen Dialog gefithrt oder auch nur zu er6ffnen vermocht haben
und ob das iiberhaupt eine Angelegenheit unseres ,Vermogens‘, unseres
,Konnens‘, unserer ,kommunikativen Kompetenz‘ sein kann, die manche
Sozialphilosophen fiir eine Art Generalschliissel zu allen Problemen mo-
derner Gesellschaften zu halten scheinen. Nachdem sich die ehemals sog.



458 Burkhard Liebsch

Kritische Theorie ihrer marxistischen Erblast entledigt und Jiirgen Haber-
mas den Historischen Materialismus auf seine Weise rekonstruiert hatte,
um ihn hinter sich zu lassen, konnte sich Gesellschaftskritik auf der ihrer-
seits hochsten Stufe kommunikativer Kompetenz nur noch als ,Kritik der
Verstindigungsverhdltnisse“ manifestieren, die letztlich allein auf den ge-
walt-, herrschafts- und sogar machtfreien Dialog setzen sollte.?” Dagegen
unterminiert Levinas solche Aussichten scheinbar dadurch, dass er die Kom-
munikationstheoretiker daran erinnert, dass ihre wie auch immer begriin-
dete [Kompetenz‘ aus eigener Kraft in keiner Weise dafiir biirgen kann,
iiberhaupt mit Anderen als solchen ,im Gesprach‘ zu sein. Setzen sie nicht
ein schlicht ,vorhandenes’, zum Sprechen befdhigtes Subjekt einfach vor-
aus, das sich nachtraglich — vor allem durch sogennante Perspektiveniiber-
nahme und durch Ja-/Nein-Stellungnahmen zu den von ihnen erhobenen
Geltungsanspriichen — mit Anderen ins Benehmen setzt? Zwar gestehen sie
zweifellos zu, dass dieses Subjekt eine Ontogenese durchlaufen muss, wie
sie zuletzt von Michael Tomasello beschrieben worden ist38, aber zeigen die
entsprechenden Theorien je, wie ein solches Subjekt auf den Anderen als
Anderen stof3t? Ist ihnen diese radikal-ethische Frage tiberhaupt je begeg-
net?3* Welche Indizien wiirden dafiir gegebenenfalls sprechen?40

So berechtigt diese scharfen Riickfragen ,aus Levinasianischer Sicht‘ an
die Adresse gingiger Kommunikationstheorien auch erscheinen mdégen,
sie konnen nicht iiber empfindliche Zweifel daran hinwegtauschen, ob Le-
vinas’ eigener Position zum Dialogbegriff auch fruchtbares Potenzial zu-
kommt. Buber hatte sich viel weiter vorgewagt, wo es ihm darum ging, ,po-
sitiv' anzugeben, was einen Dialog auszeichnen miisste, der seinen Titel
verdient. Keine der folgenden, zwar revisionsbediirftigen, aber doch gewiss

37 HABERMAS, Jiirgen: Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1976; MCCARTHY, Thomas: Kritik der Verstdndigungsverhdltnisse. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1980; WELLMER, Albrecht: Sprachphilosophie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004; DERS.:
Wie Worte Sinn machen. Aufsdtze zur Sprachphilosophie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2007.

38 TOMASELLO, Michael: Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 20mn, vgl. die kritische Rezension d. Vf. von Tomasello, Michael: Mensch werden.
Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp Verlag 2020, in: Philosophischer Literaturan-
zeiger 73 (2020), Nr. 3, 253-264.

39 vgl. MISCHEL, Theodore (Hg.): Understanding other Persons. Oxford: Oxford Universi-
ty Press 1974; HAMLYN, David W.: Experience and the Growth of Interpersonal Understanding.
London: Routledge & Kegan Paul 1978; DOBERT, Rainer et al. (Hgg.): Entwicklung des Ichs.
Hanstein/Ts.: Athendum *1980; LEE, Benjamin/NOAM, Gil (Hgg.): Developmental Approaches
to the Self. New York: Plenum Press 1983.

40 In Habermas' jiingster Geschichte der Philosophie bspw. spielt diese Fragestellung so
gut wie keine Rolle. Erst ganz am Ende des zweiten Bandes wird der (scheinbare) Pleonas-
mus, den ,Anderen als Anderen“ gleichbehandeln, nachgeschoben (Auch eine Geschichte,
Bd. 2, 794). Auch hier fehlt jegliche Referenz auf die Uberlieferungen und Autoren, die fiir
die unaufhebbare Alteritit des Anderen sensibilisiert haben.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 459

nicht nebensdchlichen Bestimmungen ist bei Levinas anzutreffen+!: Weder
die ,unmittelbare Beriihrung“ des Anderen, die von einem wirklichen Dia-
log zu erwarten sei (DP, 66), noch das wirkliche ,Gemeintsein’ des Ande-
ren (DP, 99), weder das in ihn zu setzende Vertrauen (DP, 129), noch gar
die zwischen Ich und Du sich ereignende ,volle Gegenwartigkeit“ (DP, 104)
oder die ,Lebendigkeit“ der jeweiligen dialogischen Beziehung (DP, 47).

Dabei teilt Buber, der die unmittelbare Gegenwart des Anderen sucht,
mit Levinas, der sie gerade in einer unerreichbaren Ndihe zu finden meint,
eine nachdriickliche Technikskepsis und Zuriickweisung aller Mittelbar-
keit, Medialitdt und Bildlichkeit.#2 Beide fragen sich nicht, ob das zundchst
von Buber umschriebene , dialogische Dasein® (DP, 168), das kein Gesprach
,ist‘, aber dazu bestimmt zu sein scheint, es mit dem Anderen als Anderem
zu suchen, um nicht in seinem Fiir-sich-sein isoliert zu bleiben und infol-
gedessen zugrunde zu gehen, durch diese Zuriickweisung gdnzlich iiber-
fordert zu werden droht. Erfordert nicht jede Nihe und Gegenwart zu-
gleich eine ,vermittelnde’, die Alteritit des Anderen aber nicht aufhebende
Diskretion, ohne die beides unmdglich gedeihen kann? Miissen wir nicht
eine Vermittlung ohne Aufhebung in Betracht ziehen?

Eine iiberschwangliche Apologie des Dialogs, die vor dieser Frage aus-
weicht oder sie gar nicht erst stellt, tut ihm am Ende ebenso einen Baren-
dienst wie eine radikale ethische Kritik, die glauben macht, vor dem Dia-
log sei kraft einer unbeweisbaren Transzendenz des Anderen bereits alles
entschieden, worauf es ankommt, namlich das, ,wovor wir leben, das wo-
rin wir leben, woraus und worein wir leben® (DP, 112) — und als bediirfte es
einer praktischen, ,diskreten’ Bewdhrung gerade Anderen gegeniiber gar
nicht, die all dem wenig oder gar keinen Glauben schenken mégen. Auch
so konnte es sich ja herausstellen, wie es um menschliches, dialogisches Da-
sein bestellt ist — weit entfernt davon, nur Gutes von ihm erwarten zu las-
sen. Moglicherweise stehen wir erst am Beginn einer Revision des Dialog-
begriffs zwischen ,indiskreter* Ndhe und Gegenwart des Anderen einerseits
und deren feindseliger Zurlickweisung andererseits.

\'%

Immerhin hat aber Levinas an einer offenbar wenig gelesenen Schliissel-
stelle seines ersten Hauptwerkes, Totalitdt und Unendlichkeit (1961), einen
Hinweis darauf gegeben, wo der vermissten Diskretion auf die Spur zu
kommen ware. Auch an dieser Stelle fallt allerdings zuerst auf, wovon Le-
vinas nicht handelt.

41 Zumindest nicht in direktem Zusammenhang mit dem Dialog-Begriff, muss man ein-
schrankend sagen. Denn das Thema der Beriihrung bspw. beschiftigt Levinas vielfach.

42 Vgl. BENNKE, Johannes/MERSCH, Dieter (Hgg.): Levinas und die Kiinste. Bielefeld: trans-
cript, i.E.



460 Burkhard Liebsch

Er spricht nicht, wie die rhetorische Tradition, davon, was man besser
diskret fiir sich behalten sollte, weil es einem andernfalls von Anderen ent-
eignet werden koénnte.#? Er spricht weiterhin nicht von Anstandsregeln und
Empfehlungen wie der, sich nicht gehen zu lassen, sich an Ort und Stelle,
vor allem in Anwesenheit von Machtigen, diskret und klug zwischen cacher
und découvrier eigener Gedanken zu bewegen#, sich nicht unbedacht, oh-
ne Scheu oder schamlos und indiskret Anderen gegeniiber zu 6ffnen+5, sich
nicht wie gewisse ,gemeine Naturen“ ohne Riicksicht auf die Verletzbar-
keit des Anderen zu verhalten, vielmehr Anderen als ,geheimnisvollen und
unergriindlichen Wesen zu begegnen und deren Vertrauen auf diese Wei-
se zu verdienen.+ Levinas empfiehlt weder wie der in diesen Fragen lange
Zeit mafdgebliche Balthasar Gracidn in seinem Handorakel in diesem Sinne
ausdriicklich Diskretion als Gegenteil einer fragwiirdigen Eloquenz noch
einen Takt, der alles meidet, was Anderen unangenehm sein kénnte und
stets bedenkt, ,was in die Sphdare des Gesprachs, d.h. tiberhaupt in diese
harmonische Welt gehor[t]“47, und aller Negativitat schlie8lich Zerstreu-
ung vorzieht — eine Zerstreuung, von der Goethe Ausgewanderte sagen
lieR, man habe sie ,nie notiger gehabt” als jetzt, wo uns ,vielleicht [...] bald
der Rauch bei Tage und die Flammen bei Nacht den Untergang unsrer
Wohnungen und unsrer zuriickgelassenen Besitztiimer [verkiindet]“, ,was
uns in der Stille schon Schmerzen genug [bereitet]“, als dass wir es zulas-
sen konnten, dass es ,durch oftere Wiederholung tiefer in die Seele“ ein-
dringen kann. 48

Die Diskretion lokalisiert Levinas, den ein schon oft diagnostizierter Zivi-
lisationsbruch#? trennt von einer Welt, deren Bestehen und (Pseudo-)Har-
monie noch mit Mitteln der Zerstreuung aufrechtzuhalten war, auch nicht
blof} wie Georg Simmel weitgehend in der Binnensphdre enger und priva-
ter Beziehungsformen wie der Ehe und der Freundschaft, ,fern der Of-

43 SCHMOLDERS: Die Kunst des Gesprdchs, 17.

44 SCHMOLDERS: Die Kunst des Gesprdchs, 26, 29, 108.

45 SCHMOLDERS: Die Kunst des Gesprdchs, 39, 44, 48, 50, 65, 125.

46 SCHMOLDERS: Die Kunst des Gesprichs, 262, 56.

47 SCHMOLDERS: Die Kunst des Gesprdchs, 242.

48 GOETHE, Johann, W.: Unterhaltung deutscher Ausgewanderten, in: Werke. Bd. 6. Ham-
burg: Wegner ©1965, 137-139.

49 DINER, Dan (Hg.): Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz. Frankfurt/M.: Fischer
1988.

50 SIMMEL, Georg: Psychologie der Diskretion [1906], in: DERS.: Schriften zur Soziologie.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983, 151-158, sowie die an Simmel ankniipfenden kulturkritischen
Uberlegungen von JUNG, Thomas/MULLER-DOHM, Stefan: Das Tabu, das Geheimnis und das
Private — Vom Verlust der Diskretion, in: IMHOF, Kurt/SCHULZ, Peter (Hgg.): Die Verdffent-
lichung des Privaten — Die Privatisierung des Offentlichen. Opladen, Wiesbaden: Westdeut-
scher Verlag 1998, 136-146. — Simmel hielt es zundcht fiir eine ,banale Selbstverstindlich-
keit“, ,dass alle Beziechungen zwischen Menschen auf dem Wissen ruhen, das der eine von
dem anderen hat“. Dieses Wissen sei aber gleichsam verwoben ,mit dem, was er von ihm nicht



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 461

fentlichkeit, im Schweigen“, wo sie Georges Bataille vermuten wiirde,
geschiitzt vor einer heute nichts mehr verschonenden Frivolitit, die sich

wei“. Gerade das gebe der jeweiligen Beziehung ,ihren Ton, ihren Umfang, ihr TiefenmaR®“.
So spricht sich Simmel gegen die Vorstellung ,vollkommene|[r] gegenseitige[r] Durchsich-
tigkeit“ aus, auf die das Wissen vom Anderen und des Anderen hinauslaufen kénnte. Tat-
sichlich aber kommt das Wissen vielfach iiber eine blof3e ,Bekanntschaft” nicht hinaus, die
wir bezeichnenderweise gerade fiir ,die oberflichlichste Beziehung® reservieren, in der man
kaum mehr als ,Notiz voneinander genommen® hat. So gesehen liegt im Bekanntsein ein
~Mangel eigentlich intimer Beziehungen“ ohne Bezug auf ,das, was ein jeder an und in sich“
ist. Die Bekanntschaft gibt sich scheinbar mit einer ,der Welt zugewandten“ Fassade zufrie-
den. Doch hailt sie sich, statt den Anderen darauf zu reduzieren, als diskrete von der Kennt-
nis alles dessen fern, ,was er nicht positiv offenbart“. So beschrankt sie sich nicht darauf,
Respekt vor dem ,Geheimnis“ des Anderen, ,vor seinem direkten Willen, uns dies oder jenes
zu verbergen“, zu bezeigen, sondern wahrt von sich aus eine Distanz, in der es ausge-
schlossen zu sein scheint, dem Anderen ,zu nahe zu treten' und auf diese Weise zu kranken.
,Selbst im intimen Verhailtnis“ zum ihm sollte diese Distanz nicht wie beim ,Kammerdiener
,ohne weiteres verschwinde[n]“ und stets dessen eingedenk sein, dass bereits die ,bloe
Kenntnisnahme“ gewisser Dinge ,ein Zunahetreten“ bedeuten kann. Simmel spricht von
einem ,Rechtsgefiihl in Bezug auf die hiermit bezeichnete Sphire, deren Grenze freilich
nicht ohne weiteres festzulegen ist“, zumal fiir den psychologisch Sensiblen ,die Menschen
unzahlige Male ihre geheimsten Gedanken und Beschaffenheiten“ oft unfreiwillig verraten,
,gerade weil sie dngstlich bemiiht sind, sie zu hiiten“. Demnach verhilt es sich unvermeid-
lich so, dass jeder vom Andern mehr weif}, ,als dieser ihm willentlich offenbart, und vielfach
solches, dessen Erkanntwerden ihm, wenn er es wiisste, hochst unerwiinscht ware“. So wahrt
die Diskretion paradoxerweise eine Grenze, die sie immer schon tberschritten hat. , Selbst
dem besten Willen zur Diskretion“ kann es nicht gelingen, sich im Verhiltnis zum Anderen
,des geistigen Antastens ,alles dessen, was sein ist‘, zu enthalten“. Doch widersetzt sie sich
einer aktiven Indiskretion, die ,ebenso gewalttatig und moralisch unzuldssig sein” kann ,wie
das Horchen an verschlossenen Tiiren“. Dabei schwankt Simmel bemerkenswert, wo es da-
rum geht, was bei der Diskretion, die man dem Anderen entgegenbringt, auf dem Spiel steht.
Soll die Beziehung zum Anderen nur in einer gewissen, diskret gewahrten , Undeutlichkeit
oder Unanschaulichkeit” bleiben, damit ihr ,Reiz” nichts einbiit? Soll sie auf diese Weise
vor einer Erniichterung bewahrt werden, die unvermeidlich droht, wenn man sich zu ,ken-
nen‘ glaubt und ihre Fortsetzung insofern als zwecklos erscheint? Geht es darum, nicht aus
Mangel an (ein- oder gegenseitiger) Diskretion, ,in eine reizlos banale Gewohnung, in eine
Selbstverstindlichkeit, die keinen Raum fiir Uberraschungen mehr hat“, zu verfallen, bzw.
darum, sich einer ,fruchtbare[n] Tiefe der Beziehungen, die hinter jedem geoffenbarten Letz-
ten noch ein Allerletztes ahnt und ehrt, die auch das sicher Besessene tiglich von neuem zu
erobern reizt“, bewusst zu bleiben? Fiir Simmel kann — abgesehen von derartigen psycho-
logischen Uberlegungen — ausdriicklich kein Zweifel daran bestehen, ,daf prinzipiell eine
Diskretionspflicht besteht, wie unsicher auch ihre Grenzen sich zeigen“. Damit scheint er
andeuten zu wollen, dass dieses zu Ehrende keineswegs als dem Anderen nicht zu entwen-
dendes Eigentum oder als Arkanes der Zudringlichkeit Anderer absolut entzogen ist, son-
dern durch Indiskretion sehr wohl ,angetastet' werden kann. Andernfalls bediirfte es einer
solchen Pflicht gar nicht. Dabei bleibt allerdings ungeklart, woher eine solche Pflicht rithren
soll, die Simmel an anderer Stelle auch als ,freiwillige Reserve“ bezeichnet, die sich darin
manifestiert, den Anderen vor eigener Zudringlichkeit des Sehens, des Horens, des Wissens zu
verschonen. So gesehen handelt es sich nicht um eine Pflicht, sondern um eine Art Selbst-
einschrankung, die realisiert, dass die Beziehung zum Anderen ihren Namen gar nicht ver-
dienen kann, wenn sie die ihr innewohnende Alteritat nicht auch von sich aus wahrt, um es
mit Levinas zu sagen, der so sehr ,vom Anderen her‘ denkt, dass das Verhalten zum Anderen
allzuwenig in den Blick kommt. Pointiert gesagt: Ohne Diskretion kann die Alteritdt des An-
deren sozial nicht gewahrt werden.



462 Burkhard Liebsch

das Recht herausnimmt, jederzeit ,alles zu sehen®, und so das Ende jeg-
lichen Geheimnisses heraufbeschwort, wie Mario Vargas Llosa unlingst arg-
wohnte.5! Vielmehr entdeckt Levinas Spuren der Diskretion im , gastfreund-
lichen Empfang®, der sich sehr wohl auch in aller Offentlichkeit vollziehen
kann, obgleich ihn Totalitdt und Unendlichkeit auf ,das Feld der Intimitat*
bezieht, das Levinas offenbar ,der Frau“ bzw. der ,weiblichen Andersheit"
(altérité féminine) vorbehalten sieht.52 Macht sie (allein) es mdglich, dass
die ,Anwesenheit‘ des Anderen ,auf diskrete Weise eine Abwesenheit ist,
von der aus sich der gastfreundliche Empfang schlechthin [par excellence]*
vollziehen kdénnen soll? Stiftet sie, und sie allein, in der Intimitat, kraft ih-
res Empfangs, ,das Du der Vertrautheit” und damit zugleich eine ,Sprache
ohne Worte, Ausdruck im Verborgenen“ — noch vor allem Dialog, wie ihn
Buber mit der ,Kategorie“ der Ich-Du-Beziehung zu fassen versuchte?53

An dieser Stelle iiberschlagen sich die Schwierigkeiten. Warum soll tiber-
haupt ,sie, die Frau, bzw. die méglicherweise viel weiter zu fassende weib-
liche Alteritit jenen Empfang stiften? Handelt es sich hier um eine frag-
wiirdige Anlehnung an Geschlechterrollen und -bilder, von denen aus es
zu Stereotypen nicht weit ist? Ist etwa die Frau gemeint, die das Haus be-
wohnt, den Herd hiitet und nur so alle Anderen dort willkommen heifen
kann, ihnen eine Bleibe gewdhrt und sie auf diese Weise tiberhaupt erst
,existieren’ lasst?>4 Wie vermochte sie das je allein? Setzt sie (bzw. Levinas)
dabei nicht allemal eine Okonomie voraus, in der die sie tragenden Rollen
grundsatzlich vertauschbar erscheinen? Worin liegt tiberhaupt die fragli-
che Diskretion? Allein ,in der Gegenwart” des Anderen - (nur) darin, dass
die Frau den Anderen auf diskrete Weise auch abwesend sein ldsst? Nur
wortlos und im Verborgenen? Verallgemeinert die Ethik der Bleibe (de-
meure) hier nicht eine kontingente Situation, die auf ihre Voraussetzungen
hin gar nicht befragt, sondern als ethisch fundamental ausgegeben wird?
Gastfreundlicher Empfang hat jedenfalls nicht nur ,im Haus‘, eine Bleibe
stiftend, ihren Ort. Sie zeigt sich auch an Grenzen und in aller Offentlich-
keit, wie es Europa nicht erst seit 2015, im Zeichen der sogenannten Fliicht-
lingskrise, und bis heute erlebt.

Bei dem, was sich hier zeigt, handelt es sich nicht bloff um weltweit
ventilierte Bilder von ,Massen‘ von Migranten und Fliichtlingen, sondern
darum, wie deren Aufnahme einen Dialog iiberhaupt erst anzubahnen ver-

51 BATAILLE, Georges: Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souverdnitdt. Miin-
chen: Matthes & Seitz 1978, 77; VARGAS LLOSA, Mario: Alles Boulevard. Wer seine Kultur ver-
liert, verliert sich selbst. Berlin: Suhrkamp 2013, 16:1ff.

52 LEVINAS: Totalitdt und Unendlichkeit, 222; Totalité et infini, 166.

53 Ebd.

54 Existieren heif3t fiir Levinas explizit bleiben (koénnen, diirfen...) — dank Anderer und
wird auf diese Weise radikal sozial gedacht. Zur Anlehnung von Levinas an gewisse Modelle
des Hauses und einer ,hiuslichen’ Okonomie vgl. VF.: Fiir eine Kultur der Gastlichkeit. Frei-
burg i.Br.: Alber 2008, Kap. IV zu G. Bachelard und E. Levinas.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 463

spricht, den uns die schiere Alteritit des Anderen keineswegs aufnotigt,
wie es stellenweise der Dialog-Text von Levinas suggeriert. Diese Alteritat
steht und fallt in praktischer Hinsicht mit der Gastlichkeit derer, die sich
auch zu ihr verhalten, aber so, dass erstere nicht kraft irgendeiner Aufnah-
me, Integration oder Inklusion aufgehoben oder gar getilgt wird.

In genau diesem Sinne wird auch das Neugeborene gastlich und zu-
gleich diskret, inter faeces et urinam35, wie es bei Sigmund Freud, wieder-
um diskret, ins Lateinische ausweichend heifdt, bei den Lebenden aufge-
nommen, wo die Aufnahme die ureigene Angelegenheit mehrerer ist.5
Ihm, als infans (d.h. nicht sprechen, nicht reden kénnend), ist der Fremde
darin verwandt, dass er die Sprache der Anderen nicht spricht und sich auf
eine Weltlosigkeit zuriickgeworfen sieht, aus der das Neugeborene ur-
spriinglich zu uns kommt und aus der, wenn man in sie zuriickgefallen
ist57, nichts anderes herauszufiihren verspricht als eine Aufnahme, ein Em-
pfang, der den Anderen auf diskrete Weise abwesend, und dabei zugleich in
seiner Verletzlichkeit abgeschirmt sein ldsst. Eine Gastlichkeit, die in die-
sem sehr weiten Sinne keinen Schutz vor Gewalt verspricht, ist keine.

Dabei droht auch von ihr selbst Gewalt auszugehen; z.B. dann, wenn sie
die Beherbergten dazu nétigt zu reden, sich infolgedessen Vorschriften an-
gemessener Kommunikation zu unterwerfen und sich ,restlos’ integrieren
oder inkludieren zu lassen. Keinem sozialen und politischen Verlangen
wiirde sich Levinas heute wohl mehr widersetzen als gerade diesem, ob-
wohl oder vielmehr gerade weil es so liberaus populdr geworden ist und in
der politischen Offentlichkeit inzwischen geradezu als eine Selbstver-
standlichkeit durchgeht, die kaum noch infrage gestellt wird. Allen Ande-
ren haben wir angesichts ihrer Alteritit ,diskret’ zu begegnen, wiirde er
vermutlich fordern, allerdings konkrete Antworten auf die Frage, wie man
im Lichte dieser Forderung ,ins Gesprach kommen‘ und es gut fiihren soll,
vermissen lassen; vor allem dort, wo das gesuchte Gesprach unweigerlich

35 Augustinus v. Hippo und Bernhard v. Clairvaux zugeschriebenes Diktum; verwiesen
wird auch auf De Levensbode, Haarlem 1875, 532; vgl. FREUD, Sigmund: Bruchstiick einer
Hysterie-Analyse [1901/5], in: Hysterie und Angst. Studienausgabe, Bd. VI. Frankfurt/M.: Fi-
scher 1971, 83-186, hier: 108.

56 Wie kommt es nur, dass in so gut wie keiner bekannten Padagogik, Erziehungswissen-
schaft und Psychologie der Ontogenese von der Diskretion die Rede ist, ohne die iiberhaupt
keine Alteritit in der Sozialitdt zu bestehen vermag, sofern sie nur als Anspruch sich Gel-
tung verschafft, der auch iibersehen und iiberhort werden kann, so dass ein ,Abbruch’ jegli-
cher Kommunikation mit dem Anderen niemals auszuschliefen ist? Unaufhérlich will man
Kinder ,erziehen’, ,bilden‘ und ,fit machen’ fiir das, was sie ,spater’ erwartet, ohne zuvor zu
bedenken, ob man allemal vorausliegende Bedingungen ihrer wirklichen Aufnahme erfiillt
hat, an die die Forderung der Diskretion zu stellen ist.

57 Wie es Hannah Arendt beschrieben hat; vgl. ARENDT, Hannah: Die Gefahr der Weltlo-
sigkeit, in: LIEBSCH, Burkhard/STAUDIGL, Michael/STOELLGER, Philipp (Hgg.): Perspektiven
europdischer Gastlichkeit. Geschichte — Kulturelle Praktiken — Kritik. Weilerswist: Velbriick
Wissenschaft 2016, 69-114.



464 Burkhard Liebsch

wechsel- und gegenseitige Formen annehmen muss. Wer letzteres nicht
anerkennt, lduft Gefahr, die Apologie jenes ,Dialogs vor dem Dialog’, auf
dem Levinas — Buber und allen Lobrednern auf zwischenmenschliche Zwie-
sprache widersprechend — besteht, in eine Selbstverleugnung derjenigen
umschlagen zu lassen, von deren Diskretion es ganz und gar abhingt, ob
ein wirkliches Gesprdach auch zustandekommt, das nicht unter der Last ge-
walttrachtiger Anspriiche auf Selbstentiuflerung und -enthiillung im Ge-
sagten, auf transparente Verstindigung und Ubereinstimmung alsbald zu
ersticken droht.

Zusammenfassung

Mehr denn je sind die Menschen einerseits miteinander kommunikativ ver-
bunden und haben Gelegenheit zum Dialog. Andererseits sind radikale Zwei-
fel an der Moglichkeit und Wirklichkeit von Dialogen laut geworden, die ih-
ren Namen auch wirklich verdienen. Zu den Zweiflern in dieser Hinsicht ge-
hort auch Levinas, insofern er den Sinn menschlicher Kommunikation von
einer Alteritdt her denkt, die dem Dialogischen als solchen vorgeordnet ist.
Dabei droht er die Diskretion weitgehend aus dem Blick zu verlieren, die die-
ser Alteritdt in sozialem Verhalten moglicherweise gerecht werden kann.

Abstract

Human beings are related more than ever to each other in terms of commu-
nication, which offers them the opportunity for dialogue. On the other hand,
radical doubts have been cast on the possibility and reality of dialogues
which truly deserve their name. Levinas belongs to the doubters in this re-
spect insofar he conceptualizes the sense of human communication as pro-
ceeding from an alterity that precedes the dialogical as such. Consequently,
he risks losing sight of the discretion of social behaviour that could possibly
do justice to this alterity.



	Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion : im Rückblick auf Martin Buber und Emmanuel Levinas

