
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion : im
Rückblick auf Martin Buber und Emmanuel Levinas

Autor: Liebsch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Liebsch

Dialogisches Dasein
auf der Suche nach der verlorenen Diskretion

- im Rückblick auf Martin Buber
und Emmanuel Levinas

Im Reden ist Diskretion viel wichtiger als Beredtsamkeit.
Balthasar Gracian1

Diskrete [...] Abwesenheit [...],
von der aus sich der gastfreundliche Empfang schlechthin [...] vollzieht.

Emmanuel Levinas2

I

Bekanntlich hatte bereits Aristoteles den Tieren eine Stimme (phoné)
zugesprochen, nicht aber die Befähigung zu vernünftiger Rede (logos).3 Heute

kann man sich angesichts zahlreich vorliegender ethologischer Forschungen

über die in der aristotelischen Politik gezogene klare Grenze zwischen
a-rationaler Stimme einerseits und einer Rede, die es erlaubt, sich an
Andere zu wenden, um vernünftig miteinander zu sprechen, weit weniger
sicher sein. „Schon als Tier, hat der Mensch Sprache", befand Johann G. Herder

zweideutig, bevor er energisch bestritt, aus dem „Geschrei der Natur",
wie man es bei Tieren antreffe, diesen „atmenden Maschinen", wie er sie

nannte, könne jemals wie von selbst „besonnene" Rede hervorgehen.4 Sind
Tiere nicht allenfalls „gesellig", ohne wirklich miteinander zu sprechen?5
Bis heute gilt als weithin unbestritten, dass Tiere niemals einen Dialog
geführt haben und auch niemals einen Dialog führen werden. Dabei ist nach
wie vor unklar, wo in phylogenetischer Hinsicht der Ursprung der Dialog-

1 GraciâN, Balthasar: Handorakel und Kunst der Weltklugheit [1653]. München: DTV

2005, 86, Maxime 148.
2 Levinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität.

Freiburg i.Br.: Alber 1987, 222; Totalité et infini. Essai sur l'extériorité. Paris: Kluwer Academic
1990, 166.

3 ARISTOTELES: Politik. Reinbek: Rowohlt 1994, Erstes Buch, 2,1253 a 9-10.
4 HERDER, Johann G.: Abhandlung über den Ursprung der Sprache [1770]. Stuttgart: Re-

clam 1985, 5, 35; DerS.: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in: Herders
Werke in fünfBänden, Bd. 4. Berlin: Aufbau 1982, 55-61.

5 Vgl. FIELDING, Henry: Konversation unter Gleichen, in: SchmöLDERS, Claudia (Hg.): Die
Kunst des Gesprächs. Texte zur Geschichte der europäischen Konversationstheorie. München:
DTV 1979, 199-207. Hier wird die fragliche Grenze zwischen „Geselligkeit" und „Konversation"

gezogen.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 445

fähigkeit zu suchen sein soll6, zumal Paläoanthropologen mehr und mehr
annehmen, dass nicht länger von einem einzigen Übergang von der
biologischen Familie der Hominidae zum Homo sapiens sapiens auszugehen ist,
wie ihn zuerst der schwedische Naturhistoriker Carl von Linné genannt
hat. Vermutlich hat sich der Übergang zu potenziell kommunikativ-dialogischen

Verhältnissen zwischen den Menschen mehrfach zugetragen. Aber
kann seitdem von einem irreversiblen gattungsgeschichtlichen Besitz
ausgegangen werden? Stehen wir Menschen etwa nicht permanent in der
Gefahr, die Fähigkeit zum Dialog wieder einzubüßen? „Ist es möglich, daß
wir vor einer chronischen Entgleisung des Dialogs beim Menschen
stehen", fragte nicht umsonst der Psychoanalytiker und Erforscher der origins
of human communication René Spitz.7 Flandelt es sich infolgedessen auch
bei weitgehend abgenutzten Begriffen wie Kommunikation, Gespräch und
Dialog nur noch um „Worte! Nichts als Worte! Leere Worte!", wie Karl
Barth meinte, für den bereits feststand, dass „die meisten Worte [...] mit
einem [...] Versuch, miteinander zu reden [...], notorisch nichts zu tun"
haben?8 Sind wir etwa deshalb „heute [...] nicht mehr miteinander konfrontiert",

wie Milan Kundera behauptete, obgleich es an vielfach gewaltträchtigen

.Konfrontationen' keineswegs mangelt?9 Handelt es sich dabei um
Konfrontationen, in denen man kaum mehr miteinander spricht? Kam der
amtierende Papst deshalb zu dem Schluss: „Wenn es ein Wort gibt, das wir
bis zur Erschöpfung wiederholen müssen, dann lautet es Dialog"?10

In Zeiten, wo die technisch vermittelte Kommunikation nahezu
allgegenwärtig ist, eine gewiss erstaunliche Forderung, wirft sie doch wie auch
die zitierten Stellen die Frage auf, was .miteinander sprechen' überhaupt
bedeutet - so als wüsste man das gar nicht bzw. weniger denn je. In dieser
auf den ersten Blick primär kulturkritischen Perspektive lohnt es sich, sich
noch einmal darauf zu besinnen, was die Philosophie des Dialogs gegenwärtig

zu dieser Frage zu sagen hat. Im Folgenden werde ich mich im
verfügbaren Rahmen allerdings weitgehend darauf beschränken, sie mit
gelegentlichen Seitenblicken auf Schriften Martin Bubers an einen einzigen
Text zu richten, mit dem Emmanuel Levinas im Kontext eines quasi
handbuchartigen Projekts herausgestellt hat, worum es heute unter dem Titel

6 Vgl. BERGER, Ruth: Warum der Mensch spricht. Eine Naturgeschichte der Sprache.
Frankfurt/M.: Eichborn 2008; HABERMAS, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1. Berlin:

Suhrkamp 32oi9, 227-245; Bd. 2, 433E
7 SPITZ, René: Vom Dialog. Studien über den Ursprung der menschlichen Kommunikation

und ihrer Rolle in der Persönlichkeitsbildung. Stuttgart: Klett-Cotta 1976,102.
8 Barth, Karl: Mensch und Mitmensch. Die Grundform der Menschlichkeit. Göttingen:

Vandenhoek & Ruprecht 1962, 62.
9 Kundera, Milan: Der existenzielle Sinn der bürokratisierten Welt, in: DERS.: Der

Vorhang. Frankfurt/M.: Fischer 2008, 179-184, hier 182.
10 http://w2vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/max/documents.papa-fran-

cesco_20160506_premio-carlo-magno.html (Stand: Januar 2017).



446 Burkhard Liebsch

,Dialog' gehen muss. Ich beziehe mich auf den in deutscher Sprache 1980
zuerst in der Übersetzung von Heinz-Jürgen Görtz und Martine Lorenz-
Bourjot unter Mitarbeit von Alois Müller-Herold veröffentlichten, zwei Jahre
später auf Französisch mit dem Untertitel Conscience de soi et proximité du
prochain erschienenen Text von Levinas mit dem schlichten Titel Dialog,
der in der Reihe Interpretationen und Quellen des Alber-Verlags in Verbindung

mit einer Reihe von kooperativen Kommentaren derzeit neu der
Diskussion ausgesetzt wird.11

II

Nachdem sie sich zweieinhalbtausend Jahre lang auf den Spuren somatischer

Dialoge bewegt hatten, haben sich Philosophen erstaunlicherweise
erst im vergangenen 20. Jahrhundert direkt, ausfürlich und mit systematischem

Anspruch mit Begriffen wie Kommunikation, Gespräch, Dialog und
Diskurs zu befassen begonnen. Und manche von ihnen so, als sei ihnen
ganz und gar unklar, ob und wie ein Dialog überhaupt zu eröffnen ist, wie,
unter welchen mehr oder weniger zu- oder abträglichen Bedingungen er
stattfinden kann und ob (und gemessen woran) er gelingt oder versagt und
womöglich endgültig scheitert. Mehr noch: das Scheitern aller
dialogischzwischenmenschlichen Verhältisse schien manchen evident zu sein. So
bestritt der Judaistik-Forscher Geshom Scholem angesichts der zur Zeit des

sogenannten Dritten Reiches an Juden verübten Verbrechen, dass es
jemals einen Dialog zwischen Juden und Deutschen gegeben habe (oder wieder

geben werde). Dabei irritiert - ganz abgesehen von dieser bedenklichen

Entgegensetzung, die auf eine bis heute vergiftete semantische Erblast

des Nationalsozialismus verweist -, die Unterstellung, dass es Menschen,

Ethnien, Nationen oder auch Religionen geben könnte, mit oder
zwischen denen überhaupt kein Dialog zu führen ist, der seinen Namen
verdienen dürfte.12 Vor diesem historischen Hintergrund ist es gewiss keine
Nebensächlichkeit, dass sich der inzwischen vermutlich am meisten
beachtete Philosoph des 20. Jahrhunderts jüdischer Provenienz, nämlich
Emmanuel Levinas, das Phänomen und den Begriff des Dialogs noch einmal
vorgenommen hat; und zwar in gänzlich nicht-apologetischer Art und

11 Vgl. BÖCKLE, Franz/KAUFMANN, Franz-Xaver/RAHNER, Karl/WELTE, Bernhard (Hgg.):
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, 1. Teilband. Freiburg i.Br.: Herder 1981, 61-85;
LEVINAS, Emmanuel: De Dieu qui vient à l'idée. Paris: Vrin 1982; LIEBSCH, Burkhard (Hg.):
Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar. Freiburg i.Br.: Alber 2020. Im
Folgenden verweisen Ziffern in eckigen Klammern direkt auf die entsprechenden Abschnitte
von Levinas' Text über den Dialog in der zuletzt genannten Ausgabe.

12 Vgl. LÖWITH, Karl: Philosophie der Vernunft und Religion der Offenbarung in H. Cohens
Religionsphilosophie, in: Ders.: Sämtliche Schriften, Bd. 3: Wissen, Glaube und Skepsis. Zur
Kritik von Religion und Theologie. Stuttgart: Metzler 1985, 349-384, hier: 381; TRAVERSO, En-

zo: Die Juden und Deutschland. Auschwitz und die „jüdisch-deutsche Symbiose". Berlin:
Basisdruck 1993, 210.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 447

Weise. So sehr sich Levinas Autoren wie Franz Rosenzweig, Martin Buber
und Gabriel Marcel verpflichtet gefühlt haben mag, in ein Loblied auf das

Gespräch mit dem Anderen als Anderem mochte er zu keiner Zeit
einstimmen. Und zwar vor allem deshalb nicht, weil er in diesem Ausdruck
keinen Pleonasmus sah. Mit anderen reden ist als empirisches Phänomen
scheinbar keine besondere Herausforderung, solange man nicht fragt, was
denn ,reden mit...' bedeutet und was die scheinbar ganz unnötige Doppelung

des Adressaten zu sagen haben soll. Und geht es hier vor allem
darum, wie ,wir* uns an den Anderen als solchen wenden? Nichts ist weniger
,klar' für Levinas.

Das wird gleich zu Beginn seines Dialog-Textes durch eine an dieser
Stelle unerwartete Erklärung deutlich: Dass man „heute sogar von einer
.Philosophie des Dialogs' sprechen" könne, sei eine „Folge der Prüfungen
[épreuves], die die Menschen des 20. Jahrhunderts seit dem Ersten Weltkrieg

durchmachten" [2]. Mit diesem ziemlich unkonkreten Hinweis lässt
der Autor seine Leser allein, deren naheliegende Rückfragen infolgedessen
sämtlich ins Leere laufen. Sie erfahren auf den folgenden Seiten nirgends,
um welche Prüfungen es sich denn gehandelt haben soll und wem sie
widerfahren sein sollen. Allen? Jedem gleichermaßen und ohne Ausnahme?
Oder einigen stellvertretend für alle? Warum bezieht sich Levinas
überhaupt auf den Ersten Weltkrieg und nicht (auch) auf den Zweiten
Weltkrieg? Oder auf das, worin letzterer ihn als Juden zweifellos besonders in
Mitleidenschaft gezogen haben muss13: den Antisemitismus, der schließlich

in die Holocaust oder Shoah genannte Praxis serieller Eliminierung
gemündet ist - ohne als „eliminatorischer" schon in der deutschen
Vorgeschichte (und nur in dieser) .angelegt' gewesen zu sein, wie es in höchst
ahistorischer Art und Weise Daniel J. Goldhagen behauptet hat.14

Sind jene „Prüfungen" nicht zu präzisieren? Und wie konnten sie zu
Herausforderungen .dialogischen' Denkens bzw. einer Philosophie des Dialogs

werden? Wie ist es zu verstehen, dass umgekehrt diese Philosophie
ihrerseits mehr oder weniger alles, was „der philosophischen Tradition" lieb
und teuer war - darunter die „Einheit des Ich oder des Systems, der
Selbstgenügsamkeit und der Immanenz" [2] -, in Frage stellen konnte? Und welche

Folgen hatte das? Hat diese scheinbar ganz neue, mit Namen wie
Rosenzweig, Buber und Marcel verknüpfte Philosophie diese Tradition längst

13 Vgl. Malka, Salomon: Emmanuel Lévinas. Eine Biographie. München: Beck 2003.
14 GOLDHAGEN, Daniel J.: Hitler's Willing Executioners. Ordinary Germans and the

Holocaust. London: Abacus 1996; Wiese, Christian: The Political Dimensions of Theology:
Christianity and Antisemitism, in: McElligott, Anthony/HERF, Jeffrey (Hgg.): Antisemitism Before
and Since the Holocaust. Altered Contexts and Recent Perspectives. Cham: Palgrave Mac-
millan 2017, 53-82; zur Kritik: VF.: Europäische Ungastlichkeit und ,identitäre' Vorstellungen.
Fremdheit, Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen. Hamburg: Meiner

2019, Kap. I.; Ders.: Aktuelle Lehren aus Antisemitismen und Anti-Antisemitismen.
Überlegungen im Anschluss an Bruno Chaouats Is Theory Good for the Jews?, Ms. 2020, i.E.



448 Burkhard Liebsch

überwunden und ad acta gelegt? Wichtiger als dies erscheint die Frage,
was sie ihrerseits dazu beigetragen hat, jene Prüfungen zu bestehen -
vorausgesetzt, man darf davon ausgehen, dass das Wort épreuve hier nicht
von vornherein in die Irre führt, indem es suggeriert, als gehe es um eine
ein für allemal zu bewältigende und abzuschließende Aufgabe.

Levinas' Text beantwortet keine einzige dieser Fragen; vielmehr gibt er
sie seinen Lesern auf, denen es sicherlich nicht genügen kann, sich etwa
daran zu erinnern, dass Rosenzweigs Stern der Erlösung offenbar in den
Schützengräben des Ersten Weltkriegs entworfen worden ist. Dabei könnte

es sich ja auch um einen kontingenten Anlass zu einem Philosophieren
gehandelt haben, dessen von Levinas unterstellte Neuartigkeit auch zu
bestreiten wäre. Vom Gespräch handelten schließlich auch schon .Vorläufer'
wie Wilhelm v. Humboldt oder Ludwig Feuerbach, vom viel älteren
philosophischen Genre einmal ganz abgesehen, das ganze Bibliotheken füllt.

Erst gegen Ende seines Textes wird ansatzweise deutlich, welchen
Zusammenhang Levinas zwischen der Thematisierung des Dialogs einerseits
und der infolge des Ersten Weltkrieges zutage getretenen Gewalt andererseits

sah und wie sich ihm daraus ein massiver Vorwurf an die Adresse der
philosophischen Tradition ergeben konnte. Diese Gewalt hat aus seiner
Sicht nichts so sehr in Frage gestellt wie die Glaubwürdigkeit alles Gesagten.

Man kann „den Worten nicht mehr glauben [...] in dieser gepeinigten
Welt", in der es schier unmöglich zu werden droht, überhaupt noch zu
sprechen, bekannte Levinas in einer kleinen Ansprache anlässlich einer
Versammlung der Union des Étudiants Juifs im Jahre 1959.15

Das ist die Kernfrage, auf die der etwa 20 Jahre später verfasste Dialog-
Text zusteuert: Warum überhaupt sprechen? Warum ,soll' man sprechen?
Und wozu, wenn doch nichts Gesagtes noch glaubwürdig erscheint? Genau
auf diese Frage überhaupt keine Antwort gegeben zu haben, ist Levinas'
Vorwurf an die Adresse der klassischen Philosophie, zumindest soweit sie

mit den Namen Descartes, Spinoza, Kant, Fichte und Hegel bis hin zu
Husserl verbunden ist.16 Warum sollte ein sich selbst erhaltendes, sich
selbst bestimmendes und seiner selbst bewusstes Ich, wie es diese Philosophen

gedacht haben, überhaupt sprechen? „Weil der Denkende etwas zu
sagen hat? Aber warum hätte er es zu sagen? Warum genügte es ihm nicht,
dieses Etwas, das er denkt, zu denken?" [34] Sprechen wir (nur), weil wir
es kraft der Verknüpfung von phoné und logos - im Unterschied zu Tieren

- können? Oder weil wir es gerne tun (es aber auch lassen könnten), d.h.
weil wir es möchten, oder weil wir es unbedingt wollen, weil wir es müssen,

15 LEVINAS, Emmanuel: Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum. Frankfurt/M.:
Jüdischer Verlag 1992,128.

16 Wobei auffallt, dass Levinas Namen wie Johann G. Herder, Georg Hamann, Friedrich
H. Jacobi, Wilhelm v. Humboldt und Ludwig Feuerbach nicht diskutiert, die heute als Inau-
guratoren der Genealogie moderner Sprach- und Dialogphilosophie gelten.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 449

sollen oder auch dürfen? Wer sprechen kann, darfes noch lange nicht. Wer
sprechen darf, kann es möglicherweise nicht. Und wer sprechen kann oder
will, sollte es unter Umständen nicht. Usw. So zeigen die Modalverben
sofort an, wie unterkomplex jede Besinnung auf bloßes Sprechen-können ist,
indem sie verfehlt, wie menschliche Rede im Verhältnis zu Anderen in Frage

steht - nicht nur, aber sicherlich besonders dann, wenn es um .lebens¬

wichtige' Inhalte wie Anliegen, Wünsche, Begehren und Forderungen geht.
Jacques Rancière hat deshalb Aristoteles mit Recht widersprochen,

indem er darauf aufmerksam machte, unter welchen Umständen überhaupt
die Rede der Einen für die Anderem ,zählt'.17 Diejenigen, deren Stimme
nicht Gehör findet, existieren in gewisser Weise gar nicht. Jedenfalls
existieren sie nicht politisch, wie sie es verlangen mögen, wenn sie Anliegen
vorbringen, die Andere ,etwas angehen' sollten, statt wie verbaler Lärm
einfach überhört und übertönt zu werden. Es ist nicht trivial, ob man, von
Natur aus mit einer Stimme ausgestattet, auch gehört, angehört und
womöglich erhört wird oder nicht. Wer nicht gehört wird, dem ,nützt' das
bloße Redenkönnen nichts. Selbst scheinbar unüberhörbares, lautstarkes
Demonstrieren vermag wenig oder nichts daran zu ändern, dass es niemals
erzwingen kann, dass Andere die Betreffenden nicht überhören, wenn sie

weghören, sich taub stellen oder auf andere Weise jegliche Beachtung
verweigern, sei es durch Gleichgültigkeit und Verachtung oder durch schieres

Nichtreagieren, dem überhaupt kein Bezug zum Anderen mehr anzumerken

ist. Infolgedessen hören diejenigen, die gehört zu werden begehren,
am Ende auf, für Andere überhaupt ,da' zu sein. In diesem Zusammenhang
von einem sozialen oder politischen Tod zu sprechen, ist beileibe keine
bloße Metaphorik.

Ein solcher Tod wird schließlich eintreten, wenn es gar nicht mehr
möglich ist, Andere anzusprechen, so dass es auch zu keinem Gespräch,
Dialog oder Diskurs mehr kommen kann, in dem man Andere „auf
Erwiderung hin" anspricht18, Gehör findet und tatsächlich Erwiderung im Sinne
dessen erfährt, der den Anderen zunächst angesprochen hat. Was ,im Sinne

dessen...' konkret bedeutet, muss dabei offen und dem Fortgang eines
Dialogs selbst überlassen bleiben. Keineswegs kann es nur darum gehen,
Zustimmung zu finden, das versteht sich von selbst. Und für ein langweilige

Einhelligkeit der Meinungen meidendes, vielmehr durch Dissens sich
entfaltendes19, intensives und längeres Gespräch ist noch weit mehr
erforderlich; erst recht für einen philosophischen Dialog oder Diskurs, der für

17 RANCIÈRE, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2002.

18 Löwith, Karl: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, in: Sämtliche Schriften,
Bd. 1. Stuttgart: Metzler 1981, 9-197, hier: § 26.

19 MONTAIGNE, Michel de: Über die Kunst des Gesprächs, in: Essais. Zürich: Manesse 1953,

724-730; Die Essais. Stuttgart: Reclam 1953, 316-321.



45° Burkhard Liebsch

viele nach wie vor vorbildlich repräsentiert20, was miteinander sprechen' in
Wahrheit heißen müsste.

III

Bereits in seinen in den Jahren 1975/6 gehaltenen Vorlesungen an der
Sorbonne hat sich Levinas dieser Vorstellung mit folgenden Worten jedoch
schroff widersetzt: „Was bedeutet die Sprache in der Beziehung zum
Anderen?" Geht es darum, dass „der Dialog den bevorzugten Modus der
Beziehung zum Anderen bildet? - Nein!"21 Ganz gewiss will sich Levinas also
nicht als Lobredner auf das Dialogische als solches verstanden wissen! Weder

behauptet er mit Friedrich Hölderlin, wir seien seit jeher ein Gespräch,
noch statuiert er mit Martin Buber eine unverkennbare, im Grunde allen
Menschen immer schon aufgegebene dialogische Situation oder mit Hans-
Georg Gadamer und Jacques Derrida einen nach wie vor ununterbrochenen
und endlos weiterzuführenden Dialog.22 Und mit einer traditionellen Kunst
des Gesprächs (ars sermonis), mit .umgänglicher' Konversation, Unterhaltung

und Beredtsamkeit, mit Lehren kommunikativen Taktes, der vor lauter

verbalem Ornament und .empfindsamer' Rücksicht auf Andere geradewegs

ins „konventionelle Nichts"23 zu münden droht, hat er rein gar nichts
zu schaffen.

Hölderlin würde Levinas gewissermaßen immerhin auf halbem Wege
entgegenkommen, indem er zugibt, dass wir dazu bestimmt zu sein scheinen,

uns vom Anderen unbedingt ansprechen und in Anspruch nehmen zu
lassen. Gegen Buber insistierte Levinas jedoch darauf, dass dies nur durch
eine zunächst einseitig-asymmetrische Inanspruchnahme zustande kommen

kann, so dass eine „dialogische Situation", in der wir uns Buber zufolge

angeblich immer schon befanden und so oder so weiterhin „stehen",
nicht von vornherein als eine gegenseitige zu denken ist. Und gegen Gadamer

würde Levinas vermutlich einwenden, dass weder radikale
Kommunikationsabbrüche auszuschließen sind noch auch als ausgemacht gelten
kann, dass der dialogisch gegenwärtige Andere vom Allgemeinen zu erfassen

ist, wie es sich der Hermeneutiker offenbar vorstellte.24

20 SCHLEIERMACHER, Friedrich D.: Das eigentliche Gespräch, in: ODEBRECHT, Rudolf (Hg.):
Friedrich Schleiermachers Dialektik. Darmstadt: WBG 1976, 7-10.

21 LEVINAS, Emmanuel: Gott, der Tod und die Zeit. Wien: Passagen 1996, 201.
22 „Seit ein Gespräch wir sind...", heißt es bei HÖLDERLIN, Friedrich: Versöhnender der du

nimmer geglaubt, in: Werke. Tübingen: Rainer Wunderlich o.J., 4iif.; BUBER, Martin: Das
dialogische Prinzip. Heidelberg: L. Schneider 1962 (=DP); Derrida, Jacques/GADAMER, Hans-
Georg: Der ununterbrochene Dialog. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004.

23 Goltz, Bogumil: Umgangs-Philosophie, in: Schmölders (Hg.): Die Kunst des Gesprächs,
260-263, hier 260.

24 GADAMER, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr 4i975; DERS.: Wer bin
Ich und wer bist Du? Kommentar zu Celans „Atemkristall". Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 451

Viel spricht dafür, dass es gerade solche Abbrüche waren, die Levinas
mit jenen „Prüfungen" meinte und die ihn zu einer nachdrücklichen
Revision dialogtheoretischen Denkens herausforderten - auch um den Preis
einer Radikalisierung der dem Anderen attestierten Alterität, die sich
schließlich jeglicher dialektisch gedachten ,Aufhebung' sollte widersetzen
können.25 So weit ich sehe, ist Levinas zwar nirgends so weit gegangen, das

Dialogische unter Verweis auf diese Alterität zu verwerfen; doch hat er
seinerseits kein neu formuliertes „dialogisches Prinzip", keine ausgefeilte
Theorie des Dialogs oder gar eines Genres gleichen Namens anzubieten.
Vielmehr interessiert ihn, was dialogische Verhältnisse zu Anderen als
Anderen überhaupt erst eröffnet, worin deren Alterität liegt und wovon sie

abhängen, wenn sie sich nur im Zeichen dieser Alterität vorstellen lassen.

In meiner Sicht ist dies das Kernproblem, um das Levinas' Denken ständig
kreiste: wie von dieser Alterität des Anderen zu reden ist, insofern sie uns
.immer schon', jeglichem Dialog vorausliegend, widerfahren ist, so dass wir
uns nur nachträglich dazu verhalten können. Und zwar unvermeidlich auf
verantwortliche Art und Weise, niemals jedoch so, dass die mit der Alterität

des Anderen .gegebene' Verantwortung aus dem Spiel bleiben, ignoriert
oder vergleichgültigt werden kann.26

Dessen ungeachtet muss sich Levinas indessen darüber klar gewesen
sein, dass jene Prüfungen gerade diesen Verdacht geweckt haben: dass es

tatsächlich möglich ist, gewaltsam jede Spur der Verantwortung Anderen
gegenüber auszulöschen, um sie indifferent oder .gefühlskalt', als Willkür-
und Exzesstäter oder als serieller Killer, voller Verachtung oder Hass
massenhaft zu liquidieren. Zwar ist nicht zu erkennen, dass sich Levinas mit
der entsprechenden Erforschung sogenannter Makrokriminalität27 eingehend

auseinandergesetzt hat; doch wandte sich sein Philosophieren mit
ganzer Energie genau dagegen: gegen streng genommen verantwortungslose

Gewalt. In seinen Schriften begegnet uns der Dialog nicht mit Blick auf
weitgehend entspannte, handlungsentlastete, idealiter angeblich macht-
und herrschaftsfreie Situationen, in denen man bereits darin übereingekommen

ist, sich miteinander .verständigen' zu wollen.28 Im Gegenteil: der
Begriff wird gerade dort auf die Probe gestellt, wo jegliche Verständigung
längst abgebrochen und irreversibel ruiniert worden zu sein scheint.

Anscheinend weitgehend gleichgültig lässt Levinas ohnehin verfehlter
Stolz der philosophischen ,Zunft' auf ihre alten, sokratischen oder parrhe-

25 Levinas, Emmanuel: Parole et silence, Œuvres 2. Paris: Grasset/IMEC 2009,182L, 244L,
250.

26 Vf.: Geschichte als Antwort und Versprechen. Freiburg i.Br.: Alber 1999.
27 JÄGER, Herbert: Verbrechen unter totalitärer Herrschaft. Studien zur nationalsozialistischen

Gewaltkriminalität. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1982; DERS.: Makrokriminalität.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 2i989.

28 Habermas, Jürgen: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen
Handelns. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984.



452 Burkhard Liebsch

siastischen Traditionen, auf ihre Wandelhallen, Conversationslehren und
Akademien, ihre längst universitär disziplinierten Institute, thinktanks
und sogenannte Denkfabriken, die buchstäblich reihenweise Intelligentes
hervorbringen. Philosophische Eristik und Agonistik lassen ihn offenbar
ebenso kalt wie alle rhetorische Kunst, polemische Disputation und mit
besten Argumenten gerüsteter Diskurs, in dem man Andere zwanglos zu
überzeugen und auf diese Weise mit ihren eigenen Waffen zu schlagen
sucht. Es ist vielmehr die schiere Sprachnot, der drohende Verlust allen Mit-
einanderredenkönnens, die Gefahr endgültigen Verstummens angesichts
radikalster Gewalt, die sich über jegliche Verantwortlichkeit hinwegzusetzen

versucht, was Levinas dazu bewogen hat, sich auf Formen menschlicher

Kommunikation zu besinnen, als deren höchste und von jeglicher
Gewalt befreite vielen nach wie vor der Dialog gilt. Aber nirgends nimmt
er Bezug auf die kommunikationstheoretische, -praktische und -therapeutische

Literatur oder auf eine Pragmatik kommunikativer Kompetenz.
Nirgends lehrt er, wie, mit wem, bei welcher (passenden) Gelegenheit, an
welchem Ort, in welchem sozialen, politischen und zeitlichen Rahmen sowie
worumwillen am besten ein Dialog zu führen wäre und wie besser nicht.
Gesprächsführern, Moderatoren und Beratern, die ihre Rede situativ,
taktisch und strategisch optimieren wollen, aber anscheinend keine radikalen
Zweifel hegen, ob es überhaupt möglich ist, miteinander zu sprechen, hat
Levinas offenbar nichts anzubieten. Das Terrain öffentlich-rechtlichen talks,
teuer bezahlten coachings und kollegialen Konsiliums betritt er erst gar
nicht. Umso mehr beunruhigt sein dialogkritisches Denken immer wieder
diese eine Frage: ob der Andere als solcher, als Anderer, .zählt'.

Auf den ersten Blick ist das eine erstaunliche und in dieser schlichten
Form auch unverständliche Formulierung. Das fragliche .Zählen' verstehen
wir doch meist so, dass jemand für jemand anderen oder für viele andere
.zählt', also Bedeutung, Gewicht und Stimme hat, die Beachtung findet und
ernst genommen wird. Wer in diesem Sinne nicht .zählt', hat kein politisches

Gewicht, dessen Stimme hat keinerlei .Relevanz' usw.; ganz gleich,
was die Betreffenden wirklich zu sagen hätten. Die geläufige, doppeldeutige

Redeweise: „Du hast hier nichts zu sagen", meint denn auch beides:
Der Betreffende wird erst gar nicht gehört; als Subjekt der Rede kommt er
von vornherein nicht in Betracht, was auch immer er inhaltlich vorzubringen

hätte. In beiden Hinsichten wird er keine Beachtung finden.29
Darauf stellt Levinas indessen nicht ab. Vielmehr insistiert er darauf,

dass der Andere als Anderer .immer schon', d.h. vor jeglichem komparativen

.Zählen', Bewerten und Gewichten der politischen Bedeutung Ande-

29 VF.: ,Das Sagen haben' und die An-Archie menschlicher Rede. Deutungsmachtkonflikte
in der Angelegenheit menschlicher Reproduktion und Cenerativität - unter dem Druck der life
sciences, in: STOELLGER, Philipp/KUMLEHN, Martina (Hgg.): Wortmacht / Machtwort.
Deutungsmachtkonflikte in und um Religion. Interpretation Interdisziplinär, Bd. 16. Würzburg:
Königshausen & Neumann 2017, 499-542.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 453

rer .zählen' soll. Offenbar meint er, dass ein Dialog, ganz gleich in welcher
konkreten Form, seinen Namen gar nicht verdient, wenn er nicht im
Zeichen der Alterität des Anderen geführt wird, über die kein soziales oder
politisches Abmessen, Gewichten und Vergleichen verfügt. Diese Alterität
steht dem Dialog selbst nicht zu Gebote. Sie hängt in keiner Weise von
ihm ab; vielmehr hängt umgekehrt der Dialog von der Alterität des
Anderen ab. Wäre sie nicht ,im Spiel', ahnten wir nicht einmal, davon ist Le-
vinas offenbar überzeugt, was es heißt, mit dem Anderen als Anderem und
in diesem Sinne auch miteinander zu sprechen. In diesem Sinne liegt
gewissermaßen vor dem Dialog gerade das, was ihn überhaupt zu eröffnen,
zu führen und gegebenenfalls wiederaufzunehmen erlaubt: das dem Anderen,

niemals uns selbst zu verdankende, zunächst asymmetrische Verhältnis

zu ihm, das überhaupt erst dazu herausfordert, sich auf Kommunikation,

Gespräche, Dialoge und Diskurse einzulassen. Und zwar nicht bloß
nach eigenem Gutdünken oder weil man sich davon Anregungen, eine
gewisse Bereicherung oder Belehrung verspricht, sondern weil diese
Herausforderung mit der Alterität des Anderen selbst schon einhergeht.

Demnach widerfährt uns die Alterität des Anderen als Anspruch. Sie
beschränkt sich nicht auf ein statisches .Anderssein' (alteritas), wie es im
Gegensatz zu einer scheinbar sich selbst genügenden Selbigkeit in der
philosophischen Überlieferung vielfach bedacht worden ist.30 Und dieser
Anspruch soll Levinas zufolge im Modus des Widerfahrnisses etwas .besagen',
nämlich dass der Andere .zählt', ohne je gezählt worden zu sein. Nur kraft
dieses Anspruchs .existiert' er überhaupt; unter der Voraussetzung
allerdings, dass dieser auch wirklich vernommen wird und auf Resonanz stößt,
die für Levinas unabdingbar unter dem ethischen Vorzeichen der
Verantwortlichkeit stehen muss. Was ihn wie nichts Anderes umtrieb, war offenbar

auch in diesem Zusammenhang die Vorstellung, ein von jeglicher
Verantwortlichkeit entbundenes Verhältnis zum Anderen sei möglich (und öffne

der Gewalt, die man ihm antun kann, Tür und Tor). Deshalb besteht er
auch in der kleinen Schrift über den Dialog darauf, dass der Andere vor
allem Dialog als solcher, als Anderer, .zählen' müsse - angesichts einer un-
aufhebbaren Alterität allerdings, die sich jeglicher Zählbarkeit entzieht.

Dem fraglichen .Zählen' entzieht Levinas auf diese Weise jegliche
konkrete politische Bedeutung, so dass es ihm nicht darum gehen kann, wer in
den Augen Anderer, nicht zuletzt Dritter, in welcher Hinsicht .zählt', d.h.
Beachtung findet, ernst genommen wird, einbezogen wird, wem Bedeutung

und Gewicht beigemessen wird, usw. Wie schon Buber neigt Levinas
zu einem polemischen Begriff von Sozialität, der ihn dazu verleitete, diesen

Fragen wenig Beachtung zu schenken. Vor allem verdächtigt er alle

30 Vom u.a. von Paul Ricoeur erhobenen Vorwurf, Levinas trage im Kontext seiner Kritik
an einer dem .Selben' verhafteten Philosophie dem Befund nicht angemessen Rechnung, dass

jenes Widerfahrnis nur auf das Selbst bezogen vorzustellen ist, sehe ich hier ab.



454 Burkhard Liebsch

Sozialität, die radikale, immer wieder auch als „absolut" eingestufte Alteri-
tät des Anderen aufzuheben, wobei er diese Aufhebung nicht etwa dialektisch

denkt, wie es der Terminus nahelegen würde, sondern geradezu als
eine Form der Unterdrückung deutet. Ganz ähnlich denunzierte Buber in
seiner Schrift Ich und Du (1923) die Sozialität als eine Art Gefängnis, in
dem die Anderheit des Anderen gefangengenommen werde und so gesehen

nur verkümmern und zugrundegehen könnte (DP, 108). Bei der Lektüre

von Aldous Huxleys, nur wenige Jahre später (1932) erschienener
Dystopie Brave New World fühlt man sich unwillkürlich daran erinnert, sollte
diese jegliches Allein- und Fürsichseinkönnen tilgende Welt doch vollkommen

ausschließen, dass irgend jemand .draußen' und unintegriert bleibt.31
In einer seiner frühesten Schriften schlägt Levinas in den 1930er Jahren

offenbar in die gleiche Kerbe, wo er auf der Suche nach einem Ausweg aus
einer Sozialität ist, die alle, ohne Rücksicht auf ihre wie auch immer
geartete .Differenz', zu integrieren verspricht. Doch gehen seine philosophischen

Aspirationen noch weit darüber hinaus, handelt es sich unter der
Überschrift évasion doch um eine Fluchtmöglichkeit aus dem Sein selbst.32
Ganz auf dieser Linie liegt der ein halbes Jahrhundert später verfasste Text
über den Dialog, wo er auf der Getrenntheit eines jeden, auf dessen
Einsamkeit und deren Widersetzlichkeit gegen jegliche Aufhebung in irgendeiner

Einheit insistiert. Die als absolut eingestufte Nicht-Integrierbarkeit
eines jeden sei allemal „besser" als alles, was man einer idealen Beziehung,
einer allseits integrierten Gesellschaft oder einem nichts .draußen' lassenden

Sein je verdanken könne.
So geraten die .soziale' Beziehung, die .politische' Vergesellschaftung

und die Ontologie gleichsam auf einen einzigen Nenner einer radikalen
ethischen Kritik, die sich immer wieder an diesem einen Punkt entzündet:
Weder das Soziale noch das Politische könne uns in seiner Seinsverhaftung
je lehren, was uns der Andere als solcher, als unaufhebbar Anderer, ethisch
angehen müsse. Letzeres beweist die auf polites beschränkte aristotelische
Politik genausowenig wie die tendenziell .kosmopolitische' Erweiterung dieses

Begriffs, die man in der spanischen Spätscholastik erkennen kann, die
Philosophie des moral sense, wie sie von den schottischen Moralisten
entwickelt worden ist, oder die Empathie- und Sympathiekonzeptionen von
David Hume und Adam Smith über Max Scheler bis hin zu den
Sozialpsychologen der Gegenwart.33 Sie alle finden bei Levinas keine Gnade -

31 HUXLEY, Aldous: Brave New World [1932]. Berlin: Cornelsen 2009.
32 Levinas, Emmanuel: De l'évasion. Ausweg aus dem Sein [1935] (frz./dt.). Freiburg i.Br.:

Alber 2005.
33 Brown, Eric: Die Erfindung kosmopolitaner Politik durch die Stoiker, in: Lutz-Bach-

mann, Matthias/NlEDERBERGER, Anreas/SCHINK, Philipp (Hgg.): Kosmopolitanismus. Zur
Geschichte und Zukunft eines umstrittenen Ideals. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2010,

9-24; HAMBURGER, Käte: Das Mitleid. Stuttgart: Klett-Cotta 1985; WILSON, James O.: The

Moral Sense. New York, Toronto: The Free Press 1993; BREYER, Thiemo (Hg.): Grenzen der Em-



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 455

und so gut wie gar keine Erwähnung. Erklären uns alle diese Lehren nicht
lediglich, wie uns der Andere .nahestehen' kann, insofern er ,zu uns gehört'
(als Mitbürger), uns .angehört' (als Verwandter), uns .mitfühlen' lässt als

armes, bemitleidenswertes, bedauernswertes, hilfsbedürftiges, so oder so

schwaches Geschöpf? Steht nicht jedes Mal im Vordergrund, dass der
Andere zu allererst gewisse genealogische, ethnische, politische oder
psychologische Bedingungen erfüllen muss, nach deren Maßgabe er uns dann auch
ethisch etwas angehen kann? (Aber mitnichten muss, würde Friedrich
Nietzsche hinzufügen.)

So plausibel das nach wie vor in einer überbordenden Literatur erscheinen

mag, die es mit dem Anderen ,gut meint', für Levinas handelt es sich
um die schlimmste Verkehrung des grundlegenden ethischen Sachverhaltes!

Nicht von uns selbst geht das Ethische aus, wenn uns der Andere .emo¬
tional', verwandtschaftlich, sozial oder politisch nahe steht. Das Ethische
liegt vielmehr gerade umgekehrt in der ,Nähe' (proximité) des Anderen, die
überhaupt nicht von uns, von unseren Gefühlslagen, sozialen Beziehungen
und politischen Strukturen abhängen soll. Der Andere, heißt das, ist als
solcher nicht ethisch maßgeblich, insofern er gewisse Vorbedingungen
emotionaler, genalogischer, sozialer oder politischer Nähe erfüllt. Er ist
vielmehr unabhängig von all dem, d.h. heißt: als radikal, wenn nicht gar absolut

Fremder, das ethisch Maßgebliche par excellence,34

Dies entspringt bei Levinas keiner .vernünftigen' Überlegung, von der
sich ein bereits irgendwie .vorhandenes' Subjekt selbst erst überzeugen
müsste, damit der Anspruch des Anderen mit guten, anerkennenswerten
Gründen Bestand haben kann; vielmehr beruft sich Levinas auf das
unvermeidlich, wie er offenbar meint, aus dem Widerfahrnis der Alterität des
Anderen hervorgehende Ereignis seiner „Transzendenz" [35]. Dabei
beunruhigt ihn offenbar nicht das Problem, ob es wirklich bedingungslos
gutzuheißen ist, dieser Transzendenz als einer radikal befremdlichen ausgesetzt

zu sein, die sich jeglichem Wissen, Verstehen und Begreifen entzieht,
so dass gar nicht zu .erfahren' ist, was es letztlich mit ihr auf sich hat.

Unnachgiebig, sogar um den Preis einer Zurückweisung des Erfahrungsbegriffes

selbst35 und einer Phänomenologie, die sich ihm verpflichtet36,
besteht Levinas vielmehr darauf, dass es nur dieser Transzendenz zu verdanken

sei, dass wir nicht in der Immanenz unseres Selbst (bzw. des „Selben"),
des Ontischen und der Ontologischen befangen bleiben und es wirklich

pathie. Philosophische, psychologische und anthropologische Perspektiven. München: Fink
2013; Breithaupt, Fritz: Die dunklen Seiten der Empathie. Berlin: Suhrkamp 32017.

34 Levinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und

Sozialphilosophie. Freiburg i.Br.: Alber 31987, 185. Hier verweist der Autor auf Vladimir Jan-
kélévitchs Rückgriff auf den Ausdruck „absolut anders".

35 Levinas: Die Spur des Anderen, 197k, 200, 206, 266.
36 JANICAUD, Dominique: La phénoménologie dans tous ses états. Paris: Gallimard 2009;

DERS.: Die theologische Wende der französischen Phänomenologie. Wien: Turia + Kant 2014.



456 Burkhard Liebsch

mit radikal .Anderem' zu tun bekommen. Nicht nur verlangt er eine Auskehr

aus dem Selbst, das sich einem Anderen zuzuwenden hätte, dessen

Alterität dialektisch als .Differenz' zu denken und infolgedessen in der seit
Hegel bekannten dreifachen Bedeutung .aufzuheben' wäre. Vielmehr geht
es ihm um eine Auskehr auch aus dem Schema der Identität von Identität
und Differenz selbst, in dem diese Aufhebung klassisch gedacht worden ist
- außerhalb derer es für Hegel schlechterdings gar nichts geben konnte,
wovon noch vernünftig Rechenschaft abzulegen wäre. Demgegenüber geht
Levinas so weit, das .pathologische' Sichereignen der Alterität des Anderen,

deren ethische Bedeutung wir uns nach seiner Überzeugung nolens
volens zuziehen, mit dem Dialog geradezu zu identifizieren. Genauer
gesagt: mit einem „vorgängigen Dialog" [27], der durch die Alterität des
Anderen .immer schon' eröffnet worden sein soll, bevor ein gegenseitiges
Gespräch überhaupt beginnen konnte. Auf diese Weise entkoppelt Levinas
diesen verfremdeten Begriff des Dialogs von allen Vorstellungen von
Reziprozität, Gegen- oder Wechselseitigkeit, ohne die praktisch keine gängige
Dialogtheorie auskommt. Dementsprechend vermisst man bei ihm jegliche
Referenz auf traditionell hervorgehobene Dimensionen eines commercium,
der urbanitas und der civilitas, die sämtlich auf solchen Vorstellungen
beruhen.

IV

Kann Levinas so aber nicht allenfalls zeigen, wie das ethische .Vorzeichen'
ins Spiel kommt, unter dem seiner Ansicht nach alle menschlich-kommunikativen

Verhältnisse stehen, auch und gerade die der Gewalt, die man
Anderen antut, sowie der Vergleichgültigung ihrer Ansprüche? Kann aber
damit der Dialog als eine wesentlich von anderen kommunikativen
Verhältnissen zu unterscheidende Weise des Gesprächs miteinander sein
Bewenden haben? Für Buber musste es auf dieses Prädikat tatsächlich
entscheidend ankommen; und es konnte ihm nicht genügen, eine radikale
ethische Herausforderung zum Dialog als solche zu bedenken, ohne dann
in Betracht zu ziehen, wie es nicht nur zu Wechsel- und gegenseitigem An-
einandervorbei- oder Aufeinandereinreden, sondern zu einem Dialog kommen

kann, der seinen Namen verdient. Auch Buber läuft allerdings Gefahr,
dies aus dem Auge zu verlieren, wo er suggeriert, es komme .letztlich' nur
auf einen Anderen an, der .zählt' (nämlich Gott, von dem Buber als „wahrem

Du" spricht, ohne dabei in Rechnung zu stellen, wie sich hier die Frage

dialogischer Erwiderung sollte stellen können; DP, 77).
Dabei hatte Buber selbst auf eine seines Erachtens „unüberbrückbare

Vielheits-Anderheit" hingewiesen (DP, 235), die zweifellos das Problem
aufwirft, ob es nicht darauf ankommt, wie, mit wem, unter welchen Umständen,

vordringlich sowie auf wessen Kosten ein Dialog zu suchen, zu führen
und womöglich auch zu einem gewissen Erfolg zu bringen wäre. Levinas



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 457

sagt wie auch Buber wenig über konkrete (familiale, freundschaftliche,
nachbarschaftliche, regionale, politische, nationale und transnationale)
Bedingungen und Ordnungsbezüge, von denen effektiv zustande kommende

oder auch versagte, scheiternde und gelingende Dialoge doch vielfach
abhängen. Infolgedessen wird in ihren Schriften auch nicht deutlich, wie
der mit den Einen geführte Dialog den Dialog mit Anderen ausschließt,
wenn nicht endgültig, so doch hier und jetzt. Niemals wird ein Dialog mit
allen Anderen möglich sein. Kein konkret geführter Dialog wird jemals die
Endlichkeit der Bedingungen seines Zustandekommens, der zur Verfügung
stehenden Zeit und der Selektivität derjenigen, die in seinen Genuss kommen,

überwinden können. Mag dem Dialog auch die von Levinas mit
Descartes so sehr betonte Unendlichkeit des Anderen als unbedingte Maßgabe
vorausliegen, einen unendlichen Dialog können wir doch nicht führen,
allenfalls einen schier nicht-enden-wollenden, der früher oder später in die
völlige Erschöpfung aller Beteiligten münden müsste.

Muss man daran erinnern, dass nur leibhaftige Subjekte zu einem Dialog

bereit, willens und fähig sein können, die in ihrer unvermeidlich plura-
len Anderheit nicht wissen können, wie ein tatsächlich geführter, endlicher

Dialog auch seinem Sinn gerecht werden könnte? Haben wir davon
auch nur die geringste Vorstellung? Ist über diesen Sinn schon alles
gesagt, wenn man ihn rückhaltlos von der unaufhebbaren Alterität des Anderen

her denkt? Sollte man von einer Dialog-Philosophie, die ihren Namen
verdient, nicht auch erwarten dürfen, dass sie angibt, wie man der Alterität

des Anderen praktisch gerecht werden kann? Oder handelt es sich
hierbei um eine die Sache ,Dialog' von vornherein verfehlende Erwartung -
so als könne uns je irgendeine Philosophie in allgemeingültiger Form lehren,

was zu tun ist, um einen Dialog ,wirklich' zum Erfolg zu führen? Werden

wir jemals wissen, ob uns dergleichen gelungen ist? Wäre solches Wissen

nicht der Anfang vom Ende des dialogischen Verhältnisses zum Anderen

selbst?
Nicht umsonst räumt Levinas gleich zu Beginn seines kleinen Textes

über den Dialog alle Philosophien als in dieser Sache unzuständig beiseite,
bei denen es sich seiner Ansicht nach um Theorien des Wissens handelt.
Kann man schon den Anderen in seiner radikal befremdlichen Alterität
nicht ,in Erfahrung bringen', so dass er sich jeglichem Wissen entzieht, wie
sollte man dann je beurteilen können, ob es zu einem wirklich dialogischen

Verhältnis zu ihm gekommen ist und ob diesem irgendein Erfolg
beschieden war? Vielmehr hat es nun den Anschein, als müssten wir ein
für allemal die Entscheidung darüber aus der Hand geben, ob wir je mit
Erfolg einen Dialog geführt oder auch nur zu eröffnen vermocht haben
und ob das überhaupt eine Angelegenheit unseres .Vermögens', unseres
.Könnens', unserer .kommunikativen Kompetenz' sein kann, die manche
Sozialphilosophen für eine Art Generalschlüssel zu allen Problemen
moderner Gesellschaften zu halten scheinen. Nachdem sich die ehemals sog.



458 Burkhard Liebsch

Kritische Theorie ihrer marxistischen Erblast entledigt und Jürgen Habermas

den Historischen Materialismus auf seine Weise rekonstruiert hatte,
um ihn hinter sich zu lassen, konnte sich Gesellschaftskritik auf der ihrerseits

höchsten Stufe kommunikativer Kompetenz nur noch als „Kritik der
Verständigungsverhältnisse" manifestieren, die letztlich allein auf den ge-
walt-, herrschafts- und sogar machtfreien Dialog setzen sollte.37 Dagegen
unterminiert Levinas solche Aussichten scheinbar dadurch, dass er die
Kommunikationstheoretiker daran erinnert, dass ihre wie auch immer begründete

.Kompetenz' aus eigener Kraft in keiner Weise dafür bürgen kann,
überhaupt mit Anderen als solchen ,im Gespräch' zu sein. Setzen sie nicht
ein schlicht .vorhandenes', zum Sprechen befähigtes Subjekt einfach voraus,

das sich nachträglich - vor allem durch sogennante Perspektivenübernahme

und durch Ja-/Nein-Stellungnahmen zu den von ihnen erhobenen
Geltungsansprüchen - mit Anderen ins Benehmen setzt? Zwar gestehen sie
zweifellos zu, dass dieses Subjekt eine Ontogenese durchlaufen muss, wie
sie zuletzt von Michael Tomasello beschrieben worden ist38, aber zeigen die
entsprechenden Theorien je, wie ein solches Subjekt auf den Anderen als
Anderen stößt? Ist ihnen diese radikal-ethische Frage überhaupt je begegnet?39

Welche Indizien würden dafür gegebenenfalls sprechen?40
So berechtigt diese scharfen Rückfragen ,aus Levinasianischer Sicht' an

die Adresse gängiger Kommunikationstheorien auch erscheinen mögen,
sie können nicht über empfindliche Zweifel daran hinwegtäuschen, ob
Levinas' eigener Position zum Dialogbegriff auch fruchtbares Potenzial
zukommt. Buber hatte sich viel weiter vorgewagt, wo es ihm darum ging, .po¬
sitiv' anzugeben, was einen Dialog auszeichnen müsste, der seinen Titel
verdient. Keine der folgenden, zwar revisionsbedürftigen, aber doch gewiss

37 Habermas, Jürgen: Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1976; McCarthy, Thomas: Kritik der Verständigungsverhältnisse. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1980; Wellmer, Albrecht: Sprachphilosophie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004; DERS.:

Wie Worte Sinn machen. Aufsätze zur Sprachphilosophie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2007.
38 TOMASELLO, Michael: Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation. Frankfurt/M.:

Suhrkamp 2011, vgl. die kritische Rezension d. Vf. von Tomasello, Michael: Mensch werden.
Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp Verlag 2020, in: Philosophischer Literaturanzeiger

73 (2020), Nr. 3, 253-264.
39 Vgl. Mischel, Theodore (Hg.): Understanding other Persons. Oxford: Oxford University

Press 1974; HAMLYN, David W.: Experience and the Growth of Interpersonal Understanding.
London: Routledge & Kegan Paul 1978; DÖBERT, Rainer et al. (Hgg.): Entwicklung des Ichs.
Hanstein/Ts.: Athenäum T980; Lee, Benjamin/NOAM, Gil (Hgg.): Developmental Approaches
to the Self. New York: Plenum Press 1983.

40 In Habermas' jüngster Geschichte der Philosophie bspw. spielt diese Fragestellung so

gut wie keine Rolle. Erst ganz am Ende des zweiten Bandes wird der (scheinbare) Pleonasmus,

den „Anderen als Anderen" gleichbehandeln, nachgeschoben (Auch eine Geschichte,
Bd. 2, 794). Auch hier fehlt jegliche Referenz auf die Überlieferungen und Autoren, die für
die unaufhebbare Alterität des Anderen sensibilisiert haben.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 459

nicht nebensächlichen Bestimmungen ist bei Levinas anzutreffen41: Weder
die „unmittelbare Berührung" des Anderen, die von einem wirklichen Dialog

zu erwarten sei (DP, 66), noch das wirkliche .Gemeintsein' des Anderen

(DP, 99), weder das in ihn zu setzende Vertrauen (DP, 129), noch gar
die zwischen Ich und Du sich ereignende „volle Gegenwärtigkeit" (DP, 104)
oder die „Lebendigkeit" der jeweiligen dialogischen Beziehung (DP, 47).

Dabei teilt Buber, der die unmittelbare Gegenwart des Anderen sucht,
mit Levinas, der sie gerade in einer unerreichbaren Nähe zu finden meint,
eine nachdrückliche Technikskepsis und Zurückweisung aller Mittelbarkeit,

Medialität und Bildlichkeit.42 Beide fragen sich nicht, ob das zunächst
von Buber umschriebene „dialogische Dasein" (DP, 168), das kein Gespräch
,ist', aber dazu bestimmt zu sein scheint, es mit dem Anderen als Anderem
zu suchen, um nicht in seinem Für-sich-sein isoliert zu bleiben und
infolgedessen zugrunde zu gehen, durch diese Zurückweisung gänzlich
überfordert zu werden droht. Erfordert nicht jede Nähe und Gegenwart
zugleich eine .vermittelnde', die Alterität des Anderen aber nicht aufhebende
Diskretion, ohne die beides unmöglich gedeihen kann? Müssen wir nicht
eine Vermittlung ohne Aufhebung in Betracht ziehen?

Eine überschwängliche Apologie des Dialogs, die vor dieser Frage
ausweicht oder sie gar nicht erst stellt, tut ihm am Ende ebenso einen Bärendienst

wie eine radikale ethische Kritik, die glauben macht, vor dem Dialog

sei kraft einer unbeweisbaren Transzendenz des Anderen bereits alles
entschieden, worauf es ankommt, nämlich das, „wovor wir leben, das worin

wir leben, woraus und worein wir leben" (DP, 112) - und als bedürfte es

einer praktischen, .diskreten' Bewährung gerade Anderen gegenüber gar
nicht, die all dem wenig oder gar keinen Glauben schenken mögen. Auch
so könnte es sich ja herausstellen, wie es um menschliches, dialogisches
Dasein bestellt ist - weit entfernt davon, nur Gutes von ihm erwarten zu
lassen. Möglicherweise stehen wir erst am Beginn einer Revision des Dialogbegriffs

zwischen .indiskreter' Nähe und Gegenwart des Anderen einerseits
und deren feindseliger Zurückweisung andererseits.

V

Immerhin hat aber Levinas an einer offenbar wenig gelesenen Schlüssel-
stelle seines ersten Hauptwerkes, Totalität und Unendlichkeit (1961), einen
Hinweis darauf gegeben, wo der vermissten Diskretion auf die Spur zu
kommen wäre. Auch an dieser Stelle fällt allerdings zuerst auf, wovon
Levinas nicht handelt.

41 Zumindest nicht in direktem Zusammenhang mit dem Dialog-Begriff, muss man
einschränkend sagen. Denn das Thema der Berührung bspw. beschäftigt Levinas vielfach.

42 Vgl. Bennke, Johannes/MERSCH, Dieter (Hgg.): Levinas und die Künste. Bielefeld: transcript,

i.E.



460 Burkhard Liebsch

Er spricht nicht, wie die rhetorische Tradition, davon, was man besser
diskret für sich behalten sollte, weil es einem andernfalls von Anderen
enteignet werden könnte.43 Er spricht weiterhin nicht von Anstandsregeln und
Empfehlungen wie der, sich nicht gehen zu lassen, sich an Ort und Stelle,
vor allem in Anwesenheit von Mächtigen, diskret und klug zwischen cacher
und découvrier eigener Gedanken zu bewegen44, sich nicht unbedacht, ohne

Scheu oder schamlos und indiskret Anderen gegenüber zu öffnen45, sich
nicht wie gewisse „gemeine Naturen" ohne Rücksicht auf die Verletzbarkeit

des Anderen zu verhalten, vielmehr Anderen als „geheimnisvollen und
unergründlichen" Wesen zu begegnen und deren Vertrauen auf diese Weise

zu verdienen.46 Levinas empfiehlt weder wie der in diesen Fragen lange
Zeit maßgebliche Balthasar Graciän in seinem Handorakel in diesem Sinne
ausdrücklich Diskretion als Gegenteil einer fragwürdigen Eloquenz noch
einen Takt, der alles meidet, was Anderen unangenehm sein könnte und
stets bedenkt, „was in die Sphäre des Gesprächs, d.h. überhaupt in diese
harmonische Welt gehör[t]"47, und aller Negativität schließlich Zerstreuung

vorzieht - eine Zerstreuung, von der Goethe Ausgewanderte sagen
ließ, man habe sie „nie nötiger gehabt" als jetzt, wo uns „vielleicht [...] bald
der Rauch bei Tage und die Flammen bei Nacht den Untergang unsrer
Wohnungen und unsrer zurückgelassenen Besitztümer [verkündet]", „was
uns in der Stille schon Schmerzen genug [bereitet]", als dass wir es zulassen

könnten, dass es „durch öftere Wiederholung tiefer in die Seele"

eindringen kann.48

Die Diskretion lokalisiert Levinas, den ein schon oft diagnostizierter
Zivilisationsbruch49 trennt von einer Welt, deren Bestehen und (Pseudo-)Har-
monie noch mit Mitteln der Zerstreuung auffechtzuhalten war, auch nicht
bloß wie Georg Simmel weitgehend in der Binnensphäre enger und privater

Beziehungsformen wie der Ehe und der Freundschaft50, „fern der Öf-

43 SCHMÖLDERS: Die Kunst des Gesprächs, 17.
44 SCHMÖLDERS: Die Kunst des Gesprächs, 26, 29,108.
45 SCHMÖLDERS: Die Kunst des Gesprächs, 39, 44, 48, 50, 65, 125.
46 SCHMÖLDERS: Die Kunst des Gesprächs, 262, 56.
47 SCHMÖLDERS: Die Kunst des Gesprächs, 242.
48 Goethe, Johann, W.: Unterhaltung deutscher Ausgewanderten, in: Werke. Bd. 6. Hamburg:

Wegner 6i965, 137-139.
49 DINER, Dan (Hg.): Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz. Frankfurt/M.: Fischer

1988.
50 SlMMEL, Georg: Psychologie der Diskretion [1906], in: DERS.: Schriften zur Soziologie.

Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983, 151-158, sowie die an Simmel anknüpfenden kulturkritischen
Überlegungen von Jung, Thomas/MÜLLER-DOHM, Stefan: Das Tabu, das Geheimnis und das

Private - Vom Verlust der Diskretion, in: Imhof, Kurt/SCHULZ, Peter (Hgg.): Die Veröffentlichung

des Privaten - Die Privatisierung des Öffentlichen. Opladen, Wiesbaden: Westdeutscher

Verlag 1998, 136-146. - Simmel hielt es zunächt für eine „banale Selbstverständlichkeit",

„dass alle Beziehungen zwischen Menschen auf dem Wissen ruhen, das der eine von
dem anderen hat". Dieses Wissen sei aber gleichsam verwoben „mit dem, was er von ihm nicht



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 461

fentlichkeit, im Schweigen", wo sie Georges Bataille vermuten würde,
geschützt vor einer heute nichts mehr verschonenden Frivolität, die sich

weiß". Gerade das gebe der jeweiligen Beziehung „ihren Ton, ihren Umfang, ihr Tiefenmaß".
So spricht sich Simmel gegen die Vorstellung ,,vollkommene[r] gegenseitige^] Durchsichtigkeit"

aus, auf die das Wissen vom Anderen und des Anderen hinauslaufen könnte.
Tatsächlich aber kommt das Wissen vielfach über eine bloße „Bekanntschaft" nicht hinaus, die
wir bezeichnenderweise gerade für „die oberflächlichste Beziehung" reservieren, in der man
kaum mehr als „Notiz voneinander genommen" hat. So gesehen liegt im Bekanntsein ein
„Mangel eigentlich intimer Beziehungen" ohne Bezug auf „das, was ein jeder an und in sich"
ist. Die Bekanntschaft gibt sich scheinbar mit einer „der Welt zugewandten" Fassade zufrieden.

Doch hält sie sich, statt den Anderen darauf zu reduzieren, als diskrete von der Kenntnis

alles dessen fern, „was er nicht positiv offenbart". So beschränkt sie sich nicht darauf,
Respekt vor dem „Geheimnis" des Anderen, „vor seinem direkten Willen, uns dies oder jenes
zu verbergen", zu bezeigen, sondern wahrt von sich aus eine Distanz, in der es
ausgeschlossen zu sein scheint, dem Anderen ,zu nahe zu treten' und auf diese Weise zu kränken.
„Selbst im intimen Verhältnis" zum ihm sollte diese Distanz nicht wie beim „Kammerdiener"
„ohne weiteres verschwinde[n]" und stets dessen eingedenk sein, dass bereits die „bloße
Kenntnisnahme" gewisser Dinge „ein Zunahetreten" bedeuten kann. Simmel spricht von
einem „Rechtsgefiihl in Bezug auf die hiermit bezeichnete Sphäre, deren Grenze freilich
nicht ohne weiteres festzulegen ist", zumal für den psychologisch Sensiblen „die Menschen
unzählige Male ihre geheimsten Gedanken und Beschaffenheiten" oft unfreiwillig verraten,
„gerade weil sie ängstlich bemüht sind, sie zu hüten". Demnach verhält es sich unvermeidlich

so, dass jeder vom Andern mehr weiß, „als dieser ihm willentlich offenbart, und vielfach
solches, dessen Erkanntwerden ihm, wenn er es wüsste, höchst unerwünscht wäre". So wahrt
die Diskretion paradoxerweise eine Grenze, die sie immer schon überschritten hat. „Selbst
dem besten Willen zur Diskretion" kann es nicht gelingen, sich im Verhältnis zum Anderen
„des geistigen Antastens .alles dessen, was sein ist', zu enthalten". Doch widersetzt sie sich
einer aktiven Indiskretion, die „ebenso gewalttätig und moralisch unzulässig sein" kann „wie
das Horchen an verschlossenen Türen". Dabei schwankt Simmel bemerkenswert, wo es
darum geht, was bei der Diskretion, die man dem Anderen entgegenbringt, auf dem Spiel steht.
Soll die Beziehung zum Anderen nur in einer gewissen, diskret gewahrten „Undeutlichkeit
oder Unanschaulichkeit" bleiben, damit ihr „Reiz" nichts einbüßt? Soll sie auf diese Weise
vor einer Ernüchterung bewahrt werden, die unvermeidlich droht, wenn man sich zu .ken¬
nen' glaubt und ihre Fortsetzung insofern als zwecklos erscheint? Geht es darum, nicht aus
Mangel an (ein- oder gegenseitiger) Diskretion, „in eine reizlos banale Gewöhnung, in eine
Selbstverständlichkeit, die keinen Raum für Überraschungen mehr hat", zu verfallen, bzw.
darum, sich einer ,,fruchtbare[n] Tiefe der Beziehungen, die hinter jedem geoffenbarten Letzten

noch ein Allerletztes ahnt und ehrt, die auch das sicher Besessene täglich von neuem zu
erobern reizt", bewusst zu bleiben? Für Simmel kann - abgesehen von derartigen
psychologischen Überlegungen - ausdrücklich kein Zweifel daran bestehen, „daß prinzipiell eine
Diskretionspflicht besteht, wie unsicher auch ihre Grenzen sich zeigen". Damit scheint er
andeuten zu wollen, dass dieses zu Ehrende keineswegs als dem Anderen nicht zu entwendendes

Eigentum oder als Arkanes der Zudringlichkeit Anderer absolut entzogen ist,
sondern durch Indiskretion sehr wohl .angetastet' werden kann. Andernfalls bedürfte es einer
solchen Pflicht gar nicht. Dabei bleibt allerdings ungeklärt, woher eine solche Pflicht rühren
soll, die Simmel an anderer Stelle auch als „freiwillige Reserve" bezeichnet, die sich darin
manifestiert, den Anderen vor eigener Zudringlichkeit des Sehens, des Hörens, des Wissens zu
verschonen. So gesehen handelt es sich nicht um eine Pflicht, sondern um eine Art Selbst-
einschränkung, die realisiert, dass die Beziehung zum Anderen ihren Namen gar nicht
verdienen kann, wenn sie die ihr innewohnende Alterität nicht auch von sich aus wahrt, um es

mit Levinas zu sagen, der so sehr ,vom Anderen her' denkt, dass das Verhalten zum Anderen
allzuwenig in den Blick kommt. Pointiert gesagt: Ohne Diskretion kann die Alterität des
Anderen sozial nicht gewahrt werden.



462 Burkhard Liebsch

das Recht herausnimmt, jederzeit „alles zu sehen", und so das Ende
jeglichen Geheimnisses heraufbeschwört, wie Mario Vargas Llosa unlängst
argwöhnte.51 Vielmehr entdeckt Levinas Spuren der Diskretion im „gastfreundlichen

Empfang", der sich sehr wohl auch in aller Öffentlichkeit vollziehen
kann, obgleich ihn Totalität und Unendlichkeit auf „das Feld der Intimität"
bezieht, das Levinas offenbar „der Frau" bzw. der „weiblichen Andersheit"
(altérité féminine) vorbehalten sieht.52 Macht sie (allein) es möglich, dass

die „Anwesenheit" des Anderen „auf diskrete Weise eine Abwesenheit ist,
von der aus sich der gastfreundliche Empfang schlechthin [par excellence]"
vollziehen können soll? Stiftet sie, und sie allein, in der Intimität, kraft
ihres Empfangs, „das Du der Vertrautheit" und damit zugleich eine „Sprache
ohne Worte, Ausdruck im Verborgenen" - noch vor allem Dialog, wie ihn
Buber mit der „Kategorie" der Ich-Du-Beziehung zu fassen versuchte?53

An dieser Stelle überschlagen sich die Schwierigkeiten. Warum soll
überhaupt ,sie', die Frau, bzw. die möglicherweise viel weiter zu fassende weibliche

Alterität jenen Empfang stiften? Handelt es sich hier um eine
fragwürdige Anlehnung an Geschlechterrollen und -bilder, von denen aus es

zu Stereotypen nicht weit ist? Ist etwa die Frau gemeint, die das Haus
bewohnt, den Herd hütet und nur so alle Anderen dort willkommen heißen
kann, ihnen eine Bleibe gewährt und sie auf diese Weise überhaupt erst
,existieren' lässt?54 Wie vermöchte sie das je allein? Setzt sie (bzw. Levinas)
dabei nicht allemal eine Ökonomie voraus, in der die sie tragenden Rollen
grundsätzlich vertauschbar erscheinen? Worin liegt überhaupt die fragliche

Diskretion? Allein „in der Gegenwart" des Anderen - (nur) darin, dass

die Frau den Anderen auf diskrete Weise auch abwesend sein lässt? Nur
wortlos und im Verborgenen? Verallgemeinert die Ethik der Bleibe
(demeure) hier nicht eine kontingente Situation, die auf ihre Voraussetzungen
hin gar nicht befragt, sondern als ethisch fundamental ausgegeben wird?
Gastfreundlicher Empfang hat jedenfalls nicht nur ,im Haus', eine Bleibe
stiftend, ihren Ort. Sie zeigt sich auch an Grenzen und in aller Öffentlichkeit,

wie es Europa nicht erst seit 2015, im Zeichen der sogenannten
Flüchtlingskrise, und bis heute erlebt.

Bei dem, was sich hier zeigt, handelt es sich nicht bloß um weltweit
ventilierte Bilder von .Massen' von Migranten und Flüchtlingen, sondern
darum, wie deren Aufnahme einen Dialog überhaupt erst anzubahnen ver-

51 Bataille, Georges: Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveränität.
München: Matthes 8t Seitz 1978, 77; Vargas Llosa, Mario: Alles Boulevard. Wer seine Kultur
verliert, verliert sich selbst. Berlin: Suhrkamp 2013, 161ff.

52 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 222: Totalité et infini, 166.
53 Ebd.
54 Existieren heißt für Levinas explizit bleiben (können, dürfen...) - dank Anderer und

wird auf diese Weise radikal sozial gedacht. Zur Anlehnung von Levinas an gewisse Modelle
des Hauses und einer .häuslichen' Ökonomie vgl. Vf.: Für eine Kultur der Gastlichkeit.
Freiburg i.Br.: Alber 2008, Kap. IV zu G. Bachelard und E. Levinas.



Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion 463

spricht, den uns die schiere Alterität des Anderen keineswegs aufnötigt,
wie es stellenweise der Dialog-Text von Levinas suggeriert. Diese Alterität
steht und fällt in praktischer Hinsicht mit der Gastlichkeit derer, die sich
auch zu ihr verhalten, aber so, dass erstere nicht kraft irgendeiner Aufnahme,

Integration oder Inklusion aufgehoben oder gar getilgt wird.
In genau diesem Sinne wird auch das Neugeborene gastlich und

zugleich diskret, inter faeces et urinam55, wie es bei Sigmund Freud, wiederum

diskret, ins Lateinische ausweichend heißt, bei den Lebenden
aufgenommen, wo die Aufnahme die ureigene Angelegenheit mehrerer ist.56

Ihm, als infans (d.h. nicht sprechen, nicht reden könnend), ist der Fremde
darin verwandt, dass er die Sprache der Anderen nicht spricht und sich auf
eine Weltlosigkeit zurückgeworfen sieht, aus der das Neugeborene
ursprünglich zu uns kommt und aus der, wenn man in sie zurückgefallen
ist57, nichts anderes herauszuführen verspricht als eine Aufnahme, ein
Empfang, der den Anderen auf diskrete Weise abwesend, und dabei zugleich in
seiner Verletzlichkeit abgeschirmt sein lässt. Eine Gastlichkeit, die in diesem

sehr weiten Sinne keinen Schutz vor Gewalt verspricht, ist keine.
Dabei droht auch von ihr selbst Gewalt auszugehen; z.B. dann, wenn sie

die Beherbergten dazu nötigt zu reden, sich infolgedessen Vorschriften
angemessener Kommunikation zu unterwerfen und sich .restlos' integrieren
oder inkludieren zu lassen. Keinem sozialen und politischen Verlangen
würde sich Levinas heute wohl mehr widersetzen als gerade diesem,
obwohl oder vielmehr gerade weil es so überaus populär geworden ist und in
der politischen Öffentlichkeit inzwischen geradezu als eine
Selbstverständlichkeit durchgeht, die kaum noch infrage gestellt wird. Allen Anderen

haben wir angesichts ihrer Alterität .diskret' zu begegnen, würde er
vermutlich fordern, allerdings konkrete Antworten auf die Frage, wie man
im Lichte dieser Forderung ,ins Gespräch kommen' und es gut führen soll,
vermissen lassen; vor allem dort, wo das gesuchte Gespräch unweigerlich

55 Augustinus v. Hippo und Bernhard v. Clairvaux zugeschriebenes Diktum; verwiesen
wird auch auf De Levensbode, Haarlem 1875, 532; vgl. Freud, Sigmund: Bruchstück einer
Hysterie-Analyse [1901/5], in: Hysterie und Angst. Studienausgabe, Bd. VI. Frankfurt/M.:
Fischer 1971, 83-186, hier: 108.

56 Wie kommt es nur, dass in so gut wie keiner bekannten Pädagogik, Erziehungswissenschaft

und Psychologie der Ontogenese von der Diskretion die Rede ist, ohne die überhaupt
keine Alterität in der Sozialität zu bestehen vermag, sofern sie nur als Anspruch sich
Geltung verschafft, der auch übersehen und überhört werden kann, so dass ein .Abbruch' jeglicher

Kommunikation mit dem Anderen niemals auszuschließen ist? Unaufhörlich will man
Kinder .erziehen', .bilden' und ,fit machen' für das, was sie .später' erwartet, ohne zuvor zu
bedenken, ob man allemal vorausliegende Bedingungen ihrer wirklichen Aufnahme erfüllt
hat, an die die Forderung der Diskretion zu stellen ist.

57 Wie es Hannah Arendt beschrieben hat; vgl. ARENDT, Hannah: Die Gefahr der Weltlosigkeit,

in: LlEBSCH, Burkhard/STAUDIGL, Michael/STOELLGER, Philipp (Hgg.): Perspektiven
europäischer Gastlichkeit. Geschichte - Kulturelle Praktiken - Kritik. Weilerswist: Velbrück
Wissenschaft 2016, 69-114.



464 Burkhard Liebsch

Wechsel- und gegenseitige Formen annehmen muss. Wer letzteres nicht
anerkennt, läuft Gefahr, die Apologie jenes .Dialogs vor dem Dialog', auf
dem Levinas - Buber und allen Lobrednern auf zwischenmenschliche
Zwiesprache widersprechend - besteht, in eine Selbstverleugnung derjenigen
umschlagen zu lassen, von deren Diskretion es ganz und gar abhängt, ob
ein wirkliches Gespräch auch zustandekommt, das nicht unter der Last
gewaltträchtiger Ansprüche auf Selbstentäußerung und -enthüllung im
Gesagten, auf transparente Verständigung und Übereinstimmung alsbald zu
ersticken droht.

Zusammenfassung
Mehr denn je sind die Menschen einerseits miteinander kommunikativ
verbunden und haben Gelegenheit zum Dialog. Andererseits sind radikale Zweifel

an der Möglichkeit und Wirklichkeit von Dialogen laut geworden, die
ihren Namen auch wirklich verdienen. Zu den Zweiflern in dieser Hinsicht
gehört auch Levinas, insofern er den Sinn menschlicher Kommunikation von
einer Alterität her denkt, die dem Dialogischen als solchen vorgeordnet ist.
Dabei droht er die Diskretion weitgehend aus dem Blick zu verlieren, die dieser

Alterität in sozialem Verhalten möglicherweise gerecht werden kann.

Abstract
Human beings are related more than ever to each other in terms of
communication, which offers them the opportunity for dialogue. On the other hand,
radical doubts have been cast on the possibility and reality of dialogues
which truly deserve their name. Levinas belongs to the doubters in this
respect insofar he conceptualizes the sense of human communication as

proceeding from an alterity that precedes the dialogical as such. Consequently,
he risks losing sight of the discretion ofsocial behaviour that could possibly
do justice to this alterity.


	Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskretion : im Rückblick auf Martin Buber und Emmanuel Levinas

