Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Philosophie entlang den Konfessionslinien? : Einige Bemerkungen zu
Basler Autoren des frihen 17. Jahrhunderts

Autor: Rother, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLFGANG ROTHER

Philosophie entlang den Konfessionslinien?
Einige Bemerkungen zu Basler Autoren des frithen
17. Jahrhunderts

In der neueren Historiographie wird die Zeit zwischen der Reformation und
dem Dreissigjahrigen Krieg als konfessionelles Zeitalter bezeichnet.! Die-
ser Klassifizierung liegt die Auffassung zugrunde, dass die Glaubensspal-
tung alle privaten und oOffentlichen Bereiche durchdrungen hat und das
entscheidende Moment nicht nur des religiosen und kirchlichen Lebens,
sondern auch von Staat, Gesellschaft und Bildungswesen darstellt. Unter
Konfessionalismus verstehe ich hier nicht nur allgemein ,die betonte und
sich in der Regel gegen andere Auspragungen des Christlichen bewusst ab-
grenzende Wahrnehmung der eigenen Konfession“,? sondern spezifisch die
Ausrichtung argumentativer Strategien an konfessionellen Vorgaben auch
und gerade in Bereichen, die nicht die eigene Religiositit oder subjektive
Glaubensformen und -iiberzeugungen betreffen und in denen ein konfes-
sioneller Bezug sachlich nicht gegeben ist. Mit dem Ausdruck Konfessiona-
lisierung ist die Durchdringung nichtreligiéser Bereiche durch konfessio-
nelle Perspektiven und Argumente angesprochen.

Bei aller Plausibilitat prima facie stellt sich die Frage, ob die Konfessio-
nalisierungsthese in allen Bereichen in gleichem Ausmass Giiltigkeit bean-
spruchen kann, oder ob hier nicht vielmehr eine differenziertere, die je-
weiligen konkreten Kontexte einbeziehende Sichtweise erforderlich ist. Dass
im Bereich des hoheren Bildungswesens und der Wissenschaft bestimmte
Disziplinen konfessionalisierter waren als andere, scheint auf der Hand zu
liegen. Die Theologie, namentlich die kontroverstheologisch ausgerichtete

1 Vgl. REINHARD, Wolfgang: Gegenreformation als Modernisierung? Prolegomena zu einer
Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: ARG 68 (1977), 226-251; DERS.: Konfession und Kon-
fessionalisierung in Europa, in: DERS. (Hg.): Bekenntnis und Geschichte. Die Confessio Augus-
tana im historischen Zusammenhang. Miinchen: Vogel 1981, 165-189; DERS.: Zwang zur Kon-
fessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: ZHF 10
(1983), 257-277; SCHILLING, Heinz: Die Konfessionalisierung im Reich. Religioser und gesell-
schaftlicher Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620, in: HZ 246 (1988), 1-45; LAN-
ZINNER, Maximilian: Konfessionelles Zeitalter 1555-1618, in: GEBHART, Bruno (Hg.): Handbuch
der deutschen Geschichte, Bd. 10. Stuttgart: Klett-Cotta 2001, 3-203; GREYERZ, Kaspar von/
JAKUBOWSKI-TIESSEN, Manfred/KAUFMANN, Thomas/LEHMANN, Hartmut (Hgg.): Interkonfes-
sionalitdt - Transkonfessionalitdt — binnenkonfessionelle Pluralitdt. Neue Forschungen zur
Konfessionalisierungsthese. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2003.

2 So FISCHER, Hermann: Konfessionalismus, in: TRE, Bd. 19, 426.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 431

Dogmatik,? war in weit h6herem Masse konfessionell gepragt als — gewisser-
massen am anderen Ende der Skala — die Medizin.

Beziiglich der Philosophie scheint die Sache allerdings komplizierter zu
sein. [hre Position auf der Konfessionalisierungsskala ist zum einen abhan-
gig von der jeweiligen philosophischen Disziplin. Es diirften sich daher
kaum essentielle Differenzen zwischen der an protestantischen Universita-
ten und katholischen Kollegien gelehrten Physik nachweisen lassen — hier
blieb Aristoteles auch nach der Reformation die weitgehend unbestrittene
Autoritdt, auch wenn in Rom, Wittenberg und Ziirich nicht unbedingt die
gleichen Physikhandbiicher benutzt wurden. Wie anfillig fiir konfessio-
nelle Faktoren und Einfliisse dennoch philosophische Disziplinen waren,
die von ihrer Anlage her als konfessionsindifferent gelten kénnen, zeigt
die Entwicklung der Logik im 16. und 17. Jahrhundert. Hier war es Petrus
Ramus (1515-1572), dessen System sich an den reformierten Hochschulen
nicht zuletzt auch deshalb durchsetzen konnte beziehungsweise an den ka-
tholischen gerade deshalb nicht durchzusetzen vermochte, weil Ramus, der
als calvinistischer Konvertit in der Bartholomdusnacht ermordet wurde,
eine emblematische Figur war.* Hier spielte der Autor die entscheidende
Rolle, nicht das philosophische Konzept. So waren es schliesslich und nicht
zuletzt konfessionelle Priferenzen und nicht doktrinale Griinde, die das
Ende der Vorherrschaft des Aristotelismus im akademischen Unterricht
einleiteten und dem Cartesianismus den Weg in die Horsdle bahnten - zu-
ndchst in die protestantischen. Dass Descartes Katholik war, spielte fiir die
Protestanten keine Rolle: Hier waren es umgekehrt doktrinale Griinde, die
ein starkeres Gewicht hatten als die Konfession des Autors.

Zum anderen ist die postreformatorische Philosophie insofern konfes-
sionell gepragt, als protestantische und katholische Denker ein unterschied-
liches Verstandnis des Verhaltnisses von Theologie und Philosophie hat-
ten. In der katholischen Scholastik galt die Philosophie als ancilla theolo-
giae, wahrend das protestantische Sola-Scriptura-Prinzip zumindest die
Moglichkeit eroffnete, die Philosophie aus theologischen Diensten zu ent-
lassen und damit die Voraussetzungen fiir ihre Emanzipation zu schaffen.
Natiirlich ist dies eine vereinfachte Sicht — umso wichtiger sind differen-
ziertere Untersuchungen und Lektiiren der zeitgendssischen Quellen. In
diesem Sinn gehe ich im Folgenden der Frage nach, inwieweit und in wel-
chem Ausmass das Philosophieverstindnis an der Universitdt Basel im frii-

3 Der entsprechende Basler Lehrstuhl hiess bis weit ins 18. Jahrhundert, also weit iiber
das sogenannte konfessionelle Zeitalter hinaus, ,Professio locorum communium et contro-
versiarum theologicarum®; erst 1786 wurde er in ,Professio Theologiae Dogmaticae“ umbe-
nannt. Vgl. STAEHELIN, Andreas: Geschichte der Universitdt Basel 1632-1818. Basel: Helbing &
Lichtenhahn 1957, 254.

# Zum konfessionalistischen Kontext des Ramismus vgl. beispielsweise FEINGOLD, Mor-
dechai/FREEDMAN, Joseph S./ROTHER, Wolfgang (eds.): The Influence of Petrus Ramus. Stud-
ies in Sixteenth and Seventeenth Century Philosophy and Sciences. Basel: Schwabe 2001.



432 Wolfgang Rother

hen 17. Jahrhundert konfessionell gepragt war. Dass die Wahl auf Basel fallt,
ist arbitrar und einzig dem Faktum geschuldet, dass die einschligigen Quel-
len relativ gut erforscht sind.>

I1.

Die Frage der Positionierung der frithneuzeitlichen Philosophie entlang den
Konfessionslinien steht im grosseren Kontext der Frage nach dem Verhdlt-
nis der Philosophie zur Theologie, mit der sie seit ihren Anfangen eng ver-
schlungen war.¢ Im 4. und 5. Jahrhundert entwickelte das christliche Den-
ken den Begriff der xptotiovikny dprhocodia (Johannes Chrysostomus) be-
ziehungsweise der ,philosophia Christiana“ (Augustinus), der eine Signa-
tur des Selbstverstindnisses der mittelalterlichen Philosophie ist und in
der postreformatorischen Philosophie explizit thematisiert wurde.” Auch
an der Universitat Basel: 1601 disputierte der aus Kopenhagen stammende
Niels Jens Jeger unter dem Prasidium von Jacob Zwinger De Philosophiae
Verae Christianae definitione, causis & partitione Qswpruoare, und 1615
stellte der Basler Markus Keller unter dem Prasidium von Ludwig Lucius
Ocwprjpara de Philosophia Christiana zur Diskussion.8 Da die Schrift von
1615 weitgehend ein Plagiat der von 1601 ist,? wird sie im Folgenden nicht

5 Vgl. ROTHER, Wolfgang: Die Philosophie an der Universitdt Basel im 17. Jahrhundert. Quel-
len und Analyse. Diss. Ziirich 1980; DERS.: Zur Geschichte der Basler Universitdtsphilosophie
im 17. Jahrhundert, in: History of Universities 2 (1982), 153-191; DERS.: Deutsche Autoren in Bas-
ler philosophischen Disputationen 1600-1700, in: IM HOF, Ulrich/STEHELIN, Suzanne (Hgg.):
Das Reich und die Eidgenossenschaft 1580-1650. Kulturelle Wechselwirkungen im konfessio-
nellen Zeitalter. Freiburg i.Ue.: Universittsverlag 1986, 77-99; DERS.: Die Hochschulen in
der Schweiz, in: HOLZHEY, Helmut/SCHMIDT-BIGGEMANN, Wilhelm (Hg.)/MUDROCH, Vilem
(Mitarb.): Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts, Bd.
4: Das Heilige Rémische Reich Deutscher Nation, Nord- und Ostmitteleuropa. Basel: Schwabe
2001, 447-474, 602—-603; DERS.: Ramus and Ramism in Switzerland, in: FEINGOLD/FREEDMAN/
ROTHER: The Influence of Petrus Ramus (Anm. 4), 9-37; DERS.: Gelehrsamkeitskritik in der
frithen Neuzeit. Samuel Werenfels’ ,Dissertatio de logomachiis eruditorum® und ,Idée d’un
philosophe®, in: ThZ 59 (2003), 137-159; DERS.: ,Paratus sum sententiam mutare“. The In-
fluence of Cartesian Philosophy at Basle, in: History of Universities 22 (2007), 71-97; DERS.:
Zur Dekonstruktion der Substantialitdt Gottes in der protestantischen Schulphilosophie. Jo-
hannes Zwingers Disputationes logico-metaphysicae de substantia (1659-1664), in: ThZ 75
(2019), 159-169.

6 Vgl. ROTHER, Wolfgang: Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie. Ein
Versuch iiber die ,Metaphysik* des Aristoteles, in: ThZ 62 (2006), 63-77.

7 Vgl. SCHMIDIGER, Heinrich M.: Philosophie, christliche, in: HWP, Bd. 7, 886-898.

8 ZUINGERUS, lacobus/IEGERUS, Nicolaus lohannes: Haec de Philosophiae Verae Christia-
nae definitione, causis & partitione Otwpijpara, Pro summd Philosophiae Laured |...]. Basileae:
Typis Conradi Waldkirchii 1601; LucCius, Ludovicus/CELLARIUS, Marcus: Oewprjuata de Philo-
sophia Christiana. Basileae: Typis loh. lacobi Genathi 1615.

9 Sie besteht - wie die Schrift von Zwinger/Jeger (Anm. 8) - aus 53 Thesen. Die ersten
sind etwas anders formuliert. Es fehlen der Hinweis auf Niels Hemmingsen (vgl. Anm. 12) so-
wie der aus der hebriischen Bibel zitierte Vers Spr 8,35 (vgl. Anm. 14).



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 433

weiter beriicksichtigt. Der Prases der Disputation von 1601, Jacob Zwinger
(15609-1610), war ubrigens ein Patenkind des mit seinem Vater Theodor
Zwinger (1533-1588) befreundeten Petrus Ramus.!® Eine konfessionalisti-
sche Erziehung scheint Jacob Zwinger deswegen nicht erhalten zu haben.
Im Gegenteil: Sein Vater schickte ihn zum Studium nach Padua, wo er nicht
nur bei Jacopo Zabarella (1533-1589) Vorlesungen zur Logik und Physik
horte, sondern auch in seinem Haus Unterkunft fand. Er absolvierte den
grossten Teil seines Studiums in Padua.

Werfen wir einen Blick in die Disputation von Zwinger/Jeger, die ex-
plizit der Definition, Begriindung und Einteilung der wahrhaft christlichen
Philosophie gewidmet war, und die sich, so oben auf dem Titelblatt, ,,unter
die Auspizien des dreifaltigen allgiitigsten, allwissenden und allmachtigen
Gottes“ (Sub auspicijs Dei ter Opt. Sapientiss. Potentiss.) stellte. Wer, zu-
mal als Protestant, von ,christlicher Philosophie“ spricht, sieht sich zu-
nachst mit der Warnung des Apostels Paulus konfrontiert, sich nicht durch
Philosophie und menschliche Lehre verfiihren zu lassen, die nicht auf
Christus griinde.1! Diese paulinischen Bedenken werden durch einen Hin-
weis auf den Kolosserbriefkommentar des danischen Luther- und Me-
lanchthonschiilers und spater des Calvinismus verdichtigten Niels Hem-
mingsen (1513-1600)12 zerstreut, der die Philosophie als notwendige Vor-
aussetzung fiir ein Studium an den héheren Fakultaten — Medizin, Juris-
prudenz und Theologie — erachtet habe.!3 Gerechtfertigt wird die christ-
liche (sic!) Philosophie durch einen auf Hebrdisch zitierten Spruch Salo-
mos, der die Weisheit, also die Philosophie, von sich sagen lasst: ,Wer
mich findet, der findet das Leben und erlangt Wohlgefallen vom Herrn.“14
Auf diese Weise wird nicht nur der paulinischen Philosophieskepsis die sa-
lomonische Weisheitslehre als taugliche philosophische Konzeption entge-
gengehalten, sondern aus einer Verkniipfung alt- und neutestamentlicher
Perspektiven der Begriff einer christlichen Philosophie generiert, der ge-
wissermassen Heilsnotwendigkeit zugesprochen wird.

Anschliessend wird in einer Nominaldefinition Philosophie als ,amor ac
studium sapientiae“ bestimmt und christliche Philosophie als ,studium sa-

10 Zu Leben und Werk vgl. [HERZOG, Johann Werner:] Athenae Rauricae. Basiliae: Sumti-
bus Car. Aug. Serini 1778, 362—365; ROTHER: Die Philosophie an der Universitdt Basel (Anm.
5), 159-163.

11 Kol 2,8.

12 HEMMINGIUS, Nicolaus: Commentarius in epistola Pauli ad Colossenses. Vitebergae: Ex-
cudebat Iohannes Crato 1566. Dass der Kolosserbriefkommentar Niels Hemmingsens hier er-
wihnt wird, ldsst sich durch die Person des Kandidaten, Niels Jens Jeger, erklaren, der laut
Titelblatt aus Kopenhagen stammte. Dies ist ein starkes Indiz dafiir, dass nicht Zwinger, son-
dern Jeger der (Haupt-)Autor der Thesen ist.

13 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8), thes. 1.

14 Spr 8,35; ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8),
thes. 2.



434 Wolfgang Rother

pientiae quae a Christo ejusque veritate neutiquam dissentit“, als Streben
nach Weisheit, die sich von Christus und seiner Wahrheit in keiner Weise
unterscheidet, um den Bogen zu Kol 2,8 zu schlagen, wo Paulus vor dem
Studium der ,heidnischen und fleischlichen Philosophie“ (pagana & Car-
nalis philosophia) warne: Wahrend die christliche Philosophie wahr sei,
irre die heidnische oft.1> Wie um die Uberlegenheit der christlichen Philo-
sophie gegeniiber der paganen zu akzentuieren, wird die Definition der
Philosophie als ,scientia contemplatrix veritatis“ als zu eng bezeichnet, da
Philosophie nicht blosse Erkenntnis des Wahren, sondern auch das Tun
des Guten sei.!¢ Von philologischer Genauigkeit scheint der Autor {iibri-
gens nicht sehr viel zu halten: Er schreibt die erwdhnte Definition der Me-
taphysik des Aristoteles zu (ohne Stellenangabe), was nicht ganz korrekt
ist — in Wirklichkeit findet sie sich wortlich so bei Petrus Ramus, dem cal-
vinistischen Aristoteles-Kritiker, der sie als Meinung des Aristoteles be-
zeichnet und sich ihr anschliesst (,Haec Aristotelis sententia est egregia“).1”

Wichtiger als dieser Hinweis auf eine kleine Ungenauigkeit erscheinen
mir die theologischen Implikationen einer so verstandenen christlichen Phi-
losophie: Da machen zwei Protestanten, einer davon, und zwar der mut-
massliche Autor, aus lutherischem Milieu stammend, geltend, dass sich die
christliche Philosophie durch die Hinwendung zu einer Moral der guten
Werke auszeichne, ja dass dies das Spezifische der christlichen Philosophie
gegeniiber dem von Aristoteles als vornehmer erachteten Biog Oewpntikog
sei. Im konfessionellen Zeitalter, in dem man zweifellos noch eine Sensibi-
litat fiir rechtfertigungstheologische Fragen voraussetzen darf, hitte man
eine solche Akzentuierung der guten Werke eher an einem katholischen
Kolleg erwartet.

Der Autor definiert die christliche Philosophie als ,geordnetes System
(ordinatum systema) der niedergeschriebenen christlichen Weisheit (sa-
pientia) und Klugheit (prudentia) zur heilsamen® - das heisst: im Sinne
christlicher Erlésung, also vielleicht praziser: zur heilsnotwendigen - ,Er-
kenntnis des Wahren wie zum Tun des Guten (ad salutarem tum Cognitio-
nem veri, tum Actionem boni)“.18 Dass mit dem Ausdruck ,salutaris cogni-
tio“ das Heil im Sinn christlicher Erlosung angesprochen ist, also eine iiber
die Rationalitdt hinausweisende heilsnotwendige Erkenntnis im Blick steht,
legt der Fortgang der Argumentation nahe. Wenn geltend gemacht wird,
dass der Christ durch die christliche Weisheit die gottlichen und mensch-
lichen Dinge erkenne,!? ist dies nicht nur ein Rekurs auf Ciceros Philoso-

15 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione, thes. 3 & 4.
16 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione, thes. 5.

17 RAMuUS, Petrus: Scholae in liberales artes. Basileae: per Eusebium Episcopium, & Ni-
colai F. haeredes 1569, 856 (Definition Z. 44-45, Zitat Z. 46-47), am Anfang der Abhandlung
von Ramus zum Buch 2 der Metaphysik des Aristoteles.

18 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8), thes. 7.

19 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione, thes. 8.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 435

phiedefinition,2° die vor allem den umfassenden und enzyklopadischen Cha-
rakter philosophischer Erkenntnis akzentuiert, sondern wahre Weisheit
wird mit christlicher Weisheit identifiziert, die sich gleichermassen auf
gottliche wie auf menschliche Dinge bezieht: ,Est enim sapientia vera seu
Christiana; vel Divina, vel Humana.“21

In diesem Sinn hat die christliche Philosophie einen doppelten Zweck:
den Ruhm Gottes (ad gloriam Dei) und das Gliick der Menschen in der Ge-
sellschaft - und sie will das bewirken, was Platon als dpoiwoig 0e® be-
zeichnet hat:22 ,Solum justum vere sapientem appellat, cim per justitiam
sit similis Deo“, nur der Gerechte ist wirklich weise, denn durch Gerechtig-
keit, also durch gerechte und gute Werke, wird der Mensch gottahnlich.23
Dies ist, zumal im protestantisch-lutherischen Kontext, eine tiberraschende
Aussage, dementiert sie doch implizit die reformatorische Rechtfertigungs-
lehre: Nicht durch Glauben, nicht durch das Opfer Christi am Kreuz, son-
dern durch ein gottgefdlliges, gottidhnliches Leben wird der Christ gerettet.

Worauf die Argumentation zielt, ist die Begriindung einer ,scientia di-
vina“ oder 0socodia, deren Quelle das Wort Gottes ist, das durch die Hei-
ligen (per sanctos Dei homines), die Propheten und die Apostel niederge-
schrieben und approbiert wurde.?¢ Philosophie als christliche, Philosophie
als im eigentlichen Sinne Theosophie, ist zwar nicht mehr ancilla theolo-
giae, aber sie ist auch nicht mehr eine Philosophie, die sich der Rationa-
litat verpflichtet weiss, sondern sie degeneriert tendenziell zur blossen
Glaubenslehre: ,Estque haec sapientia Spiritus, qua vita est & pax. Et ma-
gistra ac regula homini Christiano ad salutem; docens tum credenda de
Deo operibusque, ipsius, adeoque fidem instruens: tum facienda, hominem
nempe Christianum operibus ex fide ad normam Legis divinae institutis,
informans®,25 christliche Philosophie ist also der Heilige Geist, ,der Leben
und Frieden ist, sie ist ,die Lehrmeisterin und Richtschnur, die den Chris-
tenmenschen zum Heil fiithrt, indem sie ihn im Glauben unterweist. Die
Wirkursache (causa efficiens) der christlichen Philosophie ist Gott, ,omnis
boni fons perennis®, ihr Zweck (causa finalis) der ,fruchtbare Gebrauch im
menschlichen Leben“, damit - zum ,,Ruhme des allwissenden und allgii-
tigsten Gottes“ - der Mensch, dessen Natur blind und verdorben ist, zur
Vollendung gelangt (perficiatur).26

20 Vgl. Cic. off. 2,5,3: Sapientia autem est, ut a veteribus philosophis definitum est, rerum
divinarum et humanarum causarumque, quibus eae res continentur, scientia, cuius studium
qui vituperat, haud sane intellego, quidnam sit, quod laudandum putet.

21 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8), thes. 20.

22 plat. Tht. 176ba.

23 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8), thes. 17.

24 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione, thes. 21.

25 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione, thes. 22.

26 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione, thes. 28 & 33.



436 Wolfgang Rother

Was ist - um die Frage der Konfessionalisierung zu stellen — an dieser
Perspektive, an der auf Theosophie und Glaubenslehre reduzierten Philo-
sophie genuin protestantisch? Magd der Theologie ist die christliche Philo-
sophie hier nicht mehr, aber sie ist nicht mehr, sondern weniger als das:
Christliche Philosophie, so wie sie hier prasentiert wird, hat die Existenz-
berechtigung als Philosophie verloren, die sie als Magd noch hatte - sie
geht in der Theologie auf und verschwindet in ihr. Die vorliegende Schrift
geht so weit, dass sie den philosophischen Diskurs und das rationale Argu-
ment unter das Gebet, die innigste Form religiéser Praxis, stellt. So endet
sie nicht mit einer Conclusio, sondern mit einer Anrufung des ,ewigen, all-
wissenden, allmachtigen und allgiitigsten Gottes“, der angefleht wird, das
Licht der christlichen Philosophie zu entfachen ,,und dadurch die Finster-
nis unseres Geistes“ zu vertreiben ,zum ewigen Lob des allerheiligsten
Namens selbst und zu unserem ,Heil“ - ,Amen*“.27

Ebenfalls im Horizont einer christlichen Philosophie, aber mit einem
anderen Zungenschlag und durchaus kompatibel mit katholisch-scholasti-
scher Philosophie, wird in einer vermischten Themen gewidmeten Disser-
tation von Johann Georg Leo und Johann Wolleb aus dem Jahr 1606 argu-
mentiert und die Metaphysik - Aristoteles zufolge ,prima philosophia“ -
als ,divina philosophia“ bezeichnet und mit der Theologie identifiziert:
Der eigentliche und erste Gegenstand der Metaphysik sei Gott, der, wie
weiter im Sinne einer rationalen Theologie argumentiert wird, durch das
,Jumen naturale“ erkennbar sei.28 Ahnlich differenzierend trennen Ludwig
Lucius und Philipp Jacob Gothofredus in einer Disputation von 1617 die
Bereiche des Gottlichen und des Menschlichen. Als erster Zweck der Phi-
losophie wird der Ruhm Gottes genannt, als zweiter die Vervollkommnung
des Menschen.2? Und in einer Disputation von 1634 argumentieren Ludwig
Lucius und Johann Jacob Gernler auf der Grundlage wissenschaftstheore-
tischer Uberlegungen dafiir, dass die Lehre von Gott (doctrina de Deo) nicht
nur zur Theologie, sondern auch zur Metaphysik gehort (etiam ad Meta-
physicam pertinet). Lucius/Gernler unterscheiden zwischen der natiirlichen
und der ibernatiirlichen Erkenntnis Gottes. Die natiirliche Erkenntnis

27 Deum autem aeternum sapientiss. potentiss. atque optimum comprecor, ut hujus Phi-
losophiae lumen magis magisque accendat, eoque animi nostri tenebras discutiat in laudem
nominis ipsius SS. aeviternam, & nostrum tum hujus periturae, tum perennis futurae vitae
emolumentum ac salutem. Amen. ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae de-
finitione, nach thes. 53.

28 LEO, Ioh. Georgius/WOLLEBIUS, loannes: De tota philosophia theses miscellaneae. Basi-
leae: Typis lani Excertier 1606, thes. metaphys. 3, 8 & 9; dhnlich COMENTZIUS, Antonius/
WERDENBERGIUS, loan. Fridericus: Disputatio philosophica. Basileae: Typis Ioh. lacobi Gena-
thi, Acad. Typographi 1615, thes. 4: Divina (scientia), quam Metaphysicam vocamus.

29 Lucius, Ludovicus/GOTHOFREDUS, Philippus Jacobus: Problemata philosophica miscel-
lanea. Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathii, Acad. Typographi 1617, thes. de philos. in gen. g;
Lucius, Ludovicus/HOFERUS, Matthias: Positiones philosophiae controversae. Basileae: Typis
Ioh. Iac. Genathii 1613, thes. de philos. in gen. 5.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 437

Gottes konne auf angemessene Weise nur in der Metaphysik behandelt
werden, die Aristoteles daher eine ,theologische Disziplin“ genannt habe.
Dementsprechend hdtten etliche Scholastiker (ex Scholasticis nonnulli) -
Lucius/Gernler berufen sich hier auf zustimmend auf die katholische Tra-
dition — die Metaphysik als natiirliche Theologie (theologia naturalis) im
Unterschied zur iibernatiirlichen Theologie (theologia supernaturalis), das
heisst zur Theologie nat' é§ox1v, bezeichnet.30 Gott sei das ,principium es-
sentiae“ und jenes erste unabhdngige Seiende oder das ,Super-ens®, ,a quo
omnia, & ad quod omnia“,3! ,das eine Seiende, das auf hochste und ein-
fachste Weise eines ist, das vollkommen Gute und am meisten Wahre, Akt
ohne jede Beimischung von Potenz, Ursache der Ursachen usw.“ (Ens
summeé & simplicissimé unum, perfectissimé bonum, & maximé verum, Ac-
tus absque ulla potentiae admistione, caussa caussarum, &c.).32

Das protestantische Konzept einer christlichen Philosophie ist — jeden-
falls so, wie es von Zwinger/Jeger vertreten wurde — weiter entfernt von
einer Autonomie der Philosophie als das thomistisch-scholastische. Musste
sich hier die Philosophie als Magd einer Herrin andienen, gelang es der
Scholastik, die pagane Philosophie in ein theologisches Konzept zu inte-
grieren, wird sie im protestantischen Konzept einer christlichen Philoso-
phie als schlicht falsch denunziert und die Offenbarung als die einzige
Quelle philosophischer Wahrheit installiert. Konfessionalistisch sind das
protestantische Konzept und seine Begriindung nicht, aber das protestan-
tische Philosophieverstandnis, das hier entwickelt wird, unterschiedet sich
durch seinen Biblizismus deutlich vom katholisch-scholastischen. Aller-
dings war in Basel auch die katholisch-scholastische Perspektive durchaus
salonfahig — nicht nur in den erwdhnten Disputationen von Leo/Wolleb,
Lucius/Gothofredus und Lucius/Gernler: In einer Disputation von 1662 zu
verschiedenen Themen machen Melchior Hertenstein und Jacob Hoffmann
im Anschluss an die Unterteilung der Philosophie in theoretische und prak-
tische in einem ,Auctuarium” geltend, dass die ,Philosophia sana“ in kei-

30 Lucius, Ludovicus/GERNLERUS, Johan. Jacobus: Centuria thesium philosophicarum.
Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathi 1634, thes. 60. — Lucius verweist auf ,Aristoteles, lib. 6
Metaph. c. 6 [sic! korrekt: c. 1], & lib. 11. c. 7“. Vgl. Aristot. metaph. 1026a18-19: Gote tpeig Gv
eiev dprhocodion Bewpnrixai, padnpuatiki, duoiky, Beoroyixr) und 1064b1-3: §ijAov toivuv dti
tpia yévn tdv Oewpnrikdv Emotnudv £oti, duoikn, padnpatikr, BeoAoywki).

31 SteCKIUS, lohannes/WETSELIUS, Samuel: Synopsis metaphysices logica methodo ador-
nata. Basileae: Typis Ioh. lacobi Genathii 1612, proleg. metaphys. 4, lib. II, thes. 13 (,Super-
ens“); vgl. auch LUCIUS/HOFERUS: Positiones philosophiae controversae (Anm. 29), them.
metaphys. 3: (Principium Entis) Externum, est ipse Deus.

32 WOLLEBIUS, loannes/SALMUTHUS, Christianus: Theses philosophicae miscellaneae. Basi-
leae: Per loan. lacob. Genathium 1608, thes. 16. Vgl. auch: WOLLEBIUS, Iohan./GATTI, Nico-
laus: Disputatio metaphysica De unitis nimirum & simplicibus entis affectionibus, uno, vero &
bono. Basileae: Typis Iohannis Schroeteri 1608, thes. 12—15 sowie thes. 28—-32 zur Wahrheit
der von Gott erschaffenen Dinge und thes. 53 zu Gott als dem ,summum bonum®, das nicht
Ursache des Bosen sein konne.



438 Wolfgang Rother

nem Widerspruch zu Gott und den ,himmlischen Lehren® stehe, sondern
ihnen ,untergeordnet” sei (Deo & coelesti doctrinae non repugnat, sed sub-
ordinatur); Gott und die Engel werden prominent zu den Gegenstinden
der Metaphysik gezahlt und die Aussage ,Deus est homo als nicht wider-
spriichlich qualifiziert.33

I11.

Der Prases der erwdhnten Disputation von 1615,3+ die sich als Plagiat der be-
sprochenen Schrift von 160135 erwiesen hat, war Ludwig Lucius (1577-1642),3¢
der mehr als dreissig Jahre (1611-1642) die Basler Professio Organi Aristo-
telici innehatte und in dieser Funktion Generationen von Studenten pragte.
Allerdings vertrat er selbst ein Philosophieverstandnis, das in keiner Weise
Verbindungen zum biblizistischen und philosophieskeptischen Konzept der
protestantischen ,philosophia Christiana“ aufweist.3” In den Artis Logicae
Pracepta, die zwischen 1620 und 1659 als Lehrbuch im Logikunterricht fiir
die fortgeschrittenen Studenten in Gebrauch waren,38 definiert er die Phi-
losophie als ,notitia rerum divinarum ac humanarum, quantam quidem
ratio humana per se-ipsam consequi potest®, als Wissen um die oder Er-
kenntnis der gottlichen und menschlichen Dinge, insoweit eben die mensch-
liche Vernunft sie durch sich selbst begreifen kann.3° Diese Definition, die
auf Cicero beziehungsweise auf eine dltere philosophische Tradition zu-
riickgeht (ut a veteris philosophis definitum est),*® und die in etlichen zwi-
schen 1625 und 1634 unter dem Prasidium von Lucius gehaltenen Disputa-
tionen wiederholt wird,4! hat in keiner Weise konfessionalistisches Poten-
tial. Zwar ist sie, obwohl sie einem paganen Denken entstammt, durchaus,

33 HERTENSTEINIUS, Melchior/HOFFMANNUS, Jacobus: Problemata philosophica miscella-
nea. Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathii, Acad. Typographi 1622, theor. de philos. in gen. 3,
Auctuarium; metaphys. 2; log. 7.

34 Lucius/CELLARIUS: @ewpripara de Philosophia Christiana (Anm. 8).

35 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8).

36 Zu Leben und Werk vgl. [HERZOG:] Athenae Rauricae (Anm. 10), 392—397; FRANCK, Ja-
kob: Lucius, Ludwig, in: ADB, Bd. 19, 354-355; ROTHER: Die Philosophie an der Universitit
Basel (Anm. 5), 166—173; DERS.: Lutz, Ludwig, in: Schweizer Lexikon, Bd. 4 (1992), 377-378.

37 Auch die Formulierung auf dem Titelblatt - ,®ewprfjpata [...] proponit Marcus Cella-
rius“ - legt nahe, dass Keller der ,Autor“ (oder richtig: der Plagiator) der 1615 erschienenen
Schrift war.

38 ROTHER: Die Philosophie an der Universitdt Basel (Anm. 5), 269.

39 Lucius, Ludovicus: Artis Logicae Praecepta: Pro usu Tyronium Philosophiae in Acade-
mid Basileensi. Basileae: per Sebastianum Henric-Petri [1620], 5. Vgl. auch LUCIUS/GERNLE-
RUS: Centuria thesium philosophicarum (Anm. 30), thes. 1.

40 Vgl. oben Anm. 20.

41 Vgl. ROTHER: Die Philosophie an der Universitdt Basel (Anm. 5), 456 u. 689 Anm. 3; vor
1620 bereits bei LUCIUS/HOFERUS: Positiones philosophiae controversae (Anm. 29), thes. de
philos. in gen. 1.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 439

wie oben gezeigt werden konnte, fiir eine christliche Philosophie an-
schlussfdahig — Philosophie ist nicht nur die Erkenntnis der menschlichen
Dinge, sondern auch der gottlichen —, aber eine solche Definition kann
kaum konfessionalistisch instrumentalisiert werden. Im expliziten Ratio-
nalititsanspruch der Philosophie — ,quantam quidem ratio humana per se-
ipsam consequi potest‘ — ist vielmehr der Gedanke ihrer Unabhangigkeit
von der Theologie angelegt, was als antischolastisches und antikatho-
lisches Argument verwendet werden konnte, aber das scheint nicht das In-
teresse von Lucius und den ihm folgenden Autoren gewesen zu sein.

Auch die weiteren Gedanken von Lucius zur Philosophie sind nicht kon-
fessionalistisch. Er macht ein ,enzyklopddisches® Verstandnis von Philoso-
phie geltend und gibt dem Begriff der ,artes liberales® einen literalen Sinn,
der den propadeutischen Charakter, der den freien Kiinsten im scholasti-
schen Curriculum zukam, tendenziell dementiert: Philosophie erzieht den
Menschen zur Freiheit und ermdchtigt ihn zur Erkenntnis der Wahrheit
und zur Tugend.#2 Was bei Lucius folgt, ist die Dreiteilung der Philosophie
nach klassischem peripatetisch-scholastischem Muster: Philosophia ,In-
strumentaria (sive Organica)“ mit den Fichern Logik, Grammatik und Rhe-
torik; Philosophia ,Theoretica (Speculativa, seu Contemplativa)“ mit den
Disziplinen Metaphysik, ,de rebus qua sunt entia“, Mathematik, ,de rebus
quantis®, und Physik, ,de rebus naturalibus“; und schliesslich Philosophia
,Practica (sive Activa)“, unterteilt in Ethik, Okonomik und Politik.4 Fazit:
Lucius vertrat ein Philosophieverstindnis jenseits des Konfessionalismus
und entwickelte in seinem aristotelischen Grundschema Gedanken, in de-
nen der emanzipatorische Charakter der Philosophie, wie ihn die Aufkla-
rung geltend machen sollte, in gewisser Weise vorgeformt ist.

Gleichwohl: Lucius, der durchaus Ambitionen im Bereich der Theologie
hegte — zwischen 1592 und 1597 disputierte er wiederholt an der Theologi-
schen Fakultdt, 1598 hatte er dort eine Vertretungsprofessur fiir Hebraisch
inne, und er publizierte eine Reihe theologischer Schriftent —, zeigte sich
in anderen Bereichen durchaus konfessionalistisch. Eine Stelle als Rektor
der Schule und Diakon der Kirche in Durlach in der Markgrafschaft Baden
musste er 1604 wegen seiner antilutherischen Haltung aufgeben. Konfes-
sionalistisch motiviert war ebenfalls sein Streit mit Michael Gittichius (oder
Giittich, gest. 1654), einem Sozinianer, der aus einer venezianischen Glau-
bensfliichtlingsfamilie stammte, in Polen aufgewachsen war und in Altdorf

42 Sicque Philosophia, omnium Artium liberalium cognitionem simulatque usum inclu-
dit: quam Graeci EyxvkAonaudeiav, quasi circulum seu orbem liberalis eruditionis, cognomi-
nant. Ars liberalis, est doctrina, hominem liberalem & ingenuum ad veritatem ac virtutem
erudiens. LUCIUS: Artis Logicae Praecepta (Anm. 39), 5.

43 Lucius: Artis Logicae Praecepta, 6-7.

44 vgl. die Bibliographie in ROTHER: Die Philosophie an der Universitdit Basel (Anm. 5),
166—171.



440 Wolfgang Rother

studiert hatte.4s Streitpunkt war die Rechtfertigung des gefallenen Men-
schen durch den Kreuzestod Jesu Christi. Die umfangreiche Textsammlung
De satisfactione Christi enthalt in der dritten Auflage (1626) ausser der Dis-
kussion zwischen Gittichius und Lucius - ,Gittichii Argumenta®“, ,Lucii Re-
sponsio“, ,Gittichi Defensio, ,Lucii Assertio orthodoxae doctrinae“ — eine
von Lucius besorgte ,Synopsis Antisociniana“.46 Dieser innerprotestanti-
sche Konfessionalismus von Lucius kontrastiert mit einer bemerkenswer-
ten Aufgeschlossenheit gegeniiber dem Katholizismus und insbesondere
den Jesuiten. Lucius hatte 1608/09 als Postgraduierter — er war damals schon
31-jahrig und hatte in Basel bereits Vertretungsprofessuren innegehabt -
am Regensburger Jesuitenkolleg studiert.” Inspiriert von seinen offenbar
guten personlichen Erfahrungen bei den Jesuiten schrieb er eine Jesuiter-
Histori, die 1626 — also im gleichen Jahr wie die ,Synopsis Antisociniana“ —
auf Deutsch und 1627 in lateinischer Ubersetzung erschien und frei von
antikatholischer und antijesuitischer Polemik war.48

IV.

Fazit und Ausblick: Bereits die Untersuchung weniger Texte, die im frithen
17. Jahrhundert an der Universitit Basel das Selbstverstindnis der Philo-
sophie thematisierten, zeigt, wie komplex das Problem der Konfessiona-
lisierung ist und wie unscharf die Konfessionslinien verliefen. Abgesehen
davon, dass protestantische Autoren sich ohne jede Polemik und ohne
konfessionell-apologetische Intention mit der katholischen Scholastik aus-

45 [...] der sogenannte Venetianer“, so FOCK, Otto: Der Socinianismus nach seiner Stel-
lung in der Gesammtentwickelung des christlichen Geistes, nach seinem historischen Verlauf
und seinem Lehrbegriff. Kiel: Carl Schroder & Comp. 1847, 252. Zur Biographie WALLACE,
Robert: Antitrinitarian Biography: or, Sketches of the Lives and Writings of Distinguished
Antitrinitarians, vol. 2. London: E.T. Whitfield 1850, 506-516. Vgl. SCHMEISSER, Martin: Martin
Ruarus - eine Zentralfigur des Altdorfer Antitrinitarismus, in: VOLLHARDT, Friedrich (Hg.):
Religiéser Nonkonformismus und friihneuzeitliche Gelehrtenkultur. Berlin: Akademie Verlag
2014, 86: http://unitariens.eklablog.com/gittichius-michael-angios430 (7.9.2019). Das hier an-
gegebene Todesjahr ,1645 diirfte falsch sein.

46 De satisfactione Christi, pro peccatis Nostris Justitiae Divinae praestitd, Inter Michae-
lem Gittichium Socinianum, et Ludovicum Lucium Orthodoxum, Scholastica & Epistolica Dis-
ceptatio [...]. Coniuncta est, novd hac editione, Synopsis Antisociniana, qud tota Fausti Socini
Disputatio, de Servatore, breviter excutitur ac refutatur. Basileae: Apud Henric-Petrinos 1628.
Die 1. Auflage erschien 1613, die 2. Auflage 1621.

47 ROTHER: Die Philosophie an der Universitdt Basel (Anm. 5), 172.

48 Lucius, Ludovicus: Jesuiter-Histori: Von des Jesuiter-Ordens Ursprung, Nammen, Regu-
len, Beampten, Geliibden, Freyheiten, Regiment, Lehr, Fortpflantzung, Thaaten und Verrich-
tungen, so wol ins gemein, alf insonderheit: In vier Theil abgetheilet, und gemeinem Vatter-
land der Teutschen Nation zu guter nachrichtung also an den tag gegeben. Basel: Durch Jo-
hann Jacob Genath 1626: Lat.: Historia Jesuitica; de lesuitarum Ordinis Origine, Nomine,
Regulis, Officiis, Votis, Privilegiis, Regimine, Doctrina, Progressu, Actibus ac Facinoribus, tam
communiter, quam singulariter; In Quatuor Libros Tributa et Bono Ecclesiae Reiq. Publicae
Christianae, nunc etiam latine edita. Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathi 1627.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 441

einandersetzten, scheinen im protestantischen Rekurs auf die antike Phi-
losophie und die ,philosophia christiana“ der Kirchenvater katholische
und protestantische Perspektiven auf das Verhdltnis von Theologie und
Philosophie zu konvergieren. Doch erweist sich das Konzept einer christ-
lichen Philosophie nach einer genauen Analyse durchaus auch als kon-
fessionell bestimmt — allerdings nicht in einer Weise, wie dies eine geistes-
und ideengeschichtliche Sicht suggeriert, die die Reformation als Auftakt
zur Aufkldrung interpretiert und im protestantischen Verstandnis der Phi-
losophie vor allem ihre Emanzipation von der Theologie akzentuiert. Lu-
thers Philosophieskepsis war zweifellos antischolastisch und antikatho-
lisch motiviert, aber wenn man sie konsequent weitertrieb, konnte sie in
eine totale Depotenzierung der Philosophie und ihrer Rationalititsan-
spriiche und damit in eine radikalisierte katholisch-scholastische Position
umschlagen. Das thomistisch-scholastische Verstandnis des Verhaltnisses
von Theologie und Philosophie wies der Philosophie eine klare, wenn auch
klar untergeordnete Funktion zu, aber als Magd der Theologie konnte die
Philosophie, die sich durchaus als christliche verstand, stolz darauf sein,
den Anspriichen rationaler Argumentation zu geniigen. Die scholastische
Philosophie konnte damit innerhalb eines von der Theologie definierten
Systems eine gewisse Autonomie beanspruchen. Die protestantische ,phi-
losophia christiana“ und ihre Transformation in eine ,scientia divina“ oder
feocodica ist hingegen ein Unding. War die christliche Philosophie - um
mit Karl Barth einen Basler Theologen des 20. Jahrhunderts zu zitieren -
,philosophia, so war sie nicht christiana, war sie christiana, so war sie nicht
philosophia“.#? Diese Sicht der dialektischen Theologen Barth auf Moglich-
keit einer christlichen Philosophie ist undialektisch. Indem die protestan-
tische Theologie den Anspruch der Philosophie als vernunftbasierte Wis-
senschaft dementiert — sei es durch Identifizierung und Inklusion (Zwin-
ger/Jeger), sei es durch absolute Differenzierung und Exklusion (Barth) —,
zerstort sie letztlich die Philosophie beziehungsweise beraubt sie der Tran-
szendenz. Zugespitzt formuliert: In protestantischer Perspektive emanzi-
piert sich nicht die Philosophie von der Theologie, sondern die Theologie
von Philosophie - dies um den Preis des Verlusts ihrer Rationalitat, denn
auf der Grundlage des Sola-fide-Prinzips lasst sich keine rationale Theo-
logie begriinden, lassen sich weder Glaube noch Transzendenz verstehen.
Wie sehr die Konfessionslinien verschwimmen, zeigt sich auch in ei-
nem anderen Argument, das allerdings seinerseits dem Sola-fide-Prinzip
diametral zuwiderlduft. Aus protestantischer Sicht muss sich christliche Phi-
losophie von Aristoteles — dem Inbegriff eines paganen Philosophen und
dem Stammvater mittelalterlicher Scholastik — distanzieren. Dafiir wird im
Zweifelsfall sogar die protestantische Rechtfertigungslehre geopfert: Der

49 BARTH, Karl: Die kirchliche Dogmatik, Bd. 1/1, Zollikon: Evangelischer Verlag 1964, 4.



442 Wolfgang Rother

aristotelische Primat des Theoretischen vor dem Praktischen wird verwor-
fen, und es wird bedenkenlos geltend gemacht, dass ohne Moral und gute
Taten keine Erlosung moglich sei (Zwinger/Jeger).

In eine andere Bewegung schreibt sich schliesslich ein Basler Denker
wie Ludwig Lucius ein, der in seinen theologischen Schriften zwar konfes-
sionalistisch argumentierte und sich an innerprotestantischen (allerdings
nicht an antikatholischen) Polemiken beteiligte, aber mit seinem Riickgriff
auf antikes Philosophieverstandnis als Vorldufer jener liberalen Tendenzen
an der Universitit Basel und in der protestantischen Eidgenossenschaft
gelten kann, die in der nichsten Generation Denker - und zwar theologi-
sche Denker - wie in Samuel Werenfels (1657-1740) hervorbrachten, der zu-
sammen mit Jean-Frédéric Ostervald (1663-1747) aus Neuenburg und dem
Genfer Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737) das sogenannte Triumvirat der
,verniinftigen Orthodoxie“ oder ,Orthodoxie libérale bildete, das sich um
ein Ende der theologischen Streitigkeiten bemiihte, die das konfessionelle
Zeitalter gepragt hatten.5 Wegbereitend in dieser Hinsicht ist die Disser-
tatio de logomachiis eruditorum, die die Werenfels als junger Professor der
Eloquenz zwischen 1688 und 1692 an sieben 6ffentlichen Disputationen an
der Universitdt Basel verteidigen liess.5! Die verniinftige Orthodoxie trug
nicht nur zur ,Auflésung des bisherigen altreformierten Konfessionalis-
mus”“ bei, sondern war Ausdruck ,der Hochschiatzung des Verniinftigen in
religioser Hinsicht®.52 In beidem sind zentrale Aspekte der Aufklarung pra-
formiert: die Entkonfessionalisierung der Philosophie und ihre Selbstbe-
schrankung auf die Vernunft.

50 Vgl. PFISTER, Rudolf: Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2. Ziirich: Theologischer Ver-
lag 1944, 626-632. Der Ausdruck ,verniinftige Orthodoxie“ stammt von WERNLE, Paul: Der
schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, Bd. 1: Das reformierte Staatskirchen-
tum und seine Ausldufer (Pietismus und verniinftige Orthodoxie). Tiibingen: ].C.B. Mohr (P.
Siebeck) 1922, 468-565.

51 WERENFELSIUS, Samuel: Dissertatio philosophica De logomachiis eruditorum. Basileae:
Imprimebat Jacobus Werenfelsius 1688-1982. Dazu ROTHER: Gelehrsamkeitskritik in der frii-
hen Neuzeit (Anm. 5).

52 PRISTER: Kirchengeschichte der Schweiz (Anm. 50), 632.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 443

Zusammenfassung

In der geistes- und ideengeschichtlichen Forschung wird allgemein voraus-
gesetzt, dass das hohere Bildungswesen und die Wissenschaften der friihen
Neuzeit konfessionell geprdgt sind. Diese intuitiv plausible und weithin an-
erkannte Hypothese wird anhand einer Analyse akademischer Schriften
tiberpriift, die in den ersten Dekaden des 17. Jahrhunderts an der Philosophi-
schen Fakultdt der Universitdt Basel entstanden sind. Die vorliegende Unter-
suchung geht daher den Fragen nach, a) ob Konfessionalismus eine taug-
liche Kategorie ist, um das Philosophieverstdindnis protestantischer Autoren
dieser Zeit zu beschreiben, und b) inwiefern gdngige historiographische Zu-
schreibungen, Klassifizierungen und Perspektiven der protestantischen Schul-
philosophie zu prdzisieren oder kritisch zu revidieren sind. In diesem Zusam-
menhang zeigt eine Untersuchung des Begriffs der ,philosophia christiana“
und der Bestimmung des Verhdltnisses von Philosophie und Theologie, dass
die Argumentationen nicht immer klar entlang den Konfessionslinien ver-
laufen.

Abstract

In the research on the history of ideas it is generally taken for granted that
the system of higher education as well as sciences and humanities of the
Early Modern Age were shaped in terms of religious denomination. This hy-
pothesis, which is intuitively plausible and largely accepted, is examined on
the basis of an analysis of academic writings written in the first decades of
the seventeenth century at the Philosophical Faculty of the University of
Basle. The present study, therefore, pursues the questions, a) whether con-
fessionalism is a suitable category to describe the idea of philosophy of
Protestant authors of that period, and b) how far common historiographical
attributions, classifications and perspectives of Protestant academic philos-
ophy are to be refined or critically revised. In this context, an examination of
the concept of “philosophia christiana” and of the definition of the relation-
ship between philosophy and theology reveals that the arguments do not al-
ways run clearly along the lines of denomination.



	Philosophie entlang den Konfessionslinien? : Einige Bemerkungen zu Basler Autoren des frühen 17. Jahrhunderts

