
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Philosophie entlang den Konfessionslinien? : Einige Bemerkungen zu
Basler Autoren des frühen 17. Jahrhunderts

Autor: Rother, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Rother

Philosophie entlang den Konfessionslinien?
Einige Bemerkungen zu Basler Autoren des frühen

17. Jahrhunderts

1.

In der neueren Historiographie wird die Zeit zwischen der Reformation und
dem Dreissigjährigen Krieg als konfessionelles Zeitalter bezeichnet.1 Dieser

Klassifizierung liegt die Auffassung zugrunde, dass die Glaubensspaltung

alle privaten und öffentlichen Bereiche durchdrungen hat und das
entscheidende Moment nicht nur des religiösen und kirchlichen Lebens,
sondern auch von Staat, Gesellschaft und Bildungswesen darstellt. Unter
Konfessionalismus verstehe ich hier nicht nur allgemein „die betonte und
sich in der Regel gegen andere Ausprägungen des Christlichen bewusst
abgrenzende Wahrnehmung der eigenen Konfession",2 sondern spezifisch die
Ausrichtung argumentativer Strategien an konfessionellen Vorgaben auch
und gerade in Bereichen, die nicht die eigene Religiosität oder subjektive
Glaubensformen und -Überzeugungen betreffen und in denen ein
konfessioneller Bezug sachlich nicht gegeben ist. Mit dem Ausdruck Konfessiona-
lisierung ist die Durchdringung nichtreligiöser Bereiche durch konfessionelle

Perspektiven und Argumente angesprochen.
Bei aller Plausibilität prima facie stellt sich die Frage, ob die Konfessio-

nalisierungsthese in allen Bereichen in gleichem Ausmass Gültigkeit
beanspruchen kann, oder ob hier nicht vielmehr eine differenziertere, die
jeweiligen konkreten Kontexte einbeziehende Sichtweise erforderlich ist. Dass

im Bereich des höheren Bildungswesens und der Wissenschaft bestimmte
Disziplinen konfessionalisierter waren als andere, scheint auf der Hand zu
liegen. Die Theologie, namentlich die kontroverstheologisch ausgerichtete

1 Vgl. Reinhard, Wolfgang: Gegenreformation als Modernisierung? Prolegomena zu einer
Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: ARG 68 (1977), 226-251; DERS.: Konfession und Kon-
fessionalisierung in Europa, in: Ders. (Hg.): Bekenntnis und Geschichte. Die Confessio Augustana

im historischen Zusammenhang. München: Vögel 1981, 165-189; Ders.: Zwang zur Kon-
fessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: ZHF 10

(1983), 257-277; SCHILLING, Heinz: Die Konfessionalisierung im Reich. Religiöser und
gesellschaftlicher Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620, in: HZ 246 (1988), 1-45; Lan-
ZINNER, Maximilian: Konfessionelles Zeitalter 1555-1618, in: GEBHART, Bruno (Hg.): Handbuch
der deutschen Geschichte, Bd. 10. Stuttgart: Klett-Cotta 2001, 3-203; GREYERZ, Kaspar von/
Jakubowski-Tiessen, Manfred/KAUFMANN, Thomas/LEHMANN, Hartmut (Hgg.): Interkonfes-
sionalität - Transkonfessionalität - binnenkonfessionelle Pluralität. Neue Forschungen zur
Konfessionalisierungsthese. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2003.

2 So Fischer, Hermann: Konfessionalismus, in: TRE, Bd. 19, 426.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 431

Dogmatik,3 war in weit höherem Masse konfessionell geprägt als - gewisser -

massen am anderen Ende der Skala - die Medizin.
Bezüglich der Philosophie scheint die Sache allerdings komplizierter zu

sein. Ihre Position auf der Konfessionalisierungsskala ist zum einen abhängig

von der jeweiligen philosophischen Disziplin. Es dürften sich daher
kaum essentielle Differenzen zwischen der an protestantischen Universitäten

und katholischen Kollegien gelehrten Physik nachweisen lassen - hier
blieb Aristoteles auch nach der Reformation die weitgehend unbestrittene
Autorität, auch wenn in Rom, Wittenberg und Zürich nicht unbedingt die
gleichen Physikhandbücher benutzt wurden. Wie anfallig für konfessionelle

Faktoren und Einflüsse dennoch philosophische Disziplinen waren,
die von ihrer Anlage her als konfessionsindifferent gelten können, zeigt
die Entwicklung der Logik im 16. und 17. Jahrhundert. Hier war es Petrus
Ramus (1515-1572), dessen System sich an den reformierten Hochschulen
nicht zuletzt auch deshalb durchsetzen konnte beziehungsweise an den
katholischen gerade deshalb nicht durchzusetzen vermochte, weil Ramus, der
als calvinistischer Konvertit in der Bartholomäusnacht ermordet wurde,
eine emblematische Figur war.4 Hier spielte der Autor die entscheidende
Rolle, nicht das philosophische Konzept. So waren es schliesslich und nicht
zuletzt konfessionelle Präferenzen und nicht doktrinale Gründe, die das
Ende der Vorherrschaft des Aristotelismus im akademischen Unterricht
einleiteten und dem Cartesianismus den Weg in die Hörsäle bahnten -
zunächst in die protestantischen. Dass Descartes Katholik war, spielte für die
Protestanten keine Rolle: Hier waren es umgekehrt doktrinale Gründe, die
ein stärkeres Gewicht hatten als die Konfession des Autors.

Zum anderen ist die postreformatorische Philosophie insofern konfessionell

geprägt, als protestantische und katholische Denker ein unterschiedliches

Verständnis des Verhältnisses von Theologie und Philosophie hatten.

In der katholischen Scholastik galt die Philosophie als ancilla theolo-
giae, während das protestantische Sola-Scriptura-Prinzip zumindest die
Möglichkeit eröffnete, die Philosophie aus theologischen Diensten zu
entlassen und damit die Voraussetzungen für ihre Emanzipation zu schaffen.
Natürlich ist dies eine vereinfachte Sicht - umso wichtiger sind differenziertere

Untersuchungen und Lektüren der zeitgenössischen Quellen. In
diesem Sinn gehe ich im Folgenden der Frage nach, inwieweit und in
welchem Ausmass das Philosophieverständnis an der Universität Basel im frü-

3 Der entsprechende Basler Lehrstuhl hiess bis weit ins 18. Jahrhundert, also weit über
das sogenannte konfessionelle Zeitalter hinaus, „Professio locorum communium et contro-
versiarum theologicarum"; erst 1786 wurde er in „Professio Theologiae Dogmaticae" umbenannt.

Vgl. STAEHELIN, Andreas: Geschichte der Universität Basel 1632-1818. Basel: Helbing &
Lichtenhahn 1957, 254.

4 Zum konfessionalistischen Kontext des Ramismus vgl. beispielsweise Feingold, Mor-
dechai/FREEDMAN, Joseph S./ROTHER, Wolfgang (eds.): The Influence of Petrus Ramus. Studies

in Sixteenth and Seventeenth Century Philosophy and Sciences. Basel: Schwabe 2001.



432 Wolfgang Rother

hen 17. Jahrhundert konfessionell geprägt war. Dass die Wahl auf Basel fällt,
ist arbiträr und einzig dem Faktum geschuldet, dass die einschlägigen Quellen

relativ gut erforscht sind.5

II.

Die Frage der Positionierung der frühneuzeitlichen Philosophie entlang den
Konfessionslinien steht im grösseren Kontext der Frage nach dem Verhältnis

der Philosophie zur Theologie, mit der sie seit ihren Anfängen eng
verschlungen war.6 Im 4. und 5. Jahrhundert entwickelte das christliche Denken

den Begriff der xpicnriaviKf) (fuAoaoctna (Johannes Chrysostomus)
beziehungsweise der „philosophia Christiana" (Augustinus), der eine Signatur

des Selbstverständnisses der mittelalterlichen Philosophie ist und in
der postreformatorischen Philosophie explizit thematisiert wurde.7 Auch
an der Universität Basel: 1601 disputierte der aus Kopenhagen stammende
Niels Jens Jeger unter dem Präsidium von Jacob Zwinger De Philosophiae
Verae Christianae definitione, causis & partitione ©ecopppaza, und 1615

stellte der Basler Markus Keller unter dem Präsidium von Ludwig Lucius
©ecopppava de Philosophia Christiana zur Diskussion.8 Da die Schrift von
1615 weitgehend ein Plagiat der von 1601 ist,9 wird sie im Folgenden nicht

5 Vgl. ROTHER, Wolfgang: Die Philosophie an der Universität Basel im 17. Jahrhundert. Quellen

und Analyse. Diss. Zürich 1980; Ders.: Zur Geschichte der Basler Universitätsphilosophie
im 17. Jahrhundert, in: History of Universities 2 (1982), 153-191; Ders.: Deutsche Autoren in Basler

philosophischen Disputationen 1600-1700, in: IM HOF, Ulrich/STEHELIN, Suzanne (Hgg.):
Das Reich und die Eidgenossenschaft 1580-1650. Kulturelle Wechselwirkungen im konfessionellen

Zeitalter. Freiburg i.Ue.: Universitätsverlag 1986, 77-99; Ders.: Die Hochschulen in
der Schweiz, in: HOLZHEY, Helmut/SCHMIDT-BlGGEMANN, Wilhelm (Hg.)/MUDROCH, Vilem
(Mitarb.): Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts, Bd.

4: Das Heilige Römische Reich Deutscher Nation, Nord- und Ostmitteleuropa. Basel: Schwabe

2001, 447-474, 602-603; Ders.: Ramus and Ramism in Switzerland, in: Feingold/Freedman/
ROTHER: The Influence of Petrus Ramus (Anm. 4), 9-37; Ders.: Gelehrsamkeitskritik in der
frühen Neuzeit. Samuel Werenfels' „Dissertatio de logomachiis eruditorum" und „Idée d'un
philosophe", in: ThZ 59 (2003), 137-159; DERS.: „Paratus sum sententiam mutare". The

Influence of Cartesian Philosophy at Basle, in: History of Universities 22 (2007), 71-97; Ders.:
Zur Dekonstruktion der Substantialität Gottes in der protestantischen Schulphilosophie.
Johannes Zwingers Disputationes logico-metaphysicae de substantia (1659-1664), in: ThZ 75
(2019), 159-169.

6 Vgl. Rother, Wolfgang: Die Geburt der Philosophie aus dem Geiste der Theologie. Ein
Versuch über die „Metaphysik" des Aristoteles, in: ThZ 62 (2006), 63-77.

7 Vgl. SCHMIDIGER, Heinrich M.: Philosophie, christliche, in: HWP, Bd. 7, 886-898.
8 ZuiNGERUS, Iacobus/IEGERUS, Nicolaus lohannes: Haec de Philosophiae Verae Christianae

definitione, causis & partitione Oeaipgpaza, Pro summä Philosophiae Laureâ [...]. Basileae:

Typis Conradi Waldkirchii 1601; LUCIUS, Ludovicus/CELLARIUS, Marcus: Oeaiprjpara de
Philosophia Christiana. Basileae: Typis loh. Iacobi Genathi 1615.

9 Sie besteht - wie die Schrift von Zwinger/Jeger (Anm. 8) - aus 53 Thesen. Die ersten
sind etwas anders formuliert. Es fehlen der Hinweis auf Niels Hemmingsen (vgl. Anm. 12)

sowie der aus der hebräischen Bibel zitierte Vers Spr 8,35 (vgl. Anm. 14).



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 433

weiter berücksichtigt. Der Präses der Disputation von 1601, Jacob Zwinger
(1569-1610), war übrigens ein Patenkind des mit seinem Vater Theodor
Zwinger (1533-1588) befreundeten Petrus Ramus.10 Eine konfessionalisti-
sche Erziehung scheint Jacob Zwinger deswegen nicht erhalten zu haben.
Im Gegenteil: Sein Vater schickte ihn zum Studium nach Padua, wo er nicht
nur bei Jacopo Zabarella (1533-1589) Vorlesungen zur Logik und Physik
hörte, sondern auch in seinem Haus Unterkunft fand. Er absolvierte den

grössten Teil seines Studiums in Padua.
Werfen wir einen Blick in die Disputation von Zwinger/Jeger, die

explizit der Definition, Begründung und Einteilung der wahrhaft christlichen
Philosophie gewidmet war, und die sich, so oben auf dem Titelblatt, „unter
die Auspizien des dreifaltigen allgütigsten, allwissenden und allmächtigen
Gottes" (Sub auspicijs Dei ter Opt. Sapientiss. Potentiss.) stellte. Wer,
zumal als Protestant, von „christlicher Philosophie" spricht, sieht sich
zunächst mit der Warnung des Apostels Paulus konfrontiert, sich nicht durch
Philosophie und menschliche Lehre verführen zu lassen, die nicht auf
Christus gründe.11 Diese paulinischen Bedenken werden durch einen Hinweis

auf den Kolosserbriefkommentar des dänischen Luther- und Me-
lanchthonschülers und später des Calvinismus verdächtigten Niels Hem-
mingsen (1513-1600)12 zerstreut, der die Philosophie als notwendige
Voraussetzung für ein Studium an den höheren Fakultäten - Medizin,
Jurisprudenz und Theologie - erachtet habe.13 Gerechtfertigt wird die christliche

(sie!) Philosophie durch einen auf Hebräisch zitierten Spruch Salo-

mos, der die Weisheit, also die Philosophie, von sich sagen lässt: „Wer
mich findet, der findet das Leben und erlangt Wohlgefallen vom Herrn."14
Auf diese Weise wird nicht nur der paulinischen Philosophieskepsis die
salomonische Weisheitslehre als taugliche philosophische Konzeption
entgegengehalten, sondern aus einer Verknüpfung alt- und neutestamentlicher
Perspektiven der Begriff einer christlichen Philosophie generiert, der ge-
wissermassen Heilsnotwendigkeit zugesprochen wird.

Anschliessend wird in einer Nominaldefinition Philosophie als „amor ac
Studium sapientiae" bestimmt und christliche Philosophie als „Studium sa-

10 Zu Leben und Werk vgl. [HERZOG, Johann Werner:] Athenae Rauricae. Basiliae: Sumti-
bus Car. Aug. Serini 1778, 362-365; Rother: Die Philosophie an der Universität Basel (Anm.
5), 159-163-

11 Kol 2,8.
12 Hemmingius, Nicolaus: Commentarius in epistola Pauli ad Colossenses. Vitebergae: Ex-

eudebat Iohannes Crato 1566. Dass der Kolosserbriefkommentar Niels Hemmingsens hier
erwähnt wird, lässt sich durch die Person des Kandidaten, Niels Jens Jeger, erklären, der laut
Titelblatt aus Kopenhagen stammte. Dies ist ein starkes Indiz dafür, dass nicht Zwinger,
sondern Jeger der (Haupt-)Autor der Thesen ist.

13 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8), thes. 1.

14 Spr 8,35; Zuingerus/Iegerus: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8),
thes. 2.



434 Wolfgang Rother

pientiae quae à Christo ejusque veritate neutiquam dissentit", als Streben
nach Weisheit, die sich von Christus und seiner Wahrheit in keiner Weise
unterscheidet, um den Bogen zu Kol 2,8 zu schlagen, wo Paulus vor dem
Studium der „heidnischen und fleischlichen Philosophie" (pagana &
Capriatis philosophia) warne: Während die christliche Philosophie wahr sei,
irre die heidnische oft.15 Wie um die Überlegenheit der christlichen
Philosophie gegenüber der paganen zu akzentuieren, wird die Definition der
Philosophie als „scientia contemplatrix veritatis" als zu eng bezeichnet, da
Philosophie nicht blosse Erkenntnis des Wahren, sondern auch das Tun
des Guten sei.16 Von philologischer Genauigkeit scheint der Autor übrigens

nicht sehr viel zu halten: Er schreibt die erwähnte Definition der
Metaphysik des Aristoteles zu (ohne Stellenangabe), was nicht ganz korrekt
ist - in Wirklichkeit findet sie sich wörtlich so bei Petrus Ramus, dem cal-
vinistischen Aristoteles-Kritiker, der sie als Meinung des Aristoteles
bezeichnet und sich ihr anschliesst („Haec Aristotelis sententia est egregia").17

Wichtiger als dieser Hinweis auf eine kleine Ungenauigkeit erscheinen
mir die theologischen Implikationen einer so verstandenen christlichen
Philosophie: Da machen zwei Protestanten, einer davon, und zwar der
mutmassliche Autor, aus lutherischem Milieu stammend, geltend, dass sich die
christliche Philosophie durch die Hinwendung zu einer Moral der guten
Werke auszeichne, ja dass dies das Spezifische der christlichen Philosophie
gegenüber dem von Aristoteles als vornehmer erachteten ßfoq 0£u>pqriKÔç
sei. Im konfessionellen Zeitalter, in dem man zweifellos noch eine Sensibilität

für rechtfertigungstheologische Fragen voraussetzen darf, hätte man
eine solche Akzentuierung der guten Werke eher an einem katholischen
Kolleg erwartet.

Der Autor definiert die christliche Philosophie als „geordnetes System
(ordinatum systema) der niedergeschriebenen christlichen Weisheit (sa-
pientia) und Klugheit (prudentia) zur heilsamen" - das heisst: im Sinne
christlicher Erlösung, also vielleicht präziser: zur heilsnotwendigen -
„Erkenntnis des Wahren wie zum Tun des Guten (ad salutarem tum Cognitio-
nem veri, tum Actionem boni)".18 Dass mit dem Ausdruck „salutaris cogni-
tio" das Heil im Sinn christlicher Erlösung angesprochen ist, also eine über
die Rationalität hinausweisende heilsnotwendige Erkenntnis im Blick steht,
legt der Fortgang der Argumentation nahe. Wenn geltend gemacht wird,
dass der Christ durch die christliche Weisheit die göttlichen und menschlichen

Dinge erkenne,19 ist dies nicht nur ein Rekurs auf Ciceros Philoso-

15 ZUINGERUS/IEGERUS: De Phitosophiae Verae Christianae definitione, thes. 3 & 4.
16 ZUINGERUS/IEGERUS: De Phitosophiae Verae Christianae definitione, thes. 5.
17 Ramus, Petrus: Scholae in liberales artes. Basileae: per Eusebium Episcopium, &

Nicolai F. haeredes 1569, 856 (Definition Z. 44-45, Zitat Z. 46-47), am Anfang der Abhandlung
von Ramus zum Buch 2 der Metaphysik des Aristoteles.

18 ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione (Anm. 8), thes. 7.
19 ZuiNGERUS/lEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae definitione, thes. 8.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 435

phiedefinition,20 die vor allem den umfassenden und enzyklopädischen
Charakter philosophischer Erkenntnis akzentuiert, sondern wahre Weisheit
wird mit christlicher Weisheit identifiziert, die sich gleichermassen auf
göttliche wie auf menschliche Dinge bezieht: „Est enim sapientia vera seu
Christiana; vel Divina, vel Humana."21

In diesem Sinn hat die christliche Philosophie einen doppelten Zweck:
den Ruhm Gottes (ad gloriam Dei) und das Glück der Menschen in der
Gesellschaft - und sie will das bewirken, was Piaton als ôpoîo)0iç 0et5

bezeichnet hat:22 „Solum justum verè sapientem appellat, cùm per justitiam
sit similis Deo", nur der Gerechte ist wirklich weise, denn durch Gerechtigkeit,

also durch gerechte und gute Werke, wird der Mensch gottähnlich.23
Dies ist, zumal im protestantisch-lutherischen Kontext, eine überraschende
Aussage, dementiert sie doch implizit die reformatorische Rechtfertigungslehre:

Nicht durch Glauben, nicht durch das Opfer Christi am Kreuz,
sondern durch ein gottgefälliges, gottähnliches Leben wird der Christ gerettet.

Worauf die Argumentation zielt, ist die Begründung einer „scientia di-
vina" oder Geoaocjna, deren Quelle das Wort Gottes ist, das durch die
Heiligen (per sanctos Dei homines), die Propheten und die Apostel
niedergeschrieben und approbiert wurde.24 Philosophie als christliche, Philosophie
als im eigentlichen Sinne Theosophie, ist zwar nicht mehr ancilla theolo-
giae, aber sie ist auch nicht mehr eine Philosophie, die sich der Rationalität

verpflichtet weiss, sondern sie degeneriert tendenziell zur blossen
Glaubenslehre: „Estque haec sapientia Spiritus, qua vita est & pax. Et ma-
gistra ac régula homini Christiano ad salutem; docens tum credenda de

Deo operibusque, ipsius, adeoque fidem instruens: tum facienda, hominem
nempe Christianum operibus ex fide ad normam Legis divinae institutis,
informans",25 christliche Philosophie ist also der Heilige Geist, „der Leben
und Frieden ist", sie ist „die Lehrmeisterin und Richtschnur, die den
Christenmenschen zum Heil führt", indem sie ihn im Glauben unterweist. Die
Wirkursache (causa efficiens) der christlichen Philosophie ist Gott, „omnis
boni fons perennis", ihr Zweck (causa finalis) der „fruchtbare Gebrauch im
menschlichen Leben", damit - zum „Ruhme des allwissenden und
allgütigsten Gottes" - der Mensch, dessen Natur blind und verdorben ist, zur
Vollendung gelangt (perficiatur),26

20 Vgl. Cic. off. 2,5,3: Sapientia autem est, ut a veteribus philosophis definitum est, rerum
divinarum et humanarum causarumque, quibus eae res continentur, scientia, cuius Studium
qui vitupérât, haud sane intellego, quidnam sit, quod laudandum putet.

21 ZUINGERUS/lEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae defmitione (Anm. 8), thes. 20.
22 Plat. Tht. 176hl.
23 Zuingerus/IegeruS: De Philosophiae Verae Christianae defmitione (Anm. 8), thes. 17.
24 ZUINGERUS/lEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae defmitione, thes. 21.
25 ZUINGERUS/lEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae defmitione, thes. 22.
26 Zuingerus/IegeruS: De Philosophiae Verae Christianae defmitione, thes. 28 & 33.



436 Wolfgang Rother

Was ist - um die Frage der Konfessionalisierung zu stellen - an dieser
Perspektive, an der auf Theosophie und Glaubenslehre reduzierten
Philosophie genuin protestantisch? Magd der Theologie ist die christliche
Philosophie hier nicht mehr, aber sie ist nicht mehr, sondern weniger als das:

Christliche Philosophie, so wie sie hier präsentiert wird, hat die
Existenzberechtigung als Philosophie verloren, die sie als Magd noch hatte - sie

geht in der Theologie auf und verschwindet in ihr. Die vorliegende Schrift
geht so weit, dass sie den philosophischen Diskurs und das rationale Argument

unter das Gebet, die innigste Form religiöser Praxis, stellt. So endet
sie nicht mit einer Conclusio, sondern mit einer Anrufung des „ewigen,
allwissenden, allmächtigen und allgütigsten Gottes", der angefleht wird, das

Licht der christlichen Philosophie zu entfachen „und dadurch die Finsternis

unseres Geistes" zu vertreiben „zum ewigen Lob des allerheiligsten
Namens selbst" und zu unserem „Heil" - „Amen".27

Ebenfalls im Horizont einer christlichen Philosophie, aber mit einem
anderen Zungenschlag und durchaus kompatibel mit katholisch-scholastischer

Philosophie, wird in einer vermischten Themen gewidmeten Dissertation

von Johann Georg Leo und Johann Wolleb aus dem Jahr 1606
argumentiert und die Metaphysik - Aristoteles zufolge „prima philosophia" -
als „divina philosophia" bezeichnet und mit der Theologie identifiziert:
Der eigentliche und erste Gegenstand der Metaphysik sei Gott, der, wie
weiter im Sinne einer rationalen Theologie argumentiert wird, durch das

„lumen naturale" erkennbar sei.28 Ähnlich differenzierend trennen Ludwig
Lucius und Philipp Jacob Gothofredus in einer Disputation von 1617 die
Bereiche des Göttlichen und des Menschlichen. Als erster Zweck der
Philosophie wird der Ruhm Gottes genannt, als zweiter die Vervollkommnung
des Menschen.29 Und in einer Disputation von 1634 argumentieren Ludwig
Lucius und Johann Jacob Gernler auf der Grundlage wissenschaftstheoretischer

Überlegungen dafür, dass die Lehre von Gott (doctrina de Deo) nicht
nur zur Theologie, sondern auch zur Metaphysik gehört (etiam ad Meta-
physicam pertinet). Lucius/Gernler unterscheiden zwischen der natürlichen
und der übernatürlichen Erkenntnis Gottes. Die natürliche Erkenntnis

27 Deum autem aeternum sapientiss. potentiss. atque optimum comprecor, ut hujus Phi-
losophiae lumen magis magisque accendat, eoque animi nostri tenebras discutiat in laudem
nominis ipsius SS. aeviternam, & nostrum tum hujus periturae, tum perennis futurae vitae
emolumentum ac salutem. Amen. ZUINGERUS/IEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae de-

finitione, nach thes. 53.
28 Leo, loh. Georgius/WOLLEBIUS, Ioannes: De tota philosophia theses miscellaneae. Basi-

leae: Typis Iani Excertier 1606, thes. metaphys. 3, 8 & 9; ähnlich COMENTZIUS, Antonius/
Werdenbergius, loan. Fridericus: Disputatio philosophica. Basileae: Typis loh. Iacobi Gena-
thi, Acad. Typographi 1615, thes. 4: Divina (scientia), quam Metaphysicam vocamus.

29 LUCIUS, Ludovicus/GOTHOFREDUS, Philippus Jacobus: Problemata philosophica miscellanea.

Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathii, Acad. Typographi 1617, thes. de philos, in gen. 9;
LUCIUS, Ludovicus/HOFERUS, Matthias: Positiones philosophiae controversae. Basileae: Typis
loh. Iac. Genathii 1613, thes. de philos, in gen. 5.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 437

Gottes könne auf angemessene Weise nur in der Metaphysik behandelt
werden, die Aristoteles daher eine „theologische Disziplin" genannt habe.

Dementsprechend hätten etliche Scholastiker (ex Scholasticis nonnulli) -
Lucius/Gernler berufen sich hier auf zustimmend auf die katholische
Tradition - die Metaphysik als natürliche Theologie (theologia naturalis) im
Unterschied zur übernatürlichen Theologie (theologia supernaturalis), das
heisst zur Theologie Kar' éÇoxqv, bezeichnet.30 Gott sei das „principium es-
sentiae" und jenes erste unabhängige Seiende oder das „Super-ens", „ä quo
omnia, & ad quod omnia",31 „das eine Seiende, das auf höchste und
einfachste Weise eines ist, das vollkommen Gute und am meisten Wahre, Akt
ohne jede Beimischung von Potenz, Ursache der Ursachen usw." (Ens
summè & simplicissimè unum, perfectissimè bonum, & maximè verum, Actus

absque ulla potentiae admistione, caussa caussarum, 6-c.).32

Das protestantische Konzept einer christlichen Philosophie ist - jedenfalls

so, wie es von Zwinger/Jeger vertreten wurde - weiter entfernt von
einer Autonomie der Philosophie als das thomistisch-scholastische. Musste
sich hier die Philosophie als Magd einer Herrin andienen, gelang es der
Scholastik, die pagane Philosophie in ein theologisches Konzept zu
integrieren, wird sie im protestantischen Konzept einer christlichen Philosophie

als schlicht falsch denunziert und die Offenbarung als die einzige
Quelle philosophischer Wahrheit installiert. Konfessionalistisch sind das

protestantische Konzept und seine Begründung nicht, aber das protestantische

Philosophieverständnis, das hier entwickelt wird, unterschiedet sich
durch seinen Biblizismus deutlich vom katholisch-scholastischen. Allerdings

war in Basel auch die katholisch-scholastische Perspektive durchaus
salonfähig - nicht nur in den erwähnten Disputationen von Leo/Wolleb,
Lucius/Gothofredus und Lucius/Gernler: In einer Disputation von 1662 zu
verschiedenen Themen machen Melchior Hertenstein und Jacob Hoffmann
im Anschluss an die Unterteilung der Philosophie in theoretische und
praktische in einem „Auctuarium" geltend, dass die „Philosophia sana" in kei-

30 LUCIUS, Ludovicus/GERNLERUS, Johan. Jacobus: Centuria thesium philosophicarum.
Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathi 1634, thes. 60. - Lucius verweist auf „Aristoteles, lib. 6

Metaph. c. 6 [sie! korrekt: c. 1], & lib. 11. c. 7". Vgl. Aristot. metaph. 1026318-19: &oxe rpcîç âv

eiev <t>iAoao(f>lai 0eioprynKoa, pa0r|pariKf|, (f>uaiKf|, 0eoXoyiKf| und 1064^-3: SrjAov roivuv ön
tpia yévr| rràv Oeaiprpucaiv èmarr||iO)v ëan, <J>uaiKij, pa0r)patiKij, 0eoÀoyucf|.

31 Steckius, Iohannes/WETSELIUS, Samuel: Synopsis metaphysices logica methodo ador-
nata. Basileae: Typis Ioh. Iacobi Genathii 1612, proleg. metaphys. 4, lib. II, thes. 13 („Superens");

vgl. auch Lucius/Hoferus: Positiones philosophiae controversae (Anm. 29), them,
metaphys. 3: (Principium Entis) Externum, est ipse Deus.

32 Wollebius, Ioannes/SALMUTHUS, Christianus: Theses philosophicae miscellaneae. Basileae:

Per loan. Iacob. Genathium 1608, thes. 16. Vgl. auch: WOLLEBIUS, Iohan./GATTI, Nico-
laus: Disputatio metaphysica De unitis nimirùm &simplicibus entis affectionibus, uno, vero &
bono. Basileae: Typis Iohannis Schroeteri 1608, thes. 12-15 sowie thes. 28-32 zur Wahrheit
der von Gott erschaffenen Dinge und thes. 53 zu Gott als dem „summum bonum", das nicht
Ursache des Bösen sein könne.



438 Wolfgang Rother

nem Widerspruch zu Gott und den „himmlischen Lehren" stehe, sondern
ihnen „untergeordnet" sei (Deo & coelesti doctrinae non répugnât, sed

subordinate)-, Gott und die Engel werden prominent zu den Gegenständen
der Metaphysik gezählt und die Aussage „Deus est homo" als nicht
widersprüchlich qualifiziert.33

III.

Der Präses der erwähnten Disputation von 1615,34 die sich als Plagiat der
besprochenen Schrift von 160135 erwiesen hat, war Ludwig Lucius (1577-1642),36

der mehr als dreissig Jahre (1611-1642) die Basier Professio Organi Aristo-
telici innehatte und in dieser Funktion Generationen von Studenten prägte.
Allerdings vertrat er selbst ein Philosophieverständnis, das in keiner Weise

Verbindungen zum biblizistischen und philosophieskeptischen Konzept der
protestantischen „philosophia Christiana" aufweist.37 In den Artis Logicae
Pracepta, die zwischen 1620 und 1659 als Lehrbuch im Logikunterricht für
die fortgeschrittenen Studenten in Gebrauch waren,38 definiert er die

Philosophie als „notitia rerum divinarum ac humanarum, quantam quidem
ratio humana per se-ipsam consequi potest", als Wissen um die oder
Erkenntnis der göttlichen und menschlichen Dinge, insoweit eben die menschliche

Vernunft sie durch sich selbst begreifen kann.39 Diese Definition, die
auf Cicero beziehungsweise auf eine ältere philosophische Tradition
zurückgeht (ut a veteris philosophis definitum est),40 und die in etlichen
zwischen 1625 und 1634 unter dem Präsidium von Lucius gehaltenen Disputationen

wiederholt wird,41 hat in keiner Weise konfessionalistisches Potential.

Zwar ist sie, obwohl sie einem paganen Denken entstammt, durchaus,

33 Hertensteinius, Melchior/HOFFMANNUS, Jacobus: Problemata philosophica miscellanea.

Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathii, Acad. Typographi 1622, theor. de philos, in gen. 3,

Auctuarium; metaphys. 2; log. 7.
34 Lucius/CellariuS: 0E(x>pT)para de Philosophia Christiana (Anm. 8).
35 ZülNGERUS/lEGERUS: De Philosophiae Verae Christianae defmitione (Anm. 8).
36 Zu Leben und Werk vgl. [HERZOG:] Athenae Rauricae (Anm. 10), 392-397; Franck,

Jakob: Lucius, Ludwig, in: ADB, Bd. 19, 354-355; ROTHER: Die Philosophie an der Universität
Basel (Anm. 5), 166-173; Ders.: Lutz, Ludwig, in: Schweizer Lexikon, Bd. 4 (1992), 377-378.

37 Auch die Formulierung auf dem Titelblatt - „©ctopfipaxa [...] proponit Marcus Cella-
rius" - legt nahe, dass Keller der „Autor" (oder richtig: der Plagiator) der 1615 erschienenen
Schrift war.

38 ROTHER: Die Philosophie an der Universität Basel (Anm. 5), 269.
39 LUCIUS, Ludovicus: Artis Logicae Praecepta: Pro usu Tyronium Philosophiae in Acade-

miä Basileensi. Basileae: per Sebastianum Henric-Petri [1620], 5. Vgl. auch Lucius/GernLE-
RUS: Centuria thesium philosophicarum (Anm. 30), thes. 1.

40 Vgl. oben Anm. 20.
41 Vgl. Rother: Die Philosophie an der Universität Basel (Anm. 5), 456 u. 689 Anm. 3; vor

1620 bereits bei LUCIUS/HOFERUS: Positiones philosophiae controversae (Anm. 29), thes. de

philos, in gen. 1.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 439

wie oben gezeigt werden konnte, für eine christliche Philosophie
anschlussfähig - Philosophie ist nicht nur die Erkenntnis der menschlichen
Dinge, sondern auch der göttlichen -, aber eine solche Definition kann
kaum konfessionalistisch instrumentalisiert werden. Im expliziten
Rationalitätsanspruch der Philosophie - „quantam quidem ratio humana per se-

ipsam consequi potest" - ist vielmehr der Gedanke ihrer Unabhängigkeit
von der Theologie angelegt, was als antischolastisches und antikatholisches

Argument verwendet werden könnte, aber das scheint nicht das
Interesse von Lucius und den ihm folgenden Autoren gewesen zu sein.

Auch die weiteren Gedanken von Lucius zur Philosophie sind nicht
konfessionalistisch. Er macht ein „enzyklopädisches" Verständnis von Philosophie

geltend und gibt dem Begriff der „artes liberales" einen literalen Sinn,
der den propädeutischen Charakter, der den freien Künsten im scholastischen

Curriculum zukam, tendenziell dementiert: Philosophie erzieht den
Menschen zur Freiheit und ermächtigt ihn zur Erkenntnis der Wahrheit
und zur Tugend.42 Was bei Lucius folgt, ist die Dreiteilung der Philosophie
nach klassischem peripatetisch-scholastischem Muster: Philosophia „In-
strumentaria (sive Organica)" mit den Fächern Logik, Grammatik und
Rhetorik; Philosophia „Theoretica (Speculativa, seu Contemplativa)" mit den
Disziplinen Metaphysik, „de rebus quä sunt entia", Mathematik, „de rebus
quantis", und Physik, „de rebus naturalibus"; und schliesslich Philosophia
„Practica (sive Activa)", unterteilt in Ethik, Ökonomik und Politik.43 Fazit:
Lucius vertrat ein Philosophieverständnis jenseits des Konfessionalismus
und entwickelte in seinem aristotelischen Grundschema Gedanken, in
denen der emanzipatorische Charakter der Philosophie, wie ihn die Aufklärung

geltend machen sollte, in gewisser Weise vorgeformt ist.
Gleichwohl: Lucius, der durchaus Ambitionen im Bereich der Theologie

hegte - zwischen 1592 und 1597 disputierte er wiederholt an der Theologischen

Fakultät, 1598 hatte er dort eine Vertretungsprofessur für Hebräisch
inne, und er publizierte eine Reihe theologischer Schriften44 -, zeigte sich
in anderen Bereichen durchaus konfessionalistisch. Eine Stelle als Rektor
der Schule und Diakon der Kirche in Durlach in der Markgrafschaft Baden
musste er 1604 wegen seiner antilutherischen Haltung aufgeben.
Konfessionalistisch motiviert war ebenfalls sein Streit mit Michael Gittichius (oder
Güttich, gest. 1654), einem Sozinianer, der aus einer venezianischen
Glaubensflüchtlingsfamilie stammte, in Polen aufgewachsen war und in Altdorf

42 Sicque Philosophia, omnium Artium liberalium cognitionem simulatque usum inclu-
dit: quam Graeci EyicUKAoTioaSdav, quasi circulum seu orbem liberalis eruditionis, cognomi-
nant. Ars liberalis, est doctrina, hominem liberalem & ingenuum ad veritatem ac virtutem
erudiens. LUCIUS: Artis Logicae Praecepta (Anm. 39), 5.

43 LUCIUS: Artis Logicae Praecepta, 6-7.
44 Vgl. die Bibliographie in Rother: Die Philosophie an der Universität Basel (Anm. 5),

166-171.



44° Wolfgang Rother

studiert hatte.45 Streitpunkt war die Rechtfertigung des gefallenen
Menschen durch den Kreuzestod Jesu Christi. Die umfangreiche Textsammlung
De satisfactione Christi enthält in der dritten Auflage (1626) ausser der
Diskussion zwischen Gittichius und Lucius - „Gittichii Argumenta", „Lucii Re-

sponsio", „Gittichi Defensio", „Lucii Assertio orthodoxae doctrinae" - eine
von Lucius besorgte „Synopsis Antisociniana".46 Dieser innerprotestantische

Konfessionalismus von Lucius kontrastiert mit einer bemerkenswerten

Aufgeschlossenheit gegenüber dem Katholizismus und insbesondere
den Jesuiten. Lucius hatte 1608/09 als Postgraduierter - er war damals schon

31-jährig und hatte in Basel bereits Vertretungsprofessuren innegehabt -
am Regensburger Jesuitenkolleg studiert.47 Inspiriert von seinen offenbar
guten persönlichen Erfahrungen bei den Jesuiten schrieb er eine Jesuiter-
Histori, die 1626 - also im gleichen Jahr wie die „Synopsis Antisociniana" -
auf Deutsch und 1627 in lateinischer Übersetzung erschien und frei von
antikatholischer und antijesuitischer Polemik war.48

IV.

Fazit und Ausblick: Bereits die Untersuchung weniger Texte, die im frühen
17. Jahrhundert an der Universität Basel das Selbstverständnis der
Philosophie thematisierten, zeigt, wie komplex das Problem der Konfessiona-
lisierung ist und wie unscharf die Konfessionslinien verliefen. Abgesehen
davon, dass protestantische Autoren sich ohne jede Polemik und ohne
konfessionell-apologetische Intention mit der katholischen Scholastik aus-

45 „[...] der sogenannte Venetianer", so FOCK, Otto: Der Socinianismus nach seiner Stellung

in der Gesammtentwickelung des christlichen Geistes, nach seinem historischen Verlauf
und seinem Lehrbegriff. Kiel: Carl Schröder & Comp. 1847, 252. Zur Biographie WALLACE,
Robert: Antitrinitarian Biography: or, Sketches of the Lives and Writings of Distinguished
Antitrinitarians, vol. 2. London: E.T. Whitfield 1850, 506-516. Vgl. SCHMEISSER, Martin: Martin
Ruarus - eine Zentralfigur des Altdorfer Antitrinitarismus, in: VOLLHARDT, Friedrich (Hg.):
Religiöser Nonkonformismus und frühneuzeitliche Gelehrtenkultur. Berlin: Akademie Verlag
2014, 86: http://unitariens.eklablog.com/gittichius-michael-a119105430 (7.9.2019). Das hier
angegebene Todesjahr „1645" dürfte falsch sein.

46 De satisfactione Christi, pro peccatis Nostris Justitiae Divinae praestitâ, Inter Michae-
lem Gittichium Socinianum, et Ludovicum Lucium Orthodoxum, Scholastica & Epistolica Dis-
ceptatio [...]. Coniuncta est, nova hac editione, Synopsis Antisociniana, quâ tota Fausti Socini
Disputatio, de Servatore, breviter excutitur ac refutatur. Basileae: Apud Henric-Petrinos 1628.

Die 1. Auflage erschien 1613, die 2. Auflage 1621.

47 Rother: Die Philosophie an der Universität Basel (Anm. 5), 172.
48 LUCIUS, Ludovicus: Jesuiter-Histori: Von des Jesuiter-Ordens Ursprung, Nammen, Regu-

len, Beampten, Gelübden, Freyheiten, Regiment, Lehr, Fortpflantzung, Thaaten und Verrichtungen,

so wol ins gemein, alß insonderheit: In vier Theil abgetheilet, und gemeinem Vatter-
land der Teutschen Nation zu guter nachrichtung also an den tag gegeben. Basel: Durch
Johann Jacob Genath 1626: Lat.: Historia Jesuitica; de lesuitarum Ordinis Origine, Nomine,
Regulis, Officiis, Votis, Privilegiis, Regimine, Doctrina, Progressu, Actibus ac Facinoribus, tarn
communiter, quam singulariter; In Quatuor Libros Tributa et Bono Ecclesiae Reiq. Publicae
Christianae, nunc etiam latine édita. Basileae: Typis Joh. Jacobi Genathi 1627.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 441

einandersetzten, scheinen im protestantischen Rekurs auf die antike
Philosophie und die „philosophia Christiana" der Kirchenväter katholische
und protestantische Perspektiven auf das Verhältnis von Theologie und
Philosophie zu konvergieren. Doch erweist sich das Konzept einer christlichen

Philosophie nach einer genauen Analyse durchaus auch als
konfessionell bestimmt - allerdings nicht in einer Weise, wie dies eine geistes-
und ideengeschichtliche Sicht suggeriert, die die Reformation als Auftakt
zur Aufklärung interpretiert und im protestantischen Verständnis der
Philosophie vor allem ihre Emanzipation von der Theologie akzentuiert.
Luthers Philosophieskepsis war zweifellos antischolastisch und antikatholisch

motiviert, aber wenn man sie konsequent weitertrieb, konnte sie in
eine totale Depotenzierung der Philosophie und ihrer Rationalitätsansprüche

und damit in eine radikalisierte katholisch-scholastische Position
umschlagen. Das thomistisch-scholastische Verständnis des Verhältnisses
von Theologie und Philosophie wies der Philosophie eine klare, wenn auch
klar untergeordnete Funktion zu, aber als Magd der Theologie konnte die
Philosophie, die sich durchaus als christliche verstand, stolz darauf sein,
den Ansprüchen rationaler Argumentation zu genügen. Die scholastische
Philosophie konnte damit innerhalb eines von der Theologie definierten
Systems eine gewisse Autonomie beanspruchen. Die protestantische
„philosophia Christiana" und ihre Transformation in eine „scientia divina" oder
Oeoaocfna ist hingegen ein Unding. War die christliche Philosophie - um
mit Karl Barth einen Basler Theologen des 20. Jahrhunderts zu zitieren -
„philosophia, so war sie nicht christiana, war sie christiana, so war sie nicht
philosophia".49 Diese Sicht der dialektischen Theologen Barth auf Möglichkeit

einer christlichen Philosophie ist undialektisch. Indem die protestantische

Theologie den Anspruch der Philosophie als vernunftbasierte
Wissenschaft dementiert - sei es durch Identifizierung und Inklusion
(Zwinger/Jeger), sei es durch absolute Differenzierung und Exklusion (Barth) -,
zerstört sie letztlich die Philosophie beziehungsweise beraubt sie der
Transzendenz. Zugespitzt formuliert: In protestantischer Perspektive emanzipiert

sich nicht die Philosophie von der Theologie, sondern die Theologie
von Philosophie - dies um den Preis des Verlusts ihrer Rationalität, denn
auf der Grundlage des Sola-fide-Prinzips lässt sich keine rationale Theologie

begründen, lassen sich weder Glaube noch Transzendenz verstehen.
Wie sehr die Konfessionslinien verschwimmen, zeigt sich auch in

einem anderen Argument, das allerdings seinerseits dem Sola-fide-Prinzip
diametral zuwiderläuft. Aus protestantischer Sicht muss sich christliche
Philosophie von Aristoteles - dem Inbegriff eines paganen Philosophen und
dem Stammvater mittelalterlicher Scholastik - distanzieren. Dafür wird im
Zweifelsfall sogar die protestantische Rechtfertigungslehre geopfert: Der

49 Barth, Karl: Die kirchliche Dogmatik, Bd. 1/1, Zollikon: Evangelischer Verlag 1964, 4.



442 Wolfgang Rother

aristotelische Primat des Theoretischen vor dem Praktischen wird verworfen,

und es wird bedenkenlos geltend gemacht, dass ohne Moral und gute
Taten keine Erlösung möglich sei (Zwinger/Jeger).

In eine andere Bewegung schreibt sich schliesslich ein Basler Denker
wie Ludwig Lucius ein, der in seinen theologischen Schriften zwar konfes-
sionalistisch argumentierte und sich an innerprotestantischen (allerdings
nicht an antikatholischen) Polemiken beteiligte, aber mit seinem Rückgriff
auf antikes Philosophieverständnis als Vorläufer jener liberalen Tendenzen
an der Universität Basel und in der protestantischen Eidgenossenschaft
gelten kann, die in der nächsten Generation Denker - und zwar theologische

Denker - wie in Samuel Werenfels (1657-1740) hervorbrachten, der
zusammen mit Jean-Frédéric Ostervald (1663-1747) aus Neuenburg und dem
Genfer Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737) das sogenannte Triumvirat der

„vernünftigen Orthodoxie" oder „Orthodoxie libérale" bildete, das sich um
ein Ende der theologischen Streitigkeiten bemühte, die das konfessionelle
Zeitalter geprägt hatten.50 Wegbereitend in dieser Hinsicht ist die Disser-
tatio de logomachiis eruditorum, die die Werenfels als junger Professor der

Eloquenz zwischen 1688 und 1692 an sieben öffentlichen Disputationen an
der Universität Basel verteidigen liess.51 Die vernünftige Orthodoxie trug
nicht nur zur „Auflösung des bisherigen altreformierten Konfessionalis-
mus" bei, sondern war Ausdruck „der Hochschätzung des Vernünftigen in
religiöser Hinsicht".52 In beidem sind zentrale Aspekte der Aufklärung
präformiert: die Entkonfessionalisierung der Philosophie und ihre
Selbstbeschränkung auf die Vernunft.

50 Vgl. Pfister, Rudolf: Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2. Zürich: Theologischer Verlag

1944, 626-632. Der Ausdruck „vernünftige Orthodoxie" stammt von Wernle, Paul: Der
schweizerische Protestantismus im XV/II. Jahrhundert, Bd. 1: Das reformierte Staatskirchen-
tum und seine Ausläufer (Pietismus und vernünftige Orthodoxie). Tübingen: J.C.B. Mohr (P.

Siebeck) 1922, 468-565.
51 Werenfelsius, Samuel: Dissertatio philosophica De logomachiis eruditorum. Basileae:

Imprimebat Jacobus Werenfelsius 1688-1982. Dazu Rother: Gelehrsamkeitskritik in der frühen

Neuzeit (Anm. 5).
52 PFISTER: Kirchengeschichte der Schweiz (Anm. 50), 632.



Philosophie entlang den Konfessionslinien? 443

Zusammenfassung
In der geistes- und ideengeschichtlichen Forschung wird allgemein vorausgesetzt,

dass das höhere Bildungswesen und die Wissenschaften der frühen
Neuzeit konfessionell geprägt sind. Diese intuitiv plausible und weithin
anerkannte Hypothese wird anhand einer Analyse akademischer Schriften
überprüft, die in den ersten Dekaden des 17. Jahrhunderts an der Philosophischen

Fakultät der Universität Basel entstanden sind. Die vorliegende
Untersuchung geht daher den Fragen nach, a) ob Konfessionalismus eine taugliche

Kategorie ist, um das Philosophieverständnis protestantischer Autoren
dieser Zeit zu beschreiben, und b) inwiefern gängige historiographische Zu-
schreibungen, Klassifizierungen und Perspektiven der protestantischen
Schulphilosophie zu präzisieren oder kritisch zu revidieren sind. In diesem
Zusammenhang zeigt eine Untersuchung des Begriffs der „philosophia christiana"
und der Bestimmung des Verhältnisses von Philosophie und Theologie, dass
die Argumentationen nicht immer klar entlang den Konfessionslinien
verlaufen.

Abstract
In the research on the history of ideas it is generally taken for granted that
the system of higher education as well as sciences and humanities of the
Early Modern Age were shaped in terms of religious denomination. This
hypothesis, which is intuitively plausible and largely accepted, is examined on
the basis of an analysis of academic writings written in the first decades of
the seventeenth century at the Philosophical Faculty of the University of
Basle. The present study, therefore, pursues the questions, a) whether con-
fessionalism is a suitable category to describe the idea of philosophy of
Protestant authors ofthat period, and b) how far common historiographical
attributions, classifications and perspectives of Protestant academic philosophy

are to be refined or critically revised. In this context, an examination of
the concept of "philosophia christiana" and of the definition of the relationship

between philosophy and theology reveals that the arguments do not
always run clearly along the lines ofdenomination.


	Philosophie entlang den Konfessionslinien? : Einige Bemerkungen zu Basler Autoren des frühen 17. Jahrhunderts

