
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Die Dreiteilung des Bösen : Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides'

Autor: Vonarburg, Viktoria M.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Viktoria M.A. Vonarburg

Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem
Hintergrund Maimonides'

l. Hinführung

Eine der bekanntesten Ansichten in Leibniz' Essay de Theodicée von 1710

ist seine Dreiteilung des Bösen in das malum metaphysicum, das malum
physicum sowie das malum morale. Doch wie gelangte Leibniz von der
klassischen Zweiteilung in der christlichen Tradition in das natürliche und
das moralische Übel zu einer dritten Kategorie? Im vorliegenden Aufsatz
wird diesbezüglich eine ebenfalls drei Formen des Bösen unterscheidende
Darstellung herangezogen,1 welche als Quelle für Leibnizens Theorie der
Dreiteilung des Bösen in der jüdischen Philosophie bekannt ist,2 in der
christlichen Philosophie dagegen hinsichtlich dieser Fragestellung vergessen

wird und unerwähnt bleibt:3 Die Rede ist vom jüdischen Universalgelehrten

Moshe ben Maimon (Maimonides/Rambam). Diesen erwähnt Leibniz

sodann beispielsweise auch explizit positiv in Theodicée im Rahmen
der Prävalenz des Guten über das Böse.4

In den folgenden Ausführungen wird zunächst Leibniz' Dreiteilung des
Bösen thematisiert, anschliessend wird die Behandlung des Bösen beim

1 Die Zahl 3 an sich stellt indes keine hinlängliche Verbindung zwischen den beiden
Konzeptionen hinsichtlich des Bösen dar, denn bei Leibniz begegnen weitere derartige
Dreiteilungen, insbes. hinsichtlich der Notwendigkeit, aber auch der Gewissheit, welche der
Jesuitenscholastik entnommen sind. Der Ternar moralisch - physisch - metaphysisch begegnet
im 17. Jh. immer wieder als Strukturierungselement im „Diskurs über die Dinge und über das
Erkennen" (Knebel, Sven K.: Wille, Würfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der moralischen

Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1550-1700 Paradeigmata 21). Hamburg: Meiner

2000,127). (Nach: Ebd., 127-129.)
2 Vgl. z.B.: Rudavsky, Tamar M.: Maimonides Blackwell Great Minds 12).

Chichester/West Sussex: Wiley-Blackwell 2010, 141; zur Aufnahme des Moreh haNevukhim (MN) bei
Leibniz allgemein vgl. z.B.: GOODMAN, Lenn E.: Maimonides and Leibniz, in: jjs 31 (1980), 214-
236.

3 So bleibt etwa auch in der Habilitationsschrift Hermannis (HERMANNI, Friedrich: Das
Böse und die Theodizee. Eine philosophisch-theologische Grundlegung. Gütersloh: Gütersloher
Verlagshaus 2002) dieser Rezeptionsstrang unerwähnt; vgl. weiter auch z.B. bei KESSLER,

Hans: Gott und das Leid seiner Schöpfung. Nachdenkliches zur Theodizeefrage. Würzburg: Echter

2000, 9f.; HÄRING, Hermann: Das Böse in der Welt. Gottes Macht oder Ohnmacht? Darmstadt:

WBG 1999, 131; Kreiner, Armin: Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente',

erw. Neuauflage. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 28.
4 Vgl.: LEIBNIZ: Theodicee II, § 262. Folgende Ausgabe liegt zugrunde: LEIBNIZ, Gottfried

Wilhelm: Die Theodicee-, übersetzt von J.H. v. Kirchmann Philosophische Bibliothek 71).

Leipzig: Verlag der Dürr'sehen Buchhandlung 1879.



414 Viktoria M. A. Vonarburg

Rambam vorgestellt, um zuletzt die Linien aufzuzeigen, welche die drei
Formen des Bösen bei Maimonides mit jenen Leibnizens verbinden. Es soll
insbesondere aufgezeigt werden, dass die maimonidische Thematisierung
des Bösen vor allem hinsichtlich der Kategorie des metaphysischen Übels,
welche bei Leibniz die beiden in der christlichen Tradition bekannten
Formen ergänzt, als wahrscheinliche Quelle der Theorie Leibnizens angesehen

werden kann. Der Aufsatz versucht so mit Blick auf die Dreiteilung des

Bösen, einen Einfluss von Maimonides auf Leibniz als wirkungsgeschichtlich
naheliegend aufzuzeigen. Die entsprechenden Übereinstimmungen

zwischen den beiden Konzeptionen - wie auch die jeweiligen eigenen
Akzentuierungen - können sich dabei als sachlich treffend und lehrreich erweisen.

2. Die drei Formen des Bösen bei Leibniz

Gemäss Leibniz begegnet das Böse in drei unterschiedlichen Formen:5 Zum
einen ist die Rede vom malum metaphysicum. Dieses metaphysische Übel
besteht z.B. im Tod. Es grenzt das unvollkommene Geschöpf vom vollkommenen

Gott ab. Als solches haftet es den Geschöpfen notwendigerweise
an. Zum anderen spricht Leibniz vom malum physicum, zu nennen sind
hier z.B. Krankheiten und körperlichen Missbildungen. Dieses Übel ist - im
Gegensatz zum metaphysischen Übel - gewissermassen kontingent zu
nennen, da es nicht in einem zwingenden Kausalzusammenhang mit der
Verfasstheit der menschlichen Natur steht. Vielmehr kann nicht vorhergesagt

werden, wer im Verlaufe seines Lebens unter welcher Form des

physischen Übels zu leiden haben wird. Weiter nennt Leibniz das malum
morale, wobei der Mensch als movens agens in den Blick gerät. Auch das

moralische Übel ist als kontingent zu qualifizieren. Im Unterschied zu den
beiden anderen Formen des Übels ist es der Mensch selbst, der dieses Böse
ausführt und so nicht nur als leidendes Objekt, sondern als ausführendes
Subjekt in Erscheinung tritt. Das von jemandem getätigte malum morale
kann dabei für Dritte, welche von diesem moralischen Übel getroffen werden,

in einem der beiden anderen Formen des Bösen resultieren, indem
z.B. jemand umgebracht (malum metaphysicum) oder ihm eine Gliedmasse

abgetrennt (malum physicum) wird. Doch wie kann es das Böse in der Welt
angesichts eines allgütigen, allmächtigen und allwissenden Gottes geben?
Kann eine solche Welt gut sein? Gemäss Leibniz ist diese Welt so, wie sie

ist - also mit all ihren Übeln -, die bestmögliche6 aller möglichen Welten.

5 Nach: LEIBNIZ: Theodizee II, § 21.
6 Hierbei ist Leibniz insbesondere von Maimonides und Thomas von Aquin (vgl.: Thomas

VON AQUIN: STh I, q. 25, a. 6 c, ad 1 und ad 3) beeinflusse Der Gedanke findet sich aber auch
auf islamischer Seite, wobei gemäss Kermani keine Abhängigkeit anzunehmen ist (vgl.: Ker-
MANI, Navid: Islamische Deutungen des Unheils aufder Welt, in: Ders./Dalferth, Ingolf U./



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 415

2.1 Die beste aller möglichen Welten

Um den Gedanken zu fassen, wie ein guter Gott eine Welt mit Übeln
schaffen konnte, nimmt Leibniz eine Unterscheidung im Willen Gottes
vor: zum einen in den vorgehenden Willen, welcher einzig das Gute will,
zum anderen in den nachfolgenden Willen, welcher abwägt, was möglich
ist. Der nachfolgende Wille aber will nicht das Gute, sondern das Beste
bzw. Bestmögliche.7 Das Beste kann im Gegensatz zum Guten auch das
Böse beinhalten. Dies hat auch Konsequenzen für die unterschiedlichen
Übel: Physische Übel will Gott gemäss Leibniz zuweilen direkt als Mittel,
moralische Übel dagegen will er auch in seinem nachfolgenden Willen
nicht, sondern lässt sie lediglich zu, weswegen Leibniz diesen Willen auch
als gestattenden qualifiziert.8 Es ist undenkbar, dass eine andere Welt -
ganz ohne Übel - besser als die bestehende wäre: Wäre dies der Fall, so
hätte Gott jene und nicht diese verwirklicht.9 Dass eine Welt, welche
tatsächliche und nicht nur mögliche Übel einschliesst, besser ist als eine Welt
ohne Übel, ergibt sich einzig aus dem Umstand, dass Gott diese und nicht
eine andere Welt realisiert hat, sodass eindeutig ein Zirkelschluss
vorliegt.10 Gemäss Leibniz lässt sich so über die Realisierung dieser Welt
sagen: Der gute und allwissende Gott erkennt, welche der möglichen Welten
im Gesamt all ihrer Güter und Übel gesehen die beste, sprich jene mit dem
grössten positiven Gesamtwert, ist und aktualisiert daher auch diese.11

Dass alle möglichen Güter zugleich realisiert wären und nebeneinander
bestünden, ist laut Leibniz nicht möglich: Nur ein gewisser Teil verträgt
sich miteinander. Damit ist es ausgeschlossen, dass alle theoretisch mögli-

LEHMANN, Karl Kardinal: Das Böse. Drei Annäherungen. Freiburg i.Br.: Herder 2011, 88-118,
95)-

7 Nach: LEIBNIZ: Theodicee II, §§ 22L
8 Nach: Leibniz: Theodicee II, § 25. Hier kann eine Parallele zu Thomas von Aquin ausgemacht

werden (vgl.: THOMAS VON AQUIN: De malo, q. 1, a. 4 c; q. 1, a. 1 ad 1; DERS.: STh I, q. 19,

a. 9c und ad 3; zur lehramtlichen Aufnahme vgl.: DH 1556; DH 3251.)
9 Nach: DalfertH: Malum. Theologische Hermeneutik des Bösen. Tübingen: Mohr

Siebeck 2010, 185. Sich theoretische Gedanken zu einer theoretisch möglichen anderen Welt zu
machen, bringt in Bezug auf die Frage der Theodizee indes nichts, vielmehr muss die Lösung
anhand und in dieser Welt gesucht werden. Im Gegensatz zu klassischen Theodizee-Ansätzen

versuchen aber Verteidigungsansätze (defense, so z.B. die Free-Will-Defense, welche
insbes. mit den Namen von Alvin Plantinga und Richard Swinburne verknüpft ist und derzeit

im englischsprachigen Raum eine der verbreitetsten Formen darstellt) die Vereinbarkeit
von Gott und Leid aufgrund moralisch hinreichender Gründe anhand einer möglichen, unserer

ähnlichen, aber nicht zwingend mit dieser identischen Welt aufzuzeigen. (Vgl. z.B. die
Definition einer defense im Unterschied zu einer Theodizee bei STUMP, Eleonore: Wandering in
Darkness. Narrative and the Problem ofSuffering. Oxford: Oxford University Press 2010, 19).

10 Vgl.: Hermanni: Das Böse, 218.
11 Schüle qualifiziert Leibniz' Rede von der besten aller möglichen Welten als (aufklärerischen)

Mythos (vgl.: Schüle, Andreas: „Und siehe, es war sehr gut... und siehe, die Erde war
verdorben" [Gen 1,31; 6,12]. Der urgeschichtliche Diskurs über das Böse, in: JBTh 26 (2011),

Neukirchen-Vluyn 2012, 3-28, 4).



4i6 Viktoria M. A. Vonarburg

chen Güter in einer Welt tatsächlich zusammen vorkommen können. Die
bestmögliche Welt ist so als jene unter allen theoretisch möglichen Welten
zu definieren, welche die meisten gemeinsam möglichen Güter bei gleichzeitig

geringster Zahl an Übeln besitzt, die also den grösstmöglichen
positiven Gesamtwert in der Abrechnung von Gütern und Übeln aufweist.12 In
Leibniz' Modell geht es damit um eine Güter/Nutzen-Schaden-Optimierung.

Das Böse wird damit gewissermassen bonisiert,13 indem das Vorhandensein

der Übel in der Welt dazu beiträgt, das Optimum der Gesamtheit
zu erreichen. Doch woher kommt gemäss Leibniz das Böse?

2.2 Die Ursache des Bösen bei Leibniz

Das malum metaphysicum ist gemäss Leibniz mit der natürlichen Begrenzt-
und Verfasstheit des Geschöpfes gegeben und kann weder ausgeführt noch
aufgehalten werden. Es stellt ein unausweichliches Faktum auch des

menschlichen Lebens dar. Im Gegensatz zu Gott, bei welchem es sich um
ein absolut vollkommenes Wesen handelt, zeichnet sich das Geschöpf durch
seine Unvollkommenheit aus.14 „Im Geschöpfsein liegt der Grund allen
Übels: Die Privation des Übels ist die Limitation des Geschöpfs."15 Damit
wird aber das Böse, zumindest das metaphysische Böse, in gewissem Sinne
naturalisiert, da es als notwendigerweise zum Wesensbestand des Geschaffenen

gehörig angesehen wird, sodass es streng genommen gar nicht mehr
als Übel zu bezeichnen ist.

Wie Hermanni herausstreicht, liefert Leibniz unterschiedliche Übeltheorien:

So erwähnt er als Gründe den menschlichen Freiheitsmissbrauch, die

privatio boni als der aktuelle Mangel an Vollkommenheit, die kosmologi-
sche Teleologisierung, bei welcher das Übel als notwendige Bedingung für
die Wertoptimierung der faktischen Welt erscheint, sowie auch die
Kompensationslehre, gemäss welcher die Güter die Übel überwiegen.16
Insbesondere der Verweis auf die Freiheit als Grund für das Böse kennt eine lange

Tradition.17 Mithilfe der Rückführung des Bösen auf die menschliche

12 Nach: DALFERTH: Malum, 191.

3 Zur Bonisierung des Bösen, dass es zum grösseren Guten des Ganzen dient, bei Leibniz
vgl.: Leibniz: Theodicee II, § 23, wo dieser auf Thomas von Aquin zurückgreifen kann. Hügli
weist daraufhin, dass die konkrete Wertung eines Phänomens im Falle der Bonisierung
subjektiv ist (vgl.: HÜGLI, Anton: Die Instrumentalisierung des Malum in der Philosophie der Neuzeit,

in: HERMANNI/KOSLOWSKI, Peter (Hgg.): Die Wirklichkeit des Bösen. Systematisch-theologische

und philosophische Annäherungen. München: Wilhelm Fink 1998, 159-183, 164). Es

muss betont werden, dass Leibniz aber nicht das Einzelphänomen bonisiert, sondern die
Faktizität des Bösen an sich zu einem Gut erklärt wird.

14 Vgl.: Hermanni: Das Böse, 171-173.
15 DALFERTH: Malum, 200, Hervorhebung im Original.
16 Nach: HERMANNI: Das Böse, 183t
17 Dieser Aspekt findet sich zentral bereits bei Augustinus (vgl.: AUGUSTINUS: De civ. Dei

XII,6 und 8).



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 417

Freiheit soll Gott von der Verantwortung für das Böse in der Welt entlastet
werden. Der Mensch als Täter des moralischen Übels trägt die Schuld am
Bösen. Die physischen Übel werden als gerechte Strafe am Menschen für
die Sünde qualifiziert und so gewissermassen legitimiert.18 In diesem Sinne
auch kann Gott die physischen Übel als Mittel wollen, nämlich als Mittel
der Strafe für das von ihm nicht gewollte, aber zugelassene moralische
Übel. „Entsprechend ist auch für Leibniz der freie Wille des Menschen die
bewirkende Ursache der Sünde, auf die zwar nicht alle, aber doch die meisten

physischen Übel als gerechte Straffolge zurückgehen."19 Gott ist zwar
verantwortlich dafür, dass die Geschöpfe überhaupt die Fähigkeit besitzen,
mit ihrer Freiheit (gute wie auch schlechte) Taten zu begehen, allerdings
ist dies nicht gleichbedeutend mit der Gutheissung der konkreten Taten
von Seiten Gottes.20 „Hier öffnet sich eine entscheidende Kluft zwischen
der göttlichen und der geschöpflichen Freiheit."21 Die Verhältnisbestimmung

zwischen Gottes Freiheit und der geschöpflichen Freiheit ist somit
von entscheidender Bedeutung für die Beantwortung der Frage nach dem
Bösen und der damit verbundenen Entlastung Gottes von der Verantwortung

für dieses:

„Es gibt von uns Bewirktes, das Gott nicht will, obgleich er will, dass wir frei
wollen, was wir wollen, und dass wir frei das für uns Gute wollen. Nur bewirken,

dass wir das für uns Gute frei wollen und tun, kann auch der allmächtige
Gott nicht: Das freie Wollen von Bestimmtem lässt sich nicht erzwingen, und
wer Freiheit will, muss die Freiheit zur Selbstbestimmung einräumen, weil
alles andere sie aufheben würde."22

Mit Hermanni lässt sich festhalten, dass Leibniz drei die Freiheit gemeinsam

ausmachende Elemente unterscheidet: Kontingenz, Spontaneität sowie
Intelligenz bzw. Vernunft.23 Das für die Freiheit entscheidende Element ist
dabei die Intelligenz,24 die beiden erstgenannten Momente dagegen bilden
lediglich „notwendige Freiheitsbedingungen"25. Und genau dieses dritte
Freiheitsmoment ist es, welches beim Menschen „fehlerhaft" ausgebildet
ist und daher dem Bösen Einlass in die freie Handlungsbestimmung
gewährt. Einzig Gott kommt auch dieses letzte Moment in vollkommener
Weise zu, wodurch allein seine Freiheit als vollkommen zu bestimmen ist.

18 Vgl.: HERMANNI: Das Böse, 183t.
19 Hermanni: Das Böse, 183t. Darin folgt Leibniz der Sichtweise des Aquinaten. Jedoch

führt Thomas jedes physische Übel im Bereich der vernünftigen Kreatur auf eine Sünde
(malum culpae) zurück, auf welche das physische Übel als Strafübel (malum poenae) folgt
(vgl. z.B.: Thomas von Aquin: De malo, q. 1, a. 4 c).

20 Nach: DALFERTH: Malum, 178.
21 Dalferth: Malum, 178.
22 DALFERTH: Malum, 179, Hervorhebung im Original.
23 Nach: HERMANNI: Das Böse, 187.
24 Hermanni: Das Böse, 187.
25 HERMANNI: Das Böse, 189.



4i8 Viktoria M. A. Vonarburg

Der Mensch dagegen verfïigt nicht über eine immer und überall adäquate
Erkenntnis, vielmehr rührt die Unvollkommenheit seiner Freiheit daher,
dass „in seiner Erkenntnis deutliche und verworrene Vorstellungen
vermischt sind, so dass er oft nur das scheinbar Beste will."26

Entscheidend hinsichtlich der Auflösung des Problems der Verantwortlichkeit

Gottes für das Böse ist bei Leibniz weiter auch die Privations
lehre.27

2.3 Privation bzw. Negation bei Leibniz

Dem Bösen kommt keine eigentliche eigene Wirklichkeit zu. Vielmehr haftet

es sozusagen parasitär an etwas Gutem. Dieses Gute ist das Wirkliche,
das Existierende. Die parasitäre „Inbesitznahme" eines Gutes bewirkt, dass

diesem Existierenden etwas fehlt: Ein Mangel an dem ihm eigentlich
zukommenden Guten tritt ein.28 Da es sich beim Bösen um eine Privation
handelt, hat es gemäss Leibniz auch keine causa efficiens, also eine bewirkende

Ursache, sondern lediglich eine causa deficiens, eine versagende,
unzureichende Ursache.29 Daher kann Gott nicht als Ursache für das Böse

angesehen werden, da Gott und das Böse nicht dieselbe Ursachenqualität
besitzen: Das Böse wird von einer causa deficiens verursacht, bei Gottes
Schöpfertätigkeit dagegen handelt es sich um eine causa efficiens. So kann
Gott Ursache alles Seienden sein, ohne für das Böse verantwortlich zu sein.

Folgt man Hermannis Interpretation, dann bestimmt Leibniz das malum

morale, das moralische Übel, analog zu Descartes' Bestimmung des

gnoseologischen Übels.30 So geht er davon aus, dass jedem Willensmangel
ein Verstandesdefizit zugrunde liegt:31 „Subjektiv betrachtet ist der Wille
immer gut, böse kann er nur im objektiven Sinne werden, dann nämlich,
wenn das vermeintlich bessere und deshalb erstrebte Objekt in Wahrheit
das schlechtere ist."32 Hierin spiegelt sich die kreatürliche Begrenztheit des
Menschen wider: Einzig Gottes Wille und Verstand sind vollkommen, alles

von Gott Geschaffene dagegen ist beschränkt und unvollkommen. „Diese
wesentliche, im Begriff vernünftiger Kreaturen enthaltene Unvollkommenheit

ihres Willens und Verstandes ist die Causa deficiens, die das

Schöpfungshandeln Gottes, das auf die Aktualisierung der grösstmöglichen
Vollkommenheit zielt, beschränkt und für das malum morale in letzter Instanz

26 HERMANNI: Das Böse, 190.
27 Die Privationstheorie des Bösen wurde bereits von Plotin und Augustinus vertreten,

aber auch Anselm von Canterbury, Maimonides und Thomas von Aquin griffen sie auf.
28 Begrifflich wurde dies erstmals von Anselm von Canterbury mithilfe des Verbes debe-

re, schulden explizit festgehalten (vgl.: ANSELM VON Canterbury: De conc. virg. V).
29 Nach: Hermanne Das Böse, 139; so schon THOMAS von AQUIN: ScG III, 10.
30 Hermanni: Das Böse, 194.
31 Hermanni: Das Böse, 194.
32 HERMANNI: Das Böse, 194.



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 419

verantwortlich' ist."33 Hermanni weist kritisch darauf hin, dass Leibniz'
Entwurf aus diesem Grunde eigentlich nicht als Privations-, sondern als

Negationstheorie zu qualifizieren sei.34 Da die Geschöpfe von Gott
verschieden und daher notwendig begrenzt sind, sind auch Willens- und
Verstandeskraft begrenzt. Das Geschöpf ist begrenzt und daher kann es auch
sündigen.35 Dies besagt jedoch nicht, dass das Geschöpf auch zwingend
sündigen muss und wird. Prinzipiell ermöglicht wird das Böse so durch die
Natur der Geschöpfe selbst - und diese ideale Natur der Geschöpfe ist im
Bereich der ewigen Wahrheiten zu verorten.36 An dieser Stelle kann ein
grundlegender Unterschied zur klassischen Privationslehre ausgemacht werden:

Bei Thomas von Aquin grundgelegt wird in der scholastischen
Diskussion zwischen einfacher Negation - das Fehlen von etwas, was nicht
zur Vollkommenheit eines Dinges gehört (beim Menschen z.B. die
Unfähigkeit zu fliegen) - und Privation, womit das Fehlen von etwas bezeichnet
wird, das notwendigerweise zur Vollkommenheit dieses Seins bzw. zu seiner

Natur gehört (also beim Menschen - im Unterschied etwa zu einem
Stein - die Fähigkeit zu sehen, beim Stein dagegen handelte es sich um
eine blosse Negation), differenziert.37 Bei Leibniz dagegen ist, folgt man
Hermannis Interpretation, der Fall einer Privation in diesem klassischen
Verständnis unmöglich. Da die Mängel im Verstand bzw. im Willen
aufgrund seines Geschaffen-Seins und daher seiner Begrenztheit notwendigerweise

zur idealen Natur des Menschen gehören, handelt es sich dabei
nicht um eine Privation, bleibt der Mensch doch gerade nicht hinter seiner
Natur zurück, sondern entspricht vielmehr ihrer Begrenztheit, wenn er
sündigt.38 Allerdings stellt sich die Frage, inwiefern hier überhaupt noch
von Negation gesprochen werden kann, fehlt doch dem Menschen eigentlich

gar nichts, was ein anderes Geschöpf haben könnte: Den unfehlbaren,
unbegrenzten Willen kann nur Gott haben. Die klassischen Negationen
dagegen beziehen sich auf Eigenschaften, welche anderen Naturen durchaus

natürlicherweise zukommen (z.B. die Fähigkeit zu fliegen, zu sehen,
etc.), welche also bei ihrem Fehlen für das eine Ding eine blosse Negation
darstellen, für das andere dagegen eine Privation. Da aber mit Leibniz kein
Geschöpf diese Eigenschaften besitzen kann, welche dem Menschen fehlen,

stellt der hier veranschlagte natürliche Mangel auf der Ebene des
Geschöpflichen eigentlich weder eine Privation noch eine Negation, sondern

33 HERMANNI: Das Böse, 196, Hervorhebung im Original.
34 Nach: Hermanni: Das Böse, 140; DERS: Die Positivität des Malum. Die Privationstheorie

und ihre Kritik in der neuzeitlichen Philosophie, in: ders./Koslowski (Hgg.): Die Wirklichkeit,

49-72, hier 54.
35 Nach: Leibniz: Theodicee II, § 31 sowie § 156.
36 Nach: LEIBNIZ: Theodicee II, § 20; vgl. hierzu auch §§ 335 und 380.
37 Vgl.: Thomas von Aquin: ScG III, 6f. und 13; DERS.: De malo, q. 1, a. 2 c.; q. 1, a. 3 c.;

DERS.: STh I, q. 48, a. 3 c.
38 Vgl.: Hermanni: Die Positivität, 54.



420 Viktoria M. A. Vonarburg

schlichtweg das Fehlen von etwas Unmöglichem dar. Das Böse wird damit
im eigentlichen Sinne des Wortes negiert. Folgt man also Hermannis
Leibniz-Interpretation, wird das moralische Übel letztlich aufgehoben, ,,[d]enn
um eine Handlung sinnvollerweise böse nennen zu können, muss man sie
als Nichtseinsollendes verstehen, d.h. als eine Wirklichkeit, in der der
Handelnde von seinem Wesen oder seiner Bestimmung abweicht."39
Wahrnehmung und Wirklichkeit entfernen sich damit auf drastische Weise: Das
moralische Übel wird zwar von aussen als Übel wahrgenommen, stellt aber
mit Blick auf das Täter-Subjekt in Tat und Wahrheit kein solches dar, da es

gewissermassen der unvollkommenen und begrenzten menschlichen Natur
entspricht. Das Objekt aber, welches vom Bösen getroffen wird, nimmt
dieses als Übel wahr.

Doch weshalb lässt Gott das moralische Übel zu oder in anderen Worten:

Weshalb hat er den Menschen, der als Geschöpf mit diesem Verstan-
desdefizit ausgestattet ist und daher sündigen kann, erschaffen? Die durch
die menschliche Freiheit möglichen moralischen Übel lässt Gott um der
bestmöglichen Welt willen zu. In der Güter-Schaden-Abwägung hat sich
eine so beschaffene Welt als besser erwiesen als eine Welt, welche nicht
über einen Menschen mit seinem freien Willensvermögen verfügen würde
und damit keine moralischen Übel in sich schlösse.40 Damit trifft Gott keine

direkte Schuld für das moralische Übel: Er lässt es lediglich - um der
grösstmöglichen Gutheit des Gesamt willen - zu. Für das metaphysische
Übel dagegen ist Gott verantwortlich, da dieses notwendig mit der
geschaffenen Wirklichkeit verbunden ist. Sentis hält fest, dass die Dreiteilung

des Bösen bei Leibniz letztlich eine Einheit offenbare: Gott wolle das

metaphysische Übel, so wie es ist, das physische Übel lasse er mit Blick auf
ein gutes Ende oder Ziel zu und das moralische Übel schliesslich lasse er
als conditio sine qua non für das Beste zu.41 Alle drei Formen des Bösen
werden so mit Blick auf Gott bestimmt. Unserer mangelhaften Erkenntnis
geschuldet, können wir nicht erkennen, welche (auch negativen)
Konsequenzen es auf den gesamten Verlauf der Welt hätte, würde auch nur
schon ein Übel weggelassen.

Nachdem Leibnizens Dreiteilung des Bösen thematisiert wurde, wenden

wir uns der ebenfalls drei Formen des Bösen kennenden maimonidi-
schen Konzeption des Bösen in einer Leibniz bekannten Schrift zu.42

39 Hermanni: Die Positivität 55.
40 Nach: Hemanni: Das Böse, 200.
41 Nach: Sentis, Laurent: Saint Thomas d'Aquin et le mal. Foi chrétienne et théodicée

Théologie historique 92). Paris: Beauchesne 1992, 257.
42 Leibniz lag eine andere Übersetzung des MN zugrunde als Thomas von Aquin, dem

diese Schrift ebenfalls bereits bekannt war. (Vgl.: HASSELHOFF, Görge K./FRAISSE, Otfried:
Acht Jahrhunderte Maimonides-Lektüren: Eine Ortsbestimmung, in: Dies. (Hgg.): Moses Mai-
monides (1138-1204). His Religious, Scientific, and Philosophical Wirkungsgeschichte in Different

Cultural Contexts Ex Oriente Lux 4). Würzburg: ERGON 2004, 9-28, 22; BILLER, Ger-



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 421

3. Die Dreiteilung des Bösen bei Maimonides

Maimonides (1135/38-1204)43 thematisiert das Böse sowie seine Dreiteilung
in seinem Führer der Verwirrten/Moreh haNevukhim (MN), welcher
zwischen 1185 und 1191 auf Judäo-Arabisch verfasst wurde.44 Das Werk umfasst
drei Bücher, wobei sich die Ausführungen zum Bösen im dritten Buch
finden. Wie Leibniz, so definiert auch Maimonides das Böse als Privation.
Noch bevor der Rambam die Formen des Bösen thematisiert, geht er der
Frage nach, was das Böse ist und woher es kommt. In einem ersten Schritt
gilt es daher, Wesen und Herkunft des Bösen bei Maimonides zu thematisieren.

3.1 Das Böse als Privation an der Materie

Mittels der Bestimmung des Wesens des Bösen als Privation45 wird das Böse

als parasitär und sekundär bestimmt, indem es etwas Vorgängiges
braucht, an dem es als Privation auftreten kann. Dieses Vorgängige ist die
Materie,46 an der Privationen auftreten können und die so als Herkunftsort
des Bösen zu bestimmen ist. Damit folgt der Rambam Plotin (204-270
n.Chr.).47 Bei Maimonides aber ist die Materie im Gegensatz zu Plotins
Deutung nicht selbst schlecht: Vielmehr ist sie als Geschaffene gut. Allerdings

können an ihr Übel auftreten.48 Auch bei Aristoteles findet sich eine
Verbindung vom Bösen und der Materie, indem er die Materie mit den
natürlichen Prozessen von Veränderung und Degeneration verbindet,49 so-

hard: Leibniz liest den Doctor perplexorum des Maimonides: Eine philosophie-editorische
MiszeUe, in: HaSSELHOFF/FRAISSE (Hgg.): Acht Jahrhunderte, 311-321, hier 312.

43 Zu Maimonides' Biographie siehe: Kraemer, Joel L.: Maimonides. The Life and World
ofOne ofCivilization's Greatest Minds. New York: Doubleday 2008.

44 Der Originaltitel lautet Dalâlat al-Ha'irïn und ist gemäss Giladi wohl als Anspielung
auf eine Schrift al-Ghazälis anzusehen, in welcher Gott als Führer der Verwirrten (dalil al-
mutahayyirin) bezeichnet wird. (Nach: .'D'aiam mi»' nimab 'ItCSK npa "im muri pivbi .X

346-347 ,(ü'"7IWl) aa fain nina) Methodisch lassen sich zwei Deutungen des MN
nachweisen: die Unterscheidung in einen eso- und einen exoterischen Schriftsinn oder aber die
Verwendung der dialektischen Methode, wobei in beiden Fällen der vollständige Aussagegehalt

einer kleinen Elite vorbehalten bleibt (vgl. z.B.: FOX, Marvin: Interpreting Maimonides.
Studies in Methodology, Metaphysics, and Moral Philosophy Chicago Studies in the History
of Judaism). Chicago: University Press of Chicago 1990, 5-13; Davies, Daniel: Method and
Metaphysics in Maimonides' Guide for the Perplexed. New York: Oxford University Press 2011,

11-16).
45 Vgl.: Maimonides: MN III, 10. Der zugrundeliegende arabische Begriff ist äquivok und

kann sowohl "nonbeing" als auch Privation bedeuten (nach: Ders.: The Guide of the
Perplexed; translated with an Introduction and Notes by Shlomo Pines, with an introductory
essay by Leo Strauss, Bd. 2. Chicago '1974, 438 FN 1.)

46 Vgl.: Maimonides: MN 111,8.

47 Vgl.: Plotin: Enneaden 1, 8 1; I, 8, 3 sowie I, 8, 5.
48 Vgl.: Maimonides: MN III,10.
49 Vgl.: Aristoteles: Phys. II,1; 193a.



422 Viktoria M. A. Vonarburg

dass Maimonides die beiden Konzepte - die plotinsche und die aristotelische

Materiebestimmung - miteinander verbinden konnte.
Da das Böse parasitär ist und als Privation keine eigene unabhängige

Existenz besitzt, ist es nicht geschaffen. Vielmehr ist es die Abwesenheit
eines Geschaffenen. Diese Bestimmung erlaubt es Maimonides, die biblische

Aussage, dass alles von Gott Geschaffene sehr gut ist (vgl. Gen 1,31),

mit der Faktizität der Existenz des Bösen in Einklang zu bringen. Das Böse

aber ist automatisch „mitgeschaffen", wobei auf Licht und Dunkelheit
verwiesen werden kann.50 Das Licht wird aktiv erschaffen, nimmt man es wieder

weg bzw. kommt es zur Privation desselben, so kommt die Dunkelheit
ins Dasein, ohne dass sie aktiv erschaffen wurde, vielmehr wurde das zuvor
geschaffene Licht wieder weggenommen, woraufhin die Dunkelheit folgte.51

Den beiden Aussagen liegen somit zwei unterschiedliche Weisen des

Erschaffens zugrunde. Auf dieselbe Art und Weise, wie gesagt werden kann,
Gott habe die Dunkelheit erschaffen, indem er das Licht erschaffen hat,
kann auch vernünftigerweise gesagt werden, er habe zusammen mit der

Erschaffung der materiellen Welt, an welcher das Böse als Privation
auftreten kann, auch das Böse geschaffen.52 So gelingt Maimonides nebst der

Wahrung von Gen 1,31 auch die Integration von Jes 45,7 („Der das Licht
formt und das Dunkel erschafft, der das Heil macht und das Unheil
erschafft, ich bin der HERR, der all dies macht.") in seine Konzeption des

Bösen. Bedeutsam für diese Interpretation der genannten Bibelstelle ist die

Verwendung zweier unterschiedlicher Verben für das Schöpferhandeln:
Die positiven Elemente (Licht und Heil) werden mit dem einfachen Verb
machen (ntz/s, 'assäh) ausgedrückt, die negativen (Dunkel und Unheil)
dagegen mit dem terminus technicus schlechthin für das Schöpferhandeln
(mn, barä'), welcher exklusiv dem Schöpferhandeln Gottes vorbehalten ist.
Gemäss Maimonides liegt diesem Umstand eine theologische Absicht
zugrunde, indem mit dem Schöpfungsverb die Schaffung aus dem Nichts53
bzw. der Privation ausgedrückt wird.54 So erscheint das Böse als automatisches

Nebenprodukt des Guten. Das Böse wird - entsprechend der
christlich-scholastischen Terminologie - quasi per accidens geschaffen. Gott ist
akzidenteller Verursacher des Bösen und indirekt Verantwortlicher. Da die
materielle Welt als Geschaffene immer unvollkommen ist, gibt es die
Möglichkeit zur Privation. Das Böse auch der reinen Möglichkeit nach wäre so

50 Vgl.: Maimonides: MN III,10.
51 Vgl.: .25 ,1987 Tax 7n .rmmn mm vn mo .mrna .v
52 Nach: Maimonides: MN III,10.
53 Zur creatio ex nihilo-Lehre siehe: May, Gerhard: Schöpfung aus dem Nichts. Die

Entstehung der Lehre von der creatio ex nihilo. Berlin: de Gruyter 1978; SOSKICE, Janete M.: Creatio

ex nihilo: its Jewish and Christian Foundations, in: DIES./BURRELL, David/COGLIATI, Carlo/
STOEGER, William R. (Hgg.): Creation and the God ofAbraham. Cambridge: Cambridge
University Press 2010, 24-39.

54 Nach: Maimonides: MN III, ro.



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 423

nur unter Verzicht auf die Schöpfung zu vermeiden. Doch in welchen
Formen erscheint das Böse als Privation des Guten?

3.2 Die drei Formen des Bösen bei Maimonides

Wie bei Leibniz, so sind auch beim Rambam drei Formen des Bösen
auszumachen:55 Zum einen gibt es ein metaphysisches Übel, welches im Tod
besteht und mit den natürlichen Begrenzungen der menschlichen Natur
verknüpft ist. Weiter gibt es aber auch ein soziales Übel, welches z.B. in Krieg
besteht. Diese Form des Bösen zeichnet sich dadurch aus, dass Menschen
sie gegenseitig übereinander bringen. Als dritte Form ist das individuelle
Böse zu nennen, welches das Individuum selbst durch Masslosigkeit über
sich bringt und zu verantworten hat. Hier sind z.B. Krankheiten, also
physische Übel, zu nennen. Die Kategorie des metaphysischen Übels, der
natürliche Prozess der Degeneration, gibt sodann die aristotelische Konzeption

wieder, die physischen, individuellen Übel, welche als Privationen zu
bestimmen sind, entsprechen dagegen der neuplatonischen Sichtweise.
Sehr modern mutet die spezifischere Charakterisierung des individuellen
Bösen an, zumal der Rambam nicht nur körperliche, sondern auch psychische

Leiden erwähnt, welche unter diese Form des Bösen fallen. Maimonides

vertritt so eine enge psycho-somatische Verwobenheit. Der praktizierende

Arzt Maimonides sieht die Medizin folglich als präventive Praktik,
womit er in seine Arzttätigkeit auch eine religiöse Dimension einfliessen
lässt: In erster Linie muss nicht die Krankheit behandelt werden, sondern
der Patient bzw. die Patientin, indem Ärzte (und aus heutiger Sicht auch
Ärztinnen) dabei helfen sollen, Wünsche und Begierden der Patienten und
Patientinnen lenken zu lernen.56 So wird eine Brücke zwischen physischer
Gesundheit und Tugend gezogen. "This psychophysical attitude toward
medicine forges the tie between Maimonides the halakhist and philosopher

and Maimonides the physician."57 Da die individuellen Übel aus
Masslosigkeit resultieren, ist somit hinsichtlich einer effektiven Behandlung
nicht nur die Krankheit selbst, sondern in erster Linie die dazu führende
Masslosigkeit zu therapieren und zu bekämpfen. Maimonides sieht die
Arzttätigkeit folglich nicht nur als Symptombekämpfung, sondern insbesondere

auch als weitere Prävention im Sinne der Ursachenbekämpfung.
Doch korreliert diese qualitative Unterscheidung des Bösen in drei

Erscheinungsformen auch mit einer quantitativen:58 Die drei Übel sind mit
Blick auf die zahlenmässige Häufigkeit der einzelnen Formen des Übels in
aufsteigender Folge zu sehen. Das seltenste Übel ist das metaphysische,

55 Vgl.: Maimonides: MN III, 10-12.
56 Nach: Halbertal, Moshe: Maimonides. Life and Thought; translated from the Hebrew

by Joel Linsider. Princeton: Princeton University Press 2014, 62.
57 Halbertal: Maimonides, 62.
58 Vgl.: Maimonides: MN III, 12.



424 Viktoria M. A. Vonarburg

bereits etwas häufiger, aber immer noch relativ selten ist die Form des
sozialen Übels. Die häufigste Form des Bösen dagegen besteht gemäss Mai-
monides im individuellen Übel. Dass jene Übel, welche der Mensch selbst
über sich bringt, die am weitest verbreitetsten sein sollen, scheint auf den
ersten Blick überraschend. Vielmehr würde man aufgrund von Konflikten
und Kriegen diese Position intuitiv dem sozialen Übel einräumen. Denn aus
solchen Auseinandersetzungen resultieren doch zahlreiche Übel, auch
physische. Da der Rambam aber physische (und psychische) Übel dem
Individuum als selbstverschuldet zuschreibt, wird verständlich, weswegen
diese Form des Bösen am Häufigsten ist. Es fällt auf, dass Maimonides eine
anthropozentrische Fokussierung in seiner Behandlung des Bösen
vornimmt, indem die drei von ihm eingeführten Kategorien ausschliesslich den
Menschen in den Blick nehmen.

Die Verbindung des Bösen mit der Materie, welche als Geschaffene -
und so von Gott als ihrem Schöpfer Unterschiedene - wesentlich
unvollkommen ist, erweist sich als schöpfungstheologische Erklärung des Bösen,
welche die gesamte Wirklichkeit thematisiert. Daher ergibt sich auch nicht
das Problem, wie das Böse (insbes. in Form der natürlichen Degeneration)
mit einem allgütigen Gott vereinbar ist.59 Das Böse gänzlich ausschliessen
zu wollen, bedeutete gleichsam den Verzicht auf Schöpfung insgesamt,
was sich keiner wirklich wünschen kann, da er sonst seine eigene Existenz
verneint. Insbesondere die Übel der zweiten und dritten Kategorie aber
sind dem Menschen direkt als Verursacher zuzuschreiben, sodass Maimonides

auch eine ffeiheitstheoretische Begründungslinie für die tatsächliche
Realisierung des Bösen vornimmt. Im Unterschied zu Leibniz' Sichtweise
kann bei Maimonides aber nicht davon die Rede sein, dass die Realisierung
des moralischen Übels auf den natürlicherweise beschränkten Verstand
des Menschen zurückzuführen ist. Vielmehr wird hier das Nicht-sein-Sollen

dieses Zustands betont, indem die Verantwortung des Menschen
benannt wird. Und so spricht Maimonides auch nicht von einer naturgegebenen

Beschränktheit des menschlichen Intellekts. Vielmehr ist es gerade
der Intellekt - und nicht das moralische Urteil von Gut und Böse -, den
Maimonides mit der Gottebenbildlichkeit des Menschen identifiziert.60
Durch die Gebotsübertretung, welche in Gen 3 geschildert wird, stieg der
Mensch von der nobleren Stufe des Verstandes hinunter zu jener der Tiere
und unterwarf sich der Imagination61. Nur mit Blick auf die aristotelische
Begründung der natürlichen Degeneration, welche sich insbesondere im

59 Diese Frage stellt sich insbes. hinsichtlich der Providenz Gottes, welche Maimonides
insbes. in ebd. III, 17-23 sowie 51-54 behandelt, worauf hier nicht weiter eingegangen wird.

60 Vgl.: Maimonides: MN 1, 2.
61 Diese identifiziert er mit dem Satan, den er weiter auch mit dem Mangel, dem Todesengel,

Sammael und dem Trieb zum Bösen identifiziert (MAIMONIDES: MN II, 12; II, 30;
III, 22), sodass der Mensch sich im Sündenfall unter den Einflussbereich des Satans bzw. des

Mangels und somit des Bösen begibt.



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 425

Rahmen des metaphysischen Übels manifestiert, kann hinsichtlich der mai-
monidischen Bestimmung des Bösen davon gesprochen werden, dass dieses

Böse gewissermassen notwendigerweise mit der unvollkommenen
natürlichen Verfasstheit des Geschaffenen zusammenhängt. Dass überhaupt
Übel auftreten können, ist der Materie geschuldet, welche als Geschaffene
und von Gott Verschiedene notwendigerweise unvollkommen ist und die
als der Ort bestimmt wird, an der aus diesem Grunde Privationen auftreten

können. Die konkreten von Menschen verübten Übel - sei es an Dritten

oder an sich selbst - dagegen sind direkt auf den Menschen als Verursacher

zurückzuführen. Der Mensch ist gemäss Maimonides dazu aufgerufen,

auch seinen Intellekt zu schulen und so nicht nur die moralische,
sondern auch die intellektuelle Tugendhaftigkeit zu erreichen, um so der -
selbstverschuldeten - Herrschaft der Imagination zu entkommen und wieder

unter der Herrschaft des Intellekts zu stehen, was den Menschen auch

vor Bösem bzw. vor dem Leiden am Bösen schützt.62
Doch wie verhalten sich die von Maimonides eingeführten drei Formen

des Bösen inhaltlich zu jenen Leibnizens?

4. Maimonides' Dreiteilung des Bösen als leibniz'sche Quelle?

Wie gesehen vertreten sowohl der Rambam als auch Leibniz eine Dreiteilung

des Bösen. Doch stimmen diese Dreiteilungen wirklich überein? Bei
Maimonides lassen sich das metaphysische, das soziale sowie das individuelle

Übel nachweisen, wobei sich die hier gewählte Terminologie, welche

nicht direkt von Maimonides stammt, aus inhaltlichen Gründen
ergibt.63 Leibniz dagegen spricht vom metaphysischen, vom physischen
sowie vom moralischen Übel. Sowohl bei Leibniz als auch bei Maimonides
fällt der Tod unter das metaphysische Übel, wobei es beim Rambam das

seltenste, bei Leibniz dagegen das verbreitetste Übel darstellt. Doch wie
steht es mit den beiden anderen Formen?

Als eine weitere Form des Übels wird von beiden das Übel in Form von
Krankheiten, körperlichen Leiden, etc. erwähnt. Der eine (Leibniz) bezeichnet

es als physisches Übel, beim anderen (Maimonides) dagegen kann es

begrifflich als individuelles Übel, das jeder Einzelne selbst über sich bringt,
gefasst werden. Doch sind hierbei durchaus auch erhebliche Unterschiede
auszumachen: Leibniz, so haben wir gesehen, betont, dass die physischen
Übel fast ausschliesslich als Strafübel bestimmt werden können. Indirekt

62 Vgl. z.B.: Maimonides: MN III, iyf.; Reines, Alvin J.: Maimonides' Concepts of Providence

and Theodicy, in: HUCA XLIII (197a), 169-206,186.
63 Um die Entsprechung der vom Rambam und von Leibniz vorgenommenen Dreiteilungen

noch deutlicher hervorzuheben, bezeichnet etwa Rudavsky die drei Formen des Bösen
bei Maimonides als metaphysisches, natürliches und moralisches Übel, wobei auch sie eine
inhaltlich orientierte Wiedergabe der zweiten und dritten Kategorie des Bösen als soziales
und persönliches Übel erwähnt (nach: Rudavsky: Maimonides, 140L).



426 Viktoria M. A. Vonarburg

ist so auch bei Leibniz das Individuum selbst für die physischen Übel
verantwortlich, insofern - zumindest in den meisten Fällen - die von ihm
begangene Sünde den Grund für die Strafe, welche sich als physisches Übel
manifestiert, darstellt. Die Strafe ist aber nicht in direktem Zusammenhang

mit dem sündigen Verhalten, für das gestraft wird, zu sehen: So muss
eine Missbildung am Bein nicht heissen, dass die betroffene Person mit
diesem Bein eine Sünde begangen hat und daher unmittelbar auf die
entsprechende Sünde folgend mit der Missbildung dieser Gliedmasse bestraft
wurde. Der Rambam dagegen sieht die physischen Leiden als logische
Konsequenz des masslosen Verhaltens eines Individuums an. So sind etwa
Magenbeschwerden auf Masslosigkeit im Essverhalten rückführbar. Hier ist
somit ein direkter Kausalzusammenhang zwischen Verhalten und Selbststrafe

zu konstatieren. Obwohl in beiden Fällen eine Verbindung zum
Individuum als direkter oder indirekter Verursacher des malum physicum
gezogen werden kann, unterscheidet sich die Urheberschaft in den beiden
Positionen in der Einschränkung bei Leibniz, dass das Individuum nicht
zwingend als verantwortlich für das es treffende physische Übel anzusehen
ist, da zwar die meisten, nicht aber alle physischen Übel als Strafe
interpretiert werden können. Maimonides dagegen hält die Verantwortung des
Individuums für die physischen und psychischen Übel, von denen es
betroffen ist, explizit und ohne allfallige Einschränkungen fest, indem er auf
das masslose Verhalten dieses Individuums als Ursache dieser Übel
verweist. Hinsichtlich dieser Form des Übels sind so einige Gemeinsamkeiten,
aber auch einige Unterschiede zwischen den beiden Positionen festzuhalten.

Und wie verhält es sich mit der dritten Form des Übels? Leibniz und
Maimonides thematisieren unter dieser Kategorie Übel, welche von
Menschen über andere Menschen gebracht werden. Leibniz bezeichnet es als
malum morale, bei Maimonides kann es als soziales Übel begrifflich
wiedergegeben werden. Bei beiden Konzeptionen gerät im Rahmen dieser
Kategorie von Übeln das sündige Verhalten des Individuums gegenüber Dritten

in den Blick. Allerdings ist bei allen Parallelen auch hinsichtlich dieser
letzten Kategorie des Bösen auf einen gravierenden Unterschied
hinzuweisen: Wie wir gesehen hatten, erklärt Leibniz das moralische Böse als
mit der natürlichen Unvollkommenheit des menschlichen Verstandes und
Willens verbunden - wobei er scheinbar widersprüchlicherweise dennoch
auch immer wieder von der Verantwortung des Menschen spricht. Wie
Hermanni mit seiner auf den Hinweis auf das natürliche Verstandesdefizit
fokussierten Interpretation hervorhob, wird die Verantwortung des
Menschen hinsichtlich moralischer Verfehlungen damit aber nicht nur
abgeschwächt, sondern letztlich sogar verneint, indem das Zustandekommen
moralischer Übel mit der Verfasstheit der menschlichen Natur zusammenhängt

und so gewissermassen natürlich zu nennen ist. Maimonides dagegen

betont - gerade auch auf dem Hintergrund seiner Konzeption des Teu-



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 427

fels und der Interpretation der Erzählung von der Gebotsübertretung in
Gen 3 -, dass das Verstandesdefizit des Menschen gerade nicht seiner Natur

entspricht, sondern als Sündenstrafe zu verstehen ist. In Form der von
Gott geoffenbarten Ge- und Verbote hat der Mensch das Rüstzeug erhalten,

die moralische Tugend zu verwirklichen - also nicht zu sündigen. Die
Verwirklichung dieser Tugendhaftigkeit stellt die Voraussetzung für die
zweite geforderte Tugendhaftigkeit dar.64 Um wahrhaft gut zu sein, muss
der Mensch auch seinen Intellekt schulen und so in den linear mit dem
Intellekt verbundenen Bereich der Providenz eintreten. Dies ermöglicht
dem Individuum auch, nicht mehr am Bösen zu leiden und im Idealfall
auch nicht mehr Objekt des moralischen Bösen eines anderen Menschen
zu werden, wobei die endgültige Überwindung des Einflussbereichs des
Bösen erst mit dem Tod und damit der Trennung von der materiell ver-
fassten Welt möglich ist.

Mit Blick auf alle drei von Maimonides und Leibniz aufgezählten
Formen des Bösen können Gemeinsamkeiten, aber auch eigene
Akzentverschiebungen festgehalten werden. Die entscheidende Gemeinsamkeit aber

- nämlich die Rede vom malum metaphysicum - ist vor dem Hintergrund
der christlichen (doppelten) Zweiteilung des Bösen zu sehen. Denn gerade
an diesem neuralgischen Punkt zeigt sich der auf den ersten Blick nur
marginale und fast schon gesuchte Einfluss des Rambam auf Leibniz in seiner

ganzen Bedeutung. Wie zu Beginn erwähnt, kennt die christliche
Tradition zwei grosse Erklärungen des Bösen, indem zwischen natürlichem
und moralischem Übel unterschieden wird. Mit Blick auf das moralische
Übel sind wiederum zwei Weisen zu unterscheiden: das Strafübel malum
poenae) und das Schuldübel (malum culpae), sprich das moralische Übel
im engeren Sinn. Mit Blick auf die geistige Kreatur - also auch den
Menschen - fallt jedes Übel unter diese beiden Formen von moralischem Übel:
Alles ist entweder Schuldübel (sündige Tat) oder Strafe für Sünde, wobei
hierbei auch der Lehre von der Erbsünde, dem peccatum originale, eine
tragende Rolle zukommt.65 Alle physischen Übel werden zu den Strafübeln
gezählt. Wie ist nun aber das metaphysische Übel in diese Konzeption
einzuordnen? Auch dieses stellt eine Sündenstrafe - und zwar für die Erbsünde

- dar.66 Maimonides dagegen, welcher als Jude keine Erbsündenlehre

64 Maimonides behandelt die Gebote bezeichnenderweise in MN III, 30-49, also
zwischen jenen Kapiteln, welche sich mit der göttlichen Vorsehung und dem Intellekt als dessen

Medium befassen.
65 Vgl. z.B.: Thomas von AquiN: De malo, q. 1, a. 4 c.; DERS.: STh I, q. 48, a. 5 c.
66 Gemäss Thomas von Aquin gehörte die Sterblichkeit durchaus von Anfang an zur

menschlichen Natur, nicht aber der Tod: Denn im Paradies hätte der Mensch bis zu seiner
Vollendung von den Früchten des Baums des Lebens essen können, welcher ihm die
notwendige Lebenskraft gegeben hätte, den Tod nicht erleiden zu müssen, sondern bis zur
Vollendung am Leben zu bleiben (vgl.: DERS.: De malo, q. 5, a. 5, ad 9.).



428 Viktoria M. A. Vonarburg

kannte,67 führte den Tod nicht auf ein moralisches Übel zurück, sondern
verortete es in der Beschaffenheit der geschaffenen Wirklichkeit selbst.
Und auch Leibniz wandte sich diesbezüglich von der christlichen Tradition

ab, indem er den Tod nicht mehr als (Erb-)Sündenstrafe deutete,
sondern - wie Maimonides - als mit der natürlichen Begrenztheit des
Geschaffenen gegeben ansah.68 Die Kategorie des metaphysischen Übels stellt
so die wichtigste Beeinflussung Leibnizens durch Maimonides hinsichtlich
der Dreiteilung des Bösen dar.

Die Ausführungen in diesem Artikel sollten deutlich gemacht haben,
dass Leibniz zwar das christliche Bild des Bösen weiter ausdifferenzierte,
jedoch nicht ohne Vorlage. Seine Dreiteilung konnte Leibniz gerade auch
hinsichtlich der Kategorie des metaphysischen Übels von Maimonides
übernehmen, wobei er in einigen Punkten von der Konzeption des Ram-
bam abwich und eigene Akzente setzte, wie insbesondere mit Verweis auf
das individuelle Übel bei Maimonides und das malum physicum bei Leibniz,

aber auch auf das moralische (Leibniz) bzw. soziale (Maimonides)
Übel aufgezeigt werden konnten. Leibniz schöpfte aus christlichen und
jüdischen Quellen und hat mit diesem gelebten philosophisch-theologischen
interreligiösen Dialog bis heute ein bleibendes Fundament für die
Thematisierung des Bösen in der Neuzeit geschaffen, das in einer ernsthaften
Auseinandersetzung mit dem Bösen nicht umgangen werden kann. So trug
er als einer der letzten Vertreter der klassischen Theodizee-Argumente in
der Neuzeit - die optimistische Sicht sollte durch das Erdbeben von Lissabon

im Jahre 1755 eine Zäsur erfahren -69 die Ansätze grosser Vertreter des

Mittelalters auf christlicher, aber eben auch auf jüdischer Seite, in die
westliche Philosophie der Neuzeit hinüber.

67 Chasdai Crescas (Sefer Bitul Ikarei haNotzrim) ist eine der einzigen jüdischen Positionen,

welche auf die Erbsünde zu sprechen kommt.
68 Dass Leibniz diesbezüglich Maimonides hinsichtlich seiner Dreiteilung des Bösen

nicht erwähnt, stellt keinen zwingenden Grund gegen eine Beeinflussung durch Maimonides
dar. So erwähnte etwa auch Thomas von Aquin Maimonides nur sehr selten als Quelle,
insbesondere dann nicht, wenn er positiv das von Maimonides Gesagte aufnahm (vgl.: HASSEL-

HOFF: Dicit Rabbi Moyses. Studien zum Bild von Moses Maimonides im lateinischen Westen
vom 13. bis zum 15. Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & Neumann 2004,188.)

69 Vgl.: AmmiCHT-Quinn, Regina: Die Frage nach Gott und dem Bösen im Horizont (un)-
bewältigter Vergangenheit, in: Klosinski, Gunther (Hg.): Über Gut und Böse. Wissenschaftliche

Blicke auf die gesellschaftliche Moral. Tübingen: Attempto 2007, 111-130, 112; DIES.: Von
Lissabon bis Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in der Theodizeefrage Studien zur
Theologischen Ethik/Études d'éthique chrétienne 43). Freiburg i.Ü./Freiburg i.Br.: Universitätsverlag

1992, 72. Im Jahre 1756 veröffentlichte Voltaire die gegen das optimistische Weltbild
gerichtete Schrift Poème sur le désastre de Lisbonne und Hess im Jahre 1759 die gegen
Leibnizens Theorie der besten aller möglichen Welten gerichtete satirische Novelle Candide ou
l'optimisme folgen.



Die Dreiteilung des Bösen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides' 429

Zusammenfassung
Im Aufsatz werden die Ausführungen zum Bösen bei Maimonides und Leibniz

vorgestellt. Es wird versucht aufzuzeigen, dass die von Leibniz vorgelegte
Dreiteilung des Bösen nicht zwingend als Neuerung anzusehen ist, sondern
Maimonides als wahrscheinliche Quelle für dieselbe angeführt werden kann.
Wenngleich die beiden Modelle nicht deckungsgleich sind, liegen dennoch in
beiden Fällen grundsätzlich folgende drei Formen vor: 1. das metaphysische
Übel, 2. Übel, welche das Individuum selbst treffen, sowie 3. Übel, welche das
Individuum über Dritte bringt. Von zentraler Bedeutung hinsichtlich der
Beeinflussung durch Maimonides ist dabei insbesondere die Kategorie des

metaphysischen Übels.

Abstract
This essay deals with the maimonidean and the leibnizian model of evil.
Although Leibniz is widely considered as the first who distinguished evil in
three forms, such a concept can be found already in Maimonides. Despite
differences in the details, both present the following forms ofevil: metaphysical

evil, evil which a subject produces on others, and evil that a subject
suffers. The huge impact ofMaimonides on Leibniz is most evident in the category

of metaphysical evil. Defining death not as punishment for sin but as
owed to the natural essence of creature, found its way into Christian thinking

through Leibniz who discovered it in the Jewish medieval position of
Maimonides.


	Die Dreiteilung des Bösen : Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides'

