Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Die Dreiteilung des Bdsen : Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides'
Autor: Vonarburg, Viktoria M.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIKTORIA M.A. VONARBURG

Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem
Hintergrund Maimonides’

1. HINFUHRUNG

Eine der bekanntesten Ansichten in Leibniz’ Essay de Theodicée von 1710
ist seine Dreiteilung des Bosen in das malum metaphysicum, das malum
physicum sowie das malum morale. Doch wie gelangte Leibniz von der
klassischen Zweiteilung in der christlichen Tradition in das natiirliche und
das moralische Ubel zu einer dritten Kategorie? Im vorliegenden Aufsatz
wird diesbeziiglich eine ebenfalls drei Formen des Bésen unterscheidende
Darstellung herangezogen,! welche als Quelle fiir Leibnizens Theorie der
Dreiteilung des Bosen in der jiidischen Philosophie bekannt ist,2 in der
christlichen Philosophie dagegen hinsichtlich dieser Fragestellung verges-
sen wird und unerwdhnt bleibt:> Die Rede ist vom jiidischen Universalge-
lehrten Moshe ben Maimon (Maimonides/Rambam). Diesen erwdahnt Leib-
niz sodann beispielsweise auch explizit positiv in Theodicée im Rahmen
der Privalenz des Guten iiber das Bose.*

In den folgenden Ausfithrungen wird zundchst Leibniz’ Dreiteilung des
Bosen thematisiert, anschliessend wird die Behandlung des Bosen beim

1 Die Zahl 3 an sich stellt indes keine hinlingliche Verbindung zwischen den beiden
Konzeptionen hinsichtlich des Bosen dar, denn bei Leibniz begegnen weitere derartige Drei-
teilungen, insbes. hinsichtlich der Notwendigkeit, aber auch der Gewissheit, welche der Je-
suitenscholastik entnommen sind. Der Ternar moralisch - physisch - metaphysisch begegnet
im 17. Jh. immer wieder als Strukturierungselement im , Diskurs iiber die Dinge und iiber das
Erkennen“ (KNEBEL, Sven K.: Wille, Wiirfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der morali-
schen Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1550-1700 (= Paradeigmata 21). Hamburg: Mei-
ner 2000, 127). (Nach: Ebd., 127-129.)

2 Vgl. z.B.: RUDAVSKY, Tamar M.: Maimonides (= Blackwell Great Minds 12). Chiches-
ter/West Sussex: Wiley-Blackwell 2010, 141; zur Aufnahme des Moreh haNevukhim (MN) bei
Leibniz allgemein vgl. z.B.: GOODMAN, Lenn E.: Maimonides and Leibniz, in: jjs 31 (1980), 214~
236.

3 So bleibt etwa auch in der Habilitationsschrift Hermannis (HERMANNI, Friedrich: Das
Bése und die Theodizee. Eine philosophisch-theologische Grundlegung. Giitersloh: Giitersloher
Verlagshaus 2002) dieser Rezeptionsstrang unerwihnt; vgl. weiter auch z.B. bei KESSLER,
Hans: Gott und das Leid seiner Schopfung. Nachdenkliches zur Theodizeefrage. Wiirzburg: Ech-
ter 2000, 9f.; HARING, Hermann: Das Bése in der Welt. Gottes Macht oder Ohnmacht? Darm-
stadt: WBG 1999, 131; KREINER, Armin: Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argu-
mente; erw. Neuauflage. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 28.

4 Vgl.: LEIBNIZ: Theodicee 11, § 262. Folgende Ausgabe liegt zugrunde: LEIBNIZ, Gottfried
Wilhelm: Die Theodicee; tibersetzt von J.H. v. Kirchmann (= Philosophische Bibliothek 71).
Leipzig: Verlag der Diirr'schen Buchhandlung 1879.



414 Viktoria M. A. Vonarburg

Rambam vorgestellt, um zuletzt die Linien aufzuzeigen, welche die drei
Formen des Bosen bei Maimonides mit jenen Leibnizens verbinden. Es soll
insbesondere aufgezeigt werden, dass die maimonidische Thematisierung
des Bosen vor allem hinsichtlich der Kategorie des metaphysischen Ubels,
welche bei Leibniz die beiden in der christlichen Tradition bekannten For-
men ergdnzt, als wahrscheinliche Quelle der Theorie Leibnizens angeseh-
en werden kann. Der Aufsatz versucht so mit Blick auf die Dreiteilung des
Bosen, einen Einfluss von Maimonides auf Leibniz als wirkungsgeschicht-
lich naheliegend aufzuzeigen. Die entsprechenden Ubereinstimmungen zwi-
schen den beiden Konzeptionen - wie auch die jeweiligen eigenen Akzen-
tuierungen - kénnen sich dabei als sachlich treffend und lehrreich erwei-
sen.

2. DIE DREI FORMEN DES BOSEN BEI LEIBNIZ

Gemass Leibniz begegnet das Bose in drei unterschiedlichen Formen:5 Zum
einen ist die Rede vom malum metaphysicum. Dieses metaphysische Ubel
besteht z.B. im Tod. Es grenzt das unvollkommene Geschépf vom vollkom-
menen Gott ab. Als solches haftet es den Geschépfen notwendigerweise
an. Zum anderen spricht Leibniz vom malum physicum, zu nennen sind
hier z.B. Krankheiten und kérperlichen Missbildungen. Dieses Ubel ist - im
Gegensatz zum metaphysischen Ubel - gewissermassen kontingent zu
nennen, da es nicht in einem zwingenden Kausalzusammenhang mit der
Verfasstheit der menschlichen Natur steht. Vielmehr kann nicht vorher-
gesagt werden, wer im Verlaufe seines Lebens unter welcher Form des
physischen Ubels zu leiden haben wird. Weiter nennt Leibniz das malum
morale, wobei der Mensch als movens agens in den Blick gerdt. Auch das
moralische Ubel ist als kontingent zu qualifizieren. Im Unterschied zu den
beiden anderen Formen des Ubels ist es der Mensch selbst, der dieses Bose
ausfiihrt und so nicht nur als leidendes Objekt, sondern als ausfiihrendes
Subjekt in Erscheinung tritt. Das von jemandem getatigte malum morale
kann dabei fiir Dritte, welche von diesem moralischen Ubel getroffen wer-
den, in einem der beiden anderen Formen des Bosen resultieren, indem
z.B. jemand umgebracht (malum metaphysicum) oder ihm eine Gliedmasse
abgetrennt (malum physicum) wird. Doch wie kann es das Bése in der Welt
angesichts eines allgiitigen, allmdchtigen und allwissenden Gottes geben?
Kann eine solche Welt gut sein? Gemass Leibniz ist diese Welt so, wie sie
ist - also mit all ihren Ubeln -, die bestmégliche® aller moéglichen Welten.

5 Nach: LEIBNIZ: Theodizee 11, § 21.

6 Hierbei ist Leibniz insbesondere von Maimonides und Thomas von Aquin (vgl.: THOMAS
VON AQUIN: STh I, q. 25, a. 6 ¢, ad 1 und ad 3) beeinflusst. Der Gedanke findet sich aber auch
auf islamischer Seite, wobei gemiss Kermani keine Abhéangigkeit anzunehmen ist (vgl.: KER-
MANI, Navid: Islamische Deutungen des Unheils auf der Welt, in: DERS./DALFERTH, Ingolf U./



Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 415

2.1 Die beste aller méglichen Welten

Um den Gedanken zu fassen, wie ein guter Gott eine Welt mit Ubeln
schaffen konnte, nimmt Leibniz eine Unterscheidung im Willen Gottes
vor: zum einen in den vorgehenden Willen, welcher einzig das Gute will,
zum anderen in den nachfolgenden Willen, welcher abwagt, was moglich
ist. Der nachfolgende Wille aber will nicht das Gute, sondern das Beste
bzw. Bestmogliche.” Das Beste kann im Gegensatz zum Guten auch das
Bose beinhalten. Dies hat auch Konsequenzen fiir die unterschiedlichen
Ubel: Physische Ubel will Gott gemiss Leibniz zuweilen direkt als Mittel,
moralische Ubel dagegen will er auch in seinem nachfolgenden Willen
nicht, sondern lasst sie lediglich zu, weswegen Leibniz diesen Willen auch
als gestattenden qualifiziert.8 Es ist undenkbar, dass eine andere Welt -
ganz ohne Ubel - besser als die bestehende wire: Wire dies der Fall, so
hitte Gott jene und nicht diese verwirklicht.? Dass eine Welt, welche tat-
sichliche und nicht nur mégliche Ubel einschliesst, besser ist als eine Welt
ohne Ubel, ergibt sich einzig aus dem Umstand, dass Gott diese und nicht
eine andere Welt realisiert hat, sodass eindeutig ein Zirkelschluss vor-
liegt.1 Gemadss Leibniz lasst sich so iiber die Realisierung dieser Welt sa-
gen: Der gute und allwissende Gott erkennt, welche der moglichen Welten
im Gesamt all ihrer Giiter und Ubel gesehen die beste, sprich jene mit dem
grossten positiven Gesamtwert, ist und aktualisiert daher auch diese. 1!
Dass alle moéglichen Giiter zugleich realisiert waren und nebeneinander
bestiinden, ist laut Leibniz nicht méglich: Nur ein gewisser Teil vertragt
sich miteinander. Damit ist es ausgeschlossen, dass alle theoretisch magli-

LEHMANN, Karl Kardinal: Das Bése. Drei Anndherungen. Freiburg i.Br.: Herder 2011, 88-18,
95).

7 Nach: LEIBNIZ: Theodicee 11, §§ 22f.

8 Nach: LEIBNIZ: Theodicee 11, § 25. Hier kann eine Parallele zu Thomas von Aquin ausge-
macht werden (vgl.: THOMAS VON AQUIN: De malo, q. 1, a. 4 ¢; q. 1, a. 1ad 1; DERS.: STh 1, q. 19,
a. 9c und ad 3; zur lehramtlichen Aufnahme vgl.: DH 1556; DH 3251.)

9 Nach: DALFERTH: Malum. Theologische Hermeneutik des Bésen. Tiibingen: Mohr Sie-
beck 2010, 185. Sich theoretische Gedanken zu einer theoretisch moglichen anderen Welt zu
machen, bringt in Bezug auf die Frage der Theodizee indes nichts, vielmehr muss die Losung
anhand und in dieser Welt gesucht werden. Im Gegensatz zu klassischen Theodizee-An-
satzen versuchen aber Verteidigungsansitze (defense, so z.B. die Free-Will-Defense, welche
insbes. mit den Namen von Alvin Plantinga und Richard Swinburne verkniipft ist und der-
zeit im englischsprachigen Raum eine der verbreitetsten Formen darstellt) die Vereinbarkeit
von Gott und Leid aufgrund moralisch hinreichender Griinde anhand einer moglichen, unse-
rer dhnlichen, aber nicht zwingend mit dieser identischen Welt aufzuzeigen. (Vgl. z.B. die De-
finition einer defense im Unterschied zu einer Theodizee bei STUMP, Eleonore: Wandering in
Darkness. Narrative and the Problem of Suffering. Oxford: Oxford University Press 2010, 19).

10 Vgl.: HERMANNI: Das Bése, 218.

11 Schiile qualifiziert Leibniz’ Rede von der besten aller méglichen Welten als (aufklire -
rischen) Mythos (vgl.: SCHULE, Andreas: ,Und siehe, es war sehr gut ... und siehe, die Erde war
verdorben“ [Gen 1,31; 6,12]. Der urgeschichtliche Diskurs iiber das Bése, in: JBTh 26 (20m),
Neukirchen-Vluyn 2012, 3-28, 4).



416 Viktoria M. A. Vonarburg

chen Giiter in einer Welt tatsdachlich zusammen vorkommen koénnen. Die
bestmogliche Welt ist so als jene unter allen theoretisch moglichen Welten
zu definieren, welche die meisten gemeinsam méglichen Giiter bei gleich-
zeitig geringster Zahl an Ubeln besitzt, die also den grésstméglichen posi-
tiven Gesamtwert in der Abrechnung von Giitern und Ubeln aufweist.12 In
Leibniz’ Modell geht es damit um eine Giiter/Nutzen-Schaden-Optimie-
rung. Das Bose wird damit gewissermassen bonisiert,!> indem das Vorhan-
densein der Ubel in der Welt dazu beitrigt, das Optimum der Gesamtheit
zu erreichen. Doch woher kommt gemadss Leibniz das Bose?

2.2 Die Ursache des Bosen bei Leibniz

Das malum metaphysicum ist gemass Leibniz mit der natiirlichen Begrenzt-
und Verfasstheit des Geschdpfes gegeben und kann weder ausgefiihrt noch
aufgehalten werden. Es stellt ein unausweichliches Faktum auch des
menschlichen Lebens dar. Im Gegensatz zu Gott, bei welchem es sich um
ein absolut vollkommenes Wesen handelt, zeichnet sich das Geschopf durch
seine Unvollkommenheit aus.4 ,Im Geschopfsein liegt der Grund allen
Ubels: Die Privation des Ubels ist die Limitation des Geschdpfs.“15 Damit
wird aber das Bose, zumindest das metaphysische Bose, in gewissem Sinne
naturalisiert, da es als notwendigerweise zum Wesensbestand des Geschaf-
fenen gehorig angesehen wird, sodass es streng genommen gar nicht mehr
als Ubel zu bezeichnen ist.

Wie Hermanni herausstreicht, liefert Leibniz unterschiedliche Ubeltheo-
rien: So erwahnt er als Griinde den menschlichen Freiheitsmissbrauch, die
privatio boni als der aktuelle Mangel an Vollkommenheit, die kosmologi-
sche Teleologisierung, bei welcher das Ubel als notwendige Bedingung fiir
die Wertoptimierung der faktischen Welt erscheint, sowie auch die Kom-
pensationslehre, gemiss welcher die Giiter die Ubel iiberwiegen.!6 Insbe-
sondere der Verweis auf die Freiheit als Grund fiir das Bose kennt eine lan-
ge Tradition.!” Mithilfe der Riickfiihrung des Bosen auf die menschliche

12 Nach: DALFERTH: Malum, 191.

13 Zur Bonisierung des Bosen, dass es zum grosseren Guten des Ganzen dient, bei Leibniz
vgl.: LEIBNIZ: Theodicee 11, § 23, wo dieser auf Thomas von Aquin zuriickgreifen kann. Hiigli
weist darauf hin, dass die konkrete Wertung eines Phinomens im Falle der Bonisierung sub-
jektiv ist (vgl.: HUGLI, Anton: Die Instrumentalisierung des Malum in der Philosophie der Neu-
zeit, in: HERMANNI/KOSLOWSKI, Peter (Hgg.): Die Wirklichkeit des Bisen. Systematisch-theo-
logische und philosophische Anndherungen. Miinchen: Wilhelm Fink 1998, 159-183, 164). Es
muss betont werden, dass Leibniz aber nicht das Einzelphinomen bonisiert, sondern die
Faktizitit des Bosen an sich zu einem Gut erklart wird.

14 Vgl.: HERMANNI: Das Bése, 171-173.

15 DALFERTH: Malum, 200, Hervorhebung im Original.

16 Nach: HERMANNI: Das Bése, 183f.

17 Dieser Aspekt findet sich zentral bereits bei Augustinus (vgl.: AUGUSTINUS: De civ. Dei
XII,6 und 8).



Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 417

Freiheit soll Gott von der Verantwortung fiir das Bose in der Welt entlastet
werden. Der Mensch als Titer des moralischen Ubels trigt die Schuld am
Bosen. Die physischen Ubel werden als gerechte Strafe am Menschen fiir
die Siinde qualifiziert und so gewissermassen legitimiert.!8 In diesem Sinne
auch kann Gott die physischen Ubel als Mittel wollen, namlich als Mittel
der Strafe fiir das von ihm nicht gewollte, aber zugelassene moralische
Ubel. ,Entsprechend ist auch fiir Leibniz der freie Wille des Menschen die
bewirkende Ursache der Siinde, auf die zwar nicht alle, aber doch die meis-
ten physischen Ubel als gerechte Straffolge zuriickgehen.“1% Gott ist zwar
verantwortlich dafiir, dass die Geschopfe tiberhaupt die Fahigkeit besitzen,
mit ihrer Freiheit (gute wie auch schlechte) Taten zu begehen, allerdings
ist dies nicht gleichbedeutend mit der Gutheissung der konkreten Taten
von Seiten Gottes.20  Hier 6ffnet sich eine entscheidende Kluft zwischen
der gottlichen und der geschopflichen Freiheit.“21 Die Verhaltnisbestim-
mung zwischen Gottes Freiheit und der geschopflichen Freiheit ist somit
von entscheidender Bedeutung fiir die Beantwortung der Frage nach dem
Bosen und der damit verbundenen Entlastung Gottes von der Verantwor-
tung fiir dieses:

»Es gibt von uns Bewirktes, das Gott nicht will, obgleich er will, dass wir frei
wollen, was wir wollen, und dass wir frei das fiir uns Gute wollen. Nur bewir-
ken, dass wir das fiir uns Gute frei wollen und tun, kann auch der allméachtige
Gott nicht: Das freie Wollen von Bestimmtem ldsst sich nicht erzwingen, und
wer Freiheit will, muss die Freiheit zur Selbstbestimmung einrdumen, weil
alles andere sie aufheben wiirde.“22

Mit Hermanni ldsst sich festhalten, dass Leibniz drei die Freiheit gemein-
sam ausmachende Elemente unterscheidet: Kontingenz, Spontaneitit sowie
Intelligenz bzw. Vernunft.23 Das fiir die Freiheit entscheidende Element ist
dabei die Intelligenz,2* die beiden erstgenannten Momente dagegen bilden
lediglich ,notwendige Freiheitsbedingungen“?5. Und genau dieses dritte
Freiheitsmoment ist es, welches beim Menschen ,fehlerhaft“ ausgebildet
ist und daher dem Bdsen Einlass in die freie Handlungsbestimmung ge-
wahrt. Einzig Gott kommt auch dieses letzte Moment in vollkommener
Weise zu, wodurch allein seine Freiheit als vollkommen zu bestimmen ist.

18 Vgl.: HERMANNI: Das Bése, 183f.

19 HERMANNI: Das Bése, 183f. Darin folgt Leibniz der Sichtweise des Aquinaten. Jedoch
fiihrt Thomas jedes physische Ubel im Bereich der verniinftigen Kreatur auf eine Siinde
(malum culpae) zuriick, auf welche das physische Ubel als Strafiibel (malum poenae) folgt
(vgl. z.B.: THOMAS VON AQUIN: De malo, q. 1, a. 4 c).

20 Nach: DALFERTH: Malum, 178.

21 DALFERTH: Malum, 178.

22 DALFERTH: Malum, 179, Hervorhebung im Original.

23 Nach: HERMANNI: Das Bése, 187.

24 HERMANNI: Das Bése, 187.

25 HERMANNI: Das Bose, 189.



48 Viktoria M. A. Vonarburg

Der Mensch dagegen verfiigt nicht iber eine immer und iiberall addquate
Erkenntnis, vielmehr rithrt die Unvollkommenheit seiner Freiheit daher,
dass ,in seiner Erkenntnis deutliche und verworrene Vorstellungen ver-
mischt sind, so dass er oft nur das scheinbar Beste will.“26

Entscheidend hinsichtlich der Auflésung des Problems der Verantwort-
lichkeit Gottes fiir das Bose ist bei Leibniz weiter auch die Privationsleh-
re.2’

2.3 Privation bzw. Negation bei Leibniz

Dem Bosen kommt keine eigentliche eigene Wirklichkeit zu. Vielmehr haf-
tet es sozusagen parasitar an etwas Gutem. Dieses Gute ist das Wirkliche,
das Existierende. Die parasitdre ,Inbesitznahme“ eines Gutes bewirkt, dass
diesem Existierenden etwas fehlt: Ein Mangel an dem ihm eigentlich zu-
kommenden Guten tritt ein.28 Da es sich beim Bosen um eine Privation
handelt, hat es gemdss Leibniz auch keine causa efficiens, also eine bewir-
kende Ursache, sondern lediglich eine causa deficiens, eine versagende,
unzureichende Ursache.?? Daher kann Gott nicht als Ursache fiir das Bose
angesehen werden, da Gott und das Bose nicht dieselbe Ursachenqualitat
besitzen: Das Bose wird von einer causa deficiens verursacht, bei Gottes
Schopfertatigkeit dagegen handelt es sich um eine causa efficiens. So kann
Gott Ursache alles Seienden sein, ohne fiir das Bose verantwortlich zu sein.

Folgt man Hermannis Interpretation, dann bestimmt Leibniz das ma-
lum morale, das moralische Ubel, analog zu Descartes’ Bestimmung des
gnoseologischen Ubels.3° So geht er davon aus, dass jedem Willensmangel
ein Verstandesdefizit zugrunde liegt:3! ,Subjektiv betrachtet ist der Wille
immer gut, bose kann er nur im objektiven Sinne werden, dann namlich,
wenn das vermeintlich bessere und deshalb erstrebte Objekt in Wahrheit
das schlechtere ist.“32 Hierin spiegelt sich die kreatiirliche Begrenztheit des
Menschen wider: Einzig Gottes Wille und Verstand sind vollkommen, alles
von Gott Geschaffene dagegen ist beschrankt und unvollkommen. ,Diese
wesentliche, im Begriff verniinftiger Kreaturen enthaltene Unvollkommen-
heit ihres Willens und Verstandes ist die Causa deficiens, die das Schop-
fungshandeln Gottes, das auf die Aktualisierung der grosstmoglichen Voll-
kommenbheit zielt, beschrankt und fiir das malum morale in letzter Instanz

26 HERMANNI: Das Bése, 190.

27 Die Privationstheorie des Bésen wurde bereits von Plotin und Augustinus vertreten,
aber auch Anselm von Canterbury, Maimonides und Thomas von Aquin griffen sie auf.

28 Begrifflich wurde dies erstmals von Anselm von Canterbury mithilfe des Verbes debe-
re, schulden explizit festgehalten (vgl.: ANSELM VON CANTERBURY: De conc. virg. V).

29 Nach: HERMANNI: Das Bése, 139; so schon THOMAS VON AQUIN: ScG 1l1, 10.
30 HERMANNI: Das Bose, 194.
31 HERMANNI: Das Bése, 194.
32 HERMANNI: Das Bése, 194.



Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 419

,verantwortlich® ist.“33 Hermanni weist kritisch darauf hin, dass Leibniz’
Entwurf aus diesem Grunde eigentlich nicht als Privations-, sondern als
Negationstheorie zu qualifizieren sei.?* Da die Geschopfe von Gott ver-
schieden und daher notwendig begrenzt sind, sind auch Willens- und Ver-
standeskraft begrenzt. Das Geschopf ist begrenzt und daher kann es auch
siindigen.?> Dies besagt jedoch nicht, dass das Geschopf auch zwingend
siindigen muss und wird. Prinzipiell erméglicht wird das Bose so durch die
Natur der Geschopfe selbst — und diese ideale Natur der Geschopfe ist im
Bereich der ewigen Wahrheiten zu verorten.3¢ An dieser Stelle kann ein
grundlegender Unterschied zur klassischen Privationslehre ausgemacht wer-
den: Bei Thomas von Aquin grundgelegt wird in der scholastischen Dis-
kussion zwischen einfacher Negation - das Fehlen von etwas, was nicht
zur Vollkommenheit eines Dinges gehort (beim Menschen z.B. die Unfa-
higkeit zu fliegen) - und Privation, womit das Fehlen von etwas bezeichnet
wird, das notwendigerweise zur Vollkommenheit dieses Seins bzw. zu sei-
ner Natur gehort (also beim Menschen - im Unterschied etwa zu einem
Stein - die Fahigkeit zu sehen, beim Stein dagegen handelte es sich um
eine blosse Negation), differenziert.>” Bei Leibniz dagegen ist, folgt man
Hermannis Interpretation, der Fall einer Privation in diesem klassischen
Verstindnis unmoglich. Da die Mdngel im Verstand bzw. im Willen auf-
grund seines Geschaffen-Seins und daher seiner Begrenztheit notwendi-
gerweise zur idealen Natur des Menschen gehoéren, handelt es sich dabei
nicht um eine Privation, bleibt der Mensch doch gerade nicht hinter seiner
Natur zuriick, sondern entspricht vielmehr ihrer Begrenztheit, wenn er
siindigt.3® Allerdings stellt sich die Frage, inwiefern hier siberhaupt noch
von Negation gesprochen werden kann, fehlt doch dem Menschen eigent-
lich gar nichts, was ein anderes Geschopf haben kénnte: Den unfehlbaren,
unbegrenzten Willen kann nur Gott haben. Die klassischen Negationen
dagegen beziehen sich auf Eigenschaften, welche anderen Naturen durch-
aus natiirlicherweise zukommen (z.B. die Fahigkeit zu fliegen, zu sehen,
etc.), welche also bei ihrem Fehlen fiir das eine Ding eine blosse Negation
darstellen, fiir das andere dagegen eine Privation. Da aber mit Leibniz kein
Geschopf diese Eigenschaften besitzen kann, welche dem Menschen feh-
len, stellt der hier veranschlagte natiirliche Mangel auf der Ebene des Ge-
schopflichen eigentlich weder eine Privation noch eine Negation, sondern

33 HERMANNI: Das Bése, 196, Hervorhebung im Original.

34 Nach: HERMANNI: Das Bése, 140; DERS: Die Positivitdt des Malum. Die Privationstheorie
und ihre Kritik in der neuzeitlichen Philosophie, in: DERS./KOSLOWSKI (Hgg.): Die Wirklich-
keit, 49-72, hier 54.

35 Nach: LEIBNIZ: Theodicee 11, § 31 sowie § 156.

36 Nach: LEIBNIZ: Theodicee 11, § 20; vgl. hierzu auch §§ 335 und 380.

37 vgl.: THOMAS VON AQUIN: ScG IlI, 6f. und 13; DERS.: De malo, q.1,a. 2¢.; q. 1, a. 3 C.;
DERS.: STh 1, q. 48, a. 3 c.

38 Vgl.: HERMANNI: Die Positivitdt, 54.



420 Viktoria M. A. Vonarburg

schlichtweg das Fehlen von etwas Unmdéglichem dar. Das Bose wird damit
im eigentlichen Sinne des Wortes negiert. Folgt man also Hermannis Leib-
niz-Interpretation, wird das moralische Ubel letztlich aufgehoben, ,[d]enn
um eine Handlung sinnvollerweise bose nennen zu kénnen, muss man sie
als Nichtseinsollendes verstehen, d.h. als eine Wirklichkeit, in der der
Handelnde von seinem Wesen oder seiner Bestimmung abweicht.“3? Wahr-
nehmung und Wirklichkeit entfernen sich damit auf drastische Weise: Das
moralische Ubel wird zwar von aussen als Ubel wahrgenommen, stellt aber
mit Blick auf das Tater-Subjekt in Tat und Wahrheit kein solches dar, da es
gewissermassen der unvollkommenen und begrenzten menschlichen Natur
entspricht. Das Objekt aber, welches vom Bosen getroffen wird, nimmt
dieses als Ubel wahr.

Doch weshalb lisst Gott das moralische Ubel zu oder in anderen Wor-
ten: Weshalb hat er den Menschen, der als Geschopf mit diesem Verstan-
desdefizit ausgestattet ist und daher siindigen kann, erschaffen? Die durch
die menschliche Freiheit méglichen moralischen Ubel lasst Gott um der
bestmoglichen Welt willen zu. In der Giiter-Schaden-Abwagung hat sich
eine so beschaffene Welt als besser erwiesen als eine Welt, welche nicht
iiber einen Menschen mit seinem freien Willensvermogen verfiigen wiirde
und damit keine moralischen Ubel in sich schldsse.# Damit trifft Gott kei-
ne direkte Schuld fiir das moralische Ubel: Er lasst es lediglich - um der
grosstmoglichen Gutheit des Gesamt willen - zu. Fiir das metaphysische
Ubel dagegen ist Gott verantwortlich, da dieses notwendig mit der ge-
schaffenen Wirklichkeit verbunden ist. Sentis halt fest, dass die Dreitei-
lung des Bosen bei Leibniz letztlich eine Einheit offenbare: Gott wolle das
metaphysische Ubel, so wie es ist, das physische Ubel lasse er mit Blick auf
ein gutes Ende oder Ziel zu und das moralische Ubel schliesslich lasse er
als conditio sine qua non fiir das Beste zu.4! Alle drei Formen des Bosen
werden so mit Blick auf Gott bestimmt. Unserer mangelhaften Erkenntnis
geschuldet, konnen wir nicht erkennen, welche (auch negativen) Konse-
quenzen es auf den gesamten Verlauf der Welt hitte, wiirde auch nur
schon ein Ubel weggelassen.

Nachdem Leibnizens Dreiteilung des Bdsen thematisiert wurde, wen-
den wir uns der ebenfalls drei Formen des Bosen kennenden maimonidi-
schen Konzeption des Bosen in einer Leibniz bekannten Schrift zu. 42

39 HERMANNI: Die Positivitit 55.

40 Nach: HEMANNI: Das Bése, 200.

41 Nach: SENTIS, Laurent: Saint Thomas d’Aquin et le mal. Foi chrétienne et théodicée (=
Théologie historique 92). Paris: Beauchesne 1992, 257.

42 Leibniz lag eine andere Ubersetzung des MN zugrunde als Thomas von Aquin, dem
diese Schrift ebenfalls bereits bekannt war. (Vgl.: HASSELHOFF, Gorge K./FRAISSE, Otfried:
Acht Jahrhunderte Maimonides-Lektiiren: Eine Ortsbestimmung, in: DIES. (Hgg.): Moses Mai-
monides (1138-1204). His Religious, Scientific, and Philosophical Wirkungsgeschichte in Diffe-
rent Cultural Contexts (= Ex Oriente Lux 4). Wiirzburg: ERGON 2004, 9-28, 22; BILLER, Ger-



Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 421

3. DIE DREITEILUNG DES BOSEN BEI MAIMONIDES

Maimonides (1135/38-1204)+ thematisiert das Bose sowie seine Dreiteilung
in seinem Fiihrer der Verwirrten/Moreh haNevukhim (MN), welcher zwi-
schen 185 und 1191 auf Juddo-Arabisch verfasst wurde.#¢ Das Werk umfasst
drei Biicher, wobei sich die Ausfiihrungen zum Bo6sen im dritten Buch fin-
den. Wie Leibniz, so definiert auch Maimonides das Bose als Privation.
Noch bevor der Rambam die Formen des Bosen thematisiert, geht er der
Frage nach, was das Bose ist und woher es kommt. In einem ersten Schritt
gilt es daher, Wesen und Herkunft des Bosen bei Maimonides zu themati-
sieren.

3.1 Das Bose als Privation an der Materie

Mittels der Bestimmung des Wesens des Bosen als Privation*> wird das Bo-
se als parasitar und sekunddr bestimmt, indem es etwas Vorgangiges
braucht, an dem es als Privation auftreten kann. Dieses Vorgangige ist die
Materie,*¢ an der Privationen auftreten konnen und die so als Herkunftsort
des Bosen zu bestimmen ist. Damit folgt der Rambam Plotin (204-270
n.Chr.).#” Bei Maimonides aber ist die Materie im Gegensatz zu Plotins
Deutung nicht selbst schlecht: Vielmehr ist sie als Geschaffene gut. Aller-
dings konnen an ihr Ubel auftreten.#8 Auch bei Aristoteles findet sich eine
Verbindung vom Bdsen und der Materie, indem er die Materie mit den na-
tirlichen Prozessen von Veranderung und Degeneration verbindet,*’ so-

hard: Leibniz liest den Doctor perplexorum des Maimonides: Eine philosophie-editorische
Miszelle, in: HASSELHOFF/FRAISSE (Hgg.): Acht Jahrhunderte, 311-321, hier 312.

43 Zu Maimonides’ Biographie siche: KRAEMER, Joel L.: Maimonides. The Life and World
of One of Civilization’s Greatest Minds. New York: Doubleday 2008.

44 Der Originaltitel lautet Dalalat al-Ha'irin und ist gemaiss Giladi wohl als Anspielung
auf eine Schrift al-Ghazalis anzusehen, in welcher Gott als Fithrer der Verwirrten (dalil al-
mutahayyirin) bezeichnet wird. (Nach: ,'0'21217 771" MDY *WOR Mpn M272 77,7993 X
346-347 ,(v">wn) nn 20 :7n») Methodisch lassen sich zwei Deutungen des MN nach-
weisen: die Unterscheidung in einen eso- und einen exoterischen Schriftsinn oder aber die
Verwendung der dialektischen Methode, wobei in beiden Fillen der vollstindige Aussagege-
halt einer kleinen Elite vorbehalten bleibt (vgl. z.B.: FOX, Marvin: Interpreting Maimonides.
Studies in Methodology, Metaphysics, and Moral Philosophy (= Chicago Studies in the History
of Judaism). Chicago: University Press of Chicago 1990, 5-13; DAVIES, Daniel: Method and Me-
taphysics in Maimonides’ Guide for the Perplexed. New York: Oxford University Press 2om,
1-16),

45 Vgl.: MAIMONIDES: MN III, 10. Der zugrundeliegende arabische Begriff ist aquivok und
kann sowohl “nonbeing” als auch Privation bedeuten (nach: DERS.: The Guide of the Per-
plexed; translated with an Introduction and Notes by Shlomo Pines, with an introductory
essay by Leo Strauss, Bd. 2. Chicago 1974, 438 FN 1.)

46 Vgl.: MAIMONIDES: MN I11,8.

47 vgl.: PLOTIN: Enneaden 1, 8 1; 1, 8, 3 sowie |, 8, 5.

48 Vgl.: MAIMONIDES: MN I11,10.

49 Vgl.: ARISTOTELES: Phys. 11,1; 193a.



422 Viktoria M. A. Vonarburg

dass Maimonides die beiden Konzepte - die plotinsche und die aristoteli-
sche Materiebestimmung - miteinander verbinden konnte.

Da das Bose parasitdr ist und als Privation keine eigene unabhangige
Existenz besitzt, ist es nicht geschaffen. Vielmehr ist es die Abwesenheit
eines Geschaffenen. Diese Bestimmung erlaubt es Maimonides, die bibli-
sche Aussage, dass alles von Gott Geschaffene sehr gut ist (vgl. Gen 1,31),
mit der Faktizitat der Existenz des Bosen in Einklang zu bringen. Das Bose
aber ist automatisch ,mitgeschaffen, wobei auf Licht und Dunkelheit ver-
wiesen werden kann.50 Das Licht wird aktiv erschaffen, nimmt man es wie-
der weg bzw. kommt es zur Privation desselben, so kommt die Dunkelheit
ins Dasein, ohne dass sie aktiv erschaffen wurde, vielmehr wurde das zuvor
geschaffene Licht wieder weggenommen, woraufhin die Dunkelheit folg-
te.5! Den beiden Aussagen liegen somit zwei unterschiedliche Weisen des
Erschaffens zugrunde. Auf dieselbe Art und Weise, wie gesagt werden kann,
Gott habe die Dunkelheit erschaffen, indem er das Licht erschaffen hat,
kann auch verniinftigerweise gesagt werden, er habe zusammen mit der
Erschaffung der materiellen Welt, an welcher das Bose als Privation auf-
treten kann, auch das Bose geschaffen.52 So gelingt Maimonides nebst der
Wahrung von Gen 1,31 auch die Integration von Jes 45,7 (,Der das Licht
formt und das Dunkel erschafft, der das Heil macht und das Unheil er-
schafft, ich bin der HERR, der all dies macht.“) in seine Konzeption des
Bosen. Bedeutsam fiir diese Interpretation der genannten Bibelstelle ist die
Verwendung zweier unterschiedlicher Verben fiir das Schopferhandeln:
Die positiven Elemente (Licht und Heil) werden mit dem einfachen Verb
machen (nwy, ‘assdh) ausgedriickt, die negativen (Dunkel und Unheil) da-
gegen mit dem terminus technicus schlechthin fiir das Schopferhandeln
(%73, bard’), welcher exklusiv dem Schopferhandeln Gottes vorbehalten ist.
Gemadss Maimonides liegt diesem Umstand eine theologische Absicht zu-
grunde, indem mit dem Schopfungsverb die Schaffung aus dem Nichts53
bzw. der Privation ausgedriickt wird.>* So erscheint das Bose als automa-
tisches Nebenprodukt des Guten. Das Bise wird - entsprechend der christ-
lich-scholastischen Terminologie - quasi per accidens geschaffen. Gott ist
akzidenteller Verursacher des Bésen und indirekt Verantwortlicher. Da die
materielle Welt als Geschaffene immer unvollkommen ist, gibt es die Mdog-
lichkeit zur Privation. Das Bose auch der reinen Moglichkeit nach wire so

50 vgl.: MAIMONIDES: MN Ill,10.

51 vgl.: .25 ,1987 2°ax 70 ,m7°7 M2 ¥y v ,302m .w

52 Nach: MAIMONIDES: MN III,10.

53 Zur creatio ex nihilo-Lehre siehe: MAY, Gerhard: Schopfung aus dem Nichts. Die Ent-
stehung der Lehre von der creatio ex nihilo. Berlin: de Gruyter 1978; SOSKICE, Janete M.: Crea-
tio ex nihilo: its Jewish and Christian Foundations, in: DIES./BURRELL, David/COGLIATI, Carlo/
STOEGER, William R. (Hgg.): Creation and the God of Abraham. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2010, 24-39.

5% Nach: MAIMONIDES: MN III, 10.



Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 423

nur unter Verzicht auf die Schépfung zu vermeiden. Doch in welchen For-
men erscheint das Bose als Privation des Guten?

3.2 Die drei Formen des Bosen bei Maimonides

Wie bei Leibniz, so sind auch beim Rambam drei Formen des Bosen auszu-
machen:5 Zum einen gibt es ein metaphysisches Ubel, welches im Tod be-
steht und mit den natiirlichen Begrenzungen der menschlichen Natur ver-
kniipft ist. Weiter gibt es aber auch ein soziales Ubel, welches z.B. in Krieg
besteht. Diese Form des Bosen zeichnet sich dadurch aus, dass Menschen
sie gegenseitig iibereinander bringen. Als dritte Form ist das individuelle
Bose zu nennen, welches das Individuum selbst durch Masslosigkeit tiber
sich bringt und zu verantworten hat. Hier sind z.B. Krankheiten, also phy-
sische Ubel, zu nennen. Die Kategorie des metaphysischen Ubels, der na-
tirliche Prozess der Degeneration, gibt sodann die aristotelische Konzep-
tion wieder, die physischen, individuellen Ubel, welche als Privationen zu
bestimmen sind, entsprechen dagegen der neuplatonischen Sichtweise.
Sehr modern mutet die spezifischere Charakterisierung des individuellen
Bosen an, zumal der Rambam nicht nur kérperliche, sondern auch psychi-
sche Leiden erwahnt, welche unter diese Form des Bosen fallen. Maimoni-
des vertritt so eine enge psycho-somatische Verwobenheit. Der praktizie-
rende Arzt Maimonides sieht die Medizin folglich als praventive Praktik,
womit er in seine Arzttdtigkeit auch eine religiose Dimension einfliessen
lasst: In erster Linie muss nicht die Krankheit behandelt werden, sondern
der Patient bzw. die Patientin, indem Arzte (und aus heutiger Sicht auch
Arztinnen) dabei helfen sollen, Wiinsche und Begierden der Patienten und
Patientinnen lenken zu lernen.5 So wird eine Briicke zwischen physischer
Gesundheit und Tugend gezogen. “This psychophysical attitude toward
medicine forges the tie between Maimonides the halakhist and philoso-
pher and Maimonides the physician.”s” Da die individuellen Ubel aus Mass-
losigkeit resultieren, ist somit hinsichtlich einer effektiven Behandlung
nicht nur die Krankheit selbst, sondern in erster Linie die dazu fithrende
Masslosigkeit zu therapieren und zu bekampfen. Maimonides sieht die Arzt-
tatigkeit folglich nicht nur als Symptombekdmpfung, sondern insbeson-
dere auch als weitere Pravention im Sinne der Ursachenbekdmpfung.

Doch korreliert diese qualitative Unterscheidung des Bosen in drei Er-
scheinungsformen auch mit einer quantitativen:58 Die drei Ubel sind mit
Blick auf die zahlenmissige Hiufigkeit der einzelnen Formen des Ubels in
aufsteigender Folge zu sehen. Das seltenste Ubel ist das metaphysische,

55 Vgl.: MAIMONIDES: MN III, 10-12.

56 Nach: HALBERTAL, Moshe: Maimonides. Life and Thought; translated from the Hebrew
by Joel Linsider. Princeton: Princeton University Press 2014, 62.

57 HALBERTAL: Maimonides, 62.

58 Vgl.: MAIMONIDES: MN III, 12.



424 Viktoria M. A. Vonarburg

bereits etwas hdufiger, aber immer noch relativ selten ist die Form des so-
zialen Ubels. Die hiufigste Form des Bosen dagegen besteht geméss Mai-
monides im individuellen Ubel. Dass jene Ubel, welche der Mensch selbst
iber sich bringt, die am weitest verbreitetsten sein sollen, scheint auf den
ersten Blick iberraschend. Vielmehr wiirde man aufgrund von Konflikten
und Kriegen diese Position intuitiv dem sozialen Ubel einrdumen. Denn aus
solchen Auseinandersetzungen resultieren doch zahlreiche Ubel, auch phy-
sische. Da der Rambam aber physische (und psychische) Ubel dem In-
dividuum als selbstverschuldet zuschreibt, wird verstdandlich, weswegen
diese Form des Bosen am Haufigsten ist. Es fdllt auf, dass Maimonides eine
anthropozentrische Fokussierung in seiner Behandlung des Bosen vor-
nimmt, indem die drei von ihm eingefiihrten Kategorien ausschliesslich den
Menschen in den Blick nehmen.

Die Verbindung des Bosen mit der Materie, welche als Geschaffene -
und so von Gott als ihrem Schopfer Unterschiedene - wesentlich unvoll-
kommen ist, erweist sich als schopfungstheologische Erklarung des Bosen,
welche die gesamte Wirklichkeit thematisiert. Daher ergibt sich auch nicht
das Problem, wie das Bose (insbes. in Form der natiirlichen Degeneration)
mit einem allgiitigen Gott vereinbar ist.5? Das Bose ganzlich ausschliessen
zu wollen, bedeutete gleichsam den Verzicht auf Schopfung insgesamt,
was sich keiner wirklich wiinschen kann, da er sonst seine eigene Existenz
verneint. Insbesondere die Ubel der zweiten und dritten Kategorie aber
sind dem Menschen direkt als Verursacher zuzuschreiben, sodass Maimo-
nides auch eine freiheitstheoretische Begriindungslinie fiir die tatsachliche
Realisierung des Bosen vornimmt. Im Unterschied zu Leibniz’ Sichtweise
kann bei Maimonides aber nicht davon die Rede sein, dass die Realisierung
des moralischen Ubels auf den natiirlicherweise beschrinkten Verstand
des Menschen zuriickzufithren ist. Vielmehr wird hier das Nicht-sein-Sol-
len dieses Zustands betont, indem die Verantwortung des Menschen be-
nannt wird. Und so spricht Maimonides auch nicht von einer naturgege-
benen Beschranktheit des menschlichen Intellekts. Vielmehr ist es gerade
der Intellekt - und nicht das moralische Urteil von Gut und Bose -, den
Maimonides mit der Gottebenbildlichkeit des Menschen identifiziert.60
Durch die Gebotsiibertretung, welche in Gen 3 geschildert wird, stieg der
Mensch von der nobleren Stufe des Verstandes hinunter zu jener der Tiere
und unterwarf sich der Imaginationé!. Nur mit Blick auf die aristotelische
Begriindung der natiirlichen Degeneration, welche sich insbesondere im

59 Diese Frage stellt sich insbes. hinsichtlich der Providenz Gottes, welche Maimonides
insbes. in ebd. III, 17-23 sowie 51-54 behandelt, worauf hier nicht weiter eingegangen wird.

60 Vgl.: MAIMONIDES: MN I, 2.

61 Diese identifiziert er mit dem Satan, den er weiter auch mit dem Mangel, dem Todes-
engel, Sammael und dem Trieb zum Bosen identifiziert (MAIMONIDES: MN II, 12; II, 30;
I11, 22), sodass der Mensch sich im Siindenfall unter den Einflussbereich des Satans bzw. des
Mangels und somit des Bosen begibt.



Die Dreiteilung des Bésen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 425

Rahmen des metaphysischen Ubels manifestiert, kann hinsichtlich der mai-
monidischen Bestimmung des Bosen davon gesprochen werden, dass die-
ses Bose gewissermassen notwendigerweise mit der unvollkommenen na-
tiirlichen Verfasstheit des Geschaffenen zusammenhdngt. Dass iiberhaupt
Ubel auftreten kénnen, ist der Materie geschuldet, welche als Geschaffene
und von Gott Verschiedene notwendigerweise unvollkommen ist und die
als der Ort bestimmt wird, an der aus diesem Grunde Privationen auftre-
ten konnen. Die konkreten von Menschen veriibten Ubel - sei es an Drit-
ten oder an sich selbst - dagegen sind direkt auf den Menschen als Verur-
sacher zuriickzuftihren. Der Mensch ist gemdss Maimonides dazu aufgeru-
fen, auch seinen Intellekt zu schulen und so nicht nur die moralische, son-
dern auch die intellektuelle Tugendhaftigkeit zu erreichen, um so der -
selbstverschuldeten - Herrschaft der Imagination zu entkommen und wie-
der unter der Herrschaft des Intellekts zu stehen, was den Menschen auch
vor Bosem bzw. vor dem Leiden am Bdsen schiitzt.2

Doch wie verhalten sich die von Maimonides eingefiihrten drei Formen
des Bosen inhaltlich zu jenen Leibnizens?

4. MAIMONIDES’ DREITEILUNG DES BOSEN ALS LEIBNIZ’SCHE QUELLE?

Wie gesehen vertreten sowohl der Rambam als auch Leibniz eine Dreitei-
lung des Bosen. Doch stimmen diese Dreiteilungen wirklich iiberein? Bei
Maimonides lassen sich das metaphysische, das soziale sowie das indivi-
duelle Ubel nachweisen, wobei sich die hier gewéhlte Terminologie, wel-
che nicht direkt von Maimonides stammt, aus inhaltlichen Griinden er-
gibt.6? Leibniz dagegen spricht vom metaphysischen, vom physischen so-
wie vom moralischen Ubel. Sowohl bei Leibniz als auch bei Maimonides
fallt der Tod unter das metaphysische Ubel, wobei es beim Rambam das
seltenste, bei Leibniz dagegen das verbreitetste Ubel darstellt. Doch wie
steht es mit den beiden anderen Formen? '

Als eine weitere Form des Ubels wird von beiden das Ubel in Form von
Krankheiten, korperlichen Leiden, etc. erwahnt. Der eine (Leibniz) bezeich-
net es als physisches Ubel, beim anderen (Maimonides) dagegen kann es
begrifflich als individuelles Ubel, das jeder Einzelne selbst iiber sich bringt,
gefasst werden. Doch sind hierbei durchaus auch erhebliche Unterschiede
auszumachen: Leibniz, so haben wir gesehen, betont, dass die physischen
Ubel fast ausschliesslich als Strafiibel bestimmt werden kénnen. Indirekt

62 Vgl. z.B.: MAIMONIDES: MN III, 17f.; REINES, Alvin J.: Maimonides’ Concepts of Provi-
dence and Theodicy, in: HUCA XLIII (1972), 169-206, 186.

63 Um die Entsprechung der vom Rambam und von Leibniz vorgenommenen Dreiteilun-
gen noch deutlicher hervorzuheben, bezeichnet etwa Rudavsky die drei Formen des Bosen
bei Maimonides als metaphysisches, natiirliches und moralisches Ubel, wobei auch sie eine
inhaltlich orientierte Wiedergabe der zweiten und dritten Kategorie des Bosen als soziales
und personliches Ubel erwahnt (nach: RUDAVSKY: Maimonides, 140f.).



426 Viktoria M. A. Vonarburg

ist so auch bei Leibniz das Individuum selbst fiir die physischen Ubel ver-
antwortlich, insofern - zumindest in den meisten Fallen - die von ihm be-
gangene Siinde den Grund fiir die Strafe, welche sich als physisches Ubel
manifestiert, darstellt. Die Strafe ist aber nicht in direktem Zusammen-
hang mit dem siindigen Verhalten, fiir das gestraft wird, zu sehen: So muss
eine Missbildung am Bein nicht heissen, dass die betroffene Person mit
diesem Bein eine Siinde begangen hat und daher unmittelbar auf die ent-
sprechende Siinde folgend mit der Missbildung dieser Gliedmasse bestraft
wurde. Der Rambam dagegen sieht die physischen Leiden als logische Kon-
sequenz des masslosen Verhaltens eines Individuums an. So sind etwa Ma-
genbeschwerden auf Masslosigkeit im Essverhalten riickfithrbar. Hier ist
somit ein direkter Kausalzusammenhang zwischen Verhalten und Selbst-
strafe zu konstatieren. Obwohl in beiden Fillen eine Verbindung zum In-
dividuum als direkter oder indirekter Verursacher des malum physicum
gezogen werden kann, unterscheidet sich die Urheberschaft in den beiden
Positionen in der Einschrankung bei Leibniz, dass das Individuum nicht
zwingend als verantwortlich fiir das es treffende physische Ubel anzusehen
ist, da zwar die meisten, nicht aber alle physischen Ubel als Strafe inter-
pretiert werden konnen. Maimonides dagegen halt die Verantwortung des
Individuums fiir die physischen und psychischen Ubel, von denen es be-
troffen ist, explizit und ohne allfdllige Einschrankungen fest, indem er auf
das masslose Verhalten dieses Individuums als Ursache dieser Ubel ver-
weist. Hinsichtlich dieser Form des Ubels sind so einige Gemeinsamkeiten,
aber auch einige Unterschiede zwischen den beiden Positionen festzu-
halten.

Und wie verhilt es sich mit der dritten Form des Ubels? Leibniz und
Maimonides thematisieren unter dieser Kategorie Ubel, welche von Men-
schen iiber andere Menschen gebracht werden. Leibniz bezeichnet es als
malum morale, bei Maimonides kann es als soziales Ubel begrifflich wie-
dergegeben werden. Bei beiden Konzeptionen gerdt im Rahmen dieser Ka-
tegorie von Ubeln das siindige Verhalten des Individuums gegeniiber Drit-
ten in den Blick. Allerdings ist bei allen Parallelen auch hinsichtlich dieser
letzten Kategorie des Bosen auf einen gravierenden Unterschied hinzu-
weisen: Wie wir gesehen hatten, erklart Leibniz das moralische Bose als
mit der natiirlichen Unvollkommenheit des menschlichen Verstandes und
Willens verbunden - wobei er scheinbar widerspriichlicherweise dennoch
auch immer wieder von der Verantwortung des Menschen spricht. Wie
Hermanni mit seiner auf den Hinweis auf das natiirliche Verstandesdefizit
fokussierten Interpretation hervorhob, wird die Verantwortung des Men-
schen hinsichtlich moralischer Verfehlungen damit aber nicht nur abge-
schwacht, sondern letztlich sogar verneint, indem das Zustandekommen
moralischer Ubel mit der Verfasstheit der menschlichen Natur zusammen-
hangt und so gewissermassen natiirlich zu nennen ist. Maimonides dage-
gen betont - gerade auch auf dem Hintergrund seiner Konzeption des Teu-



Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 427

fels und der Interpretation der Erzahlung von der Gebotsiibertretung in
Gen 3 -, dass das Verstandesdefizit des Menschen gerade nicht seiner Na-
tur entspricht, sondern als Siindenstrafe zu verstehen ist. In Form der von
Gott geoffenbarten Ge- und Verbote hat der Mensch das Riistzeug erhal-
ten, die moralische Tugend zu verwirklichen - also nicht zu siindigen. Die
Verwirklichung dieser Tugendhaftigkeit stellt die Voraussetzung fiir die
zweite geforderte Tugendhaftigkeit dar.64 Um wahrhaft gut zu sein, muss
der Mensch auch seinen Intellekt schulen und so in den linear mit dem
Intellekt verbundenen Bereich der Providenz eintreten. Dies ermoglicht
dem Individuum auch, nicht mehr am Bosen zu leiden und im Idealfall
auch nicht mehr Objekt des moralischen Bosen eines anderen Menschen
zu werden, wobei die endgiiltige Uberwindung des Einflussbereichs des
Bosen erst mit dem Tod und damit der Trennung von der materiell ver-
fassten Welt moglich ist.

Mit Blick auf alle drei von Maimonides und Leibniz aufgezdhlten For-
men des Bosen konnen Gemeinsamkeiten, aber auch eigene Akzentver-
schiebungen festgehalten werden. Die entscheidende Gemeinsamkeit aber
- ndmlich die Rede vom malum metaphysicum - ist vor dem Hintergrund
der christlichen (doppelten) Zweiteilung des Bosen zu sehen. Denn gerade
an diesem neuralgischen Punkt zeigt sich der auf den ersten Blick nur
marginale und fast schon gesuchte Einfluss des Rambam auf Leibniz in sei-
ner ganzen Bedeutung. Wie zu Beginn erwdhnt, kennt die christliche Tra-
dition zwei grosse Erklarungen des Bdsen, indem zwischen natiirlichem
und moralischem Ubel unterschieden wird. Mit Blick auf das moralische
Ubel sind wiederum zwei Weisen zu unterscheiden: das Strafiibel (malum
poenae) und das Schuldiibel (malum culpae), sprich das moralische Ubel
im engeren Sinn. Mit Blick auf die geistige Kreatur - also auch den Men-
schen - fillt jedes Ubel unter diese beiden Formen von moralischem Ubel:
Alles ist entweder Schuldiibel (siindige Tat) oder Strafe fiir Siinde, wobei
hierbei auch der Lehre von der Erbsiinde, dem peccatum originale, eine
tragende Rolle zukommt.65 Alle physischen Ubel werden zu den Strafiibeln
gezahlt. Wie ist nun aber das metaphysische Ubel in diese Konzeption ein-
zuordnen? Auch dieses stellt eine Siindenstrafe - und zwar fiir die Erbsiin-
de - dar.6¢ Maimonides dagegen, welcher als Jude keine Erbsiindenlehre

64 Maimonides behandelt die Gebote bezeichnenderweise in MN III, 30-49, also zwi-
schen jenen Kapiteln, welche sich mit der gottlichen Vorsehung und dem Intellekt als des-
sen Medium befassen.

65 Vgl. z.B.: THOMAS VON AQUIN: De malo, q. 1, a. 4 c.; DERS.: STh 1, q. 48, a. 5 c.

66 Gemiss Thomas von Aquin gehérte die Sterblichkeit durchaus von Anfang an zur
menschlichen Natur, nicht aber der Tod: Denn im Paradies hitte der Mensch bis zu seiner
Vollendung von den Friichten des Baums des Lebens essen kénnen, welcher ihm die not-
wendige Lebenskraft gegeben hitte, den Tod nicht erleiden zu miissen, sondern bis zur Voll-
endung am Leben zu bleiben (vgl.: DERS.: De malo, q. 5, a. 5, ad 9.).



428 Viktoria M. A. Vonarburg

kannte,$’ fiihrte den Tod nicht auf ein moralisches Ubel zuriick, sondern
verortete es in der Beschaffenheit der geschaffenen Wirklichkeit selbst.
Und auch Leibniz wandte sich diesbeziiglich von der christlichen Tradi-
tion ab, indem er den Tod nicht mehr als (Erb-)Siindenstrafe deutete, son-
dern - wie Maimonides - als mit der natiirlichen Begrenztheit des Ge-
schaffenen gegeben ansah.s$ Die Kategorie des metaphysischen Ubels stellt
so die wichtigste Beeinflussung Leibnizens durch Maimonides hinsichtlich
der Dreiteilung des Bosen dar.

Die Ausfithrungen in diesem Artikel sollten deutlich gemacht haben,
dass Leibniz zwar das christliche Bild des Bosen weiter ausdifferenzierte,
jedoch nicht ohne Vorlage. Seine Dreiteilung konnte Leibniz gerade auch
hinsichtlich der Kategorie des metaphysischen Ubels von Maimonides
iibernehmen, wobei er in einigen Punkten von der Konzeption des Ram-
bam abwich und eigene Akzente setzte, wie insbesondere mit Verweis auf
das individuelle Ubel bei Maimonides und das malum physicum bei Leib-
niz, aber auch auf das moralische (Leibniz) bzw. soziale (Maimonides)
Ubel aufgezeigt werden konnten. Leibniz schopfte aus christlichen und jii-
dischen Quellen und hat mit diesem gelebten philosophisch-theologischen
interreligiosen Dialog bis heute ein bleibendes Fundament fiir die Thema-
tisierung des Bosen in der Neuzeit geschaffen, das in einer ernsthaften
Auseinandersetzung mit dem Bosen nicht umgangen werden kann. So trug
er als einer der letzten Vertreter der klassischen Theodizee-Argumente in
der Neuzeit - die optimistische Sicht sollte durch das Erdbeben von Lissa-
bon im Jahre 1755 eine Zasur erfahren -¢° die Ansdtze grosser Vertreter des
Mittelalters auf christlicher, aber eben auch auf jidischer Seite, in die
westliche Philosophie der Neuzeit hiniiber.

67 Chasdai Crescas (Sefer Bitul Ikarei haNotzrim) ist eine der einzigen jiidischen Positio-
nen, welche auf die Erbsiinde zu sprechen kommt.

68 Dass Leibniz diesbeziiglich Maimonides hinsichtlich seiner Dreiteilung des Bésen
nicht erwihnt, stellt keinen zwingenden Grund gegen eine Beeinflussung durch Maimonides
dar. So erwdhnte etwa auch Thomas von Aquin Maimonides nur sehr selten als Quelle, ins-
besondere dann nicht, wenn er positiv das von Maimonides Gesagte aufnahm (vgl.: HASSEL-
HOFF: Dicit Rabbi Moyses. Studien zum Bild von Moses Maimonides im lateinischen Westen
vom 13. bis zum 15. Jahrhundert. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2004, 188.)

69 Vgl.: AMMICHT-QUINN, Regina: Die Frage nach Gott und dem Bésen im Horizont (un)-
bewiltigter Vergangenheit, in: KLOSINSKI, Gunther (Hg.): Uber Gut und Bése. Wissenschaft-
liche Blicke auf die gesellschaftliche Moral. Tiibingen: Attempto 2007, m1-130, 112; DIES.: Von
Lissabon bis Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in der Theodizeefrage (= Studien zur Theo-
logischen Ethik/Etudes d’éthique chrétienne 43). Freiburg i.U./Freiburg i.Br.: Universitits-
verlag 1992, 72. Im Jahre 1756 veroffentlichte Voltaire die gegen das optimistische Weltbild
gerichtete Schrift Poéme sur le désastre de Lisbonne und liess im Jahre 1759 die gegen Leib-
nizens Theorie der besten aller moglichen Welten gerichtete satirische Novelle Candide ou
Poptimisme folgen.



Die Dreiteilung des Bosen: Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides’ 429

Zusammenfassung

Im Aufsatz werden die Ausfithrungen zum Bdsen bei Maimonides und Leib-
niz vorgestellt. Es wird versucht aufzuzeigen, dass die von Leibniz vorgelegte
Dreiteilung des Bésen nicht zwingend als Neuerung anzusehen ist, sondern
Maimonides als wahrscheinliche Quelle fiir dieselbe angefiihrt werden kann.
Wenngleich die beiden Modelle nicht deckungsgleich sind, liegen dennoch in
beiden Fdllen grundsdtzlich folgende drei Formen vor: 1. das metaphysische
Ubel, 2. Ubel, welche das Individuum selbst treffen, sowie 3. Ubel, welche das
Individuum tiber Dritte bringt. Von zentraler Bedeutung hinsichtlich der Be-
einflussung durch Maimonides ist dabei insbesondere die Kategorie des me-
taphysischen Ubels.

Abstract

This essay deals with the maimonidean and the leibnizian model of evil. Al-
though Leibniz is widely considered as the first who distinguished evil in
three forms, such a concept can be found already in Maimonides. Despite
differences in the details, both present the following forms of evil: metaphys-
ical evil, evil which a subject produces on others, and evil that a subject suf-
fers. The huge impact of Maimonides on Leibniz is most evident in the cate-
gory of metaphysical evil. Defining death not as punishment for sin but as
owed to the natural essence of creature, found its way into Christian think-
ing through Leibniz who discovered it in the Jewish medieval position of
Maimonides.



	Die Dreiteilung des Bösen : Leibniz vor dem Hintergrund Maimonides'

