
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Erfahrung jenseits des Verstehens : das Numinose im Spiegel der
Neuen Phänomenologie

Autor: Schumann, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Schumann

Erfahrung jenseits des Verstehens.
Das Numinose im Spiegel der Neuen Phänomenologie

x. Einleitung

Es ist kein Geheimnis, dass die philosophische, aber insbesondere auch
theologische Bearbeitung des Feldes der Religion bzw. religiöser Phänomene

beträchtliche Einflüsse und Anstöße durch das weite und in sich
heterogene Feld der Phänomenologie gefunden hat (der Einfluss ist, das kann
nie stark genug betont werden, ein gegenseitiger). Was im deutschsprachigen

Raum gilt - es sei nur beispielhaft an Emil Brunners Dissertation aus
1913 (erschienen 1914) erinnert, in der er bereits, wenn auch nur sehr
auszugsweise, Husserls Intentionalismus aufnimmt1 -, gilt umso mehr für den
französischen als dem geographisch zweiten .großen Gebiet' der Phänomenologie.

Bereits der allererste nachweisbare Bezug auf die phänomenologische
Methode Husserls im französischen Sprachraum durch den

neoscholastischen Theologen Léon Noël geschieht vor dezidiert christlichem
Hintergrund.2 Von dem .heimlichen Gründervater' französischer Phänomenologie,

dem Straßburger protestantischen Theologen Jean Hering, seines
Zeichens Mitglied im engeren Göttinger Kreis um Husserl, später Mentor des

jungen Emmanuel Levinas und mit diesem gemeinsam erster Übersetzer
Husserls in Französische, ganz zu schweigen.

Das gegenseitige Interesse von Phänomenologie einerseits und
Religionsphilosophie bzw. Theologie andererseits ist bis heute vorhanden, wie
die wiederum aus dem französischen Sprachraum stammende Bewegung
der Neuen Phänomenologie um Gestalten wie Michel Henry und Jean-Luc
Marion anzeigt. Im ständigen Gespräch mit christlicher Theologie haben
diese Phänomenologen ihre eigene philosophische Tradition einer revitali-
sierenden Fundamentalkritik unterzogen. Dabei bleibt Rudolf Ottos Arbeit
über Das Heilige aus 1917 in in der Regel völlig unbeachtet oder aber wird,
im Falle Jean-Yves Lacostes (der sich zumindest im weiteren Umkreis der
Neuen Phänomenologie bewegt), entschieden abgelehnt,3 obwohl sie nach
der Einschätzung Edmund Husserls als „ein erster Anfang für eine Phäno-

1 Vgl. BRUNNER, Emil: Das Symbolische in der religiösen Erkenntnis. Beiträge zu einer Theorie

des religiösen Erkennens. Tübingen: Mohr Siebeck 1914, 23b
2 Dupont, Christian: Phenomenology in French Philosophy. Early Encounters. Dordrecht:

Springer 2014,104b
3 Vgl. z.B. Wardley, Kenneth Jason: Praying to a French God. The Theology ofJean-Yves

Lacoste. London: Routledge 2016,18.



Erfahrung jenseits des Verstehens 343

menologie des Religiösen"4 gelten darf. Dies überrascht deswegen nicht, da
die Rezeptionsgeschichte jenes Buchs im Wesentlichen eine religionspsychologisch

dominierte ist: Bis heute wird Das Heilige gerne in einem Atemzug

mit William James und dessen fünfzehn Jahre zuvor erschienener
Arbeit über The Varieties of Religious Experience genannt.5 Das ist freilich
zu einem guten Teil in Ottos Studie selbst begründet und sicherlich auch
plausibel. Damit verbunden kommt jedoch erschwerend eine Polemik hinzu,

die Otto bereits vonseiten Rudolf Bultmann und anderen Zeitgenossen
entgegengeschlagen ist und die ebenso bis heute anhält, wie der Seiten-
hieb Giorgio Agambens in dessen Homo Sacer deutlich zeigt, wonach bei
Otto „eine Theologie, der jeglicher Sinn für das offenbarte Wort abhanden
gekommen ist, und eine Philosophie, die angesichts des Gefühls alle
Nüchternheit verlassen hat, ihre Vereinigung [feiern], die [...] das Religiöse
vollständig in die Sphäre der psychologischen Emotion"6 fallen lasse. Diese

hartnäckig sich haltende Einschätzung von Ottos Studie als verklärend-
schwärmerischer Sentimentalisierung wird jedoch schlicht und einfach weder

Otto selbst noch dessen Religionsbegriff gerecht, indem sie gekonnt
seinen transzendentalphilosophischen Hintergrund verkennt - gerade nämlich

in Hinblick auf den zugrundeliegenden Gefühlsbegriff.
Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit Rudolf Otto als Phänomeno-

logen ist also in jüngerer Zeit weitgehend ausständig. Und während eine
solche Relecture sich des Eklektizismus schuldig machen würde - wie
übrigens jede andere Lesart seines nicht eindeutig einzuordnenden Werks -,
gestaltete sie sich als umso interessanter, da sie deutliche Parallelen
zwischen Ottos Phänomenologie des Numinosen und den Ansätzen der Neuen

Phänomenologie aufweisen könnte. Dies zu zeigen, soll hier versucht
werden.

Dabei muss aber zunächst, in einem ersten Schritt, geklärt werden, was
unter dem inzwischen mehrfach verwendeten Schlagwort der Neuen
Phänomenologie verstanden werden kann. Erst danach wird in einem zweiten
Schritt Ottos Phänomenologie des Numinosen im Gespräch mit Jean-Luc
Marion als dem vielleicht maßgeblichsten Vertreter jener Neuen
Phänomenologie rekonstruiert und rekontextualisiert werden. Dabei sollten einige

inhaltliche Parallelen deutlich werden, die sich sodann bis in gemeinsa-

4 Brief Husserls an Otto am 5.3.1919, in: HUA Dokumente IU/y. Dordrecht: Springer 1994,
207.

5 Vgl. in jüngerer Zeit beispielsweise die Abhandlung von Joas, Hans: Wie aktuell ist
Rudolf Otto?, in: OTTO, Rudolf: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und
sein Verhältnis zum Rationalen (Neuherausgabe mit einem Nachwort von Hans Joas). München:

Beck 2014, 255-281, aber auch Peter Schüz' Dissertation, die die vielleicht bedeutendste

Monographie über Otto aus jüngerer Zeit darstellt, schlägt in diese Kerbe, vgl. SCHÜZ,

Peter: Mysterium tremendum. Zum Verhältnis von Angst und Religion nach Rudolf Otto.
Tübingen: Mohr Siebeck 2016.

6 AGAMBEN, Giorgio: Homo sacer. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, 88.



344 Friedrich Schumann

me Defizite fortsetzen. Diese in einem ausblickenden Paragraphen kurz
und abschließend anzureißen, ist ein dritter Schritt.

2. Zur Formierung der .Neuen Phänomenologie'

2.1 Konturen eines Paradigmenwechsels

Es gibt wohl beinahe so viele Begriffe von Phänomenologie wie Vertreter. Im
strengen Sinne beschäftigt sich die phänomenologische Methode, sofern
sie sich mit Husserl als Transzendentalphilosophie versteht, mit nichts
weniger als der Frage nach transzendentaler Erkenntnisbegründung.7 Dieses

Begründungsverfahren wird unter dem Schlagwort der .phänomenologi¬
schen Konstruktion' gegenwärtig in durchaus fruchtbarer Weise als
Anvisierung phänomenaler Prä-Immanenz von dem deutschen Phänomenologen

Alexander Schnell fortgeführt - unter der strengen husserlschen Auflage

von (konstruktiver) Phänomenologie als Gestalt eines transzendentalen
Idealismus. Eine klassische religionsphänomenologische Position (nun

allerdings unter Voraussetzung eines erkenntnistheoretischen Realismus)
stellt sodann Max Schelers .Wesensphänomenologie der Religion' dar.8 Auch
Scheler fragt nach Erkenntnisbegründung und entfaltet sie nicht von der
Noesis, sondern vom Noema her. Anders formuliert, zieht sein
phänomenologischer Ansatz Rückschlüsse von religiösen, als Offenbarungsinhalt
geglaubten Phänomenen, auf einen Offenbarer oder Offenbarungsgrund.
Während Schelers Philosophie hiermit zwar einerseits bedeutenden Ein-
fluss beispielsweise auf Erich Przywaras Analogia entis9 ausübte, ist es

andererseits kaum verwunderlich, dass sich auf genuin phänomenologischem
Arbeitsfeld bis heute Widerstand gegenüber als übergriffig, unrechtmäßig
oder schlicht verkürzt wahrgenommenen Anwendungen phänomenologischer

Instrumentarien auf religionsspezifische Gefilde regt.10
Immerhin, der Verweis auf Schelers realistische Phänomenologie zeigt

die bereits anfängliche Heterogenität phänomenologischer Ansätze an, steht
sie doch in Zeitgenossenschaft zu Husserl. Für Paul Ricoeur ist dieser hete-
rodoxe Zug sogar ein Wesensmerkmal der Phänomenologie, eine innere

7 Vgl. z.B. SCHNELL, Alexander: Phänomenbegriff und phänomenologische Konstruktion
bei Husserl und Heidegger, in: Schnell, Alexander: Hinaus. Entwürfe zu einer phänomenologischen

Metaphysik und Anthropologie. Würzburg: Könighausen & Neumann 2011,19-27, hier
20.

8 Vgl. SCHELER, Max: Vom Ewigen im Menschen, 5. Auflage. Bern: Francke Verlag 1968,

>57-159-
9 PRZYWARA, Erich: Analogia entis. Metaphysik. I: Prinzip. München: Kösel & Pustet 1932.
10 Vgl. in jüngerer Zeit z.B. JANICAUD, Dominique: Die theologische Wende der französischen

Phänomenologie. Wien: Turia + Kant 2014; STAUDIGL, Michael: Die Grenzen der Inten-
tionalität. Zur Kritik der Phänomenologie nach Husserl. Würzburg: Könighausen und
Neumann 2003, ii7f.



Erfahrung jenseits des Verstehens 345

Konsequenz ihrer Sache, wie bereits aus Husserls eigenem Werk ersichtlich

wird:

"As for the parts of his work, where the method is applied effectively, principally

in the manuscrips, they do not constitute one homogenous body of work
[...]. Husserl abandoned along the way as many routes as he took. This is the
case to such a degree that in a broad sense phenomenology is both the sum
of Husserl's work and the heresies issuing from it."11

Diese Vielzahl von phänomenologischen Gestaltungen „reicht von einer
ontologischen, transzendentalen, existentialen, strukturalen, linguistischen
und hermeneutischen Phänomenologie bis hin zu neuen Versuchen einer
Neurophänomenologie."12 Auch Bernhard Waldenfels sieht darin eher
Chance als Hindernis, solange nur - hier schränkt er ein - die jeweiligen
Ausformungen „aus den Anforderungen der Sachen selbst erwachsen"13.
Diese schnell von der Zunge gehende Forderung ist nun aber bedeutungsschwerer,

als sie auf den ersten Blick erscheint. Mit dem Wiener Phänome-
nologen Michael Staudigl kann sie nämlich auch so umgewendet werden,
dass besagte Heterogenität der phänomenologischen Diskurse zwar nicht
ihre Auflösung bedeutet, wohl aber, „daß über den Gegenstand der
Phänomenologie, die .Sachen selbst', zuletzt Unklarheit herrscht."14

Eben diese Unklarheiten, das der Phänomenologie inhärente nicht-
identische Moment, die mit der Zeit eminenter werdende Frage von
phänomenaler Nichtobjektivierbarkeit (im Gegensatz zur anfanglichen Frage
nach objektiver Erkenntnis) und vollzugsgebundenen Phänomenen (nach
denen Martin Heidegger bereits in seinen frühesten Vorlesungen fragt15),
betreffen insbesondere auch religiöse Phänomene. Ihre stetig anwachsende

Prävalenz führte im Laufe der Zeit zu einem phänomenologischen
Paradigmenwechsel, der etwa ab den 1960er und 1970er Jahren konkrete Gestalt
annahm. Zunächst gekennzeichnet durch einzelne Wegmarken (insbesondere

durch Maurice Merleau-Pontys Spätwerk Das Sichtbare und das
Unsichtbare, das 1964 posthum erschienen, sowie durch Martin Heideggers

11 RlCŒUR, Paul: Husserl. Art Analysis of His Phenomenology. Evanston: Northwestern
University Press 2007, 4. Dabei muss man gar nicht in die Materialien des Husserl-Nachlasses

gehen: Bereits frühe Husserl-Schüler aus der Zeit der Logischen Untersuchungen haben
ihn des Abfalls von seiner eigenen Sache bezichtigt, nachdem 1913 seine Ideen I erschienen
waren.

12 WALDENFELS, Bernhard: Radikalisierte Erfahrung, in: GONDEK, Hans-Dieter/KLASS,
Tobias Nikolaus/Tengelyi, Laszlö (Hgg.): Phänomenologie der Sinnereignisse. München: Fink
2011,19-36, hier 21.

13 Waldenfels: Radikalisierte Erfahrung, 21.
14 STAUDIGL: Die Grenzen, 114.
15 Vgl. z.B. Heidegger, Martin: Einleitung in die Phänomenologie der Religion (Wintersemester

ig2o/zi), in: HEIDEGGER, Martin: Phänomenologie des Religiösen Lebens GA 60).
Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1995,1-156, hier 121-125.



346 Friedrich Schumann

Zähringer Seminar von 1973), trat er in der Folge dort mehr und mehr hervor,

wo der Erfahrungsbegriff an Bedeutung gewann.
Nun steht zwar die Phänomenologie bekanntlich von Beginn an unter

Wilhelm Diltheys berühmter Devise „Empirie statt Empirismus"16, so dass

sie mit Waldenfels unter das Stichwort der ,radikalisierten Erfahrung'
gestellt werden kann. Solch eine Radikalisierung bleibt dann aber eben auch
nicht ohne Folgen für den Phänomen-, den Sinn-, wie auch den Intentio-
nalitätsbegriff und geht schließlich und endlich einher mit einer Proble-
matisierung der eingangs festgestellten Beschäftigung der Phänomenologie
mit der im Verlauf solcher Radikalisierungen an ihre Grenzen kommenden
transzendentalphilosophischen Frage nach den Ermöglichungsbedingun-
gen von Erkenntnis.17 Etwa im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts bildete
sich in Frankreich eine Bewegung heraus, die jene Problematisierungen
einerseits konsequent weiterdenken wollte und dies andererseits oftmals über
die Thematisierung religiöser Phänomene vollzog. Diese ,Neue Phänomenologie'

hat, so könnte das ihr ,Neue' interpretiert werden, den oben
angedeuteten Paradigmenwechsel zum Programm gemacht: Denn so heterogen
die .klassische' Phänomenologie bis dahin auch ausgeformt sein mochte, ihr
Arbeitsgebiet lag innerhalb eines methodologisch bestimmten
phänomenologischen Feldes, vermessen insbesondere durch die Rahmenmethode der
Intentionalität und durch die Phänomene, die in jenes Spiel- und Arbeitsfeld

fallen. Jene .klassische' Phänomenologie definiert sich gewissermaßen
,von innen' her.

Demgegenüber legen die Vertreter der (ebenfalls äußerst heterogenen)
Neuen Phänomenologie auf je eigene Weise ihre Finger in die Wunden
und Bruchstellen des intentionalphänomenologischen Ansatzes. Anders
formuliert, die Neue Phänomenologie bedeutet den Versuch einer Inversion
der phänomenologischen Denkrichtung. Das eben verwendete Bild des

vermessenen Feldes passt in gewisser Weise durchaus noch, nur liegt das

Hauptinteresse nun auf der Grenze jenes Feldes: Nicht mehr ,von innen',
sondern von den Rändern herkommend, versucht sich die Phänomenologie

dieser Fasson zu konstituieren. Ihre Vertreter verstehen sich dabei
wohlgemerkt in keinem Fall als willkürliche .Destruierer' klassischer Episte-
mologeme, sondern sehen sich trotz ihrer veränderten Blickwinkel durchaus
in Tradition und Kontinuität zum Husserlschen Projekt. Unter dem
Hinweis, dass jeder Normalfall die Möglichkeit des Ausnahmezustandes impliziert,

arbeiten sie sich ab an „der von Husserl in ihrem eigensten Sinne
geforderten .Selbstkritik', die eben nicht nur .Umfang und Grenzen', sondern

16 DlLTHEY, Wilhelm: Grundlegung der Wissenschaften vom Menschen, der Gesellschaft
und der Geschichte GS XIX), 2. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1997,17.

17 Vgl. WALDENFELS: Radikalisierte Erfahrung, 27t. Waldenfels spricht hier jedoch von
den „Möglichkeitsbedingungen von Erfahrung" (Kursivierung durch den Autor); Vgl. auch

Staudigl: Die Grenzen, 98.



Erfahrung jenseits des Verstehens 347

wesentlich auch die ,Modi' der Apodiktizität betrifft, die in ihrem
methodischen Vorgehen impliziert sind"18. Man fragt also sehr wohl weiterhin
nach Erkenntnis, aber von ihren Grenzen herkommend, von jenen noch
näher zu beleuchtenden .fransigen Rändern' des Verstehens bzw. des
Verstandes, an denen die Kantische Korrespondenz von Anschauung und
Begriff auf die eine oder andere Weise versagt. Um eine konkretere Vorstellung

dieser Neuordnung der Phänomenologie zu ermöglichen, wird ihre
Praxis im Folgenden noch über die Zentralbegriffe des .Phänomens' sowie
der Intentionalität' zumindest in Ansätzen näher erläutert.

2.2 Phänomenalität und Intentionalität - von den Grenzen her

Michel Henry, der vielleicht als der erste explizite Vertreter der sogenannten
Neuen Phänomenologie gelten kann, stellt den Begriff des Lebens ins

Zentrum seiner Philosophie. Er macht ihn damit zum Ausgangspunkt einer
Fundamentalkritik am phänomenologischen Projekt, sowie einer folglichen
phänomenologischen Radikalisierung hinsichtlich bestimmter Beobachtungen.

Bereits Husserl hat sich der passiven Synthesen angenommen, die
- im inneren Zeitbewusstsein - den aktiven Synthesen „weltkonstituierender

Intentionalitäten [...] zugrundeliegen [...] ohne im eigentlichen Sinne
Akte des Ego zu sein."19 Die Impressionen als „.lebendige Gegenwart' des
Lebens"20 verweisen also auf eine ursprüngliche, nicht verweigerbare Passivität:

Als dem Ich immer schon aufgegebene Gabe ist das Leben somit ein
Ineinander von Fremderfahrung und Vollzug. Daraus folgt nun aber eine
grundlegende Aporie der intentionalen Phänomenologie, „[ijnsofern die
Intentionalität [...] methodisch für dasjenige aufzukommen hatte, was sich
ihrem Anspruch entzieht"21, da es sie allererst begründet. Die Phänomenologie

leidet so durch den ihr zentralen Begriff der Intentionalität unter
einer unzulässigen „.Gleichschaltung' von Methode und Gegenstand"22. Also
stellt die Neue Phänomenologie unter Beibehaltung der Intentionalität als
phänomenologischen Gegenstand deren methodisches Primat in Frage, da
sich unter Verweis auf Henrys Lebensphänomenologie die Möglichkeit von
Phänomenen eröffnet, deren Gegebenheit sich aus sich selbst heraus der
Intentionalität entzieht.23 Die eigentümliche Dynamik phänomenaler
Gegebenheit (der sich bereits Husserl bewusst war24) wird in der Folge auf

18 STAUDIGL: Die Grenzen, 121.

19 Henry, Michel: Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg i.B.: Karl Alber
2002, 99.

20 HENRY: Inkarnation, 106.
21 STAUDIGL: Die Grenzen, 99.
22 STAUDIGL: Die Grenzen, 100.
23 Vgl. STAUDIGL: Die Grenzen, 108.
24 HUSSERL, Edmund: Die Idee einer Phänomenologie. Fünf Vorlesungen HUA II). Den

Haag: Nijhoff 1950, 13, Verweis bei STAUDIGL: Die Grenzen, 106.



348 Friedrich Schumann

vielfältige Weise thematisiert, wobei wiederum jene Grenz-Phänomene im
Zentrum der Analyse stehen, die die „zuletzt insgesamt entscheidende
Korrelation von Intention und Erfüllung"25 problematisieren. Diese Phänomene

können im Anschluss an Michael Staudigl in zwei Klassen eingeteilt
werden. Zum einen die bereits Husserl bekannten jedoch von diesem
unterbelichtet gelassenen ,Limesphänomene' (z.B. Geburt, Tod, Zeit, Vergessen,

Schlaf,...)26, die sich im Allgemeinen durch Entzogenheit, d.h. intuitive
Nicht-Gegebenheit auszeichnen. Gerade hierin aber liegt ihr sinnstiftendes
Moment.

Demgegenüber steht andererseits die Möglichkeit .anschauungsgesät¬
tigter' oder .saturierter Phänomene' (z.B. der Leib, das Kunstwerk, das Antlitz

des Anderen...), die insbesondere von Jean-Luc Marion ins Feld
phänomenologischer Aufmerksamkeit gerückt wurden. Dieser zweite Grenzfall
ist der für das Thema vorliegender Arbeit in der Folge relevante. Er
beschreibt, so Marion, eine Klasse von Phänomenen, in denen „die Anschauung

mehr, ja unermesslich mehr" gibt, „als das, was die Intention jemals
angezielt oder vorhergesehen hätte".27 Während die unanschaulichen
Limesphänomene „die .kategorialen Phänomenbedingungen' nach Kant
keineswegs außer Geltung setzen"28, transzendieren die saturierten Phänomene

auf die je eine oder andere Art jene Verstandeskategorien, da in ihnen
die gegebene Anschauung keinen adäquaten Begriff mehr findet. Das
bedeutet konkret, dass diese Phänomene als Paradoxa erscheinen. Das
wiederum heißt, indem sie jeden sie anvisierenden bzw. vermessenden Blick
übermannen, werden sie als Gegen-Erfahrung erlebt: Auf diese Weise
unweigerlich ,erfahrbar', können sie dabei aber eben nicht .verstanden' werden.

Wer ihr Zeuge wird, kann sie nicht verleugnen - doch letztlich auch
nie begreifen. Theologischerseits hat bereits Paul Tillich darauf hingewiesen,

dass die Kategorienlehre Kants „eine Lehre von der menschlichen
Endlichkeit"29 ist. In Konfrontation mit dem Anschauungsüberschuss saturierter

Phänomene wird sich ihr Zeuge eben jener Endlichkeit ganz
unausweichlich bewusst. Bemerkenswert ist dabei nun auch, dass Rudolf Otto
unter ganz ähnlichen erkenntnistheoretischen Voraussetzungen durchaus
kongruente Strukturen beschrieben hat.

25 Staudigl: Die Grenzen, 113.
26 Vgl. STAUDIGL: Die Grenzen, 113t.

27 Marion, Jean-Luc: Gegeben sei. Entwurf einer Phänomenologie der Gegebenheit.
Freiburg i.B.: Karl Alber 2015, 336.

28 STAUDIGL: Die Grenzen, 114.
29 TILLICH, Paul: Systematische Theologie, Band I, 4. Auflage. Stuttgart: Evangelisches

Verlagswerk 1973, 99, Anm. 1.



Erfahrung jenseits des Verstehens 349

3. Ottos Darstellung des Numinosen im Spiegel Neuer Phänomenologie

Insbesondere zwei implizite erkenntnistheoretische Voraussetzungen Ottos
haben zu der oftmaligen Ablehnung seiner als sentimentalisierend wahrge -

nommenen Arbeit über Das Heilige geführt. Es sind dies einerseits seine
starke Betonung des Irrationalen sowie andererseits sein Gefühlsbegriff. In
einem ersten Schritt soll hier gerade anhand dieser Voraussetzungen
aufgewiesen werden, dass sie auch wohlwollend interpretiert werden können
als ein gemeinsames epistemologisches Erbe, das Otto mit dem Phänome-
nologen Jean-Luc Marion als womöglich prominentestem Vertreter der
französischen Neuen Phänomenologie teilt. Dabei handelt es sich konkret
um das Interesse an Grenzfällen der Kantischen Verstandeskategorien
einerseits sowie an den Konsequenzen angesichts ihrer Auseinandersetzung
mit der Husserlschen Phänomenologie andererseits.

Praktischerweise können im Folgenden diese beiden Voraussetzungen
im Rahmen einer Erläuterung darüber erfolgen, was denn Otto zufolge die
Bezeichnung des .Numinosen' überhaupt meint.

3.J Die gemeinsamen Voraussetzungen R. Ottos und J.-L. Marions

Das Heilige, um dessen Erschließung es Otto ja letztlich geht, ist eine dem
Religiösen eigentümliche Bezeichnung, wie auch das Religiöse selbst im
menschlichen Erleben Otto zufolge eine völlig autonome Sphäre darstellt.
Tatsächlich muss Ottos Arbeit auch verstanden werden als eine Apologetik
gegen den aufgekommenen Positivismus seiner Zeit, der religiöse Phänomene

lediglich als Epiphänomene betrachtet.30 Inhaltlich setzt sich das Heilige

zusammen aus rationalen und irrationalen Elementen, von denen die
rationalen sein sittliches Prädikat als .vollendet Gutes' anzeigen, mit dem
es gewöhnlich konnotiert wird.31 Der starke Hang dazu, das Heilige als
sittlichen Wert zu fassen, verdeckt nun Otto zufolge aber gerade das eigentliche

Wesen des Heiligen, das sich als irrationales dem Sittlichen ganz und
gar entzieht. Dieses Phänomen des Heiligen „minus seines sittlichen
Momentes und [...] rationalen Momentes"32 zu erörtern ist nun der Anspruch
der Arbeit Ottos. Als Bezeichnung für dieses verfeinerte Phänomen wählt
er die Bezeichnung des .Numinosen'.

An diesem Punkt ist nun aber nicht - wie eben oft geschehen -
stehenzubleiben, sondern weiter nach der so missverständlichen Bedeutung des
Irrationalen und seiner erkenntnistheoretischen Implikationen zu fragen.

30 Vgl. Barth, Ulrich: Theoriedimensionen des Religionsbegriffs. Die Binnenrelevanz der
sogenannten Außenperspektiven, in: BARTH, Ulrich: Religion in der Moderne. Tübingen: Mohr
Siebeck 2003, 29-87, hier 43.

31 Vgl. OTTO: Das Heilige, 5.
32 Otto: Das Heilige, 6.



35° Friedrich Schumann

Tatsächlich zeigt bereits der Untertitel von Ottos Schrift Über das Irrationale

in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen) an, dass

es sich bei der Unterscheidung von rational und irrational um die in ihr
vorausgesetzte Grunddifferenz handelt. Diese Differenz darf jedoch nicht
als ein paralleles Nebeneinander zweier Sphären verstanden werden, das

Irrationale liegt dem Rationalen vielmehr zu Grunde, oder besser (und im
Bilde Ottos), es umschließt das Rationale.33 Dieses .Umschließen' zeigt
dabei an, dass das Rationale nie adäquat auf das Irrationale zurückzuführen
ist.

Dass es nun keine adäquate Entsprechung des Rationalen zum Irrationalen

geben kann, stellt vor zwei Alternativen: Angesichts irrationaler
Erlebnisse im Schweigen zu verharren, oder aber, vermittels nicht-adäquater,
das heißt in diesem Falle symbolischer Begriffe, das durch diese nie zu
erschöpfende Irrationale anzudeuten.34 Otto identifiziert somit die Sphäre
des Rationalen mit dem begreifenden Vermögen und so mit dem Bereich
der ,Begrifflichkeit'. Die Sphäre des Irrationalen wird in Konsequenz mit der

.Unbegrifflichkeit' identifiziert, und so ist dann auch das Numinose eigentlich

ein ineffabile und als solches letztlich „nicht definibel im strengen Sinne

sondern nur erörterbar"35. Umgekehrt bedeutet dies nun aber auch, dass

während die Sphäre des unbegrifflich-Irrationalen vom begrifflich-Rationalen

zwar nie erschöpft werden kann, sie dennoch wesentlich auf jene
angewiesen ist. Otto zufolge gilt es, die Unbegrifflichkeit des Irrationalen in
einem hermeneutischen Prozess zur Sprache zu bringen, das heißt, sie
vermittels (an)deutender Zeichen - den .Ideogrammen' - ins Begriffliche zu
überführen.36

Insofern erscheint Ottos Aufnahme der Unterscheidung von rational
und irrational für das hier zu Zeigende in gewisser Weise irreführend,37
seine Phänomenologie des Numinosen kann letztlich im Rahmen einer
Theorie der Unbegrifflichkeit entfaltet werden. Und obwohl er hinsichtlich
seiner Identifizierung von Unbegrifflichem mit Irrationalem von Immanuel

Kant abweicht, steht letzterer deutlich im Hintergrund des Projekts.
So konnte bereits der vorkritische Kant in seiner Allgemeinen Naturgeschichte

und Theorie des Himmels von 1755 von .unausgewickelten Begrif-

33 Vgl. OTTO: Das Heilige, 76.
34 Vgl. OTTO: Das Heilige, 2 bzw. 76t. u.ö.
35 Vgl. OTTO: Das Heilige, 5-7, hier 7.
36 Vgl. Otto: Das Heilige, 76.
37 Die Kürze der Darstellung bringt es mit sich, dass Ottos Herkünfte und Einflüsse

weitgehend ausgeblendet werden müssen. Die Aufnahme der Unterscheidung .rational-irra¬
tional' geschieht vor dem Hintergrund von Ottos Beeinflussung durch Jakob Friedrich Fries
sowie insbesondere Wilhelm Martin Leberecht de Wette und ist insofern durchaus sinnig.



Erfahrung jenseits des Verstehens 351

fen' schreiben, „die sich wohl empfinden, aber nicht beschreiben lassen."38

Otto, mitgeprägt durch den Neukantianismus seiner Zeit, nimmt diese
Bezeichnung explizit auf39 und beschreibt mit dem Numinosen somit letzten
Endes ein Phänomen, dessen Anschauung kein Begriffskorrelat zukommt
und das somit nur im Transzensus der Kantischen Verstandeskategorien
wahrgenommen werden kann40 - also unverständlich bleibt, wiewohl es

unleugbar erfahren wird.
Damit steht Otto nun aber auf demselben Boden wie Jean-Luc Marion.

Dieser fragt mit seiner Theorie saturierter Phänomene41 nach der Möglichkeit

eines Typs von Phänomen, das sich seinem Betrachter gerade im
Überschreiten der reinen Verstandesbegriffe gibt, insofern seine Unermess-
lichkeit von keinem Begriff erschöpft werden kann. Marion kann dabei
ausführlich auf Kant zurückgreifen.42 Im Gegensatz zu der Vernunftidee
gibt es dem Königsberger Philosophen zufolge schließlich das Pendant der
ästhetischen Idee, derjenigen „Vorstellung der Einbildungskraft, die viel zu
denken veranlaßt, ohne daß ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d.i.
Begriff, adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völlig erreicht und
verständlich machen kann."43 Die ästhetische Idee ist eine „inexponible
Vorstellung der Einbildungskraft"44, das heißt also, in ihr kann die
Anschauung auf keinen Begriff gebracht werden. Das liegt daran, dass in ihr
ein Überschuss an Anschauung herrscht. In ihm wird die Anschauung blind
mangels eines sie zu umfassen im Stande seienden Begriffs, es kommt zu
einer Erfahrung der Grenzen des Erkennens. Die Blindheit der ästhetischen

Idee ist dabei, wohlgemerkt, eine Blindheit durch Blendung, nicht
durch ,Anschauungsmangel'.45 Ausgehend von diesem Gedanken entwickelt
Marion, beeinflusst durch Kant und Husserl wie auch beispielsweise durch
apophatisch-theologische Ansätze sowie die Arbeiten Hans Urs von
Balthasars, eine Typologie anschauungsgesättigter bzw. saturierter Phänomene,
indem er in einem Vierschritt danach fragt, auf welche Weise die
Überschreitung der Tafeln der reinen Verstandesbegriffe (Quantität, Qualität,
Relation, Modalität), klassisch von Kant als Grundlage menschlichen Ver-

38 Kant, Immanuel: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, oder Versuch
von der Verfassung und dem mechanischen Ursprünge des ganten Weltgebäudes nach Newtonischen

Grundsätzen abgehandelt. Königsberg/Leipzig: Johann Friedrich Petersen 1755, 10°-
39 Vgl. OTTO: Das Heilige, 56; er interessiert sich hierfür bereits in seiner früheren Schrift,

der Kantisch-Fries'schen Religionsphilosophie von 1909.
40 Vgl. Otto: Das Heilige, 36.
41 Vgl. insbesondere MARION: Gegeben sei, sowie die zentrale Vorarbeit dazu: Marion,

Jean-Luc: The saturated Phenomenon, in: JANICAUD, Dominique et al. (Hgg.): Phenomenology
and the 'Theological Turn'. The French Debate. New York: Fordham University Press 2000,
176-2x6.

42 Vgl. hierzu v.A. MARION: Gegeben sei, 336-367.
43 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, 3. Auflage. Hamburg: Felix Meiner 2009, B192L
44 Kant: KdU, B240.
45 Vgl. MARION: Gegeben sei, 339.



352 Friedrich Schumann

Stehens ausgearbeitet,46 jeweils erfahren wird. Auf diesem Wege kommt er
schließlich zu einer phänomenologisch erarbeiteten Offenbarungsthéorie.47

Interessanterweise ist Marion zufolge dabei nun gerade Kants Beschreibung

des Erhabenen die in der Philosophiegeschichte erste greifbare
systematische Analyse eines solchen saturierten Phänomens.48 Und nicht
zufällig bildet das Erhabene auch Ottos maßgeblichen Bezugspunkt zur
Erörterung des Numinosen, wie im Folgenden noch auszuführen sein wird.
Zuvor aber noch einige sehr knappe Ausführungen zu Ottos Gefühlsbegriff
als seiner zweiten gerne verkürzt wiedergegebenen erkenntnistheoretischen

Voraussetzung.
Die Ineffabilität des Numinosen als .irrationalem' Phänomen muss doch

irgendwie auffassbar sein, ansonsten wäre „von ihm ja überhaupt nichts
anzugeben"49, mithin wäre auch jede Symbolisierungsfähigkeit der begrifflichen

Vernunft unnütz. Diese dem Irrationalen entsprechende menschliche

Auffassungsgabe ist mit Ottos Gefühlsbegriff bezeichnet, der bei ihm
insofern erkenntnistheoretischen Rang hat. Das ist entscheidend, weil das

Gefühl eben darum gerade nicht auf bloße Emotion und Ottos theoretischer

Unterbau in der Folge auf Sentimentalität reduziert werden darf.
Bereits Friedrich Schleiermacher, in dessen Tradition Otto steht, hat
daraufhingewiesen, „dass jede Anschauung ihrer Natur nach mit einem
Gefühl verbunden ist. Euere Organe vermitteln den Zusammenhang zwischen
dem Gegenstande und Euch"50. Über seinen Einfluss durch Jakob Friedrich
Fries wird Ottos Gefühlsbegriff jedoch noch weiter aufgeladen. Das Irrationale

ist, so Otto, „nicht das Dumpfe Dumme"51, es ist nicht nur Erlebnis-
inhalt des Gefühls, es ist eben im Anschluss an Fries vielmehr immer auch
Erkermtn/sinhalt. „Das Fühlen ist für Otto eine intuitive Betätigung der
Urteilskraft und darum ein Modus des Erkennens."52 Damit steht Otto in
gewisser Weise durchaus fest im Bergson'schen Intuitionismus seiner Zeit:
Auch Diltheys und in weiterer Folge Husserls Erlebnisbegriffe sind
bekanntlich maßgeblich von Schleiermacher beeinflusst wie auch Teil ihrer
erkenntnistheoretischen Reflexionen geworden.53 Und so ist es nur folge-

46 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner 1998, B106.
47 Vgl. hierzu z.B. Alferi, Thomas: „Worüber hinaus Größeres nicht ,gegeben' werden

kann...". Phänomenologie und Offenbarung nach Jean-Luc Marion. Freiburg i.B.: Verlag Karl
Alber 2007.

48 Vgl. KANT: KdU, §§23-29.
49 Otto: Das Heilige, 2.
50 SCHLEIERMACHER, Friedrich: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren

Verächtern, 5. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 42 [66].
51 Otto: Das Heilige, 75.
52 Barth: Theoriedimensionen, 44.
53 Dies gilt es zu beachten, wenn der französische Phänomenologe und Weggefährte

Marions, Jean-Yves Lacoste, Schleiermachers Erlebnisbegriff so entschieden ablehnt, um umge-



Erfahrung jenseits des Verstehens 353

richtig, dass „die von Otto [...] reklamierte phänomenologische Methode
letztlich eine innere Konsequenz seiner spezifischen Fassung des
Gefühlsbegriffs"54 darstellt.

3.2 Die Anschauungssättigung des Numinosen

In den von Jean-Luc Marion beschriebenen saturierten Phänomenen
verfehlt die Intention auf das Phänomen ihre Erfüllung. Insofern werden sie

in einer umgekehrten Bewegung erfahren wie gängige Phänomene, an die
das intentionale Bewusstsein mit einem Bedeutungsüberschuss gegenüber
dem in der Anschauung gegebenen Phänomen herantritt.55 Signifikation
kommt in der Regel zustande, indem das Ich als ,Sinngeber' über das
Phänomen richtet. Einzig im Bereich idealer Phänomene (Mathematik, Logik)
ist Husserl zufolge eine völlige adaequatio von Intention und Erfüllung möglich

- die Evidenz. Gegenüber diesen gängigen Phänomenen einerseits wie
auch idealen Phänomenen andererseits führt Marion die Möglichkeit einer
dritten Klasse von Phänomenen ins Felde, in denen ein Anschauungsüber-
schuss gegenüber dem nun mangelhaften intentionalen Bewusstsein Ge-

gen-Erfahrung evoziert. Dieser ,Anschauungsexzess' kann, so führt Marion
weiter aus, zumindest auf vierfache Weise erfolgen: Als Überschreitung
der Kantischen Verstandeskategorien der Relation, der Quantität, der Qualität

sowie der Modalität. Ein fünfter Typ bezeichnet sodann die .äußerste
Möglichkeif der Saturiertheit zweiten Grades, das heißt eines Phänomens,
das hinsichtlich aller vier Kategorientafeln gesättigt ist und als solcher
Grenzfall von Marion als Offenbarungsphänomen bezeichnet wird.56

Die Gemeinsamkeiten Marions und Ottos hinsichtlich ihrer zugrundeliegenden

Intentionen und Bezüge legen es nun nahe, das numinose
Phänomen im Spiegel der Theorie saturierter Phänomene zu erörtern und also

zu fragen, inwiefern in ihm die Verstandeskategorien transzendiert werden.

Und tatsächlich zeigt sich, dass bereits Ottos prinzipielle Bestimmung

des Numiosen als analogielosem Phänomen Hinweis gibt auf seine
Relations-Saturiertheit. Die Form des Numinosen als Mysterium verweist
auf seine quantitative Sättigung, während sein Gehalt, die Kontrastharmonie

des tremendum et fascinons, auf seine qualitative Sättigung hinweist.
Besondere Aufmerksamkeit ist schließlich dem Reflexmoment des Numinosen

zu schenken, das von Otto als Kreaturgefühl bezeichnet wird und
bemerkenswerte Ähnlichkeiten zu Marions Theorie der Zeugenschaft als

Sättigung der Modalitätskategorien hat.

kehrt Husserls Erlebnisbegriff als essentiell für seine phänomenologische Betrachtung der
Liturgie in Anspruch zu nehmen (vgl. z.B. HART, Kevin: 'Poverty's Speech'. On Liturgical
Reduction, in: Modern Theology 31 [2015] 4, 641-647, hier 642).

54 Barth: Theoriedimensionen, 45.
55 Vgl. hierzu und zum Folgenden zusammenfassend Marion: Gegeben sei, 324-330.
56 Vgl. MARION: Gegeben sei, 392-395.



354 Friedrich Schumann

3.2.1 Sättigung der Relation: Die Analogielosigkeit des Numinosen

In seiner Erörterung des Numinosen wird Otto nicht müde, daraufhinzuweisen,

dass - wie oben bereits erwähnt - das numinose Erlebnis ein absolut

analogieloses Erlebnis darstellt. Hierin liegt freilich mehr als nur ein
Versuch, die Eigenständigkeit der Religion gegenüber positivistischer
Herabsetzungen zu verteidigen. Wenn Otto, um an das Numinose zu rühren,
in der Bewegung einer unmöglichen Notwendigkeit auf begriffliche
„Entspräche^] aus dem natürlichen Gebiete, nämlich aus dem menschlichen
Gemüts-leben"57 zurückgreifen muss, so bleiben diese letztlich bloßer
Ausdruck von deren Inadäquatheit auf genuin religiösem Gebiet. Die Grenze
zwischen solch einer rationalen bzw. begrifflichen Darstellung des religio -

sen Erlebens und einer verzerrenden Rationalisierung des Irrationalen ist
also fein aber markant,58 sie besteht in der Vollzugsgebundenheit religiöser

Phänomene, die ihre philosophisch-phänomenologische Beschreibung
eigentlich inadäquat macht. Dies problematisiert auch Jean-Luc Marion
gleich zu Beginn der frühesten systematischen Ausarbeitung seiner Theorie

saturierter Phänomene:59 Eine objektive Beschreibung religiöser Phänomene

nivelliere deren religiöse Spezifität, während eine ihren Vollzugsge -

halt erhaltende Beschreibung umgekehrt niemals objektiv sein könne.
Anders formuliert: Das Feld der Religion hat sich selbst zur Voraussetzung
(nach klassisch-protestantischer Lehrmeinung erkennt sich beispielsweise
der Sünder erst im Ereignis der Rechtfertigung als solcher), ihre Phänomene

sind daher nichtobjektivierbar. Die Überschreitung der Relations-
kategorien führt zu einer NichtUnterscheidbarkeit zwischen Berührendem
und Berührtem. Die Mystik feiert ihre unio auf diesem Gebiet, sie wird
durch sie veranlasst, die radikale Andersheit religiösen Erlebens nicht nur
„allem Natürlichen und Weltlichen gegenzusetzen sondern schließlich dem
,Sein' und dem .Seienden' selber. Sie nennt es schließlich ,das Nichts'
selbst."60 Als Philosoph und Theologe versucht Rudolf Otto hingegen, mit-
hilfe .natürlicher Begriffe' an diesen ,Nicht-Ort' des Ereignisses zu rühren,
ohne dabei müde zu werden, auf ihre diesbezügliche Inadäquatheit
hinzuweisen. Dies ist im Folgenden im Blick zu behalten, wenn scheinbar
unbeschwert vom .Erhabenen', .Befremdlichen' oder .Schauervollen' die Rede

sein wird.

3.2.2 Sättigung der Quantität: Das Mysterium als Form des Numinosen

Das Numinose wird als das Ganz Andere und damit als Mysterium bzw.
Mirum erfahren.61 Entsprechend der Bezeichnung .numinos' als das Heilige

57 OTTO: Das Heilige, 21.
58 Vgl. auch Otto: Das Heilige, 77.
59 Vgl. hierzu MARION: The Saturated Phenomenon, 176.
60 Otto: Das Heilige, 34.
61 Vgl. zu diesem Absatz OTTO: Das Heilige, 29L



Erfahrung jenseits des Verstehens 355

unter Absehung seines sittlich-rationalen Moments, meint das Mirum das

Mysterium in seiner Reinform, also ohne die im Folgenden noch zu
erörterten Gehaltsmomente. Als solches Mirum gibt sich das Mysterium,
indem es ,wundern lässt'. Das Numinose ist insofern ein .Wunderding'. Diese
Reinform des Wunderns ist noch kein Bewundern (ad-mirandum), was
schon Gehalt bedeutete, es entspricht zunächst dem lateinischen stupor
bzw. dem griechischen thâmbos, der Starre, die von Otto in ihrer Bedeutung

als .Befremden' interpretiert wird.
In der Folge spezifiziert Otto sodann drei Erfahrungsweisen des Mi-

rums.62 Indem das Numinose die Verstandeskategorien übersteigt, ist es

zunächst prinzipiell unerfasslich, da jedem Begreifen entzogen. Zum zweiten

wird es nicht nur als unerfasslich, sondern geradezu als paradox
wahrgenommen. Als solches ist es Otto zufolge nicht nur .übervernünftig',
sondern vielmehr .widervernünftig'.63 Drittens kann das Mirum erfahren werden

als das Antinomische, das die Mystiker zu ihrer Logik der coincidentia
oppositorum angeleitet hat.

Das befremdende Element des Numinosen als Mirum weist, so kann nun
unter Bezugnahme auf Jean-Luc Marion interpretiert werden, auf eine
Sättigung der Kategorien der Quantität hin. Als das Ganz Andere steht das

Numinose dem .Betrachter' als völlig inkommensurabel entgegen. Diese
Inkommensurabilität, die an dieser Stelle sowohl von Otto als auch von
Marion ganz explizit gemacht wird,64 rührt gerade daher, dass im Numinosen

als saturiertem Phänomen die einzelnen Quanta der Kantischen
sukzessiven Synthesis nicht mehr unter einem Quantum apprehendiert werden

können. Die Folge ist Nicht-Anvisierbarkeit, d.h. Unvorhersehbarkeit,65
und somit thâmbos - Starre und Befremden - im Ereignis seines
Widerfahrens.

3.2.3 Sättigung der Qualität: Die Kontrast-Harmonie als Gehalt des Numinosen

Im Numinosen tritt die von allem Gehalt abstrahierte Reinform des Mirum
vermittels einzelner Momente als .gehaltvolles' Mysterium auf. Diese
Momente erscheinen dabei in unterschiedlichen numinosen Erlebnissen in
jeweils unterschiedlich starker Gewichtung. Das heißt also, sie alle hängen
in der Regel zusammen, bestehen dabei jedoch in keinem feststehenden
Gleichgewicht zueinander.

62 Vgl. hierzu OTTO: Das Heilige, 35t; Er spricht dabei von .Potenzierungen' und impliziert

damit nicht unproblematischerweise Qualitätsunterschiede gerade auch innerhalb des

Charakters des Mirum wie auch in der Religionsgeschichte.
63 Hier kommt wieder Ottos eigener Vernunftbegriff zum Vorschein. Das Paradox in seiner

eigentlichen Bedeutung ist zunächst nicht dasjenige wider die Vernunft, sondern das
wider alle Erfahrung.

64 Vgl. Otto: Das Heilige, 32; MARION: The Saturated Phenomenon, 198h
65 Vgl. MARION: Gegeben sei, 341-345.



356 Friedrich Schumann

Das durch seine breite Rezeption vermutlich bekannteste von Otto
beschriebene Moment ist das des (wiederum nur analogisch erschlossenen)
tremendum, das aber eben wesentlich anderes meint als ein bloßes Sich-
Fürchten: Es handelt sich um einen Schrecken, der, so Otto, nicht kreatür-
lichen Ursprungs sein kann.66 Dieses Schrecken Erweckende kann beispielsweise

mit dem Symbol des Zornes (bzw. orgê, ira) bezeichnet werden,
steht jedoch beispielsweise auch in untrennbarer Verbindung mit dem nu-
minosen Moment des Ungeheueren (deinôs), dessen „Sinnbasis [...] das
Unheimliche des Numinosen"67 darstellt. In einem bereits rationalisierenden
Zug bezeichnet das Ungeheure dabei das ,unermesslich Große'.68 Diese Un-
ermesslichkeit, also Nicht-Vermessbarkeit, führt an ein weiteres Moment
des Numinosen, jenes des Erhabenen. Damit nimmt Otto (wie auch
Marion) nun eine explizite Anleihe von Kant und dessen Erarbeitung des
mathematisch- bzw. dynamisch-Erhabenen.69 Der Gedanke des Erhabenen liegt
bei Kant in Grundzügen schon in seiner bereits erwähnten Frühschrift
über die Theorie des Himmels vor, in deren Beschreibung die Betrachtung
des Sternenhimmels das Versagen der Sprache, die egestas verborum,
zeitigt. In der Kritik der Urteilskraft wird das Erhabene dann insbesondere
hinsichtlich seiner magnitudo beschrieben. Sie weist auf ein doppeltes
Moment hin: Das Erhabene trägt nicht nur Schauervolles (das tremendum) in
sich, sondern vereint Abdrängendes und Anziehendes in einem.70 So ein
vereinendes Doppelmoment, die ,Kontrast-Harmonie', nimmt Otto nun
auch im Numinosen an, womit das zweite weit rezipierte Moment das
Numinosen angesprochen ist: das fascinans. Das Numinose ist eben nicht nur
furchtbar, sondern auch anziehend, ansonsten würde es nicht aktiv
begehrt und gesucht werden.71

Es ist nun gerade diese ,ek-statische' Kontrast-Harmonie des Numinosen,

die ein weiteres Moment erfahren lässt, nämlich jenes der dynamis
bzw. des Energischen, des Lebendigen also. Dabei handelt es sich um
„dasjenige irrationale Moment [...], das überall am meisten und am stärksten
den Widerspruch gegen den ,filosofischen' Gott bloß rationaler Spekulation

und Definition geweckt hat"72.

In einem der berühmtesten Verse seiner Duineser Elegien kann Rainer
Maria Rilke schreiben: „Denn das Schöne ist nichts / als des Schrecklichen

66 Vgl. OTTO: Das Heilige, 15.
67 OTTO: Das Heilige, 53.
68 Vgl. OTTO: Das Heilige, 53.
69 Vgl. KANT: KdU, §§23-29.
70 Vgl. Otto: Das Heilige, 57.
71 Vgl. Otto: Das Heilige, 44.
72 OTTO: Das Heilige, 27. Freilich darf, so Otto, auch hier wieder der inadäquate Charakter

des Lebensbegriffes nicht verkannt werden - ansonsten behielten jene Gegner mit ihrem
Urteil des Anthropomorphismus Recht.



Erfahrung jenseits des Verstehens 357

Anfang, den wir noch grade ertragen"73. Genau in diesem Sinne ist die von
Otto für das Numinose beanspruchte Kontrast-Harmonie als Sättigung der
Kategorien der Qualität zu verstehen, wobei sich diese Transgression nach
Marion durch eine letztlich bis hin zur Unerträglichkeit gesteigerte Intensität

der Wahrnehmung auszeichnet.74 So kann dann auch beispielweise
die ,tremendum-Seite' für Otto ja gerade auf das .Abstoßende' bzw. .Ab¬

drängende' und so gewissermaßen Unerträgliche des Numinosen hinweisen.

3.2.4 Sättigung der Modalität: Das Kreaturgefühl als Reflexmoment des
Numinosen

Bei genauerem Hinsehen fallt eine Explikation Ottos innerhalb seines
Gefühlsbegriffs auf, nämlich eine Unterscheidung zwischen Objekt-Gefühl
und Selbst-Gefühl.75 Bildet ersteres dabei genau jene unmittelbare Einheit
mit der Urimpression, treten erst im Selbst-Gefühl als sekundärem (aber
untrennbar verbundenem) intentionale und letztlich individuierende Strukturen

auf. Dahinter steht eine kritische Auseinandersetzung mit Schleier-
machers .Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit'. Diese Abhängigkeit wird
in dessen Glaubenslehre in den Lehrstücken zur Schöpfung (§§48-50)
sowie zur Erhaltung (§§59-63) erarbeitet, da jener mit ihr ein Gefühl der
Bedingtheit meint. Aufseiten des Objekts, so Otto, impliziert dies aber eine
.Bedingendheit'.76 Deren Folge ist nun aber zunächst gerade keine Erfahrung

von Schöpfung und Erhaltung, sondern die einer annihilatio
angesichts der übermächtigen majestas als Form dynamischer Kontrast-Harmonie.

Die individuierend-rationale Fassung der .Geschaffenheit' wird also
auf Basis jener .nackten Geschöpflichkeit' allererst begründet. Otto verweist
in diesem Zusammenhang mehrfach auf Gen 18,27: Abraham erkennt sich
im Angesicht Gottes als ,Erde und Asche'. Auf ebenderselben Linie kann
Paul Tillich im Anschluss an Jesajas erste Reaktion nach seiner Berufung
zum Propheten durch Gott - „Weh mir, ich vergehe!" (Jes 6,5) - konstatieren:

„Ohne das ,ich vergehe' [...] Jesajas kann Gott nicht erfahren werden"77.
Ottos Gedankengang stellt eine Kritik an Schleiermacher dar.78 Während

dessen Abhängigkeitsgefühl zuerst ein Selbst-Gefühl darstellt, von dem
im Folgeschluss auf seine Ursache geschlossen wird, verwirft Otto in einer
gegenläufigen Denkbewegung den Begriff der Abhängigkeit zugunsten
jenem des .Kreaturgefühls', das „zuerst und unmittelbar auf das Objekt außer

73 Rilke, Rainer Maria: Duineser Elegien. Erste Elegie.
http://gutenberg.spiegel.de/buch/duineser-elegien-829/! (21.1.2019).

74 Vgl. Marion: Gegeben sei, 345-351.
75 Vgl. OTTO: Das Heilige, 8-11.
76 Vgl. hierzu und zu Folgendem Otto: Das Heilige, 23t.
77 Tillich: Systematische Theologie 1,133.
78 Vgl. hierzu OTTO: Das Heilige, 9-11.



358 Friedrich Schumann

mir geht"79 und mit dem so allererst der Ermöglichungsgrund aller
Abhängigkeiten bereitet ist.

Im Rahmen des noetisch-noematischen Erlebnisgehalts verweist das
Selbst-Gefühl also auf das Bewusstseins-Ich. Auch Marion führt eine
ähnliche Unterscheidung ein, wenn er in der Thematisierung der Verstandes-
kategorien der Modalität die Frage nach dem Ich als Ort der Erfahrung
gestellt sieht und nicht mehr jene nach dem Horizont des saturierten
Phänomens. Anders formuliert: Die Modalität unterscheidet sich von den
anderen Kategorien, da sie nicht die Gegenstände und ihre Relationen,
sondern „den Wert der Copula in Beziehung auf das Denken überhaupt"80
thematisiert. Das für Marion klassische saturierte Beispielphänomen an diesem

Ort ist das von Emmanuel Levinas beschriebene Antlitz des Anderen.
In ihm erfährt sich der Beobachter als Beobachteter.81 Mehr noch als das,
kann sich der Empfänger eines solchen Phänomens jener Manifestation
weder entziehen, noch kann er sie selbst intentional vermessen: Der Blick
des Anderen ist selbst unanschaulich. Das Ich ist in dieser Form der
Saturiertheit nicht mehr der .Richter' des Phänomens, es erfährt sich im
Gegenteil als nach dem Phänomen ausgerichtet und durch es konstituiert,
verliert seine Anteriorität und findet sich als der Aufgabe der Konstitution
enthoben. Das Phänomen widerfährt dem Ich, wird von ihm als von
ursprünglicher Originarität erfahren als es selbst und unterliegt damit folglich

auch nicht mehr der Ichreduktion: es ist irreduzibel.
Marions diesbezügliche Überlegungen begründen seinen Subjektbegriff

als dem .Zeugen', der sich ganz aus dem von ihm .Bezeugten' empfangt und
versteht.82 Hier bestehen unzweideutige Parallelen zu Ottos Behandlung
des Kreaturgefühls. Die Konfrontation mit dem Numinosen hat, wie oben
ausgeführt, als erste Reaktion die Erfahrung der annihilatio des Ich zu Folge.

Diese aber geht einher mit der Vorstellung der Geschöpflichkeit, die
interpretativ als Parallelbegriff zu Marions Zeugenbegriff verstanden werden

kann. In dieser Erfahrung von Grundpassivität liegt, das muss
abschließend betont werden, sodann aber auch Individuation begründet. Das
Kreaturgefühl begründet einen sich vom Anderen her verstehenden
Subjektbegriff.83

Im weiteren Verlauf der Arbeit versucht Otto sodann aufzuzeigen,
inwiefern das Kreaturgefühl nicht nur ein Kleinwerden bzw. .Abwerten meiner

selbst' darstellt, sondern auch ein „Gefühl der schlechthinnigen Profa-

79 OTTO: Das Heilige, 11.

80 KANT: KdrV, Bioo.
81 Vgl. MARION: Gegeben sei, 389.
82 Vgl. Marion: Gegeben sei, 390L u.ö.
83 Vgl. z.B. auch Wendel, Saskia: Das Kreaturgefühl bei Rudolf Otto, in: Lauster, Jörg et

al. (Hgg.): RudolfOtto. Theologie - Religionsphilosophie - Religionsgeschichte. Berlin: Walter
de Gruyter 2013, 143-152, hier 144.



Erfahrung jenseits des Verstehens 359

nüät"84. Im Überschreiten der Modalitätskategorien zeigt sich also, wie sich
die Überschreitungen der übrigen Kategorien auf den Zeugen auswirken:
Das Ganz Andere führt zur Wahrnehmung eines inkommensurablen dissi-
mileß5 Die majestas ist „der numinose Rohstoff [...] für das Gefühl der
religiösen .Demut'"86. In der Kontrast-Harmonie des tremendum et fascinans
liegt schließlich nicht nur die annihilatio begründet - sondern vor allem
auch die Erfahrung von Gnade.87

Von hier aus entwickelt Otto die Darstellung des Numinosen und seines

Reflexmomentes versuchsweise weiter zu einer Werttheorie, die dann
allerdings über seine phänomenologische Beschreibung des Numinosen
hinausgeht. Insofern ist an dieser Stelle der vorgenommene Rekonstruktionsversuch

des phänomenologischen Gehaltes der Arbeit Ottos abzuschließen
und in einen letzten Paragraphen überzuleiten, um umrisshaft einige
wenige kritische Bemerkungen wiederzugeben.

4. Kritik und Ausblick: Eine Hermeneutik der Grenze

Bereits zu Beginn wurde auf Husserls Bemerkung hingewiesen, wonach
Ottos Buch über das Heilige als „ein erster Anfang für eine Phänomenologie

des Religiösen"88 angesehen werden müsse. In diesem Diktum liegt
eine grundsätzliche Ambivalenz, die Otto sodann auch in einem Brief an
Martin Heidegger zum Ausdruck bringt: Ottos Buch sei „kühn u. was
versprechend im Anfang, aber freilich bald enttäuschend."89 Damit schlägt
Husserl bereits in eine kritische Richtung, die von vielen Seiten geteilt wurde

und wird. Exemplarisch reicht es hier, zwei Theologen zu nennen, nämlich

Ernst Troeltsch und Paul Tillich. Beide sehen eine Verfehlung Ottos
hinsichtlich der Ausführung des grundlegenden Versuchs einer
Verhältnisbestimmung des Rationalen und Irrationalen - des Begrifflichen zum
Unbegrifflichen.90 Nicht unähnlich, doch noch fundamentaler geht der junge
Martin Heidegger seine Kritik an Otto an. In seiner Vorarbeit zu einer leider

nie weiter ausgeführten Rezension des Buches kritisiert er, dass das

84 Vgl. OTTO: Das Heilige, 66f., hier 67.
85 Vgl. OTTO: Das Heilige, 33.
86 OTTO: Das Heilige, 23.
87 Vgl. OTTO: Das Heilige, 43.
88 Brief Husserls an Otto am 5.3.1919, in: HUA Dokumente III/7. Dordrecht: Springer

1994, 207.
89 Brief Husserls an Heidegger am 10.9.1918, in: HUA Dokumente III/4. Dordrecht: Springer

1994, 132.
90 Vgl. TROELTSCH, Ernst. Zur Religionsphilosophie. Rudolf Otto: Das Heilige, in: Troeltsch,

Ernst: Rezensionen und Kritiken (1915-1923,) KGA 13; hg. v. Friedrich Wilhelm Graf). Berlin:
Walter de Gruyter 2010, 412-425, hier 425; TILLICH, Paul: Die Kategorie des ,Heiligen' bei Rudolf
Otto, in: Theologische Blätter Jg. 2 (1923), Sp. 11-12, hier 11.



360 Friedrich Schumann

Irrationale „immer noch als Gegenentwurf bzw. Grenze, aber nie in seiner

Originarität und Eigenkonstitution betrachtet"91 wird.
Ein ganz fundamentales Problem dürfte also bereits in der Form von

Ottos Gegenüberstellung des Irrationalen mit dem Rationalen liegen, denn
bereits die völlige Identifikation des Rationalen mit dem Begrifflichen ist
äußerst problematisch. Die Konfrontation mit Unbegrifflichkeit - so sollte
oben gezeigt werden - verweist eben gerade nicht zwingend auf ein Feld
.jenseits der Vernunft', sondern eher (unter Beachtung der Kantischen
Korrespondenz von Anschauung und Begriff im Bereich des Verstehens) auf ein
mögliches Feld von Erfahrung .jenseits des Verstehens'. Und obwohl sich
Otto der hermeneutischen Notwendigkeit der Übersetzungsarbeit von
Unbegrifflichkeit im Bereich numinosen Erfahrens in ideogrammatische
Begriffe sehr wohl bewusst ist,92 muss ihm mit Hans Joas (und letztlich auch
mit oben genannten Kritikern) ein .hermeneutisches Defizit' angelastet
werden.93

Es ist interessant, dass selbst in diesem Punkt Parallelen zwischen Otto
und den Neuen Phänomenologen bestehen. Insbesondere Marion wurde
mehrfach mangelnde Reflexion über die den saturierten Phänomenen eigenen

hermeneutischen Konsequenzen vorgeworfen, so unter anderem von
Jean Greisch oder Richard Kearney.94 Während hier nicht der Ort ist, um
genauer auf diese Kritikpunkte einzugehen, geben sie doch Anlass zu
einem abschließenden und ausblickenden Gedanken, zu der Frage nämlich,

inwiefern dem Numinosen ein hermeneutisches Prinzip unterliegt.
Im Anschluss an Rudolf Otto aber beispielsweise auch Paul Tillich kann

zwischen einem .eigentlichen' und einem .uneigentlichen' Mysterium
unterschieden werden.95 Das .uneigentliche' Mysterium entspricht letztlich
der Alltagsbedeutung des deutschen .Geheimnis', das das .Heimliche'
bezeichnet. Ein Mensch kann in ein solches Geheimnis eingeweiht werden.
Für diesen Menschen hört es auf, Geheimnis zu sein, er tritt mit seinem
Inhalt in einen in der klassischen Form des hermeneutischen Zirkels
beschreibbaren verinnerlichenden Verstehensprozess. Demgegenüber steht
die andere Bedeutung des Wortes Mysterium, die von dem deutschen
Begriff .Geheimnis' strenggenommen nicht erfasst wird. Myein bezeichnet das

.schließen' bzw. .verschließen'. Damit kann das .Mysterium' nun einerseits
das .Unerschlossene' bezeichnen, es behält andererseits aber auch immer
die Möglichkeit eines .Unerschließbaren' für sich. Im Vergleich zur Aneignung

eines ,Alltagsgeheimnisses' verläuft der hermeneutische Prozess hier

91 Heidegger, Martin: Das Heilige, in: Heidegger, Martin: Phänomenologie des Religiösen

Lebens GA 60). Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1995, 332-334, hier 333.
92 Vgl. z.B. OTTO: Das Heilige, 77.
93 Vgl. JOAS, Hans: Wie aktuell ist RudolfOtto?, 255-281, hier 277.
94 Vgl. zusammenfassend JONES, Tamsin: Apparent Darkness. A Genealogy of Marion's

Philosophy ofReligion. Bloomington: Indiana University Press 2011,109-129.
95 Vgl. Otto: Das Heilige, 32; TILLICH: Systematische Theologie 1,133.



Erfahrung jenseits des Verstehens 361

in streng entgegengesetzte Richtung. Es kommt zu keiner Verinnerlichung,
der Mensch sieht sich dem Mysterium im Gegenteil ausgesetzt: Das
Mysterium wird vollzogen, indem es sich dem Verstehen entzieht.

Das hermeneutisch Interessante und Ernstzunehmende daran ist nun
gerade die Möglichkeit eines Modus des Erlebens, der sich über das Nicht -
Verstehen vollzieht. Gerade dadurch, dass diese Möglichkeit nun aber auf
ihr hermeneutisches Prinzip befragt wird, wird diese Möglichkeit nicht
mystifiziert, sondern als Hinweis und Aufgabe genommen. Diese Aufgabe könnte

als .Hermeneutik der Grenze' bezeichnet werden. Sie beschreibt die
Vorstellung einer Hermeneutik, die sich (analog zum .Richtungswechsel'
der Neuen Phänomenologie) von ihrer eigenen Grenze, dem Nicht-Ver-
stehen her, konstruiert und weiterführt zu der Frage, welche Bedeutung
das Nicht-Verstehen im Vollzug beispielsweise religiöser Phänomene für
das sinnhafte Weltverstehen hat.

Zusammenfassung
Seit einigen Jahren erfreut sich die sogenannte Neue Phänomenologie,
insbesondere in der Fassung Jean-Luc Marions und seiner Theorie saturierter
Phänomene, reger Aufnahme gerade in theologischen und religionsphilosophischen

Gefilden. Kaum noch wahrgenommen hingegen wird Rudolf Ottos
Phänomenologie des Numinosen, wie er sie in seinem îgiy erschienen Buch
über Das Heilige erarbeitet hat. Vorliegende Arbeit versucht Otto in ein
Gespräch mit Marion zu bringen und so einen neuen Blickwinkel zu seinem
Ansatz zu gewinnen, der Ottos Aktualität aufweisen und zeigen soll, dass er

sogar grundlegende Einsichten der Neuen Phänomenologie geteilt und

vorweggenommen hat.

Abstract
For several years now, the movement ofNew Phenomenology has caused some
stir and discussion among theologians and philosophers of religion alike.
Conversely, the phenomenology of the Numinous, as depicted by RudolfOtto
in his îgiy book The Idea of the Holy, is finding less and less attention. This

paper attempts to open up an exemplary discussion between Otto on the one
hand and Jean-Luc Marion on the other, thus gaining a new perspective
towards Otto, a perspective which not only will show his present relevance but
will also bring attention to the fact that he shared, and anticipated, some
basic insights ofNew Phenomenology very early on.


	Erfahrung jenseits des Verstehens : das Numinose im Spiegel der Neuen Phänomenologie

