
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung : Kierkegaard als
Feindbild bibeltreuer Apologetik

Autor: Sander, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Clemens Sander

Die Angst des Fundamentalisten
vor dem Sprung

Kierkegaard als Feindbild bibeltreuer Apologetik

I. Einleitung

„Viel Sonderbares, viel Beklagenswertes, viel Empörendes ist über das

Christentum gesagt worden; aber das Dümmste, was man jemals gesagt
hat, ist, es sei bis zu einem gewissen Grade wahr"1 heißt es in der
Abschließenden unwissenschaftlichen Nachschrift zu den philosophischen
Brosamen, einem Schlüsselwerk von Soren Kierkegaard. In Der BegriffAngst
wird davor gewarnt, die Erzählung der Genesis leichtfertig als Mythos ab-
zutun2; die Krankheit zum Tode, die Verzweiflung, könne allein durch den
christlichen Glauben geheilt werden, denn sie sei durch Sünde bedingt,
und Sünde sei alles, was nicht aus dem Glauben ist.3 Die Inhalte der christlichen

Lehre stehen für ihn nicht zur Debatte4, er fordert Gehorsam und
Unterordnung unter die göttliche Autorität der biblischen Autoren.5
Historisch-kritische Bibelforschung ist ihm ein Dorn im Auge - „Was hat die
irre gewordene Exegese und Spekulation getan, um das Christliche zu
verwirren..."6

Die Tatsache, dass einer der bedeutendsten Philosophen des 19.
Jahrhunderts Derartiges schreibt, müsste Wasser auf den Mühlen fundamentalistischer

Christen sein, ein stolzer Beweis, dass ein auch in säkularen Kreisen

als Genie anerkannter Denker den uneingeschränkten Glauben an die
Bibel nicht hinter sich lassen muss. Bei zwei zumindest in den Vereinigten
Staaten sehr bekannten Theologen, Francis Schaeffer (1912-1984) und John
MacArthur (geboren 1939), die mit ihrer Apologetik Millionen gläubige
Christen beeinflusst haben, ist jedoch genau das Gegenteil der Fall - ihr
Urteil über Kierkegaard ist vernichtend, als geistiger Wegbereiter der Exis-

1 Kierkegaard, Soren: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift.
München: Deutscher Taschenbuch Verlag 2005, 374.

2 KIERKEGAARD, Soren: Der BegriffAngst. Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 2002, 31.
3 KIERKEGAARD, Soren: Die Krankheit zum Tode. Hamburg: Europäische Verlagsanstalt

2002,99.
4 Vgl. Eller, Vernard: Kierkegaard and Radical Discipleship: A New Perspective. Princeton:

Princeton University Press 1968, 133.
5 Vgl. Über den Unterschied zwischen einem Genie und einem Apostel, in: KIERKEGAARD,

Soren: Der Einzelne und sein Gott. Freiburg im Breisgau: Herder 1961,169.
6 KIERKEGAARD: Unterschied Genie /Apostel, 163.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 323

tenzphilosophie sei er gleichsam die Wurzel allen Übels. John MacArthur,
eine prägende Stimme des evangelikalen Konservativismus und laut der
Zeitschrift Christianity Today einer der einflussreichsten Prediger unserer
Zeit7, wiederholt in seinem Buch Reckless Faith. When The Church Loses
Its Will To Discern (1994) im Grunde nur die Argumente, mit denen
Schaeffer Ende der 1960er Jahre begann, Kierkegaard als den „Wegbereiter
des Nihilismus"8 zu attackieren, der mit seinem Wirken sowohl dem Glauben

als auch der Vernunft einen Bärendienst erwiesen habe.
Dieser Vorwurf ist alt, aber immer noch so wirkmächtig, dass bis heute

Artikel erscheinen, die Kierkegaard davor schützen wollen. Kyle Roberts
vermutet in einem 2016 zur Wirkungsgeschichte Kierkegaards erschienenen

Band9 gar, Schaeffer habe die Werke des dänischen Philosophen gar
nicht gelesen, nur so sei der Irrationalismus erklärbar, den er ihm unterstellt.

Auch Stephen Evans, der etwas mehr von Schaeffer zu halten scheint,
schrieb 2006 gegen dessen Kierkegaard-Darstellung an.10

Es soll hier gezeigt werden, dass bei all der berechtigten Skepsis gegenüber

der Schaefferschen Interpretation diese nicht völlig aus der Luft
gegriffen ist, immerhin finden sich Parallelen bei Denkern wie Albert Camus,
Bertrand Russell, Theodor W. Adorno und Hans Albert. Durch einen Blick
in Kierkegaards Werke, allen voran in die Abschließende unwissenschaftliche

Nachschrift zu den philosophischen Brosamen, wird ersichtlich, dass

in ein und demselben Text sowohl Belege für einen übersteigerten
Subjektivismus als auch für dessen Relativierung zu finden sind. Die schriftstellerische

Tätigkeit des Dänen bleibt zu komplex, zu paradox, zu einzelgängerisch,

zu ironisch und zugleich zu ernst um in irgendeine Schublade
gesteckt werden zu können - ein Schutzmechanismus, den er selbst bewusst
eingebaut hat.

7 Vgl. Stetzer, Ed: The Most Influential Preachers.

https://www.christianitytoday.com/edstetzer/2010/april/most-influential-preachers.html
(15.4.2019).

8 Vgl. KUBSCH, Ron: Schaeffers Kierkegaard: Können wir mit ihm leben?, in: KUBSCH, Ron
(Hg.): Wahrheit und Liebe. Was wir von Francis Schaeffer für die Gegenwart lernen können.
Wetzlar: Verlag für Kultur und Wissenschaft 2007,127-181, hier 141.

9 Roberts, Kyle: Francis Schaeffer: How not to read Kierkegaard, in: Stewart, Jon (ed.):
Kierkegaard's Influence on Theology, Tome II: Anglophone and Scandinavian protestant Theology.

London: Routledge 2016,173-189.
10 Evans, Stephen: Kierkegaard: On Faith and the Self. Collected Essays. Waco: Baylor

University Press 2006.



324 Clemens Sander

II. Wer war Francis Schaeffer?

Für die einen war er „a great oak of Christian leadership"11, „a Protestant
pope"12, „a missionary to intellectuals"13, für andere ein „Guru of
Fundamentalism"14, ein „Ajatollah der Heiligen Schrift"15.

Neben C.S. Lewis und Billy Graham war er jedenfalls die prägendste
Gestalt für die evangelikale Weltanschauung, da kaum einer so leidenschaftlich

an der Irrtumslosigkeit und der Autorität der Bibel festgehalten hat
wie er.16 In der wissenschaftlichen Theologie und der professionellen
Philosophie hingegen gilt er als suspekt, sofern er dort überhaupt bekannt ist.
Warum sich in einem akademischen Kontext überhaupt mit Francis
Schaeffer beschäftigen, fragt daher der Kierkegaard-Experte Kyle Roberts
am Anfang seines Artikels über Schaeffer How not to read Kierkegaard. Er

rechtfertigt seine Themenwahl, indem er auf den Einfluss hinweist, den
Schaeffer auf die amerikanische evangelikale Theologie ausübte:

"The mainly negative portrait of Kierkegaard he put forth was widely
disseminated and deeply imbibed. Schaeffer's pithy and often insightful musings
on philosophy and the arts, his sometimes tenuous interpretations of major
thinkers, and his interesting but sometimes unfounded analyses of the
history of modern thought have been accepted and transmitted through generations

of evangelical Christians."17

Schaeffer war weniger ein Missionar der Intellektuellen, als jemand, der
einfachen Leuten die großen philosophischen und theologischen Fragen
und deren Konsequenzen näherbringen wollte. „Es ist sein Verfahren, ganze

Epochen auf ein ihn bestätigendes Bild, ganze Philosophien auf das Format

eines Kalenderspruchs zu reduzieren [...]. Es mangelt ihm an intellektueller

Würdigung. An Jüngern fehlt es ihm nicht" schrieb Der Spiegel
1983.18 In evangelikalen Kreisen war man jedoch sehr stolz, eine Galions-
figur zu haben, die sich überhaupt mit solchen intellektuellen Themen
auseinandersetzte. So bemerkt sein Sohn Frank Schaeffer: "The evangelicals

liked the fact that Dad, somewhat like author C.S. Lewis, was a kind of

11 Christianity Today, in: SCHAEFFER, Frank: Crazy for God. How 1 grew up as one of the

elect, helped found the religious right, and lived to take all (or almost all) of it back.

Cambridge: Da Capo Press 2008, 101.

12 SCHAEFFER: Crazy for God, 341.
13 Mission to Intellectuals, in: Time (11. Jänner i960), 62-64.
14 Guru ofFundamentalism, in: Newsweek (1. November 1982), 88.
15 Brügge, Peter: Wie Besitz zu teilen wäre, sagt die Bibel nicht, in: Der Spiegel (16.5.1983),

http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14019189.html (15.4.2019).
16 Vgl. KUBSCH: Wahrheit und Liebe, 19; 42.
17 ROBERTS: How not to read Kierkegaard, 173.
18 Brügge: Wie Besitz zu teilen wäre, sagt die Bibel nicht.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 325

proof that the evangelicals weren't as dumb as the secularists said we
were."19

Einem breiten christlichen Publikum wurde Schaeffer Ende der 1960er
Jahre durch die Veröffentlichung seiner Bücher The God who is there (Gott
ist keine Illusion) und Escape from Reason (Preisgabe der Vernunft)
bekannt. Darin ging es ihm um die Verteidigung der Botschaft des historischen

Christentums gegen die moderne Theologie, Philosophie und Kultur.

Besonders die zeitgenössische Theologie Karl Barths war ihm ein Dorn
im Auge, da Barth die Möglichkeit von Fehlern in der Bibel nicht leugnete
- für Schaeffer eine Untergrabung der historischen Grundlage des Glaubens

und eine unzulässige Dichotomisierung von Theologie und verifizier -
barer Geschichte. Ohne das Festhalten an der Irrtumslosigkeit der Bibel
würde sich das christliche Weltbild in seinen Augen auflösen. Als daher
Billy Graham 1974 zur Internationalen Konferenz für Weltevangelisation in
Lausanne einlud, war Schaeffer maßgeblich beteiligt an der Erarbeitung
der sogenannten Lausanner Verpflichtung (zur Verbreitung des Glaubens
und Bibeltreue), die zu einem zentralen Konsensdokument vieler Freikirchen

wurde. 1977 war Schaeffer überdies Mitbegründer des Internationalen
Rates für Biblische Irrtumslosigkeit. Als gewöhnlichen fundamentalistischen

Prediger kann man ihn trotzdem nicht bezeichnen. Sonderbarerweise
zitierte er selten die Bibel, sondern war eher geneigt über Kunst und

Philosophie zu reden. Er sprach und schrieb über Themen, über die man
im evangelikalen Umfeld nichts wusste oder die Tabu waren, etwa die Filme

von Ingmar Bergman und Federico Fellini oder die Bücher von Albert
Camus, Jean Paul Sartre und Martin Heidegger.20 "Dad looked flustered if
fundamentalists, especially Calvinist theologians, would intrude into a
discussion and try to steer it away from art or philosophy", erinnert sich sein
Sohn.21 Weitaus bedeutender als das, was Schaeffer über das moderne exis-
tenzialistische Gedankengut zu sagen hatte, war sein Impetus, sich
überhaupt damit zu befassen. Bis dahin waren bibeltreue Christen gelehrt worden,

die beste Art, Christus zu bezeugen sei, sich von der säkularen Welt
möglichst fern zu halten.

L'Abri („die Zuflucht"), das von den Schaeffers 1955 gegründete
Studienzentrum in den Schweizer Alpen, vertrat den gegenteiligen Ansatz.
Die Arbeit, die dort geleistet wurde, stellte den amerikanischen Evangeli-
kalismus auf eine neue Grundlage und bildete den Kontext, aus dem heraus

Schaeffer seine philosophische und theologische Analyse der modernen

Kultur entwickelte. In L'Abri wurde nicht nur zu Bekehrten gepredigt:
viele, die diesen Rückzugsort aufsuchten, waren junge europäische
Studenten, Existenzialisten, die sich in eine absurde Welt ohne eindeutige

19 SCHAEFFER: Crazy for Cod, 255.
20 Vgl. KUBSCH: Wahrheit und Liebe, 19-48.
21 Schaeffer: Crazy for Cod, 99.



326 Clemens Sander

moralische Maßstäbe geworfen sahen.22 Erst mit der Zeit, nachdem
Schaeffers Vorträge und Diskussionen zu Büchern geworden waren und für
Aufsehen gesorgt hatten, wurde L'Abri zu einer Pilgerstätte für amerikanische

Evangelikale, wo Schaeffer die Antworten auf all die offenen Fragen
der abendländischen Philosophie mit Hilfe der Bibel geben wollte. Wie
Kierkegaard rief er nach „einer neuen Generation von Christen, die wirklich

revolutionär sein sollten in ihrem Eintreten für die Wahrheit sowohl
in der Lehre als auch im Leben [...] Radikale für Christus."23

Der späte Francis Schaeffer wurde auch zu einem politischen Ideengeber,

ausgehend von seinem Engagement gegen Abtreibung, das bis dahin
nicht groß auf der protestantischen Agenda gestanden hatte. So wurde er
zu einer Inspiration für die Bewegung „Moral Majority" der religiösen Rechten,

einer wichtigen politischen Kraft im republikanischen Umfeld, die viele

christliche Wähler dazu bewog Ronald Reagan zu wählen. Der Spiegel
bezeichnete Schaeffer daraufhin als den „heimlichen Hohepriester Amerikas",

der Reagan Bibeltreue als politisches Handbuch soufflierte:

„Auf ihn eingestimmte Tele-Prediger versetzen Millionen amerikanischer Wähler

in puritanischen Rechtsdrall. Durch ihn gestartete Gedanken tragen bei
zu Ronald Reagans furchterweckendem Glauben, Amerika habe ,auf Befehl der
Schrift und des Herrn Jesus mit aller Macht der Sünde und dem Bösen in der
Welt entgegenzutreten'."24

Diesen Schritt ins politische Geschehen bereute Schaeffer kurz vor seinem
Tod Anfang der 80er Jahre. Ihn schockierte der Zustand der evangelikalen
Welt in Amerika und er bezeichnete deren Führer als Verrückte, Psychopathen

und Extremisten.25

III. Schaeffers (und MacArthurs) Kritik an Kierkegaard

"As a result of Schaeffer's treatment of Kierkegaard, several generations of
evangelical Christians have been taught that Kierkegaard is part of the problem

rather than the solution."26

Schaeffer sieht in Kierkegaard den „Vater alles modernen Denkens". Dieses

liege unterhalb der „Linie der Verzweiflung", die sich ausgehend von der
Philosophie durch Kunst, Musik, allgemeine Kultur und schließlich Theologie

ziehe. Bis dahin hätten sich die Menschen im Westen an annähernd
gleiche, christlich geprägte Denkvoraussetzungen gehalten. Durch den von
Kierkegaard eingeleiteten Umbruch bekämen die Christen jedoch „von al-

22 Vgl. KUBSCH: Wahrheit und Liebe, 80.
23 KUBSCH: Wahrheit und Liebe, 28L
24 BRÜGGE: Wie Besitz zu teilen wäre, sagt die Bibel nicht.
25 Vgl. SCHAEFFER: Crazy for God, 335.
26 EVANS: Kierkegaard, 6.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 327

len Seiten her den Würgegriff einer neuen Methodologie" zu spüren, denn
„die Fluten weltlichen Denkens und der neuen Theologie haben die Kirche
überschwemmt."27 Schon davor habe Hegel begonnen, dem historischen
Christentum den Boden unter den Füßen wegzuziehen. Dieser Boden, das
Fundament jeder Wahrheitsfindung, war die Antithese: wenn das Evangelium

wahr ist, muss das Gegenteil falsch sein und umgekehrt. Als Hegel
seinen Gedanken der Synthese von These und Antithese vortrug, habe er
die Welt auf den Kopf gestellt und zu einem erkenntnistheoretischen und
ethischen Relativismus geführt: „Der moderne Mensch sucht die Wahrheit
nicht mehr mit Hilfe der Antithese, sondern der Synthese."28 Hegel selbst,
so zeichnet es Schaeffer vor, habe weltgeschichtlich genau auf der Linie
der Verzweiflung gelegen, ohne bereits unterhalb davon zu liegen. Diese
Bedeutung komme Kierkegaard zu, und zwar indem er dem Hegeischen
Denken die entscheidende Aussage hinzufügte, dass die Synthese nicht
durch die Vernunft zu erreichen sei. Die wesentlichen Fragen seien daher
nicht durch logisch-rationale Schlüsse zu lösen, sondern nur durch einen
Glaubenssprung. Mit dieser Lehre vom Sprung habe Kierkegaard sowohl
dem philosophischen als auch dem religiösen Existentialismus Tür und
Tor geöffnet und Schluss gemacht mit jeder Hoffnung auf ganzheitliche
Erkenntnis, da sinnstiftende Angebote nur noch für den Preis der Vernunft
zu haben seien.29 Einerseits ist sich Schaeffer zwar bewusst, dass die säkularen

und religiösen Denker, die auf Kierkegaard bauten, diesem nicht
gerecht wurden, und dieser sich kaum über die Nachwirkungen seiner Schriften

freuen würde. Andererseits bezweifelt Schaeffer, ob Kierkegaard überhaupt

ein gläubiger Christ war. Die Gedanken der Philosophen, die sich
von Kierkegaard inspirieren ließen (vor allem Jaspers, Sartre, Camus,
Heidegger) will Schaeffer „allen Ernstes als Antiphilosophien bezeichnen."30

Angeregt durch Kierkegaard habe auch die Theologie den Schritt unter die
Linie der Verzweiflung gewagt. Die Neo-Orthodoxie, ausgehend von Karl
Barth ab den 1920er Jahren (als weitere damit verbundene Namen nennt
Schaeffer - nicht immer ganz zutreffend - Rudolf Bultmann, Emil Brunner,
Reinhold Niebuhr und Paul Tillich) sei nur eine Übersetzung der
Existenzphilosophie in die Sprache der Theologie. Daher ist die moderne Theologie
für Schaeffer im Vergleich zur biblischen und reformatorischen eine „Anti-
Theologie", die zu einem „christlichen Atheismus" geführt habe. Als Bei-

27 SCHAEFFER, Francis: Gott ist keine Illusion. Wuppertal: R. Brockhaus Verlag 1975, 8; 10.
28 Schaeffer: Gott ist keine Illusion, 18.

29 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 142t. Dasselbe Argument findet man bei Adorno.
Dieser schreibt über Kierkegaard: „[...] Auch darin blieb er Schüler Hegels, der die Logik der
Widerspruchslosigkeit einschränkt. Wo jedoch die Hegeische Philosophie den Knoten des

Widerspruchs im Fortgang aufzulösen trachtet, wird er bei Kierkegaard gewaltsam sich selber

zur Lösung." Adorno, Theodor W.: Kierkegaard. Konstruktion des Ästhetischen. Frankfurt

am Main: Suhrkamp 2003, 250.
30 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 19.



328 Clemens Sander

spiel bringt er die Verneinung Paul Tillichs auf die Frage, ob er je bete.31

Der Sündenfall dieser Theologen bestehe darin, die religiöse Wahrheit
getrennt von der Natur- und Geschichtswissenschaft zu betrachten und
dadurch zu etwas gemacht zu haben, das sich nicht verifizieren lasse.32 Dies
habe zu einer Entbindung, ja zu einer Dichotomisierung von Glaube und
historischem Heilsgeschehen geführt, die ein Zugleich von beseligtem Glauben

und historisch-kritischer Denkweise ermöglichte.33
Dazu MacArthur:

"Neo-orthodoxy's attitude toward Scripture is a microcosm of the entire
existentialist philosophy: the Bible itself is not objectively the Word of God, but
it becomes the Word of God when it speaks to me individually [...]. Probably
the best way to describe this concept of modern theology is to say that it is
faith in faith, rather than faith directed to an object which is actually there
[...]. Thus while neo-orthodox theologians often sound as if they are affirming
traditional beliefs, their actual system differs radically from the historic
understanding of the Christian faith. By denying the objectivity of truth, they
relegate all theology to the realm of subjective relativism. It is a theology
perfectly suited for the age in which we live. And that is precisely why it is so

deadly."34

Dieser Standpunkt, so MacArthur, bringe Verzweiflung und Dunkelheit
mit sich, da die Preisgabe der Rationalität, das Verweigern, seinen Glauben
einer wissenschaftlichen Diskussion auszusetzen, zu einem mentalen
Zusammenbruch führen müsse. Kierkegaard selbst habe zwar für sich noch
den christlichen Glauben als die Wahrheit gewählt, für die er leben und
sterben wollte, aber durch die Wirkungsgeschichte seiner Werke, durch
die falsche Antithese, nach der Wahrheit und Objektivität inkompatibel
seien, habe er den Boden für das Denken der nachfolgenden Generationen
gelegt, die radikal alle objektiven Standards ablehnen. Er gelte zu Recht als

Begründer des Existenzialismus, der individuelle Erfahrung und persönliche

Entscheidung über objektive Maßstäbe für Wahrheit und Moral stelle.
Kritik erntet Kierkegaard insbesondere auch für seine Darstellung Abrahams

als paradigmatisches Beispiel für den Sprung in das Paradox des

Glaubens in Furcht und Zittern. Anhand von Abrahams Bereitschaft, Gottes
Befehl auszuführen und sich auf den Weg zu machen, seinen Sohn zu
opfern, arbeitet Kierkegaard in diesem Werk heraus, wie der Glaube kraft des

Absurden vollzogen wird, wie der „Ritter des Glaubens" im Fall der Fälle
die Moral suspendiert und bereit wird, alles zu opfern, nicht nur die
Vernunft. Das Paradox liegt für Kierkegaard darin, dass sich Abraham als

31 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 87.
32 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 58.
33 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 155.
34 Macarthur, John: Reckless Faith. When The Church Loses Its Will To Discern. Whea-

ton: Crossway books 1994, 25.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 329

Einzelner in ein absolutes Verhältnis zum Absoluten und somit über das

allgemein Ethische setzt, und so die Bereitschaft zu einem Mord in eine heilige

und Gott wohlgefällige Handlung verwandelt wird. Kierkegaard (bzw.
das Pseudonym Johannes de Silentio) schreibt, er könne Abraham zwar
nicht verstehen, wohl aber bewundern.35 Für MacArthur bedeutet diese

Auslegung von Genesis 22 die Auflösung von allem Absoluten, die
Verschmelzung von Wahrheit und Unsinn. Alles, was hier noch zähle, sei
subjektive Erfahrung. Schaeffer unterstellt Kierkegaard, die Bibel nicht sorgfältig

genug gelesen zu haben, Abrahams Gehorsam sei kein Sprung ins
Irrationale, da er zuvor schon eine rationale Vertrauensbasis mit Gott aufgebaut

hatte:

"Before Abraham was asked to move toward the sacrifice of Isaac (which, of
course, God did not allow to be consummated), he had much propositional
revelation from God, he had seen God, God had fulfilled promises to him. In
short, God's words at this time were in the context of Abraham's strong reason

for knowing that God both existed and was totally trustworthy."36

Daher sei Kierkegaards Behauptung, Abraham sei einem blinden Glauben
gefolgt, so falsch wie die existentialistischen Schlüsse, die er daraus gezogen

habe.
Dass nach Kierkegaard die persönliche Gottesbeziehung allen Regeln

der Vernunft trotzen kann, nahmen Schaeffer und seine Epigonen zum An-
lass, ihn für den Bruch zwischen Rationalität und individueller, existentieller

Sinnhaftigkeit verantwortlich zu machen, der das einleitete, was später
als postmodernes Denken bekannt wurde: „Auch wenn Francis Schaeffer
niemals das Wort ,Postmodernismus' gebrauchte, warnte er uns vor der
Idee und ihren Konsequenzen [...]: Misstrauen gegen jeden, der sagt: ,So ist
es' oder ,Das ist die Wahrheit'."37 Mit Kierkegaard, so Schaeffer, starb die
Hoffnung, dass die Philosophie ein legitimes Bild der Realität liefern
könne - er habe in eine epistemologische Krise geführt, in der die Suche
nach Sinn völlig von wissenschaftlicher Verifikation geschieden wurde:

"One must understand that from the onset of Kierkegaardianism onward
there has been a widespread concept of the dichotomy between reason and
nonreason, with no interchange between them. The lower-story area of reason
is totally isolated from the optimistic area of nonreason. The line which
divides reason from nonreason is as impassable as a concrete wall thousands of
feet thick, reinforced with barbed wire charged with 10,000 volts of electri-

35 Kierkegaard, Soren: Furcht und Zittern. Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 2004,
K>5f.

36 SCHAEFFER, Francis: The God Who Is There, in: Schaeffer, Francis: The Francis A.
Schaeffer Trilogy: Three Essential Books in One Volume. Wheaton: Crossway Books 1990, 15.

37 WELLUM, Stephen: Francis A. Schaeffer (1912-1984): Lehren aus seinem Denken und
Leben, in: KUBSCH, Ron (Hg.): Wahrheit und Liebe. Was wir von Francis Schaeffer für die Gegenwart

lernen können. Wetzlar: Verlag für Kultur und Wissenschaft 2007, 32.



33° Clemens Sander

city. There is no osmosis between the two parts. So modern man now lives in
such a total dichotomy, wherein reason leads to despair. 'Downstairs' in the
area of humanistic reason, man is a machine, man is meaningless. There are no
values. And 'upstairs' optimism about meaning and values is totally separated
from reason. Reason has no place here at all. Reason is an outcast."38

Das Tragische liegt für Schaeffer darin, dass es so keine Kriterien mehr gäbe,

nach denen man bestimmen könne, was in den oberen, sinnstiftenden
existenziellen Bereich hineindürfe und was nicht, was Realität und was
Fantasie sei - das Ergebnis sei ein Sinn- und Wertrelativismus, ausgelöst
durch Kierkegaards „Fideismus". Bis dahin hätte die Bibel als die
unfehlbare Verbindung zwischen der Welt der Fakten und der persönlichen
Überzeugung gegolten. Diese Spaltung sah Schaeffer als Schlüssel für das

Verständnis der Verwirrung und Ratlosigkeit seiner Zeit, für die nihilistische

Wende, die einer ganzen Zivilisation das intellektuelle Fundament,
das ihr das Christentum gab, unter den Füßen weggezogen habe. Nur
durch eine Rückkehr zum Glauben an die Irrtumslosigkeit und Vernünftigkeit

der Bibel, durch ein Wiederauferstehen einer einheitlichen,
kohärenten christlichen Weltanschauung könnten die Probleme der modernen
westlichen Welt gelöst werden.39

Schaeffer spricht also der Philosophie, insbesondere der Philosophie
Kierkegaards, eine immense Bedeutung zu: Von ihr ausgehend habe die

Verzweiflung alle gesellschaftlichen Schichten und Lebensbereiche
„infiziert".40 Die Menschen, die sich „unterhalb der Linie der Verzweiflung"
befinden, würden zwar nicht den ganzen Tag weinen, hätten aber jede
Hoffnung auf eine umfassende rationale Antwort auf die Fragen der
Erkenntnis und des Lebens aufgegeben.41

IV. Wie man Kierkegaard nicht „lesen" soll (Kyle Roberts, Stephen Evans)

Roberts beginnt seinen Aufsatz Francis Schaeffer: How not to read Kierkegaard

mit der Bemerkung, Schaeffers Lesart sei gerade als abschreckendes
Beispiel wichtig für die Kierkegaard-Forschung - um aufzuzeigen, wie es

zu dem weit verbreiteten und unbegründeten Bild des dänischen Philoso -

phen kam, das ihn als Irrationalsten karikiert, im Sinne von „Stelle keine
Fragen, glaube einfach". Roberts wirft Schaeffer weniger vor, Kierkegaards
Schriften falsch gelesen zu haben, er stellt vielmehr die Vermutung auf,
dass er sie so gut wie überhaupt nicht gelesen und seine Informationen vor
allem aus zweiter Hand erhalten habe. Indizien dafür seien, dass Schaeffer

38 SCHAEFFER, Francis: How Should We Then Live? The Rise and Decline of Western
Thought and Culture. Old Tappan, New Jersey: F.H. Revell Co. 1976,174.

39 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, i68f.
40 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 129.
41 Vgl. SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 27.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 331

Kierkegaard nie zitiert oder sich kaum mit konkreten Texten auseinandersetzt,

sowie dass er seine Ideen zur Geistesgeschichte bekanntlich vor
allem durch Diskussionen mit Studenten in L'Abri entwickelte. Die
Selbstsicherheit, mit der er Kierkegaard als Schlüsselfigur einer selbstzerstörerischen

Moderne und des Verfalls des christlichen Weltbildes zeichnet, hätte

eine genauere Lektüre verdient gehabt. Bei einer solchen, so Roberts,
hätte Schaeffer entdeckt, dass er gar nicht so wenig mit dem von ihm
Gescholtenen gemeinsam habe.42 Die Apologetik Schaeffers sei nämlich zu
einem Teil von Cornelius van Tils (1895-1987) „Presuppositionalism"
geprägt, einer theologischen Richtung, die von einem grundlegenden Unterschied

zwischen der Vernunft eines Gläubigen und der eines Ungläubigen
ausgeht, wodurch Gott und die Schöpfung erst durch den Heiligen Geist
verstanden werden können. Nur ein wahrhaft wiedergeborener Gläubiger
erfülle die Voraussetzung (presupposition) um die Bibel und die Welt, die
sie beschreibt, richtig zu interpretieren. Schaeffers Betonung dieser
subjektiven Voraussetzung des Einzelnen, sei, so Roberts, bei genauer
Betrachtung gar nicht so weit entfernt von Kierkegaards „Sprung" (die
Vertreter des „Presuppositionalism" wurden von ihren Gegnern selbst als Fi-
deisten angeprangert). Dass Schaeffer die Bedeutung Kierkegaards
dennoch so negativ einschätzt, liege an der zweiten Quelle seiner apologetischen

Methodologie, die im Widerspruch zum „Presuppositionalism" steht:
Die sogenannte "Princeton Theology" nach Charles Hodge (1797-1878) und
B.B. Warfield (1851-1921), in der eine „objektive Natur des Glaubens"

angenommen wurde und nach der Theologie als systematische Wissenschaft
betrieben werden sollte. Vernunft und die biblische Offenbarung stehen
dabei über persönlicher Erfahrung und Kontext. Durch die Bindung, die
Schaeffer auch an diese Schule hatte, war für ihn ein objektiver Ausgangspunkt

für den Dialog mit Ungläubigen möglich. Die Aussagen der Bibel
seien rational zugänglich und universal gültig, nur so könne es ein wahres
Christentum geben; „Die christliche Lehre will eine festumrissene Wahrheit

vermitteln; sie bildet ein System."43 Roberts erklärt Schaeffers
mangelnde Wertschätzung Kierkegaards nun dadurch, dass dieser ihn einseitig
durch diese Brille der „Princeton Theology" betrachte, und daher die
Parallelen zum „Presuppositionalism" übersehe. Denn auch für Kierkegaard
trübt die Sünde das Erkenntnisvermögen des natürlichen Menschen. Der
entscheidende Unterschied zu Schaeffer liege darin, dass hier auch nach

42 So schreibt auch Evans: "The irony is that at certain points Kierkegaard's reading of
the history of Western culture parallels Schaeffer's own view." EVANS: Kierkegaard, 6.

43 SCHAEFFER, Francis: Unsere Welt soll sein Wort hören, in: KUBSCH, Ron (Hg.): Wahrheit

und Liebe. Was wir von Francis Schaeffer für die Gegenwart lernen können. Wetzlar:
Verlag für Kultur und Wissenschaft 2007, 234.



332 Clemens Sander

der Entscheidung für den Glauben, auch mit Heiligem Geist, kein endgültiges

systematisches Lehrgebäude zu haben sei.44

Den grundsätzlichen Fehler verortet Roberts in Schaeffers Vermengung
von metaphysischem und epistemologischem Realismus - nur weil die
metaphysische Welt, die Wahrheit des Glaubens, für Kierkegaard
wissenschaftlich nicht beweisbar ist, heiße das nicht, dass er deren Existenz
bezweifle. Daraufhatte schon Jaspers hingewiesen:

„Kierkegaards Satz ,Die Subjektivität ist die Wahrheit' ist bei ihm bewusst
provozierend geschrieben gegenüber den Philosophen, Theologen und Pfarrern,
die nur .dozieren'. Gerade Kierkegaard hat die Objektivität in dieser existen-
ziellen Subjektivität festgehalten, indem er ihren hier grundsätzlich anderen
Charakter bewusst machte."45

Auch Evans verteidigt Kierkegaard gegen den Subjektivismusvorwurf:

"Kierkegaard affirms that there is truth but we humans have no risk-free
access to that truth. We cannot find the truth that really matters by following
the siren song of'pure reason' [...]. Kierkegaard does not think that the question

of God can be a purely speculative question; it cannot be divorced from
the question of how I relate to God."46

V. Kierkegaards Pseudonyme - die Kunst es nicht gewesen zu sein?

Um Kierkegaard vor Schaeffer in Schutz zu nehmen, weist Roberts darauf
hin, man könne Kierkegaard nicht verstehen ohne die hermeneutische
Strategie zu beachten, die Kierkegaard mit seinen Pseudonymen beabsichtigt.

So müsse man stets mitbedenken, dass z.B. Johannes Climacus, das

Pseudonym unter dem Kierkegaard die Philosophischen Brocken und die
Unwissenschaftliche Nachschrift veröffentlichte, sich selbst außerhalb des
Glaubens stellt und ihm daher die zentralen christlichen Konzepte, vor
allem, dass Gott zu einem einzelnen, geschichtlichen menschlichen Wesen
geworden sein soll, paradox vorkommen müssen. Roberts versucht Climacus'

Polemik abzuschwächen; nur weil dieser Leidenschaft und Glaube an
erste Stelle stellt, bedeute dies nicht, dass das Christentum Vernunft und
Objektivität völlig ausschließe. Der von ihm beschriebene Sprung sei gar
keine irrationale Bewegung, um der Strenge der Vernunft und der Verifikation

zu entfliehen. Die dahinterliegende Idee sei in Wahrheit die, dass

44 Das Gleiche betont auch Richard McDonough: Wenn Kierkegaard festhält, der
Mensch sei eine Synthese aus Endlichem und Unendlichem, meine er damit nicht, der
Mensch könnte an Gottes grenzenlosem Wissen teilhaben. Er vertritt dezidiert nicht die
Annahme, in der göttlichen Offenbarung würden die Gedanken Gottes den menschlichen
Intellekt ersetzen. Vgl. MCDONOUGH, Richard: Religious fundamentalism: a conceptual critique,
in: Religious Studies 49 (2013) 4, 561-579, hier 573k

45 JASPERS, Karl: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. Zürich: Buchclub
Ex Libris 1984, 137.

46 Evans: Kierkegaard, 9f.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 333

ein Mensch die Essenz des Christentums (die Person Christus) nur durch
eine qualitative Transformation des Charakters erreichen könne. Weder
Kierkegaard noch seine Pseudonyme hätten den Glauben als von rationaler
Kritik ausgenommen gesehen. Daher sollte man ihn als einen im Grunde
herkömmlichen Christen betrachten, der einfach auf die Begrenztheit und
Endlichkeit des Wissens und die Rolle der Subjektivität bei dessen

Aneignung hinwies.47 Auch laut Evans sei Kierkegaard kein Vertreter des

Irrationalismus, er zeige bloß, in der Tradition von Thomas von Aquin und
Kant, dass der Glaube über der Vernunft stehe, auch wenn er im Unterschied

zu diesen hervorhebe, wie sich die Vernunft gegen den Glauben
wenden könne. Kierkegaards Sprung sei daher kein blinder Sprung in die
Finsternis, sondern einfach eine metaphorische Umschreibung dafür, dass
die Entscheidung für den Glauben persönlich und frei sei. Nicht die
Vernunft an sich, sondern eine bestimmte Vernunft - konkret der Geist der
Moderne, damals v.a. repräsentiert durch den hegelschen Objektivismus -
werde abgelehnt. Die Polemik gelte bloß dem sündigen Denken, das sich
in Stolz und Selbstsucht gefällt und überzogene Ansprüche stellt.48 In
Kierkegaards Worten: „Wenn menschliche Wissenschaft nicht erkennen
will, dass es etwas gibt, was sie nicht verstehen kann, oder noch genauer:
etwas, wovon sie in aller Klarheit verstehen kann, dass sie es nicht
verstehen kann: dann ist alles verwirrt"49. Die päpstliche Enzyklika Fides et
Ratio würdigt ebenso diese „Läuterung der Vernunft durch den Glauben"
und stellt Kierkegaard in eine Reihe mit Paulus, den Kirchenvätern und
Pascal. Dieser subjektive Aspekt der christlichen Philosophie sei eine „göttliche

Tugend", die vor philosophischem Hochmut schütze.50

Ist die antirational-existentialistische, das Absurde betonende Lesart also

bloß ein Vorurteil? Schrieb Kierkegaard als Johannes Climacus etwas
anderes, als er selbst vertrat? Darf er nicht für das verantwortlich gemacht
werden, was in der Unwissenschaftlichen Nachschrift steht? Tatsächlich
beschreibt sich Climacus nicht als Christ, sondern als Humorist. Auch
großer Philosoph will er keiner sein: „Ich bin in der Philosophie alles
andere als ein Teufelskerl, der berufen ist, eine neue Richtung zu schaffen."51
Dessen versucht er sich insbesondere mit einer Pointe am Schluss des

Werkes zu verwehren:

47 Vgl. ROBERTS: How not to read Kierkegaard, 177-189.
48 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard,
49 KIERKEGAARD, Soren: Die Tagebücher, Bd. 2. Grevenberg: Grevenberg Verlag Dr. Ruff &

Co. 2003, VIII, A 11.

50 Vgl. Johannes Paul II: Fides et Ratio.
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html (15.4.2019).
51 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 835.



334 Clemens Sander

„Wie man in katholischen Büchern, besonders aus älterer Zeit, hinten im
Buch eine Anerkennung findet, die dem Leser mitteilt, dass alles in
Übereinstimmung mit der Lehre der heiligen, allgemeinen Mutterkirche zu verstehen
sei: so enthält, was ich schreibe, gleichzeitig eine Mitteilung dessen, dass
alles so zu verstehen ist, dass es widerrufen ist: dass das Buch nicht nur einen
Schluss, sondern obendrein einen Widerruf hat"52;

„Also, das Buch ist überflüssig, darum mache sich auch keiner die Mühe, sich
darauf zu berufen: denn wer sich darauf beruft, hat es eo ipso missverstanden.

Eine Autorität zu sein ist eine allzu beschwerliche Existenz für einen
Humoristen."53

So wie in den hier zitierten Stellen beteuert Climacus mehrfach, seine
Unwissenschaftliche Nachschrift habe kein Telos, sie sei bloß das experimentelle

Herausarbeiten eines Problems, zu dem er persönlich keine Meinung
habe, da ihm jede Eigenschaft zum Parteigänger fehle.

VI. Die zum Teil ironisch gemeinte Ironie und ihr ernster Kern

„Kein Genie hat ein ,um zu'; der Apostel aber hat absolut paradox ein ,um
zu'."5*

Kierkegaard schwankte zwischen diesen beiden Polen, es ist diese Ambivalenz,

die viele seiner Werke ausmacht. Seine Pseudonymen Schriften sind

- nicht nur, aber auch - Experimente, um sich philosophisch auszutoben,
seinem schriftstellerischen Ausnahmetalent Raum zu geben. Die Pseudonyme

dienen dazu, sich als Autor aus dem Bild zu nehmen und den Leser
mit den Ideen alleine zu lassen.55 Kierkegaard wollte sich dagegen verwehren,

dass eine Schule in seinem Namen gegründet werde, er suchte nicht
Nachfolger, sondern Leser, die von ihm zum Selberdenken angeregt werden.

Und doch ist diese Bescheidenheit zum Teil ironisch. Er wollte nicht,
dass seine Gedanken folgenlos bleiben, Schreiben war ihm nicht nur
interessenloses Wohlgefallen, er sah sich zu etwas Besonderem berufen, wie
Jeremia oder Paulus. Im Rückblick auf seine schriftstellerische Tätigkeit
erkennt Kierkegaard eine einheitliche Absicht in seinen Werken, die nicht
das Resultat eines eigenes Planes, sondern einer göttlichen Fügung sei.
Daher war es für ihn eine Ironie, wenn sich jemand nur wegen seiner
ästhetischen und philosophischen Brillanz für ihn interessierte, da diese nur
eine Verkleidung war, hinter der sich der religiöse Autor versteckte.56 Die
Erklärung Kierkegaards unter eigenem Namen am Ende der
Unwissenschaftlichen Nachschrift, in den Pseudonymen Büchern sei nicht ein einzi-

52 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 833.
53 Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 832.
54 KIERKEGAARD: Unterschied Genie /Apostel, 179.
55 Vgl. MCDONOUGH: Religious fundamentalism, 579.
56 Vgl. Evans: Kierkegaard, 4.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 335

ges Wort von ihm selbst, ist daher nicht ganz ernst zu nehmen.57 Die Pa-
raoxie des Glaubens ist für ihn nicht nur ein Scherz des Humoristen
Johannes Climacus, sondern eine Konstante, die sich durch mehrere Werke

zieht und auch Ausdruck in seinen persönlichen Tagebüchern findet.
Die Ironie, mit der er sich von seinen Pseudonymen distanziert, entspricht
also nicht der Wahrheit, sondern ist Methode58, ähnlich wie Sokrates'
Beteuern, nichts zu wissen, zum Teil ironisch war.59 In den Pseudonymen
Schriften ist Kierkegaard Sokratiker, schlüpft ironisch in verschiedene Rollen,

um den Leser in die Wahrheit hineinzutäuschen, die dieser nur selber
finden kann.

Ob die Leidenschaft, mit welcher der Sprung in den Glauben umschrieben

wird, auf den Leser überspringt oder nicht, liegt nicht in des Autors
Macht. Um bei einer von Kierkegaard oft benutzten Metapher zu bleiben:
entweder man verliebt sich, oder man verliebt sich nicht. Das Ziel der
Polemik sind Christen, die eine Vernunftehe mit dem Glauben führen, die
nur „verheiratet" sind, weil es zum bürgerlichen Leben dazugehöre.
Kierkegaard, auch in seinen Pseudonymen Schriften, schreibt also nicht rein
experimentell, wie er ironisch beteuert, sondern es geht ihm um die
Zukunft des christlichen Glaubens, und diese liegt für ihn nicht in einer
wissenschaftlichen Verteidigung desselben.

VII. Fundamentalismus ohne apologetisches Fundament: Kierkegaard
UND DIE HISTORISCH-KRITISCHE BIBELFORSCHUNG

Kierkegaard nahm das Christentum des Neuen Testaments ernst,
widersprechende Ergebnisse der historischen Forschung konnten ihn davon
nicht abbringen. Laut Jaspers zog er als erster die Konsequenz, dass diese
Wissenschaft völlig gleichgültig für den Glauben sei, sich mit ihr zu
beschäftigen sei diesem sogar hinderlich.60 Die zunehmende Bildung sei eine

57 Laut Eller sind Climacus' grundlegende Gedanken Kierkegaard zuzuschreiben (Vgl.
ELLER: Kierkegaard and Radical Discipleship, 135). Kierkegaard legt selbst in seinen Tagebüchern

dar, dass er sich zwischen dem Zauderer Climacus und dem außerordentlichen Christen

Anti-Climacus sieht. (Vgl. RICHTER, Liselotte: Zum Verständnis des Werkes, in: KIERKEGAARD:

Die Krankheit zum Tode, 126-135. hier: 127). Evans bringt es so auf den Punkt:
"Kierkegaard's own irony is irony in the service of a commitment to his ethical and Christian
ideals." (Evans: Kierkegaard, 11).

58 „Die Ironie ist als das Negative der Weg, - nicht die Wahrheit sondern der Weg."
(Kierkegaard, Soren: Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht aufSokrates,
Simmerath: Grevenberg Verlag Dr. Ruff & Co. OHG 2004, 332).

59 „Insofern ist es mithin zu gleicher Zeit mit der Unwissenheit des Sokrates ein Ernst
und doch hinwiederum kein Ernst." KIERKEGAARD: Über den Begriff der Ironie, 274.

60 Vgl. JASPERS: Der philosophische Glaube, 47; 513. Ebenso bemerkt Nietzsche in seiner
Historienschrift: „[...] insbesondere scheint die neuere Theologie sich rein aus Harmlosigkeit
mit der Geschichte eingelassen zu haben und jetzt noch will sie es kaum merken, dass sie
damit, wahrscheinlich sehr wider Willen, im Dienste des Voltaireschen écrasez steht. Ver-



336 Clemens Sander

große Gefahr für die Chance, noch wahrhaft Christ zu werden. Das
Problem liege nicht in Einzelergebnissen, sondern in der historischen
Betrachtung selbst: „Wer ein objektives Christentum und nichts anderes hat,
der ist eo ipso ein Heide; denn das Christentum ist gerade eine Sache des
Geistes und der Subjektivität und der Innerlichkeit."61 Es sei unmöglich,
auf geschichtswissenschaftlichen Theorien seine ewige Seligkeit zu bauen,
weil sie nie Gewissheiten, sondern nur Approximationen liefern.
Objektivwissenschaftlich könne man nicht fromm werden, sobald man die Bibel so
betrachte, verliere man die persönliche Leidenschaft. Kierkegaard (bzw.
Climacus) gesteht ein, dass die Bibel der wissenschaftlichen Kritik nicht
standhalten könne und scherzt über die „Buchstaben-Zeloten", „Hyperorthodoxe",

welche die objektive Wahrheit der Bibel verteidigen wollen. Wie
Don Quijote seien sie zum Scheitern verurteilt, weil die Zeit der „Buchsta-
bentheologie" vorbei sei. Climacus bewundert sie für ihre Leidenschaft,
kritisiert aber, dass sie diese Leidenschaft auf den verkehrten Gegenstand
konzentrieren. Bestünde das Christentum in einer Lehre, und nicht im
individuellen Verhältnis zum Gott-Menschen, würde es sich selbst abschaffen.62

So bringen Climacus sowohl die Versuche die Lehre anzugreifen als
auch jene sie zu verteidigen bloß zum Lachen, da sie eine Themenverfehlung

seien:

„Wer glaubend Inspiration statuiert, der muss konsequent jede kritische
Überlegung, sei sie nun dafür oder dagegen, für eine Misslichkeit, für eine Art
Anfechtung ansehen; und wer sich, ohne im Glauben zu sein, in kritische
Überlegungen hinauswagt, kann doch unmöglich die Inspiration aus diesen
resultieren lassen. Wen interessiert eigentlich das Ganze?"63

Ganz egal zu welchen Ergebnissen die historisch-kritische Methode komme

- ob sie die Heilige Schrift bestätigt oder widerlegt - weder das eine
noch das andere bringe den Einzelnen dem Christsein näher bzw. entlasse
ihn aus der Verantwortung, das Evangelium ernst zu nehmen. Glaube oder
Unglaube ergibt sich für Climacus nicht aus einer direkten wissenschaftlichen

Überlegung, denn Gewissheit und Leidenschaft würden sich nicht
vertragen, mehr noch, Reflexion und Leidenschaft schlössen einander aus
und jede wesentliche Entscheidung liege rein in der Subjektivität.64 Immer
wieder findet sich in Kierkegaards Schriften der Vergleich des Glaubenden
mit einem Verliebten - so wie der Liebhaber nur dann Bestätigung von
außen braucht, wenn das Gefühl zu verblassen beginnt, müsse der Glau-

mute niemand dahinter neue kräftige Bauinstinkte [....]" (NIETZSCHE, Friedrich: Vom Nutzen
und Nachteil der Historie für das Leben. Stuttgart: Reclam 1999, 66).

61 Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 172.
62 Vgl. Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 148-176; Unterschied Genie / Apostel, 163.
63 Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 152.
64 Vgl. KIERKEGAARD Brosamen / Nachschrift 156-161; 824.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 337

bende den Beweis als Zeichen der Schwäche, gar als Feind ansehen.65 Nicht
Beweise seien das Wahrheitskriterium in solch existentiellen Angelegenheiten,

sondern die Erbaulichkeit.66

VIII. Systemlosigkeit als System? Kapitulation vor der Wissenschaft?

Jaspers beschreibt Kierkegaards Argumentation als „raffinierte, aber nicht
unredliche Form, die Leibhaftigkeit des Gottmenschen zu retten", sie sei

von einer „hinreißenden spekulativen Kraft, die aber selber alle überlieferte

Spekulation als ein fälschliches Begreiflichmachen verwirft". Mit ihr habe

Kierkegaard der modernen Theologie, ohne es so gemeint zu haben,
einen Schlupfwinkel bereitet, der es ihr erlaube, sich „durch eine
verzwickte Methode in ihrem gewollten Glauben zu halten".67

Bietet Kierkegaard der Theologie einen Rettungsanker vor den Wogen
der Wissenschaft, wie es zuvor schon Descartes getan hatte?68 Für Hans
Albert ist das der Fall; in seinem Werk Das Elend der Theologie deutet er
Kierkegaards Beschreibung des leidenschaftlichen Glaubensvollzuges als

Rückzugsgefecht, um das Christentum vor der Offenbarungskritik zu
schützen, die seit der Etablierung des neuzeitlichen Wissenschaftsideals
der historischen Zuverlässigkeit der biblischen Texte den Boden unter den
Füßen wegzog.69 Bertrand Russell kritisiert, dass es in der durch Kierkegaard

entstandenen existentialistischen Philosophie zu einer Einschränkung

des Bereichs der Vernunft komme, die jeder Absurdität Tür und Tor
öffne. „Auch tut man gut daran zu bedenken, dass die Unterschätzung der
Vernunft ebenso gefährlich sein kann wie ihre Überschätzung. [...] Eine
solche Auffassung leugnet allen Wert der Wissenschaft."70 Noch drastischer

Camus, er bezichtigt Kierkegaard des „philosophischen Selbstmordes"

und der „Vergöttlichung des Irrationalen".71

65 Vgl. Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 157; Die Krankheit zum Tode, 98L
66 Mit dem gewichtigen Satz „Nur die Wahrheit die erbaut, ist Wahrheit für dich" endet

Entweder Oder.
67 Vgl. JASPERS: Der philosophische Glaube, 5i6ff.
68 Anfang des 18. Jahrhunderts nahm der intellektuelle Flügel der Kirche den Dualismus

der Zwei-Substanzen-Lehre dankend an. Dank der Trennung von Materie und Geist in zwei
unterschiedliche Sphären mussten die Ergebnisse der Wissenschaft die materielle Welt
betreffend so nicht als Bedrohung für den Glauben verstanden werden, da dieser in der
spirituellen Substanz beheimatet lag. Diese Rettung der Theologie wurde später durch die
Philosophie Spinozas in Frage gestellt, der neben Gott keine zweite Substanz gelten ließ. (Vgl.
Blom, Philipp: Böse Philosophen. Ein Salon in Paris und das vergessene Erbe der Aufklärung.
München: Carls Hanser Verlag 2011,111-117.)

69 Vgl. Albert, Hans: Das Elend der Theologie: Kritische Auseinandersetzung mit Hans
Küng. Aschaffenburg: Alibri 2005, 202-205.

70 RUSSELL, Bertrand: Denker des Abendlandes. Eine Geschichte der Philosophie.
München: dtv 1997, 346.

71 CAMUS, Albert: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2009, 54; 57.



33« Clemens Sander

Diese Vorwürfe werden Kierkegaards Ansinnen nicht ganz gerecht. Es

den zukünftigen Christen leicht zu machen und einen billigen Weg zum
Seelenheil zu zeigen, war nicht sein Plan. So heißt es am Ende der
Unwissenschaftlichen Nachschrift: „Die hier vorliegende Schrift hat es schwer
gemacht, ein Christ zu werden, so schwer, dass die Anzahl der Christen unter

den Gebildeten in der Christenheit vielleicht doch nicht so groß wird;
vielleicht, denn wissen kann ich es nicht. Ob dieses Vorgehen christlich
ist, entscheide ich nicht."72 Kierkegaard verwehrt sich dagegen, dass der
Glaube ein „Asyl für schwache Köpfe" sei, nur weil das Christentum nicht
gedacht werden könne, sei es kein „gefundenes Fressen für Dummriane".
Wer im Glauben den Verstand aufgegeben hat, könne nicht gering vom
Verstand denken, weil er dessen Macht am besten kenne und einen höheren

Verstand erlangt habe. Der glaubende Christ brauche den Verstand um
aufzupassen, dass er wider den Verstand glaube, und um das Unverständliche

von Nonsens zu unterscheiden.73 Daher schreibt Jaspers nicht zu
Unrecht, Kierkegaard verhelfe zu einem reineren, unterscheidenden Bewusst-
sein.74 Auch für Adorno ist die Philosophie, d.h. die Vernunft, die notwendige

(wenn auch, wie er meint, rein negative) Bedingung der kierkegaard-
schen Theologie.75 Kierkegaard selbst drückt dies so aus: „Der Glaube darf
sich nicht mit der Unverständlichkeit begnügen; denn gerade das Verhältnis

zu oder das Abgestoßenwerden durch das Unverständliche, das Absurde,

ist der Ausdruck für die Leidenschaft des Glaubens."76

Kierkegaard will seinen Lesern nicht das Denken austreiben, sondern
sie mittels schärfstem Intellekt dorthin treiben, wo die letzte Entscheidung
eben nur mehr durch einen Sprung zu erreichen sei. Sie sollen „nicht übel
vom Paradox denken. Denn das Paradox ist die Leidenschaft des Gedankens,

und ein Denker ohne Paradox ist wie ein Liebender ohne Leidenschaft:

ein mäßiger Patron."77 An diesem Zitat und an Kierkegaards Leben
sieht man, dass er sich selber widerspricht, wenn er an anderer Stelle
schreibt, Leidenschaft und Reflexion schlössen einander aus78, denn im
Paradox finden Leidenschaft und Denken zueinander. Auch in seinem eigenen

Namen schreibt er völlig Gegensätzliches. In sein Tagebuch notiert er:
„Das Christentum verhält sich nicht zum Denken, nicht zum Zweifel,
sondern zum Willen und zum Gehorsam; du sollst glauben. Das Denken dabei
haben wollen ist Ungehorsam, gleichgültig, ob es ja oder nein sagt."79

72 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 796.
73 Vgl. Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 761-774.
74 Vgl. JASPERS: Der philosophische Glaube, 520.
75 Vgl. Adorno: Kierkegaard, 247.
76 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 824.
77 Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 36.
78 Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, 824.
79 KIERKEGAARD: Die Tagebücher, Bd. 2., VIII, A 331.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 339

Ebenfalls unter eigenem Namen, in seiner Dissertation Der Begriff der Ironie

mit ständigem Hinblick aufSokrates präsentiert er jedoch folgendes
Ergebnis: „Ebenso wie die Philosophie mit dem Zweifel, ebenso beginnt ein
Leben, das menschenwürdig genannt werden kann, mit der Ironie."80 Beides

ist ernst gemeint - darin liegt die Herausforderung seines Werkes, für
Rationalisten wie für Fundamentalisten.

IX. Resümee

Trotz so mancher Parallelen ist die Angst der erwähnten bibeltreuen Theologen

vor Kierkegaard nicht unberechtigt.81 Zwar ist er nicht heterodox,
attackiert nicht ihre Glaubensfundamente - aber doch die Legitimation sie
rational zu verteidigen. Er war beileibe nicht der erste, der zu einer Dicho-
tomisierung von Glaube und Vernunft beitrug - man denke an die „Torheit
des Kreuzes" bei Paulus und Tertullians „credo quia absurdum" - aber
doch der erste, der explizit schrieb, man könne die Bibel als ganze für
wahr halten, ungestört von den berechtigten Anfechtungen der historischen

Bibelkritik. Der Theologe Kierkegaard spricht der Theologie eine
autoritäre Stellung über den Wissenschaften ab, lässt ihr ihre Freiheit, da
ihre Ergebnisse den wahrhaft Gläubigen nicht tangieren. Gerade im Be-
wusstsein dieses Paradoxes und in scharfer gedanklicher Auseinandersetzung

mit den damit einhergehenden Schwierigkeiten könne der Einzelne
den Glauben erringen und bewahren. Die Betonung dieser Schwierigkeiten
machten ihn zum Fundamentalistenschreck und Prügelknaben bibeltreuer
Theologie, weil er überspitzt genau das auf den Punkt bringt, was sie
fürchten: die Unmöglichkeit, sich mittels „Raum-Zeit-Beweisen"82 Gewissheit

über die Wahrheit des Glaubensinhaltes zu verschaffen. Sie gehen so

weit, ihm deshalb Relativismus vorzuwerfen, weil dabei zugleich jede
Begründung untergraben würde, den christlichen Glauben gegenüber einem
anderen Glauben vorzuziehen. Zwar wendet sich Kierkegaard selbst gegen
den Relativismus, kritisiert Hegel für seine Nähe zum Sophismus des

Protagoras wonach alles relativ sei,83 doch gibt es im selben Werk eine Stelle,
an der er tatsächlich subjektive Ergriffenheit gegen den christlichen
Wahrheitsanspruch auszuspielen scheint: Wer mit der „ganzen Leidenschaft der
Unendlichkeit" einen Götzen anbete, bete dabei dennoch „in Unwahrheit
zu dem wahren Gott".84 Der Relativismus-Vorwurf, so wie der des Nihilis-

80 KIERKEGAARD: Über den Begriffder Ironie, 4.
81 "Despite his prima facie agreement with the fundamentalist view that God's

communications must be followed unconditionally, he holds that finite human beings can have no
consistency or proud certitude in such matters." (MCDONOUGH: Religious fundamentalism,
574f-).

82 Schaeffer: Gott ist keine Illusion, 159.
83 Vgl. Kierkegaard: Brosamen / Nachschrift, i6of.
84 Vgl. KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 342.



34° Clemens Sander

mus, ist keine Erfindung Schaeffers, sondern geht zurück auf Camus:
„Kierkegaard [...] vergewissert sich zunächst, dass keine Wahrheit absolut
ist und eine an sich unmögliche Existenz befriedigend machen könnte [...]
er lehnt jeden Trost ab, jede Moral und alle beruhigenden Grundsätze [...].
Da nichts bewiesen ist, kann alles bewiesen werden."85 Auch Adorno stellt
bei Kierkegaard eine Negation der Philosophie fest und nennt die Kierke-
gaardsche Innerlichkeit „das aus der (hegelschen, Anm. d. Autors) Dialektik

herausgebrochene und fixierte unglückliche Bewusstsein".86 Roberts
Kritik an Schaeffer in How not to read Kierkegaard müsste demnach auch
Camus, Adorno, Russell, Albert mit einschließen. Schaeffers Argumentation,

Vernunft führe bei Kierkegaard in die Verzweiflung, und eine
optimistische Antwort auf die Sinnfrage sei nur außerhalb der Vernunft zu
finden, ist daher keine Außenseiterposition in der Kierkegaard-Interpretation.87

Es stimmt: Ohne Sprung in den Glauben gibt es für Kierkegaard
keinen Ausweg aus der Krise. Aber gerade weil er diesen Weg aufzeigt,
ermöglicht er für den Leser, der „trotzdem Ja zum Glauben sagt", dies für ihn
als denkenden Menschen kraft des Absurden.

Bibeltreuer Glaube ist nicht ohne Paradoxa zu haben, auch nicht für
Francis Schaeffer. Als Presbyterianer gehörte er einer calvinistischen Kirche

an und wurde auf das Westminster Bekenntnis beglaubigt. Doch in
keiner seiner Schriften äußert er sich positiv über die calvinistische Lehre
der göttlichen Prädestination. Im Gegenteil, er betonte wie Kierkegaard,
dass wir eben nicht in einem geschlossenen System leben, und lehnte
jeden christlichen und wissenschaftlichen Determinismus ab.88 Schaeffer
will beides haben: Treue zu seinem Westminster Bekenntnis und die
Verantwortlichkeit des Menschen. Durch die Annahme dieses theologischen
Kompatibilismus rutscht er selbst unter die Linie der Widerspruchsfreiheit,

was er bei anderen so leidenschaftlich kritisierte.89 Dies widerspricht
Schaeffers erkenntnistheoretischem Optimismus, wonach, nachdem man
die subjektive Voraussetzung Christ zu werden erfüllt habe, man die
Fähigkeit erlange, den Glauben als in sich geschlossenes System zu denken.90
Durch diesen Optimismus sollte es im Grunde möglich sein, fehlerlos eine
fehlerlose Bibel zu verstehen und so die historisch-kritische Bibelforschung

zu widerlegen. Da Kierkegaard dies nicht als gangbaren Weg sieht,

85 Camus: Mythos des Sisyphos, 38; 55.
86 ADORNO: Kierkegaard, 248.
87 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 170.
88 Vgl. Middelmann, Udo: Der ungewöhnliche Francis Schaeffer, in: Kubsch: Wahrheit

und Liebe, 79-93, hier 87.
89 Vgl. BURSON, Scott/WALLS, Jerry: C.S. Lewis & Francis Schaeffer: Lessons for a New

Century from the Most Influential Apologists of Our Time. Westmont: InterVarsity Press

1998, 93.
90 „Wir brauchen uns des Wortes .System' nicht zu genieren." (SCHAEFFER, Francis:

Unsere Welt soll sein Wort hören, in: Kubsch: Wahrheit und Liebe, 233-251, hier 234.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 341

um das Christentum vor Angriffen zu verteidigen, wird er von Schaeffer als
irrationaler Fideist abgetan. Dabei übersieht Schaeffer, dass sein eigener
Fundamentalismus mystischer als Kierkegaards Existenzialismus ist. Völlig
unbeirrt davon auszugehen, dass jedes Forschungsergebnis, das der Bibel
widerspricht, automatisch falsch sei, ist antirationalistischer als Kierkegaards

Fideismus, der den Wissenschaften ihre Freiheit lässt und sie nicht
unter die Autorität einer hyperorthodoxen Theologie stellen will. Trotz
aller offenkundiger Ambiguitäten und der teils scharf überspitzten Polemik
gegen das Verstehenwollen dessen, was man als Christ glaubt, ist Kierkegaards

Kritik an der Möglichkeit eines völlig rationalistischen und objektiven

Zugangs zum Glauben bis heute ein Stachel im Fleisch für Fundamentalisten

jedweder Spielart.

Zusammenfassung
Kierkegaard hatte maßgeblichen Einfluss auf die Theologie und Philosophie
des 20. Jahrhunderts, hat aber auch beiderseits Kritik erfahren: So habe er
einiger konservativen Theologen (v.a. Schaeffer, MacArthur) zufolge mit seiner

Polemik gegen christliche Apologetik die Tür für die Spaltung zwischen
Glauben und Wissenschaft und damit für den Relativismus geöffnet. Stimmen,

die ihn davor in Schutz nehmen (Evans, Roberts) argumentieren, man
dürfe Kierkegaard nicht mit seinen Pseudonymen identifizieren. Vorliegende
Arbeit argumentiert, dass die Ablehnung Kierkegaards auf eine einseitige
Lektüre sowie auf die Rezeption durch säkulare Philosophen (v.a. Camus,
Russell) zurückzuführen ist.

Abstract
Kierkegaard had a major impact on 20th century theology and philosophy,
but also received criticism from both parties. According to some conservative

theologians (esp. Schaeffer, MacArthur), his polemics against Christian
apologetics opened the door for the chasm between faith and science and
thus for relativism. Scholars in his defence (esp. Evans, Roberts) argue that
there is a difference between the person Kierkegaard and the pseudonyms he
used. This paper argues that the disapproval of Kierkegaard's thoughts is
rooted in a one-sided reading of his works as well as in their reception by
some secular philosophers (esp. Camus, Russell).


	Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung : Kierkegaard als Feindbild bibeltreuer Apologetik

