Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung : Kierkegaard als
Feindbild bibeltreuer Apologetik

Autor: Sander, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CLEMENS SANDER

Die Angst des Fundamentalisten

vor dem Sprung
Kierkegaard als Feindbild bibeltreuer Apologetik

I. EINLEITUNG

»Viel Sonderbares, viel Beklagenswertes, viel Emporendes ist iiber das
Christentum gesagt worden; aber das Diimmste, was man jemals gesagt
hat, ist, es sei bis zu einem gewissen Grade wahr“! heif3t es in der Ab-
schlieffenden unwissenschaftlichen Nachschrift zu den philosophischen Bro-
samen, einem Schliisselwerk von Seren Kierkegaard. In Der Begriff Angst
wird davor gewarnt, die Erzahlung der Genesis leichtfertig als Mythos ab-
zutun?; die Krankheit zum Tode, die Verzweiflung, konne allein durch den
christlichen Glauben geheilt werden, denn sie sei durch Siinde bedingt,
und Siinde sei alles, was nicht aus dem Glauben ist.? Die Inhalte der christ-
lichen Lehre stehen fiir ihn nicht zur Debatte4, er fordert Gehorsam und
Unterordnung unter die gottliche Autoritat der biblischen Autoren.5 His-
torisch-kritische Bibelforschung ist ihm ein Dorn im Auge - ,Was hat die
irre gewordene Exegese und Spekulation getan, um das Christliche zu ver-
wirren...“6

Die Tatsache, dass einer der bedeutendsten Philosophen des 19. Jahr-
hunderts Derartiges schreibt, miisste Wasser auf den Miihlen fundamenta-
listischer Christen sein, ein stolzer Beweis, dass ein auch in sdkularen Krei-
sen als Genie anerkannter Denker den uneingeschrankten Glauben an die
Bibel nicht hinter sich lassen muss. Bei zwei zumindest in den Vereinigten
Staaten sehr bekannten Theologen, Francis Schaeffer (1912-1984) und John
MacArthur (geboren 1939), die mit ihrer Apologetik Millionen glaubige
Christen beeinflusst haben, ist jedoch genau das Gegenteil der Fall — ihr
Urteil tiber Kierkegaard ist vernichtend, als geistiger Wegbereiter der Exis-

1 KIERKEGAARD, Seren: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift.
Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 2005, 374.

2 KIERKEGAARD, Seren: Der Begriff Angst. Hamburg: Europiische Verlagsanstalt 2002, 31.

3 KIERKEGAARD, Seren: Die Krankheit zum Tode. Hamburg: Europdische Verlagsanstalt
2002, 99.

* Vgl. ELLER, Vernard: Kierkegaard and Radical Discipleship: A New Perspective. Prince-
ton: Princeton University Press 1968, 133.

5 Vgl. Uber den Unterschied zwischen einem Genie und einem Apostel, in: KIERKEGAARD,
Seren: Der Einzelne und sein Gott. Freiburg im Breisgau: Herder 1961, 169.

6 KIERKEGAARD: Unterschied Genie /Apostel, 163.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 333

tenzphilosophie sei er gleichsam die Wurzel allen Ubels. John MacArthur,
eine prigende Stimme des evangelikalen Konservativismus und laut der
Zeitschrift Christianity Today einer der einflussreichsten Prediger unserer
Zeit7, wiederholt in seinem Buch Reckless Faith. When The Church Loses
Its Will To Discern (1994) im Grunde nur die Argumente, mit denen
Schaeffer Ende der 1960er Jahre begann, Kierkegaard als den ,Wegbereiter
des Nihilismus“® zu attackieren, der mit seinem Wirken sowohl dem Glau-
ben als auch der Vernunft einen Barendienst erwiesen habe.

Dieser Vorwurf ist alt, aber immer noch so wirkmachtig, dass bis heute
Artikel erscheinen, die Kierkegaard davor schiitzen wollen. Kyle Roberts
vermutet in einem 2016 zur Wirkungsgeschichte Kierkegaards erschiene-
nen Band? gar, Schaeffer habe die Werke des danischen Philosophen gar
nicht gelesen, nur so sei der Irrationalismus erklarbar, den er ihm unter-
stellt. Auch Stephen Evans, der etwas mehr von Schaeffer zu halten scheint,
schrieb 2006 gegen dessen Kierkegaard-Darstellung an.10

Es soll hier gezeigt werden, dass bei all der berechtigten Skepsis gegen-
tiber der Schaefferschen Interpretation diese nicht vollig aus der Luft ge-
griffen ist, immerhin finden sich Parallelen bei Denkern wie Albert Camus,
Bertrand Russell, Theodor W. Adorno und Hans Albert. Durch einen Blick
in Kierkegaards Werke, allen voran in die Abschlieffende unwissenschaft-
liche Nachschrift zu den philosophischen Brosamen, wird ersichtlich, dass
in ein und demselben Text sowohl Belege fiir einen iibersteigerten Subjek-
tivismus als auch fiir dessen Relativierung zu finden sind. Die schriftstel-
lerische Tatigkeit des Danen bleibt zu komplex, zu paradox, zu einzelgan-
gerisch, zu ironisch und zugleich zu ernst um in irgendeine Schublade ge-
steckt werden zu konnen - ein Schutzmechanismus, den er selbst bewusst
eingebaut hat.

7 Vgl. STETZER, Ed: The Most Influential Preachers.
https://www.christianitytoday.com/edstetzer/2010/april/most-influential-preachers.html
(15.4.2019).

8 Vgl. KuBsCH, Ron: Schaeffers Kierkegaard: Kénnen wir mit ihm leben?, in: KUBSCH, Ron
(Hg.): Wahrheit und Liebe. Was wir von Francis Schaeffer fiir die Gegenwart lernen kénnen.
Wetzlar: Verlag fiir Kultur und Wissenschaft 2007, 127-181, hier 141.

9 ROBERTS, Kyle: Francis Schaeffer: How not to read Kierkegaard, in: STEWART, Jon (ed.):
Kierkegaard’s Influence on Theology, Tome II: Anglophone and Scandinavian protestant Theo-
logy. London: Routledge 2016, 173-189.

10 Evans, Stephen: Kierkegaard: On Faith and the Self. Collected Essays. Waco: Baylor
University Press 2006.



324 Clemens Sander

II. WER WAR FRANCIS SCHAEFFER?

Fiir die einen war er ,a great oak of Christian leadership”!!, ,a Protestant
pope”12, ,a missionary to intellectuals”!3, fiir andere ein ,Guru of Funda-
mentalism”4, ein , Ajatollah der Heiligen Schrift“15.

Neben C.S. Lewis und Billy Graham war er jedenfalls die pragendste Ge-
stalt fiir die evangelikale Weltanschauung, da kaum einer so leidenschaft-
lich an der Irrtumslosigkeit und der Autoritat der Bibel festgehalten hat
wie er.16 In der wissenschaftlichen Theologie und der professionellen Phi-
losophie hingegen gilt er als suspekt, sofern er dort iiberhaupt bekannt ist.
Warum sich in einem akademischen Kontext iiberhaupt mit Francis
Schaeffer beschaftigen, fragt daher der Kierkegaard-Experte Kyle Roberts
am Anfang seines Artikels iiber Schaeffer How not to read Kierkegaard. Er
rechtfertigt seine Themenwahl, indem er auf den Einfluss hinweist, den
Schaeffer auf die amerikanische evangelikale Theologie ausiibte:

“The mainly negative portrait of Kierkegaard he put forth was widely disse-
minated and deeply imbibed. Schaeffer’s pithy and often insightful musings
on philosophy and the arts, his sometimes tenuous interpretations of major
thinkers, and his interesting but sometimes unfounded analyses of the his-
tory of modern thought have been accepted and transmitted through genera-
tions of evangelical Christians.””

Schaeffer war weniger ein Missionar der Intellektuellen, als jemand, der
einfachen Leuten die groflen philosophischen und theologischen Fragen
und deren Konsequenzen naherbringen wollte. ,Es ist sein Verfahren, gan-
ze Epochen auf ein ihn bestatigendes Bild, ganze Philosophien auf das For-
mat eines Kalenderspruchs zu reduzieren [...]. Es mangelt ihm an intellek-
tueller Wiirdigung. An Jiingern fehlt es ihm nicht“ schrieb Der Spiegel
1983.18 In evangelikalen Kreisen war man jedoch sehr stolz, eine Galions-
figur zu haben, die sich tiberhaupt mit solchen intellektuellen Themen
auseinandersetzte. So bemerkt sein Sohn Frank Schaeffer: “The evangeli-
cals liked the fact that Dad, somewhat like author C.S. Lewis, was a kind of

11 Christianity Today, in: SCHAEFFER, Frank: Crazy for God. How I grew up as one of the
elect, helped found the religious right, and lived to take all (or almost all) of it back. Cam-
bridge: Da Capo Press 2008, 101.

12 SCHAEFFER: Crazy for God, 341.

13 Mission to Intellectuals, in: Time (1. Jinner 1960), 62-64.

14 Guru of Fundamentalism, in: Newsweek (1. November 1982), 88.

15 BRUGGE, Peter: Wie Besitz zu teilen wire, sagt die Bibel nicht, in: Der Spiegel (16.5.1983),
http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14019189.html (15.4.2019).

16 Vgl. KUBSCH: Wahrheit und Liebe, 19; 42.

17 ROBERTS: How not to read Kierkegaard, 173.

18 BRUGGE: Wie Besitz zu teilen wire, sagt die Bibel nicht.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 325

proof that the evangelicals weren’t as dumb as the secularists said we
were.”1?

Einem breiten christlichen Publikum wurde Schaeffer Ende der 196oer
Jahre durch die Veroffentlichung seiner Biicher The God who is there (Gott
ist keine Illusion) und Escape from Reason (Preisgabe der Vernunft) be-
kannt. Darin ging es ihm um die Verteidigung der Botschaft des histori-
schen Christentums gegen die moderne Theologie, Philosophie und Kul-
tur. Besonders die zeitgenossische Theologie Karl Barths war ihm ein Dorn
im Auge, da Barth die Moglichkeit von Fehlern in der Bibel nicht leugnete
- fiir Schaeffer eine Untergrabung der historischen Grundlage des Glau-
bens und eine unzuldssige Dichotomisierung von Theologie und verifizier-
barer Geschichte. Ohne das Festhalten an der Irrtumslosigkeit der Bibel
wiirde sich das christliche Weltbild in seinen Augen auflésen. Als daher
Billy Graham 1974 zur Internationalen Konferenz fiir Weltevangelisation in
Lausanne einlud, war Schaeffer maf3geblich beteiligt an der Erarbeitung
der sogenannten Lausanner Verpflichtung (zur Verbreitung des Glaubens
und Bibeltreue), die zu einem zentralen Konsensdokument vieler Freikir-
chen wurde. 1977 war Schaeffer iiberdies Mitbegriinder des Internationalen
Rates fiir Biblische Irrtumslosigkeit. Als gewdhnlichen fundamentalisti-
schen Prediger kann man ihn trotzdem nicht bezeichnen. Sonderbarerwei-
se zitierte er selten die Bibel, sondern war eher geneigt tiber Kunst und
Philosophie zu reden. Er sprach und schrieb iiber Themen, iiber die man
im evangelikalen Umfeld nichts wusste oder die Tabu waren, etwa die Fil-
me von Ingmar Bergman und Federico Fellini oder die Biicher von Albert
Camus, Jean Paul Sartre und Martin Heidegger.2? “Dad looked flustered if
fundamentalists, especially Calvinist theologians, would intrude into a dis-
cussion and try to steer it away from art or philosophy”, erinnert sich sein
Sohn.2! Weitaus bedeutender als das, was Schaeffer iiber das moderne exis-
tenzialistische Gedankengut zu sagen hatte, war sein Impetus, sich tiber-
haupt damit zu befassen. Bis dahin waren bibeltreue Christen gelehrt wor-
den, die beste Art, Christus zu bezeugen sei, sich von der sakularen Welt
moglichst fern zu halten.

L’Abri (,die Zuflucht“), das von den Schaeffers 1955 gegriindete Stu-
dienzentrum in den Schweizer Alpen, vertrat den gegenteiligen Ansatz.
Die Arbeit, die dort geleistet wurde, stellte den amerikanischen Evangeli-
kalismus auf eine neue Grundlage und bildete den Kontext, aus dem her-
aus Schaeffer seine philosophische und theologische Analyse der moder-
nen Kultur entwickelte. In L’Abri wurde nicht nur zu Bekehrten gepredigt:
viele, die diesen Riickzugsort aufsuchten, waren junge europdische Stu-
denten, Existenzialisten, die sich in eine absurde Welt ohne eindeutige

19 SCHAEFFER: Crazy for God, 255.
20 Vgl. KuBSCH: Wahrheit und Liebe, 19-48.
21 SCHAEFFER: Crazy for God, 99.



326 Clemens Sander

moralische Mafdstaibe geworfen sahen.??2 Erst mit der Zeit, nachdem
Schaeffers Vortrage und Diskussionen zu Biichern geworden waren und fiir
Aufsehen gesorgt hatten, wurde L’Abri zu einer Pilgerstatte fiir amerika-
nische Evangelikale, wo Schaeffer die Antworten auf all die offenen Fragen
der abendlindischen Philosophie mit Hilfe der Bibel geben wollte. Wie
Kierkegaard rief er nach ,einer neuen Generation von Christen, die wirk-
lich revolutiondr sein sollten in ihrem Eintreten fiir die Wahrheit sowohl
in der Lehre als auch im Leben [...] Radikale fiir Christus.“23

Der spdte Francis Schaeffer wurde auch zu einem politischen Ideenge-
ber, ausgehend von seinem Engagement gegen Abtreibung, das bis dahin
nicht grofl auf der protestantischen Agenda gestanden hatte. So wurde er
zu einer Inspiration fiir die Bewegung ,Moral Majority” der religiosen Rech-
ten, einer wichtigen politischen Kraft im republikanischen Umfeld, die vie-
le christliche Wahler dazu bewog Ronald Reagan zu wahlen. Der Spiegel
bezeichnete Schaeffer daraufthin als den ,heimlichen Hohepriester Ameri-
kas“, der Reagan Bibeltreue als politisches Handbuch soufflierte:

»~Auf ihn eingestimmte Tele-Prediger versetzen Millionen amerikanischer Wah-
ler in puritanischen Rechtsdrall. Durch ihn gestartete Gedanken tragen bei
zu Ronald Reagans furchterweckendem Glauben, Amerika habe ,auf Befehl der
Schrift und des Herrn Jesus mit aller Macht der Stinde und dem Bésen in der
Welt entgegenzutreten‘.“24

Diesen Schritt ins politische Geschehen bereute Schaeffer kurz vor seinem
Tod Anfang der 8oer Jahre. Ihn schockierte der Zustand der evangelikalen
Welt in Amerika und er bezeichnete deren Fiihrer als Verriickte, Psycho-
pathen und Extremisten.25

III. SCHAEFFERS (UND MACARTHURS) KRITIK AN KIERKEGAARD

“As a result of Schaeffer’s treatment of Kierkegaard, several generations of
evangelical Christians have been taught that Kierkegaard is part of the prob-
lem rather than the solution.”26

Schaeffer sieht in Kierkegaard den , Vater alles modernen Denkens®. Dieses
liege unterhalb der ,Linie der Verzweiflung®, die sich ausgehend von der
Philosophie durch Kunst, Musik, allgemeine Kultur und schlief§lich Theo-
logie ziehe. Bis dahin hatten sich die Menschen im Westen an anndhernd
gleiche, christlich gepragte Denkvoraussetzungen gehalten. Durch den von
Kierkegaard eingeleiteten Umbruch bekamen die Christen jedoch ,von al-

22 Vgl. KuBSCH: Wahrheit und Liebe, 8o.

23 KuBscH: Wahrheit und Liebe, 28f.

24 BRUGGE: Wie Besitz zu teilen wire, sagt die Bibel nicht.
25 Vgl. SCHAEFFER: Crazy for God, 335.

26 EVANS: Kierkegaard, 6.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 327

len Seiten her den Wiirgegriff einer neuen Methodologie zu spiiren, denn
»die Fluten weltlichen Denkens und der neuen Theologie haben die Kirche
tiberschwemmt.“2” Schon davor habe Hegel begonnen, dem historischen
Christentum den Boden unter den Fiiflen wegzuziehen. Dieser Boden, das
Fundament jeder Wahrheitsfindung, war die Antithese: wenn das Evange-
lium wahr ist, muss das Gegenteil falsch sein und umgekehrt. Als Hegel
seinen Gedanken der Synthese von These und Antithese vortrug, habe er
die Welt auf den Kopf gestellt und zu einem erkenntnistheoretischen und
ethischen Relativismus gefiihrt: ,Der moderne Mensch sucht die Wahrheit
nicht mehr mit Hilfe der Antithese, sondern der Synthese.“28 Hegel selbst,
so zeichnet es Schaeffer vor, habe weltgeschichtlich genau auf der Linie
der Verzweiflung gelegen, ohne bereits unterhalb davon zu liegen. Diese
Bedeutung komme Kierkegaard zu, und zwar indem er dem Hegelschen
Denken die entscheidende Aussage hinzufiigte, dass die Synthese nicht
durch die Vernunft zu erreichen sei. Die wesentlichen Fragen seien daher
nicht durch logisch-rationale Schliisse zu 16sen, sondern nur durch einen
Glaubenssprung. Mit dieser Lehre vom Sprung habe Kierkegaard sowohl
dem philosophischen als auch dem religiosen Existentialismus Tir und
Tor gedffnet und Schluss gemacht mit jeder Hoffnung auf ganzheitliche
Erkenntnis, da sinnstiftende Angebote nur noch fiir den Preis der Vernunft
zu haben seien.2? Einerseits ist sich Schaeffer zwar bewusst, dass die siku-
laren und religiésen Denker, die auf Kierkegaard bauten, diesem nicht ge-
recht wurden, und dieser sich kaum iiber die Nachwirkungen seiner Schrif-
ten freuen wiirde. Andererseits bezweifelt Schaeffer, ob Kierkegaard iiber-
haupt ein glaubiger Christ war. Die Gedanken der Philosophen, die sich
von Kierkegaard inspirieren lieflen (vor allem Jaspers, Sartre, Camus, Hei-
degger) will Schaeffer ,allen Ernstes als Antiphilosophien bezeichnen.“30
Angeregt durch Kierkegaard habe auch die Theologie den Schritt unter die
Linie der Verzweiflung gewagt. Die Neo-Orthodoxie, ausgehend von Karl
Barth ab den 1920er Jahren (als weitere damit verbundene Namen nennt
Schaeffer - nicht immer ganz zutreffend - Rudolf Bultmann, Emil Brunner,
Reinhold Niebuhr und Paul Tillich) sei nur eine Ubersetzung der Existenz-
philosophie in die Sprache der Theologie. Daher ist die moderne Theologie
fir Schaeffer im Vergleich zur biblischen und reformatorischen eine ,Anti-
Theologie®, die zu einem ,christlichen Atheismus“ gefithrt habe. Als Bei-

27 SCHAEFFER, Francis: Gott ist keine Illusion. Wuppertal: R. Brockhaus Verlag 1975, 8; 10.

28 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 18.

29 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 142f. Dasselbe Argument findet man bei Adorno.
Dieser schreibt {iber Kierkegaard: ,[...] Auch darin blieb er Schiiler Hegels, der die Logik der
Widerspruchslosigkeit einschrankt. Wo jedoch die Hegelsche Philosophie den Knoten des
Widerspruchs im Fortgang aufzulosen trachtet, wird er bei Kierkegaard gewaltsam sich sel-
ber zur Losung.“ ADORNO, Theodor W.: Kierkegaard. Konstruktion des Asthetischen. Frank-
furt am Main: Suhrkamp 2003, 250.

30 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 19.



328 Clemens Sander

spiel bringt er die Verneinung Paul Tillichs auf die Frage, ob er je bete.3!
Der Siindenfall dieser Theologen bestehe darin, die religiose Wahrheit ge-
trennt von der Natur- und Geschichtswissenschaft zu betrachten und da-
durch zu etwas gemacht zu haben, das sich nicht verifizieren lasse.32 Dies
habe zu einer Entbindung, ja zu einer Dichotomisierung von Glaube und
historischem Heilsgeschehen gefiihrt, die ein Zugleich von beseligtem Glau-
ben und historisch-kritischer Denkweise ermoglichte.33
Dazu MacArthur:

“Neo-orthodoxy’s attitude toward Scripture is a microcosm of the entire exis-
tentialist philosophy: the Bible itself is not objectively the Word of God, but
it becomes the Word of God when it speaks to me individually [...]. Probably
the best way to describe this concept of modern theology is to say that it is
faith in faith, rather than faith directed to an object which is actually there
[...]. Thus while neo-orthodox theologians often sound as if they are affirming
traditional beliefs, their actual system differs radically from the historic un-
derstanding of the Christian faith. By denying the objectivity of truth, they
relegate all theology to the realm of subjective relativism. It is a theology per-
fectly suited for the age in which we live. And that is precisely why it is so
deadly.“3*

Dieser Standpunkt, so MacArthur, bringe Verzweiflung und Dunkelheit
mit sich, da die Preisgabe der Rationalitdt, das Verweigern, seinen Glauben
einer wissenschaftlichen Diskussion auszusetzen, zu einem mentalen Zu-
sammenbruch fithren miisse. Kierkegaard selbst habe zwar fiir sich noch
den christlichen Glauben als die Wahrheit gewdhlt, fiir die er leben und
sterben wollte, aber durch die Wirkungsgeschichte seiner Werke, durch
die falsche Antithese, nach der Wahrheit und Objektivitat inkompatibel
seien, habe er den Boden fiir das Denken der nachfolgenden Generationen
gelegt, die radikal alle objektiven Standards ablehnen. Er gelte zu Recht als
Begriinder des Existenzialismus, der individuelle Erfahrung und personli-
che Entscheidung iiber objektive Maflstdbe fiir Wahrheit und Moral stelle.
Kritik erntet Kierkegaard insbesondere auch fiir seine Darstellung Abra-
hams als paradigmatisches Beispiel fiir den Sprung in das Paradox des
Glaubens in Furcht und Zittern. Anhand von Abrahams Bereitschaft, Gottes
Befehl auszufiithren und sich auf den Weg zu machen, seinen Sohn zu op-
fern, arbeitet Kierkegaard in diesem Werk heraus, wie der Glaube kraft des
Absurden vollzogen wird, wie der ,Ritter des Glaubens“ im Fall der Falle
die Moral suspendiert und bereit wird, alles zu opfern, nicht nur die Ver-
nunft. Das Paradox liegt fiir Kierkegaard darin, dass sich Abraham als

31 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 87.
32 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 58.
33 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 155.

34 MACARTHUR, John: Reckless Faith. When The Church Loses Its Will To Discern. Whea-
ton: Crossway books 1994, 25.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 329

Einzelner in ein absolutes Verhdltnis zum Absoluten und somit tiber das
allgemein Ethische setzt, und so die Bereitschaft zu einem Mord in eine hei-
lige und Gott wohlgefallige Handlung verwandelt wird. Kierkegaard (bzw.
das Pseudonym Johannes de Silentio) schreibt, er konne Abraham zwar
nicht verstehen, wohl aber bewundern.35 Fir MacArthur bedeutet diese
Auslegung von Genesis 22 die Auflésung von allem Absoluten, die Ver-
schmelzung von Wahrheit und Unsinn. Alles, was hier noch zahle, sei sub-
jektive Erfahrung. Schaeffer unterstellt Kierkegaard, die Bibel nicht sorg-
faltig genug gelesen zu haben, Abrahams Gehorsam sei kein Sprung ins Ir-
rationale, da er zuvor schon eine rationale Vertrauensbasis mit Gott aufge-
baut hatte:

“Before Abraham was asked to move toward the sacrifice of Isaac (which, of
course, God did not allow to be consummated), he had much propositional
revelation from God, he had seen God, God had fulfilled promises to him. In
short, God’s words at this time were in the context of Abraham’s strong rea-
son for knowing that God both existed and was totally trustworthy.”36

Daher sei Kierkegaards Behauptung, Abraham sei einem blinden Glauben
gefolgt, so falsch wie die existentialistischen Schliisse, die er daraus gezo-
gen habe.

Dass nach Kierkegaard die personliche Gottesbeziehung allen Regeln
der Vernunft trotzen kann, nahmen Schaeffer und seine Epigonen zum An-
lass, ihn fiir den Bruch zwischen Rationalitat und individueller, existentiel-
ler Sinnhaftigkeit verantwortlich zu machen, der das einleitete, was spater
als postmodernes Denken bekannt wurde: ,Auch wenn Francis Schaeffer
niemals das Wort ,Postmodernismus‘ gebrauchte, warnte er uns vor der
Idee und ihren Konsequenzen [...]: Misstrauen gegen jeden, der sagt: ,So ist
es' oder ,Das ist die Wahrheit'.“37 Mit Kierkegaard, so Schaeffer, starb die
Hoffnung, dass die Philosophie ein legitimes Bild der Realitat liefern
konne - er habe in eine epistemologische Krise gefiihrt, in der die Suche
nach Sinn vollig von wissenschaftlicher Verifikation geschieden wurde:

“One must understand that from the onset of Kierkegaardianism onward
there has been a widespread concept of the dichotomy between reason and
nonreason, with no interchange between them. The lower-story area of reason
is totally isolated from the optimistic area of nonreason. The line which di-
vides reason from nonreason is as impassable as a concrete wall thousands of
feet thick, reinforced with barbed wire charged with 10,000 volts of electri-

35 KIERKEGAARD, Seren: Furcht und Zittern. Hamburg: Europdische Verlagsanstalt 2004,
105f.

36 SCHAEFFER, Francis: The God Who Is There, in: SCHAEFFER, Francis: The Francis A.
Schaeffer Trilogy: Three Essential Books in One Volume. Wheaton: Crossway Books 1990, 15.

37 WELLUM, Stephen: Francis A. Schaeffer (1912-1984): Lehren aus seinem Denken und Le-
ben, in: KUBSCH, Ron (Hg.): Wahrheit und Liebe. Was wir von Francis Schaeffer fiir die Gegen-
wart lernen kénnen. Wetzlar: Verlag fiir Kultur und Wissenschaft 2007, 32.



330 Clemens Sander

city. There is no osmosis between the two parts. So modern man now lives in
such a total dichotomy, wherein reason leads to despair. ‘Downstairs’ in the
area of humanistic reason, man is a machine, man is meaningless. There are no
values. And ‘upstairs’ optimism about meaning and values is totally separated
from reason. Reason has no place here at all. Reason is an outcast.”8

Das Tragische liegt fiir Schaeffer darin, dass es so keine Kriterien mehr ga-
be, nach denen man bestimmen konne, was in den oberen, sinnstiftenden
existenziellen Bereich hineindiirfe und was nicht, was Realitdt und was
Fantasie sei - das Ergebnis sei ein Sinn- und Wertrelativismus, ausgeldst
durch Kierkegaards ,Fideismus“. Bis dahin hatte die Bibel als die un-
fehlbare Verbindung zwischen der Welt der Fakten und der persénlichen
Uberzeugung gegolten. Diese Spaltung sah Schaeffer als Schliissel fiir das
Verstindnis der Verwirrung und Ratlosigkeit seiner Zeit, fiir die nihilisti-
sche Wende, die einer ganzen Zivilisation das intellektuelle Fundament,
das ihr das Christentum gab, unter den Fiiflen weggezogen habe. Nur
durch eine Riickkehr zum Glauben an die Irrtumslosigkeit und Verniinf-
tigkeit der Bibel, durch ein Wiederauferstehen einer einheitlichen, koha-
renten christlichen Weltanschauung konnten die Probleme der modernen
westlichen Welt gel6st werden.3?

Schaeffer spricht also der Philosophie, insbesondere der Philosophie
Kierkegaards, eine immense Bedeutung zu: Von ihr ausgehend habe die
Verzweiflung alle gesellschaftlichen Schichten und Lebensbereiche ,infi-
ziert“.#0 Die Menschen, die sich ,unterhalb der Linie der Verzweiflung"
befinden, wiirden zwar nicht den ganzen Tag weinen, hitten aber jede
Hoffnung auf eine umfassende rationale Antwort auf die Fragen der Er-
kenntnis und des Lebens aufgegeben.+!

IV. WIE MAN KIERKEGAARD NICHT ,, LESEN“ SOLL (KYLE ROBERTS, STEPHEN EVANS)

Roberts beginnt seinen Aufsatz Francis Schaeffer: How not to read Kierke-
gaard mit der Bemerkung, Schaeffers Lesart sei gerade als abschreckendes
Beispiel wichtig fiir die Kierkegaard-Forschung - um aufzuzeigen, wie es
zu dem weit verbreiteten und unbegriindeten Bild des ddnischen Philoso-
phen kam, das ihn als Irrationalisten karikiert, im Sinne von ,Stelle keine
Fragen, glaube einfach®. Roberts wirft Schaeffer weniger vor, Kierkegaards
Schriften falsch gelesen zu haben, er stellt vielmehr die Vermutung auf,
dass er sie so gut wie iiberhaupt nicht gelesen und seine Informationen vor
allem aus zweiter Hand erhalten habe. Indizien dafiir seien, dass Schaeffer

38 SCHAEFFER, Francis: How Should We Then Live? The Rise and Decline of Western
Thought and Culture. Old Tappan, New Jersey: F.H. Revell Co. 1976, 174.

39 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 168f.
40 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 129.
41 Vgl. SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 27.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 331

Kierkegaard nie zitiert oder sich kaum mit konkreten Texten auseinander-
setzt, sowie dass er seine Ideen zur Geistesgeschichte bekanntlich vor al-
lem durch Diskussionen mit Studenten in L’Abri entwickelte. Die Selbst-
sicherheit, mit der er Kierkegaard als Schliisselfigur einer selbstzerstoreri-
schen Moderne und des Verfalls des christlichen Weltbildes zeichnet, hat-
te eine genauere Lektiire verdient gehabt. Bei einer solchen, so Roberts,
hitte Schaeffer entdeckt, dass er gar nicht so wenig mit dem von ihm Ge-
scholtenen gemeinsam habe.#? Die Apologetik Schaeffers sei namlich zu
einem Teil von Cornelius van Tils (1895-1987) ,Presuppositionalism“ ge-
pragt, einer theologischen Richtung, die von einem grundlegenden Unter-
schied zwischen der Vernunft eines Gldubigen und der eines Unglaubigen
ausgeht, wodurch Gott und die Schépfung erst durch den Heiligen Geist
verstanden werden konnen. Nur ein wahrhaft wiedergeborener Glaubiger
erfiille die Voraussetzung (presupposition) um die Bibel und die Welt, die
sie beschreibt, richtig zu interpretieren. Schaeffers Betonung dieser sub-
jektiven Voraussetzung des Einzelnen, sei, so Roberts, bei genauer Be-
trachtung gar nicht so weit entfernt von Kierkegaards ,Sprung” (die Ver-
treter des ,Presuppositionalism“ wurden von ihren Gegnern selbst als Fi-
deisten angeprangert). Dass Schaeffer die Bedeutung Kierkegaards den-
noch so negativ einschatzt, liege an der zweiten Quelle seiner apologeti-
schen Methodologie, die im Widerspruch zum , Presuppositionalism® steht:
Die sogenannte “Princeton Theology” nach Charles Hodge (1797-1878) und
B.B. Warfield (1851-1921), in der eine ,objektive Natur des Glaubens“ an-
genommen wurde und nach der Theologie als systematische Wissenschaft
betrieben werden sollte. Vernunft und die biblische Offenbarung stehen
dabei tiber personlicher Erfahrung und Kontext. Durch die Bindung, die
Schaeffer auch an diese Schule hatte, war fiir ihn ein objektiver Ausgangs-
punkt fiir den Dialog mit Ungldubigen moéglich. Die Aussagen der Bibel
seien rational zugdnglich und universal giiltig, nur so kdnne es ein wahres
Christentum geben; ,Die christliche Lehre will eine festumrissene Wahr-
heit vermitteln; sie bildet ein System.“4> Roberts erkldrt Schaeffers man-
gelnde Wertschatzung Kierkegaards nun dadurch, dass dieser ihn einseitig
durch diese Brille der ,Princeton Theology“ betrachte, und daher die Pa-
rallelen zum ,Presuppositionalism® tibersehe. Denn auch fiir Kierkegaard
triibt die Stinde das Erkenntnisvermdgen des natiirlichen Menschen. Der
entscheidende Unterschied zu Schaeffer liege darin, dass hier auch nach

42 So schreibt auch Evans: “The irony is that at certain points Kierkegaard's reading of
the history of Western culture parallels Schaeffer's own view.” EVANS: Kierkegaard, 6.

43 SCHAEFFER, Francis: Unsere Welt soll sein Wort héren, in: KUBSCH, Ron (Hg.): Wahr-
heit und Liebe. Was wir von Francis Schaeffer fiir die Gegenwart lernen kénnen. Wetzlar:
Verlag fiir Kultur und Wissenschaft 2007, 234.



332 Clemens Sander

der Entscheidung fiir den Glauben, auch mit Heiligem Geist, kein endgiil -
tiges systematisches Lehrgebaude zu haben sei.#4

Den grundsatzlichen Fehler verortet Roberts in Schaeffers Vermengung
von metaphysischem und epistemologischem Realismus - nur weil die me-
taphysische Welt, die Wahrheit des Glaubens, fiir Kierkegaard wissen-
schaftlich nicht beweisbar ist, heifde das nicht, dass er deren Existenz be-
zweifle. Darauf hatte schon Jaspers hingewiesen:

»Kierkegaards Satz ,Die Subjektivitat ist die Wahrheit® ist bei ihm bewusst pro-
vozierend geschrieben gegeniiber den Philosophen, Theologen und Pfarrern,
die nur ,dozieren’. Gerade Kierkegaard hat die Objektivitat in dieser existen-
ziellen Subjektivitat festgehalten, indem er ihren hier grundsatzlich anderen
Charakter bewusst machte.“45

Auch Evans verteidigt Kierkegaard gegen den Subjektivismusvorwurf:

“Kierkegaard affirms that there is truth but we humans have no risk-free ac-
cess to that truth. We cannot find the truth that really matters by following
the siren song of ‘pure reason’ [...]. Kierkegaard does not think that the ques-
tion of God can be a purely speculative question; it cannot be divorced from
the question of how I relate to God.”#6

V. KIERKEGAARDS PSEUDONYME — DIE KUNST ES NICHT GEWESEN ZU SEIN?

Um Kierkegaard vor Schaeffer in Schutz zu nehmen, weist Roberts darauf
hin, man konne Kierkegaard nicht verstehen ohne die hermeneutische
Strategie zu beachten, die Kierkegaard mit seinen Pseudonymen beabsich-
tigt. So miisse man stets mitbedenken, dass z.B. Johannes Climacus, das
Pseudonym unter dem Kierkegaard die Philosophischen Brocken und die
Unwissenschaftliche Nachschrift verdffentlichte, sich selbst auf3erhalb des
Glaubens stellt und ihm daher die zentralen christlichen Konzepte, vor al-
lem, dass Gott zu einem einzelnen, geschichtlichen menschlichen Wesen
geworden sein soll, paradox vorkommen miissen. Roberts versucht Clima-
cus’ Polemik abzuschwachen; nur weil dieser Leidenschaft und Glaube an
erste Stelle stellt, bedeute dies nicht, dass das Christentum Vernunft und
Objektivitat vollig ausschliefle. Der von ihm beschriebene Sprung sei gar
keine irrationale Bewegung, um der Strenge der Vernunft und der Verifi-
kation zu entfliehen. Die dahinterliegende Idee sei in Wahrheit die, dass

4 Das Gleiche betont auch Richard McDonough: Wenn Kierkegaard festhilt, der
Mensch sei eine Synthese aus Endlichem und Unendlichem, meine er damit nicht, der
Mensch konnte an Gottes grenzenlosem Wissen teilhaben. Er vertritt dezidiert nicht die An-
nahme, in der gottlichen Offenbarung wiirden die Gedanken Gottes den menschlichen In-
tellekt ersetzen. Vgl. MCDONOUGH, Richard: Religious fundamentalism: a conceptual critique,
in: Religious Studies 49 (2013) 4, 561-579, hier 573f.

45 JasPERS, Karl: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. Ziirich: Buchclub
Ex Libris 1984, 137.

46 EVANS: Kierkegaard, of.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 333

ein Mensch die Essenz des Christentums (die Person Christus) nur durch
eine qualitative Transformation des Charakters erreichen konne. Weder
Kierkegaard noch seine Pseudonyme hitten den Glauben als von rationaler
Kritik ausgenommen gesehen. Daher sollte man ihn als einen im Grunde
herkémmlichen Christen betrachten, der einfach auf die Begrenztheit und
Endlichkeit des Wissens und die Rolle der Subjektivitit bei dessen An-
eignung hinwies.#” Auch laut Evans sei Kierkegaard kein Vertreter des Irra-
tionalismus, er zeige blof}, in der Tradition von Thomas von Aquin und
Kant, dass der Glaube iiber der Vernunft stehe, auch wenn er im Unter-
schied zu diesen hervorhebe, wie sich die Vernunft gegen den Glauben
wenden konne. Kierkegaards Sprung sei daher kein blinder Sprung in die
Finsternis, sondern einfach eine metaphorische Umschreibung dafiir, dass
die Entscheidung fiir den Glauben personlich und frei sei. Nicht die Ver-
nunft an sich, sondern eine bestimmte Vernunft - konkret der Geist der
Moderne, damals v.a. reprasentiert durch den hegelschen Objektivismus -
werde abgelehnt. Die Polemik gelte bloff dem siindigen Denken, das sich
in Stolz und Selbstsucht gefdllt und iiberzogene Anspriiche stellt.4¢ In
Kierkegaards Worten: ,Wenn menschliche Wissenschaft nicht erkennen
will, dass es etwas gibt, was sie nicht verstehen kann, oder noch genauer:
etwas, wovon sie in aller Klarheit verstehen kann, dass sie es nicht ver-
stehen kann: dann ist alles verwirrt“4. Die pdpstliche Enzyklika Fides et
Ratio wiirdigt ebenso diese ,Lduterung der Vernunft durch den Glauben®
und stellt Kierkegaard in eine Reihe mit Paulus, den Kirchenvitern und
Pascal. Dieser subjektive Aspekt der christlichen Philosophie sei eine ,gott-
liche Tugend*, die vor philosophischem Hochmut schiitze.50

Ist die antirational-existentialistische, das Absurde betonende Lesart al-
so blof ein Vorurteil? Schrieb Kierkegaard als Johannes Climacus etwas
anderes, als er selbst vertrat? Darf er nicht fiir das verantwortlich gemacht
werden, was in der Unwissenschaftlichen Nachschrift steht? Tatsdchlich
beschreibt sich Climacus nicht als Christ, sondern als Humorist. Auch
grof3er Philosoph will er keiner sein: ,Ich bin in der Philosophie alles an-
dere als ein Teufelskerl, der berufen ist, eine neue Richtung zu schaffen.51
Dessen versucht er sich insbesondere mit einer Pointe am Schluss des
Werkes zu verwehren:

47 Vgl. ROBERTS: How not to read Kierkegaard, 177-189.

48 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard,145ff.

49 KIERKEGAARD, Seren: Die Tageblicher, Bd. 2. Grevenberg: Grevenberg Verlag Dr. Ruff &
Co. 2003, VIII, A 11

50 Vgl. JOHANNES PAUL I1: Fides et Ratio.

http://wz.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html (15.4.2019).

31 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 83s.



334 Clemens Sander

»Wie man in katholischen Biichern, besonders aus alterer Zeit, hinten im
Buch eine Anerkennung findet, die dem Leser mitteilt, dass alles in Uberein-
stimmung mit der Lehre der heiligen, allgemeinen Mutterkirche zu verstehen
sei: so enthalt, was ich schreibe, gleichzeitig eine Mitteilung dessen, dass al-
les so zu verstehen ist, dass es widerrufen ist: dass das Buch nicht nur einen
Schluss, sondern obendrein einen Widerruf hat“>2;

»Also, das Buch ist iiberfliissig, darum mache sich auch keiner die Miihe, sich
darauf zu berufen: denn wer sich darauf beruft, hat es eo ipso missverstan-
den. Eine Autoritidt zu sein ist eine allzu beschwerliche Existenz fiir einen Hu-
moristen.“>3

So wie in den hier zitierten Stellen beteuert Climacus mehrfach, seine Un-
wissenschaftliche Nachschrift habe kein Telos, sie sei blofd das experimen-
telle Herausarbeiten eines Problems, zu dem er personlich keine Meinung
habe, da ihm jede Eigenschaft zum Parteiganger fehle.

V1. DIE ZUM TEIL IRONISCH GEMEINTE IRONIE UND IHR ERNSTER KERN

»,Kein Genie hat ein ,um zu‘; der Apostel aber hat absolut paradox ein ,um
[} ‘(54
zu'.

Kierkegaard schwankte zwischen diesen beiden Polen, es ist diese Ambiva-
lenz, die viele seiner Werke ausmacht. Seine pseudonymen Schriften sind
- nicht nur, aber auch - Experimente, um sich philosophisch auszutoben,
seinem schriftstellerischen Ausnahmetalent Raum zu geben. Die Pseudo-
nyme dienen dazu, sich als Autor aus dem Bild zu nehmen und den Leser
mit den Ideen alleine zu lassen.55 Kierkegaard wollte sich dagegen verweh-
ren, dass eine Schule in seinem Namen gegriindet werde, er suchte nicht
Nachfolger, sondern Leser, die von ihm zum Selberdenken angeregt wer-
den. Und doch ist diese Bescheidenheit zum Teil ironisch. Er wollte nicht,
dass seine Gedanken folgenlos bleiben, Schreiben war ihm nicht nur inte-
ressenloses Wohlgefallen, er sah sich zu etwas Besonderem berufen, wie
Jeremia oder Paulus. Im Riickblick auf seine schriftstellerische Tatigkeit
erkennt Kierkegaard eine einheitliche Absicht in seinen Werken, die nicht
das Resultat eines eigenes Planes, sondern einer gottlichen Fiigung sei.
Daher war es fiir ihn eine Ironie, wenn sich jemand nur wegen seiner as-
thetischen und philosophischen Brillanz fiir ihn interessierte, da diese nur
eine Verkleidung war, hinter der sich der religiose Autor versteckte.5¢ Die
Erklarung Kierkegaards unter eigenem Namen am Ende der Unwissen-
schaftlichen Nachschrift, in den pseudonymen Biichern sei nicht ein einzi-

52 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 833.

53 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 832.

5% KIERKEGAARD: Unterschied Genie /Apostel, 179.

35 Vgl. MCDONOUGH: Religious fundamentalism, 579.
56 Vgl. EVANS: Kierkegaard, 4.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 335

ges Wort von ihm selbst, ist daher nicht ganz ernst zu nehmen.5” Die Pa-
raoxie des Glaubens ist fiir ihn nicht nur ein Scherz des Humoristen
Johannes Climacus, sondern eine Konstante, die sich durch mehrere Wer-
ke zieht und auch Ausdruck in seinen personlichen Tagebiichern findet.
Die Ironie, mit der er sich von seinen Pseudonymen distanziert, entspricht
also nicht der Wahrheit, sondern ist Methode38, ahnlich wie Sokrates’ Be-
teuern, nichts zu wissen, zum Teil ironisch war.5? In den pseudonymen
Schriften ist Kierkegaard Sokratiker, schliipft ironisch in verschiedene Rol-
len, um den Leser in die Wahrheit hineinzutauschen, die dieser nur selber
finden kann.

Ob die Leidenschaft, mit welcher der Sprung in den Glauben umschrie-
ben wird, auf den Leser iiberspringt oder nicht, liegt nicht in des Autors
Macht. Um bei einer von Kierkegaard oft benutzten Metapher zu bleiben:
entweder man verliebt sich, oder man verliebt sich nicht. Das Ziel der Po-
lemik sind Christen, die eine Vernunftehe mit dem Glauben fiithren, die
nur ,verheiratet“ sind, weil es zum biirgerlichen Leben dazugehore. Kier-
kegaard, auch in seinen pseudonymen Schriften, schreibt also nicht rein
experimentell, wie er ironisch beteuert, sondern es geht ihm um die Zu-
kunft des christlichen Glaubens, und diese liegt fiir ihn nicht in einer wis-
senschaftlichen Verteidigung desselben.

VII. FUNDAMENTALISMUS OHNE APOLOGETISCHES FUNDAMENT: KIERKEGAARD
UND DIE HISTORISCH-KRITISCHE BIBELFORSCHUNG

Kierkegaard nahm das Christentum des Neuen Testaments ernst, wider-
sprechende Ergebnisse der historischen Forschung konnten ihn davon
nicht abbringen. Laut Jaspers zog er als erster die Konsequenz, dass diese
Wissenschaft vollig gleichgiiltig fiir den Glauben sei, sich mit ihr zu be-
schaftigen sei diesem sogar hinderlich.6° Die zunehmende Bildung sei eine

57 Laut Eller sind Climacus’ grundlegende Gedanken Kierkegaard zuzuschreiben (Vgl.
ELLER: Kierkegaard and Radical Discipleship, 135). Kierkegaard legt selbst in seinen Tagebii-
chern dar, dass er sich zwischen dem Zauderer Climacus und dem auflerordentlichen Chris-
ten Anti-Climacus sieht. (Vgl. RICHTER, Liselotte: Zum Verstdndnis des Werkes, in: KIERKE-
GAARD: Die Krankheit zum Tode, 126-135. hier: 127). Evans bringt es so auf den Punkt: “Kier-
kegaard’s own irony is irony in the service of a commitment to his ethical and Christian
ideals.” (EVANS: Kierkegaard, 11).

58 Die Ironie ist als das Negative der Weg, - nicht die Wahrheit sondern der Weg.*
(KIERKEGAARD, Seren: Uber den Begriff der Ironie mit stdndiger Riicksicht auf Sokrates, Sim-
merath: Grevenberg Verlag Dr. Ruff & Co. OHG 2004, 332).

59 Insofern ist es mithin zu gleicher Zeit mit der Unwissenheit des Sokrates ein Ernst
und doch hinwiederum kein Ernst.“ KIERKEGAARD: Uber den Begriff der Ironie, 274.

60 Vgl. JASPERS: Der philosophische Glaube, 47; 513. Ebenso bemerkt Nietzsche in seiner
Historienschrift: ,[...] insbesondere scheint die neuere Theologie sich rein aus Harmlosigkeit
mit der Geschichte eingelassen zu haben und jetzt noch will sie es kaum merken, dass sie
damit, wahrscheinlich sehr wider Willen, im Dienste des Voltaireschen écrasez steht. Ver-



336 Clemens Sander

grofle Gefahr fiir die Chance, noch wahrhaft Christ zu werden. Das Pro-
blem liege nicht in Einzelergebnissen, sondern in der historischen Be-
trachtung selbst: ,Wer ein objektives Christentum und nichts anderes hat,
der ist eo ipso ein Heide; denn das Christentum ist gerade eine Sache des
Geistes und der Subjektivitit und der Innerlichkeit.“6! Es sei unmdglich,
auf geschichtswissenschaftlichen Theorien seine ewige Seligkeit zu bauen,
weil sie nie Gewissheiten, sondern nur Approximationen liefern. Objektiv-
wissenschaftlich konne man nicht fromm werden, sobald man die Bibel so
betrachte, verliere man die personliche Leidenschaft. Kierkegaard (bzw.
Climacus) gesteht ein, dass die Bibel der wissenschaftlichen Kritik nicht
standhalten konne und scherzt tiber die ,,Buchstaben-Zeloten®, ,Hyperor-
thodoxe“, welche die objektive Wahrheit der Bibel verteidigen wollen. Wie
Don Quijote seien sie zum Scheitern verurteilt, weil die Zeit der ,,Buchsta-
bentheologie“ vorbei sei. Climacus bewundert sie fiir ihre Leidenschaft,
kritisiert aber, dass sie diese Leidenschaft auf den verkehrten Gegenstand
konzentrieren. Bestiinde das Christentum in einer Lehre, und nicht im in-
dividuellen Verhdltnis zum Gott-Menschen, wiirde es sich selbst abschaf-
fen.62 So bringen Climacus sowohl die Versuche die Lehre anzugreifen als
auch jene sie zu verteidigen blofs zum Lachen, da sie eine Themenverfeh-
lung seien:

~Wer glaubend Inspiration statuiert, der muss konsequent jede kritische Uber-
legung, sei sie nun dafiir oder dagegen, fiir eine Misslichkeit, fiir eine Art An-
fechtung ansehen; und wer sich, ohne im Glauben zu sein, in kritische Uber-
legungen hinauswagt, kann doch unméglich die Inspiration aus diesen resul-
tieren lassen. Wen interessiert eigentlich das Ganze?“63

Ganz egal zu welchen Ergebnissen die historisch-kritische Methode kom-
me - ob sie die Heilige Schrift bestitigt oder widerlegt - weder das eine
noch das andere bringe den Einzelnen dem Christsein ndher bzw. entlasse
ihn aus der Verantwortung, das Evangelium ernst zu nehmen. Glaube oder
Unglaube ergibt sich fiir Climacus nicht aus einer direkten wissenschaft-
lichen Uberlegung, denn Gewissheit und Leidenschaft wiirden sich nicht
vertragen, mehr noch, Reflexion und Leidenschaft schldssen einander aus
und jede wesentliche Entscheidung liege rein in der Subjektivitit.é4 Immer
wieder findet sich in Kierkegaards Schriften der Vergleich des Glaubenden
mit einem Verliebten - so wie der Liebhaber nur dann Bestitigung von
auflen braucht, wenn das Gefiihl zu verblassen beginnt, miisse der Glau-

mute niemand dahinter neue kraftige Bauinstinkte [....]“ (NIETZSCHE, Friedrich: Vom Nutzen
und Nachteil der Historie fiir das Leben. Stuttgart: Reclam 1999, 66).
61 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 172.
62 Vgl. KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 148-176; Unterschied Genie / Apostel, 163.
63 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 152.
64 Vgl. KIERKEGAARD Brosamen / Nachschrift 156-161; 824.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 337

bende den Beweis als Zeichen der Schwache, gar als Feind ansehen.6> Nicht
Beweise seien das Wahrheitskriterium in solch existentiellen Angelegen-
heiten, sondern die Erbaulichkeit.66

VIII. SYSTEMLOSIGKEIT ALS SYSTEM? KAPITULATION VOR DER WISSENSCHAFT?

Jaspers beschreibt Kierkegaards Argumentation als ,raffinierte, aber nicht
unredliche Form, die Leibhaftigkeit des Gottmenschen zu retten®, sie sei
von einer ,hinreiflenden spekulativen Kraft, die aber selber alle iiberliefer-
te Spekulation als ein falschliches Begreiflichmachen verwirft“. Mit ihr ha-
be Kierkegaard der modernen Theologie, ohne es so gemeint zu haben,
einen Schlupfwinkel bereitet, der es ihr erlaube, sich ,durch eine ver-
zwickte Methode in ihrem gewollten Glauben zu halten®.¢7

Bietet Kierkegaard der Theologie einen Rettungsanker vor den Wogen
der Wissenschaft, wie es zuvor schon Descartes getan hatte?¢8 Fiir Hans
Albert ist das der Fall; in seinem Werk Das Elend der Theologie deutet er
Kierkegaards Beschreibung des leidenschaftlichen Glaubensvollzuges als
Riickzugsgefecht, um das Christentum vor der Offenbarungskritik zu
schiitzen, die seit der Etablierung des neuzeitlichen Wissenschaftsideals
der historischen Zuverldssigkeit der biblischen Texte den Boden unter den
Flilen wegzog.6? Bertrand Russell kritisiert, dass es in der durch Kierke-
gaard entstandenen existentialistischen Philosophie zu einer Einschran-
kung des Bereichs der Vernunft komme, die jeder Absurditit Tiir und Tor
offne. ,Auch tut man gut daran zu bedenken, dass die Unterschitzung der
Vernunft ebenso gefihrlich sein kann wie ihre Uberschitzung. [..] Eine
solche Auffassung leugnet allen Wert der Wissenschaft.“7¢ Noch drasti-
scher Camus, er bezichtigt Kierkegaard des ,philosophischen Selbstmor-
des“ und der ,Vergottlichung des Irrationalen®.”!

65 Vgl. KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 157; Die Krankheit zum Tode, 98f.

66 Mit dem gewichtigen Satz ,Nur die Wahrheit die erbaut, ist Wahrheit fiir dich“ endet
Entweder Oder.

67 Vgl. JASPERS: Der philosophische Glaube, 516ff.

68 Anfang des 18. Jahrhunderts nahm der intellektuelle Fliigel der Kirche den Dualismus
der Zwei-Substanzen-Lehre dankend an. Dank der Trennung von Materie und Geist in zwei
unterschiedliche Spharen mussten die Ergebnisse der Wissenschaft die materielle Welt be-
treffend so nicht als Bedrohung fiir den Glauben verstanden werden, da dieser in der spiri-
tuellen Substanz beheimatet lag. Diese Rettung der Theologie wurde spater durch die Philo-
sophie Spinozas in Frage gestellt, der neben Gott keine zweite Substanz gelten lief. (Vgl.
BLOM, Philipp: Bose Philosophen. Ein Salon in Paris und das vergessene Erbe der Aufkldrung.
Miinchen: Carls Hanser Verlag 2011, 111-117.)

69 Vgl. ALBERT, Hans: Das Elend der Theologie: Kritische Auseinandersetzung mit Hans
Kiing. Aschaffenburg: Alibri 2005, 202-205.

70 RUSSELL, Bertrand: Denker des Abendlandes. Eine Geschichte der Philosophie. Miin-
chen: dtv 1997, 346.

71 CAMUS, Albert: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2009, 54; 57.



338 Clemens Sander

Diese Vorwiirfe werden Kierkegaards Ansinnen nicht ganz gerecht. Es
den zukiinftigen Christen leicht zu machen und einen billigen Weg zum
Seelenheil zu zeigen, war nicht sein Plan. So heif3t es am Ende der Unwis-
senschaftlichen Nachschrift: ,Die hier vorliegende Schrift hat es schwer ge-
macht, ein Christ zu werden, so schwer, dass die Anzahl der Christen un-
ter den Gebildeten in der Christenheit vielleicht doch nicht so groff wird;
vielleicht, denn wissen kann ich es nicht. Ob dieses Vorgehen christlich
ist, entscheide ich nicht.“72 Kierkegaard verwehrt sich dagegen, dass der
Glaube ein ,Asyl fiir schwache Kopfe“ sei, nur weil das Christentum nicht
gedacht werden konne, sei es kein ,gefundenes Fressen fiir Dummriane®“.
Wer im Glauben den Verstand aufgegeben hat, konne nicht gering vom
Verstand denken, weil er dessen Macht am besten kenne und einen héhe-
ren Verstand erlangt habe. Der glaubende Christ brauche den Verstand um
aufzupassen, dass er wider den Verstand glaube, und um das Unverstind -
liche von Nonsens zu unterscheiden.”? Daher schreibt Jaspers nicht zu Un-
recht, Kierkegaard verhelfe zu einem reineren, unterscheidenden Bewusst-
sein.”4 Auch fiir Adorno ist die Philosophie, d.h. die Vernunft, die notwen-
dige (wenn auch, wie er meint, rein negative) Bedingung der kierkegaard-
schen Theologie.”> Kierkegaard selbst driickt dies so aus: ,Der Glaube darf
sich nicht mit der Unverstdndlichkeit begniigen; denn gerade das Verhalt-
nis zu oder das Abgestoffenwerden durch das Unverstiandliche, das Absur-
de, ist der Ausdruck fiir die Leidenschaft des Glaubens.“76

Kierkegaard will seinen Lesern nicht das Denken austreiben, sondern
sie mittels scharfstem Intellekt dorthin treiben, wo die letzte Entscheidung
eben nur mehr durch einen Sprung zu erreichen sei. Sie sollen ,nicht iibel
vom Paradox denken. Denn das Paradox ist die Leidenschaft des Gedan-
kens, und ein Denker ohne Paradox ist wie ein Liebender ohne Leiden-
schaft: ein mafiger Patron.“”7 An diesem Zitat und an Kierkegaards Leben
sieht man, dass er sich selber widerspricht, wenn er an anderer Stelle
schreibt, Leidenschaft und Reflexion schlossen einander aus’8, denn im Pa-
radox finden Leidenschaft und Denken zueinander. Auch in seinem eige-
nen Namen schreibt er vollig Gegensdtzliches. In sein Tagebuch notiert er:
,Das Christentum verhalt sich nicht zum Denken, nicht zum Zweifel, son-
dern zum Willen und zum Gehorsam; du sollst glauben. Das Denken dabei
haben wollen ist Ungehorsam, gleichgiiltig, ob es ja oder nein sagt.“7?

72 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 796.

73 Vgl. KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 761-774.
74 Vgl. JASPERS: Der philosophische Glaube, 520.

75 Vgl. ADORNO: Kierkegaard, 247.

76 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 824.

77 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 36.

78 KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 824.

79 KIERKEGAARD: Die Tagebiicher, Bd. 2., VIII, A 331.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 339

Ebenfalls unter eigenem Namen, in seiner Dissertation Der Begriff der Iro-
nie mit stindigem Hinblick auf Sokrates prasentiert er jedoch folgendes Er-
gebnis: ,Ebenso wie die Philosophie mit dem Zweifel, ebenso beginnt ein
Leben, das menschenwiirdig genannt werden kann, mit der Ironie.“80 Bei-
des ist ernst gemeint - darin liegt die Herausforderung seines Werkes, fiir
Rationalisten wie fiir Fundamentalisten.

IX. RESUMEE

Trotz so mancher Parallelen ist die Angst der erwdhnten bibeltreuen Theo -
logen vor Kierkegaard nicht unberechtigt.8! Zwar ist er nicht heterodox,
attackiert nicht ihre Glaubensfundamente - aber doch die Legitimation sie
rational zu verteidigen. Er war beileibe nicht der erste, der zu einer Dicho-
tomisierung von Glaube und Vernunft beitrug - man denke an die ,Torheit
des Kreuzes“ bei Paulus und Tertullians ,credo quia absurdum“ - aber
doch der erste, der explizit schrieb, man kénne die Bibel als ganze fiir
wahr halten, ungestort von den berechtigten Anfechtungen der histori-
schen Bibelkritik. Der Theologe Kierkegaard spricht der Theologie eine
autoritdre Stellung iiber den Wissenschaften ab, lasst ihr ihre Freiheit, da
ihre Ergebnisse den wahrhaft Glaubigen nicht tangieren. Gerade im Be-
wusstsein dieses Paradoxes und in scharfer gedanklicher Auseinanderset-
zung mit den damit einhergehenden Schwierigkeiten konne der Einzelne
den Glauben erringen und bewahren. Die Betonung dieser Schwierigkeiten
machten ihn zum Fundamentalistenschreck und Priigelknaben bibeltreuer
Theologie, weil er iiberspitzt genau das auf den Punkt bringt, was sie
fiirchten: die Unmoglichkeit, sich mittels ,Raum-Zeit-Beweisen“s2 Gewiss-
heit {iber die Wahrheit des Glaubensinhaltes zu verschaffen. Sie gehen so
weit, ihm deshalb Relativismus vorzuwerfen, weil dabei zugleich jede Be-
griindung untergraben wiirde, den christlichen Glauben gegeniiber einem
anderen Glauben vorzuziehen. Zwar wendet sich Kierkegaard selbst gegen
den Relativismus, kritisiert Hegel fiir seine Nahe zum Sophismus des Pro-
tagoras wonach alles relativ sei,8 doch gibt es im selben Werk eine Stelle,
an der er tatsichlich subjektive Ergriffenheit gegen den christlichen Wahr-
heitsanspruch auszuspielen scheint: Wer mit der ,ganzen Leidenschaft der
Unendlichkeit“ einen Gotzen anbete, bete dabei dennoch ,in Unwahrheit
zu dem wahren Gott“.84 Der Relativismus-Vorwurf, so wie der des Nihilis-

80 KIERKEGAARD: Uber den Begriff der Ironie, 4.

81 “Despite his prima facie agreement with the fundamentalist view that God’s commu-
nications must be followed unconditionally, he holds that finite human beings can have no
consistency or proud certitude in such matters.” (MCDONOUGH: Religious fundamentalism,
574f.).

82 SCHAEFFER: Gott ist keine Illusion, 159.

83 Vgl. KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 160f.

84 Vgl. KIERKEGAARD: Brosamen / Nachschrift, 342.



340 Clemens Sander

mus, ist keine Erfindung Schaeffers, sondern geht zuriick auf Camus:
»Kierkegaard [...] vergewissert sich zundchst, dass keine Wahrheit absolut
ist und eine an sich unmogliche Existenz befriedigend machen kénnte [...]
er lehnt jeden Trost ab, jede Moral und alle beruhigenden Grundsatze |[...].
Da nichts bewiesen ist, kann alles bewiesen werden.“85 Auch Adorno stellt
bei Kierkegaard eine Negation der Philosophie fest und nennt die Kierke-
gaardsche Innerlichkeit ,das aus der (hegelschen, Anm. d. Autors) Dialek-
tik herausgebrochene und fixierte ungliickliche Bewusstsein“.8¢ Roberts
Kritik an Schaeffer in How not to read Kierkegaard miisste demnach auch
Camus, Adorno, Russell, Albert mit einschlieflen. Schaeffers Argumenta-
tion, Vernunft fithre bei Kierkegaard in die Verzweiflung, und eine opti-
mistische Antwort auf die Sinnfrage sei nur auflerhalb der Vernunft zu fin-
den, ist daher keine Auflenseiterposition in der Kierkegaard-Interpreta-
tion.” Es stimmt: Ohne Sprung in den Glauben gibt es fiir Kierkegaard
keinen Ausweg aus der Krise. Aber gerade weil er diesen Weg aufzeigt, er-
moglicht er fiir den Leser, der ,trotzdem Ja zum Glauben sagt®, dies fiir ihn
als denkenden Menschen kraft des Absurden.

Bibeltreuer Glaube ist nicht ohne Paradoxa zu haben, auch nicht far
Francis Schaeffer. Als Presbyterianer gehorte er einer calvinistischen Kir-
che an und wurde auf das Westminster Bekenntnis beglaubigt. Doch in
keiner seiner Schriften duflert er sich positiv iiber die calvinistische Lehre
der gottlichen Pradestination. Im Gegenteil, er betonte wie Kierkegaard,
dass wir eben nicht in einem geschlossenen System leben, und lehnte je-
den christlichen und wissenschaftlichen Determinismus ab.88 Schaeffer
will beides haben: Treue zu seinem Westminster Bekenntnis und die Ver-
antwortlichkeit des Menschen. Durch die Annahme dieses theologischen
Kompatibilismus rutscht er selbst unter die Linie der Widerspruchsfrei-
heit, was er bei anderen so leidenschaftlich kritisierte.8 Dies widerspricht
Schaeffers erkenntnistheoretischem Optimismus, wonach, nachdem man
die subjektive Voraussetzung Christ zu werden erfiillt habe, man die Fa-
higkeit erlange, den Glauben als in sich geschlossenes System zu denken. %
Durch diesen Optimismus sollte es im Grunde moglich sein, fehlerlos eine
fehlerlose Bibel zu verstehen und so die historisch-kritische Bibelfor-
schung zu widerlegen. Da Kierkegaard dies nicht als gangbaren Weg sieht,

85 CaMuS: Mythos des Sisyphos, 38; 55.

86 ADORNO: Kierkegaard, 248.

87 Vgl. KUBSCH: Schaeffers Kierkegaard, 170.

88 Vgl. MIDDELMANN, Udo: Der ungewéhnliche Francis Schaeffer, in: KUBSCH: Wahrheit
und Liebe, 79-93, hier 87.

89 Vgl. BURSON, Scott/WALLS, Jerry: C.S. Lewis & Francis Schaeffer: Lessons for a New
Century from the Most Influential Apologists of Our Time. Westmont: InterVarsity Press
1998, 93.

90  Wir brauchen uns des Wortes ,System' nicht zu genieren.“ (SCHAEFFER, Francis: Un-
sere Welt soll sein Wort horen, in: KUBSCH: Wahrheit und Liebe, 233-251, hier 234.



Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung 341

um das Christentum vor Angriffen zu verteidigen, wird er von Schaeffer als
irrationaler Fideist abgetan. Dabei iibersieht Schaeffer, dass sein eigener
Fundamentalismus mystischer als Kierkegaards Existenzialismus ist. Vollig
unbeirrt davon auszugehen, dass jedes Forschungsergebnis, das der Bibel
widerspricht, automatisch falsch sei, ist antirationalistischer als Kierke-
gaards Fideismus, der den Wissenschaften ihre Freiheit lasst und sie nicht
unter die Autoritdt einer hyperorthodoxen Theologie stellen will. Trotz al-
ler offenkundiger Ambiguitaten und der teils scharf iiberspitzten Polemik
gegen das Verstehenwollen dessen, was man als Christ glaubt, ist Kierke-
gaards Kritik an der Moglichkeit eines vollig rationalistischen und objekti-
ven Zugangs zum Glauben bis heute ein Stachel im Fleisch fiir Fundamen-
talisten jedweder Spielart.

Zusammenfassung

Kierkegaard hatte mafSgeblichen Einfluss auf die Theologie und Philosophie
des 20. Jahrhunderts, hat aber auch beiderseits Kritik erfahren: So habe er
einiger konservativen Theologen (v.a. Schaeffer, MacArthur) zufolge mit sei-
ner Polemik gegen christliche Apologetik die Tiir fiir die Spaltung zwischen
Glauben und Wissenschaft und damit fiir den Relativismus geéffnet. Stim-
men, die ihn davor in Schutz nehmen (Evans, Roberts) argumentieren, man
diirfe Kierkegaard nicht mit seinen Pseudonymen identifizieren. Vorliegende
Arbeit arqumentiert, dass die Ablehnung Kierkegaards auf eine einseitige
Lektiire sowie auf die Rezeption durch sdkulare Philosophen (v.a. Camus,
Russell) zurtickzufiihren ist.

Abstract

Kierkegaard had a major impact on 20 century theology and philosophy,
but also received criticism from both parties. According to some conserva-
tive theologians (esp. Schaeffer, MacArthur), his polemics against Christian
apologetics opened the door for the chasm between faith and science and
thus for relativism. Scholars in his defence (esp. Evans, Roberts) argue that
there is a difference between the person Kierkegaard and the pseudonyms he
used. This paper argues that the disapproval of Kierkegaard’s thoughts is
rooted in a one-sided reading of his works as well as in their reception by
some secular philosophers (esp. Camus, Russell).



	Die Angst des Fundamentalisten vor dem Sprung : Kierkegaard als Feindbild bibeltreuer Apologetik

