
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Hedonismus und Wankelmut : S. Kierkegaards erbauliche Rede zum
Thema "Die Reinheit des Herzens ist es Eines zu wollen"

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

Hedonismus und Wankelmut
S. Kierkegaards erbauliche Rede zum Thema „Die

Reinheit des Herzens ist es Eines zu wollen"1

l. Hedonismus und Ethik ohne Gott

Der Hedonismus ist als Thema der Philosophie bekannt. Autoren wie Epi-
kur, Lukrez, und in der Neuzeit Gassendi, La Mettrie, Helvétius, Bentham
und Mill haben den Hedonismus verteidigt. Bentham und Mill verkörpern
den Ansatz einer rein säkularen Philosophie, die sich von der Theologie
emanzipiert hat und nicht mehr als Magd oder Hilfswissenschaft der Theologie

fungiert. Der säkularen Philosophie sind die Götter fern und ausserhalb

der menschlichen Erfahrung. Sie hat eine Affinität zum Hedonismus,
insbesondere zu einer Verteidigung der Lust ohne schlechtes Gewissen.
Dies scheint der gemeinsame Nenner von Hedonismus und Ethik ohne
Gott zu sein: von Schuld und Scham gegenüber den Göttern ungetrübte
Lust.

In der Gegenwartsphilosophie haben sich einige Autoren wie z.B. Fred
Feldman2 darum bemüht, den Hedonismus zu explizieren und gegen
Einwände zu verteidigen. Die meisten Autoren der zeitgenössischen Ethik
vertreten eine Ethik, die sie selbst als „säkulare Ethik" oder auch „Ethik ohne
Gott" bezeichnen, nur wenige Autoren wie z.B. Kai Nielsen3 und Walter
Sinnott-Armstrong4 erläutern und diskutieren den Begriff der „säkularen
Ethik" ausführlich. Während die Rede von „säkular" und „Säkularismus" in
der Philosophie meist als unproblematisch akzeptierter Kampf- oder
Klassifikationsbegriff vorkommt, haben Historiker, Religionswissenschaftler
und Soziologen den Begriff des „Säkularen" und der „Säkularisation" pro-
blematisiert und meist als untauglich verworfen. Oft wurde die
begriffsgeschichtliche Komplexität des Begriffs unterschätzt.5

1 Überarbeitete Version einer Einleitung zur Sitzung des wissenschaftlichen Beirats der
Redaktion der FZPhTh Fribourg, 25. Oktober 2018. Für Hinweise und Kritik danke ich Martin
Bondeli und Anita Gröli.

2 Feldman, Fred: Pleasure and the Good Life. Concerning the Nature, Varieties, and
Plausibility. Oxford: Clarendon Press 2004.

3 Vgl. NIELSEN, Kai: Ethics without God (1972). Revised edition Buffalo. New York:
Prometheus Books 1990.

4 Vgl. SiNNOTT-ARMSTRONG, Walter: Morality Without God? Oxford: UP 2009.
5 Das trifft allerdings nicht auf Hermann Lübbe zu, der als historisch und soziologisch

informierter Philosoph sich von einer vermeintlich ahistorischen Bedeutung des Begriffs



3oo Jean-Claude Wolf

Im Streit über den Hedonismus zeichnet sich ein Gegensatz ab, der
durch zwei Begriffe von Hedone (Lust, aber auch Freude) provoziert ist: den

Begriff eines bloss irdischen, vorwiegend sinnlichen Glücks und den
Begriff der „höheren Freuden", die neben den weltlichen geistigen Freuden
auch die Seligkeit oder das Glück der Erlösung umfassen können. In dieser
Diskussion kommt es wieder zu einer für manche Zeitgenossen
überraschenden Annäherung von Philosophien und Religionen, Philosophien
und Theologien. Die Rede von Theologie, Kirche und Philosophie als
singulare tantum scheint sich fast zu verbieten, trägt sie doch dem Faktum
des Pluralismus nicht Rechnung. Diese Zurückhaltung wird jedoch eher

von den Religionswissenschaften gepflegt, welche auch der Orientierung
an „der Wahrheit" bzw. „dem einen Notwendigen" misstrauen. Monismen,
Monotheismen und Obsessionen aller Art scheinen potentiell differenzunverträglich

und fanatisch zu sein. Allerdings ist es eine offene Frage, ob die
christliche Orientierung am Willen Gottes, die Ausrichtung auf das Eine
und Wahre in Christo den Charakter einer Obsession, eines „Sparrens"
(Max Stirner) bzw. einer idée fixe hat. Kierkegaards Denken geht im Glauben

davon aus, dass es das unum necessarium, das eine Notwendige gibt,
das die Not zu wenden vermag. Diese Annahme ist unvereinbar mit einem
„Polytheismus der Werte", und sie kann das Vorliegen unvereinbarer
Wertvorstellungen im Leben nicht durch eine politische Entscheidung
beantworten6. In diesem Sinne ist Kierkegaard, trotz seines Pathos der

Glaubensentscheidung, trotz seiner Ablehnung einer an Hegel orientierten
Philosophie der Versöhnung in der spekulativen Vernunft, kein Dezisionist:
im Guten und Wahren ist alles, was wert hat, vereinigt. Das Bild von
Kierkegaard als Dezisionist, Fideist und Irrationalist ist korrekturbedürftig und
- im Lichte seiner erbaulichen Reden - korrigierbar.

2. UNZEITGEMÄSS - ZEITGEMÄSS? KRITIK DER MASSE, APPELL AN DEN EINZELNEN

Kann man heute noch so denken? Es ist aufschlussreich, Autoren zu studieren,

die sich dem geschichtsphilosophischen Diktum „Das kann man heute
nicht mehr sagen", „So kann man heute nicht mehr denken", „So zu denken

hiesse hinter Kant und Hegel, Marx und Derrida zurückzufallen" oder
auch der Tabuisierung von Zitaten der Bibel und der Tradition mit dem
Diktum „Das sind schlechte Gründe" bewusst und provokant verweigern.
Wie im Folgenden gezeigt wird, verdient der Dänische Autor Soren Kierkegaard

als reaktionärer Denker Beachtung, hat er doch lange vor Nietzsches
Unzeitgemässen Betrachtungen (entstanden 1873-1876) die philiströse Ori-

distanziert. Vgl. Lübbe: Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs (1965), 3.

Auflage mit einem neuen Vorwort. Freiburg: Alber 2003.
6 Das Pathos der nicht religiösen, sondern politischen Entscheidung angesichts unvereinbarer

Positionen und Werte vertreten so unterschiedliche Geister wie WEBER, Max: Wissenschaft

als Beruf (1919) und SCHMITT, Carl: Der Begriffdes Politischen (1932).



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 301

ginalitäts- und Übertrumpfungssucht des Neuen seiner Zeit als eine fixe
Idee der Epoche entlarvt.

„Denn eine Idee scheint die fixe Idee des Zeitalters geworden zu sein: die, über
seine Vorgänger hinausgekommen zu sein. Kann man die Vergangenheit
beschuldigen, in einem gewissen schläfrigen Selbstbehagen sich über das
gefreut zu haben, was sie besass, so wäre es wahrlich verkehrt, die Gegenwart
desselben Fehlers zu beschuldigen. In einer wunderlichen Illusion ruft beständig

der eine, er sei über den anderen hinausgekommen."7

Aufs Korn genommen wird das von den Junghegelianern angestossene
Pathos der Selbstüberbietung durch Ankündigungen wie „Kritik der
kritischen Kritik", „das Ende der Kunst", „der Tod Gottes", „das Absterben des

Staates", „das Ende der Geschichte", „die Euthanasie der Religion", aber
auch durch eine von der Verlagswerbung verstärkte Faszination der Aktualität

von Neuerscheinungen, die jedermann kennen sollte, die im Moment
ihres Erscheinens als neueste Mode durch Lob überschätzt oder durch
zahlreiche Verrisse überbeachtet und nach kurzer Zeit wieder vergessen
oder verdrängt wurden. Solche Konjunkturen der Beachtung und des

Vergessens können sich wiederholen - ein und derselbe Autor gerät wiederholt

in Vergessenheit und wird wieder in Erinnerung gerufen. Der Zeitfaktor

spielt hier eine irritierende Rolle und lenkt die Wahrnehmung, so dass
die Aufmerksamkeit darauf gerichtet ist, ob ein zitierter Titel nicht älter
als fünf Jahre ist. Je rezenter das Erscheinungsdatum einer Publikation ist,
um so „avancierter" muss sie sein. Das ist die Umkehrung der Regel, dass
das Älteste besser sein muss.

Eine weitere Strategie der Innovationsskepsis richtet sich nicht so sehr

gegen das Neue, sondern gegen die vermeintlichen Dichotomien Alt-Neu,
Original-Plagiat, Autor-Pseudepigraph, Echt-Unecht. Diese Kritik bedient
sich der Strategie der Überdehnung des Begriffs des „Zitats" zum
allgemeinsten Begriff der Abhängigkeiten und des Verweisungszusammenhanges.

Jede Person, die spricht, benutzt Sprache und Tradition, die sie nicht
erschaffen hat, sie ist nicht mehr als Mitarbeiterin am Haus der Sprache
und der grossen Verkettung der Traditionen.

"When we are praising Plato, it seems we are praising quotations from Solon,
and Sophron, and Philolaus. Be it so. Every book is a quotation, and every
house a quotation out of all forests, and mines, and stonequarries, and every
man is a quotation from all his ancestors. And this grasping inventor puts all
nations under contribution."8

7 Roos, Heinrich (Hg.): Kierkegaard nachkonziliar. Aus den Tagebüchern ausgewählt
und übertragen von H. Roos. Einsiedeln: Johannes Verlag 1967, 15. In der dänischen Gesamtausgabe

findet sich der Eintrag in Band 1,1909,138.
8 Emerson, Ralph Waldo: Representative Men: Plato, or the Philosopher, in: The Collected

Works ofR.W.E., Vol. IV. Harvard: Belknap 1987, 24f. Vgl. EMERSON: Letters and Social Aims:



3<32 Jean-Claude Wolf

Alles ist Zitat und ausgeborgt, mein Text parasitiert von Kierkegaard
und Emerson, und bei Emerson selbst ist es ein unbewusstes Zitat oder ein
geistvolles Plagiat, das sich mit gelehrtem Fleiss und Aufwand bei Lichtenberg,

Friedrich Schlegel, Jean Paul - oder König Salomon nachweisen liesse.

In der Hebräischen Bibel kämpfen die Ankündigungen des Propheten-
Gottes: „Ich mache alles neu" mit der Weisheits-Sentenz: „Es gibt nichts
Neues unter der Sonne." Selbst das Genie lebt auf Pump, und dem Heroen-
Kult, wie ihn Thomas Carlyle populär machte, wird in Representative Men

(1850) ein Dämpfer versetzt.
Partielle Modernitätsverweigerer verhalten sich in Beziehung zu einem

vermeintlichen Niveau der Moderne (oder Postmoderne) reaktionär.9 Sie

verweigern sich dem Zeitgeist und erzeugen kulturelle Energien durch
Rückbesinnung auf bessere Ursprünge, etwa den Glanz und die Kraft des

Urchristentums oder des Urkommunismus. Sie reflektieren auf Bedingungen

und Grenzen der Moderne und sind insofern modernitätsbewusst und
teilweise von der Moderne „angesteckt" oder „angekränkelt"; sie reagieren
jedoch heftig gegen Aspekte, Exzesse oder vermeintliche Verluste der
Moderne und sind insofern modernitätskritisch.

3. Reaktionäres und erbauliches Denken

Wer sich für Religionsphilosophie im 19. Jahrhundert interessiert, wird auf
solche Autoren stossen, die man als „reaktionär" einstufen kann, sofern man
darunter den Widerstand, die Gegenrede zu sich formierenden Bewegungen

wie dem Liberalismus, Sozialismus und Feminismus versteht. Die
Wortführer des antifeministischen Diskurses finden sich unter den geistigen

Leuchttürmen der Periode; sie bestätigen und übertreffen sich von
Ibsen, Strindberg, Schopenhauer, Kierkegaard, Tolstoi und Nietzsche bis

zu Otto Weininger. Der Antifeminismus wird von Weininger in einem letzten

Kraftakt der Selbstkritik und Selbstzerstörung als Ausdruck von
(jüdischem) Selbsthass und Körper- und Sexualitätsfeindlichkeit vermeintlich
entlarvt.10

Chapter 6, Quotation and Originality, in: The Collected Works ofR.W.E., Vol. VIII. Harvard:
Belknap 2010, 93-107.

9 Vgl. LlLLA, Mark: Der Glanz der Vergangenheit. Über den Geist der Reaktion. Zürich:
NZZ Libro 2018. In dieser Darstellung firmieren Denker wie Franz von Rosenzweig, Eric Voe-
gelin und Leo Strauss und „Täter" wie Luther und Mao!

10 Neben WEININGERS Hauptwerk Geschlecht und Charakter. Wien: Wilhelm
Braunmüller (1903) (11. Auflage 1909, 19. Auflage 1920), ist zu erwähnen das Nachlasswerk Wei-
ninger, Otto: Über die letzten Dinge, 1904. Im Anhang: Theodor Lessing, Otto Weininger.
München: Matthes 8i Seitz 1997. Vgl. Le Rider, Jacques: Der Fall Otto Weininger. Wurzeln
des Antifeminismus und Antisemitismus. Mit der Erstveröffentlichung einer Rede von
Heimito von Doderer. Wien: Locker Verlag 1985. Die französische Originalausgabe erschien
1982.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 303

Reaktionär wird auch der antidemokratische Diskurs, der sich nicht
damit begnügt, das Repertoire der klassischen Philosophie gegen die
Verfassungsform der Demokratie zu zitieren und variieren, sondern darüber hinaus

nach dem Vorbild von Alexis von Tocqueville die Demokratie als einen
kulturellen und gesellschaftlichen Trend kritisiert. Die Reaktion betrauert
Fortschrittsverluste. Teile der sog. Kulturkritik, spezifischer der Kritik der
Massenkultur, bedienen sich dieser Sprache der verlorenen Unschuld und
der entsprechenden Denkfiguren. So wird das Volk nicht als von Natur aus
unmündige Masse betrachtet, sondern als lernfähig, aber auch als
verstockt und regredierend. Es wird unterstellt, dass selbst Menschen von
Bildung in der Gruppe oder in der Masse suboptimal entscheiden, dass ihr
Verhalten nicht autonom, sondern mit Phänomenen der Ansteckung, des

Magnetismus, des Rauschs, der Hetzjagd, der Degeneration oder der Panik
vergleichbar ist. Demokratie wird bis heute wegen ihrer Tendenz zum
Populismus kritisiert, und es gibt eine verbreitete Literaturgattung, welche
das Ende der Demokratie konstatiert. Populismus gilt als unvermeidbare
Regressionsform der Demokratie, obwohl es auch Versuche gibt, sich den
Begriff „Populismus" auf der politischen Rechten und Teilen der politischen

Linken11 affirmativ anzueignen. Das Volk in der reaktionären und
partiell antimodernistischen Kritik besteht nicht so sehr aus ewigen
Säuglingen, sondern vielmehr aus regredierenden Erwachsenen inmitten von
regredierenden Menschen, die im Sog des Kollektivs sekundär nicht zu
Kindern, aber kindisch werden, euphorisch erregt, mitgeschwemmt vom
Bad der Menge, angestachelt von Fahnen, lauten Klängen, Hetzreden,
rhythmischen Sprechchören, Drogen und Symbolen, verführt und tyrannisiert

von charismatischen Führern bzw. geliebten oder verhassten Stars.
Das bis heute viel thematisierte und wenig verstandene Phänomen der

Masse scheint so etwas zu repräsentieren wie „schlechte Lust im Bad der
Masse". Das Vorkommen „schlechter" Lust gilt seit Piatons Kritik im Phile-
bos als einer der massivsten Einwände gegen den Hedonismus. Wie kann
Lust in sich gut sein, wenn es doch die Phänomene der sadistischen Lust
oder Hetzlust der Meute gibt, oder auch die Lust des verantwortungslosen
Versinkens in Kadavergehorsam und Konformismus? Die polemische
Haltung gegenüber den Medien der öffentlichen Meinung und der Demokratie
- Kierkegaard war überzeugter Anhänger der dänischen Monarchie und
der lutherischen Staatskirche - sind nicht besonders originell und Hessen
sich an der sokratisch-platonisch inspirierten Beobachtung festmachen,
dass Mehrheiten keine Garantien sind für Weisheit. Kierkegaard geht in
die Tiefe, wenn er der Mehrheit das qualitative Individuum gegenüberstellt,

das er allerdings nicht als vernunftautonome Kraft deutet, sondern
als Gottesvertrauen.

11 Vgl. Mouffe, Chantal: Für einen linken Populismus. Aus dem Englischen von Richard
Barth. Berlin: Suhrkamp 2018.



Jean-Claude Wolf

Ein typisch reaktionärer religiöser Denker wie Sören Kierkegaard hat
den Einwand gegen den Hedonismus pointiert reformuliert. Kierkegaard
reagiert antimodernistisch gegen den Versuch der Hegelianer, das
Christentum zu modernisieren und zu verbürgerlichen oder gegen das Ansinnen,

die Theologie zur äusserlichen Vorstellungsform und Vorstufe der
spekulativen Philosophie zu degradieren. Kierkegaard hat seine unmaskierten
und scharfsinnigen Gedanken zum christlichen Glauben in sog. „erbaulichen

Reden" unter seinem eigenen Namen artikuliert, die in der von der
Existenzphilosophie lange dominierten Kierkegaard-Rezeption12 kaum
gelesen wurden. Stattdessen wurden die pseudonym veröffentlichten Schriften

gelesen und meist als direkte Mitteilung von Kierkegaards Meinungen
missverstanden.

Warum soll sich Philosophie mit erbaulichem Schrifttum herumschlagen?

Heideggers herablassendes Diktum klingt lange nach: Kierkegaard sei
kein Denker, sondern ein erbaulicher Schriftsteller.13 Mit diesem Abwehrreflex

hat man die doppelte Ironie Kierkegaards verkannt, die zum
Ausdruck bringt, dass er sich dem Verdikt Hegels gegen Schleiermacher und
Jacobi, Philosophie dürfe nicht erbaulich sein, widersetzte, aber auch dem
Zeitgeist, der sog. Ausdifferenzierung von Religion und Wissenschaft, die
in der Überzeugung kulminieren, Wissenschaft dürfe nicht erbaulich, nicht
Seelsorge, Quelle von Trost und Ermutigung sein, sondern ein strenges
Geschäft für steife Männer mit langen Bärten. Auch noch der Epigone Max
Weber gehört zu diesem Typus des akademischen Mannes. Askese wird
nicht nur zum Thema der Wissenschaft, sondern innerweltliche oder säkulare

Askese wird zum festen Bestandteil des Selbstbilds der Wissenschaft.

12 Vgl. Stewart, Jon (ed.): Kierkegaard and Existentialism. Burlington: Ashgate 2011. In
diesem-Band findet man Beiträge über Simone de Beauvoir, Nicolai Berdjaev, Martin Buber,
Albert Camus, Martin Heidegger, Michel Henry, Karl Jaspers, Gabriel Marcel, Jacques Maritain,

Maurice Merleau-Ponty, Friedrich Nietzsche, Franz Rosenzweig, Jean-Paul Sartre, Lev
(Leo) Chestov (Schestow), Miguel de Unamuno und Jean Wahl. Chestov, selbst Jude und
Freund Berdjaevs, verfasste eine Monographie zu Kierkegaard, in der er sich vor allem einen
fideistischen Kierkegaard aneignet und an seine eigene radikale Vernunftkritik assimiliert.
Vgl. CHESTOV, Léon: Kierkegaard et la philosophie existenzielle, 1936, 3. Auflage. Paris: Vrin
2006. Jon Stewart und C. Stephen Evans haben dieser fideistischen Deutung Kierkegaards,
die sich meist einseitig auf die Pseudonymen Schriften Kierkegaards stützt, m.E. überzeugend

widersprochen. Gleichwohl findet sich bei Kierkegaard der „existenzielle Impuls", die je-
meinige Selbstanwendung, die ihn für die existenzphilosophische Rezeption attraktiv macht.
Im dritten Teil der Einübung im Christentum verteidigt Kierkegaard eine nicht-doktrinale
Theologie, die er in den erbaulichen und christlichen Reden zur Entfaltung bringt. Vgl.
BJERGS0, Michael O.: Kierkegaards deiktische Theologie. Gottesverhältnis und Religiosität in
den erbaulichen Reden. Aus dem Dänischen übersetzt von Krista-Maria und Hermann Deuser

Kierkegaard Studies. Monograph Series 20). Berlin: de Gruyter 2009.
13 „[...] Kierkegaard ist kein Denker, sondern ein religiöser Schriftsteller [...]", HEIDEGGER,

Martin: Holzwege, 1950, 6. durchgesehene Auflage. Frankfurt a.M.: Klostermann 1980, 245.
Das hat den Verfasser von Sein und Zeit nicht daran gehindert, die Details seiner Daseinsanalyse

von Kierkegaard zu übernehmen. Vgl. PlNAT, Étienne: Heidegger et Kierkegaard. La
résolution et l'éthique. Paris: Éditions Kimé 2018.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 305

Der gewissenhafte Gelehrte ist chronisch überarbeitet, er arbeitet sich
krank und zu Tode. Wissenschaft ist ein Moloch. Sie fordert Opfer
(Arbeitstiere) und verzichtet darauf, Sinn zu stiften, Trost zu spenden und die
eine oder grosse Wahrheit zu suchen. Sie spricht eher zu den Befürchtungen

als zu den Hoffnungen der Menschen. Aus diesem Blickwinkel betrachtet

müssten erbauliche Schriften unwissenschaftlich, gedankenarm oder

gar gedankenlos erscheinen.
Diese vermeintliche Auffassung Kierkegaards, dass das Christentum

wesentlich unwissenschaftlich sei, eine Auffassung, die nur plausibel wird in
der Auseinandersetzung mit einem spezifischen Wissenschaftsbegriff, den
etwa Hegels Logik repräsentiert, führt zum Irrtum, Kierkegaard vertrete
einen irrationalen Fideismus.14 Die mangelnde Unterscheidung von
Kierkegaards Pseudonymen und autonymen Schriften geht meist auch einher
mit einer mangelnden Reflexion über die differenzierte Vielstimmigkeit
der Pseudonyme oder gar der Versuchung, das pseudonyme und viel
bekanntere Werk als „blosse Literatur" abzuwerten, statt es mit angemessenen

Mitteln der Literaturtheorie als Literatur zu würdigen.15
Die doppelte Ironie besteht einerseits darin, gründliches Denken als An-

tiphilosophie, „Philosophische Brosamen" (sein angebliches philosophisches

„Hauptwerk") und Erbauung zu präsentieren, andererseits darin, die
erbaulichen Reden reflexiv aufzuladen. Sie sind nicht nur gedanklich dicht
und scharfsinnig, sondern tragen in ihrer Nähe zu den Tagebüchern auch
die Stigmata von Kierkegaards persönlichem „Martyrium der Reflexion" als
Stachel im Fleisch, als Pudendum seiner Lebens- und Eheuntauglichkeit.
In den Schriften Einübung im Christentum (noch unter einem Pseudonym)16,

in den Erbaulichen Reden und in den Tagebüchern findet man

14 Zur Präzisierung und Erforschung von Erbauung vgl. HEYMEL, Michael: Erbauung
(1847), in: Heymel, Michael/MÖLLER, Christian: Das Wagnis, ein Einzelner zu sein. Glauben
und Denken Seren Kierkegaards am Beispiel seiner Reden. Zürich: Theologischer Verlag 2013,
92-108.

15 Vgl. Schmidt, Jochen: Vielstimmige Rede vom Unsagbaren. Dekonstruktion, Glaube
und Kierkegaards pseudonyme Schriften Kierkegaard Studies. Monograph Series 14). Berlin:

de Gruyter 2006.
16 Vgl. KIERKEGAARD: Einübung im Christentum, von Anti-Climacus, deutsch von Hans

Winkler. Köln: Hegner 1951. Das Spiel der Pseudonyme wird hier auf die Spitze getrieben, bis

zu deren Selbst-Aufhebung. Unter dem Pseudonym Johannes Climacus veröffentlichte er
1844 die Philosophischen Brocken (übersetzt von Emanuel Hirsch, in: KIERKEGAARD: Gesammelte

Werke und Tagebücher, Band 16, 10. Abteilung. Simmerath: Grevenberg Verlag 2003),
welche den paradoxalen Charakter des christlichen Glaubens hervorheben, um die Aporien
eines Denkens unter eigener Anleitung scharf hervorzuheben. Nur ist diese „fideistische"
Position nicht Kierkegaards eigenes und letztes Wort, so wenig wie die Rede von einer
„Suspension des Ethischen" in den Pseudonymen Schriften sein letztes Wort ist, das er vielmehr
in seinem weniger bekannten ethischen Hauptwerk Der Liebe Tun. Düsseldorf: Eugen Die-
derichs Verlag 1966 entfalten wird, in dessen dichter und kohärenter Ausführung das Modell
der Stufen (Ethik, Religion) sowie die sog. religiöse Suspension des Ethischen keinen Sinn
hat. Kierkegaards eigentliche Ethik ist eine Heilsethik, die darin besteht, reinen Herzens den
Willen Gottes zu tun; die Umwege und Abwege einer pragmatischen Erfolgsethik bleiben



3o6 Jean-Claude Wolf

Kierkegaards unverhüllte und ungehinderte Gedankenarbeit, nicht ohne

permanente Selbstzweifel und Selbstgeisselung an der Lebensform des
Schriftstellers. Im literarischen Gelingen seiner Werke und der erbaulichen

Reden schwelt auch das Eingeständnis der Niederlage, das sich wie
ein Leitmotiv durch die Tagebuchaufzeichnungen zieht.17 Kierkegaard
reflektiert es ad nauseam, dass er sein existenzielles Versagen: den Konflikt
mit dem Vater, den Bruch mit Regine und seine uneigentliche Existenzform

als Schriftsteller auch mit seiner herausragenden literarischen Leistung

letztlich erfolglos zu kompensieren versucht. In der Selbstanklage,
„nur" Schriftsteller zu sein, klingt etwas an von der Kritik des ästhetischen
Stadiums und einer fast ikonoklastischen Abwertung der Kunst.

4. Das erste Argument gegen den Hedonismus - zugleich ein Argument
GEGEN IRDISCHE OBSESSIONEN ALLER ART

Kierkegaard vertritt zwei Argumente gegen den Hedonismus. Um Kierkegaards

erstes Argument gegen den Hedonismus besser zu verstehen, schlage

ich zunächst vor, zwischen psychologischem und axiologischem
Hedonismus zu unterscheiden. Die These des psychologischen Hedonismus
(PH) lautet:

PH: Alle Menschen streben (in letzter Instanz) nach (ihrer eigenen) Lust.

Diese psychologische These steht hier nicht zur Debatte. Es ist
unwahrscheinlich, dass Kierkegaard diese These akzeptiert, doch es geht im
folgenden Argument nicht um eine Kritik dieses psychologisch-hedonistischen

Dogmas, sondern um den axiologischen Hedonismus. Vorausgesetzt
ist allerdings, dass sich die beiden Thesen unterscheiden lassen und dass

sie nicht voneinander abhängig sind. Doch diese Fragen sollen hier nicht

ausser Betracht. Für eine gründliche Darstellung vgl. EVANS, C. Stephens: Kierkegaard's Ethics

of Love. Divine Commands & Moral Obligations. Oxford: UP 2004. Das Abraham-Opfer, das
in Furcht und Zittern als Illustration der religiösen Suspension der konventionellen Moral
gilt, bleibt zwar ein hartes Stück, steht aber nicht im grundsätzlichen Widerspruch zur
Auffassung, dass die normative Autorität der unbedingten Pflichten in Gottes Befehlen begründet

ist.
*7 Deutsche Kierkegaard-Edition der Journale und Aufzeichnungen, Band 5. Berlin: de

Gruyter 2015, 77: „Mein Martyrium ist das Reflexions-Martyrium [...]" und auf S. 326 die Notiz:

„Ich bin der Märtyrer des Gelächters", und er deutet dieses Martyrium u.a. auch als
Retour für seine eigene ars comica und das Spiel mit Pseudonymen, das kein leichtfertiges
Spiel war, aber doch ein problematisches Experiment mit indirekter Kommunikation, anregend

und irreführend, ähnlich wie die Ironie des Sokrates. Wer in den Augen anderer als

Märtyrer erscheint, wird wie ein Wesen ohne Menschenrechte misshandelt. Auch in der
privaten Notiz überlässt sich Kierkegaard nicht dem Selbstmitleid, sondern versucht sich im
Akt der Busse und sich als selbst als „Pönitent" (ib., 16) besser zu verstehen und nicht selbst
zu bemitleiden oder zu inszenieren. Inwiefern auch Tagebucheinträge von literarischem
Gestaltungswillen überformt sind, ist eine delikate Frage.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 307

untersucht werden. Kierkegaards Kritik richtet sich vielmehr gegen einen
axiologischen Hedonismus (AH), der besagt:

AH: Lust ist das einzige intrinsische Gut. Nur Lust ist um ihrer selbst
willen erstrebenswert. Einfacher: Lust allein lohnt sich.

AH legt sich nicht auf eine Psychologie der Motive fest und ist im
Vergleich zum psychologischen Hedonismus nicht (oder noch weniger
eindeutig) egoistisch und deterministisch konnotiert. AH ist nicht von PH
semantisch oder inferentiell abhängig. Die Bedeutung von PH deckt sich
nicht mit der Bedeutung von AH, und AH kann nicht aus PH „abgeleitet"
werden. Ob PH AH in einem schwächeren Sinne als eines logischen Schlusses

stützt, wird hier auch nicht als entschieden vorausgesetzt. Es gilt nicht
der vieldiskutierte Mill'sche „Beweis": Lust ist gut, weil alle danach
streben.18 Vielmehr lässt sich aus AH schliessen: Wenn Lust in sich gut ist,
dann ist es gut, nach Lust zu streben, ob es nun meine oder deine Lust ist.
Die Krux von AH liegt daher nicht in einem deskriptiven oder gar normativen

Egoismus - letzterer würde implizieren, dass de facto jeder nur nach
seiner Lust strebe, dass für mich nur meine Lust gut sei, oder das Gute nur
das für mich Gute - eine Auffassung, die nahelegt, dass das Gute nur als
das jemeinige Gute [das Gute nur für mich] verstanden wird, nicht als das
eine und einzige und universalisierbare Gute. Allerdings kann mit einer
Zurückweisung von AH auch diese Kritik des PH anklingen, nämlich wenn
es zutrifft, dass der „Lüstling" versucht, seine eigene Lust im Rückzug aus
Beziehungen und Verpflichtungen zu maximieren. Luststeigerung durch
apolitischen Rückzug ins Private kann, aber muss nicht in einer besonderen

Anfälligkeit für die Verführungskraft von Massenbewegungen resultieren.

AH resultiert nur kontingenterweise in Regression und Vermassung.
Abschottung in exklusiven Kreisen kann auch zu einer Abschottung und
Immunisierung gegen die Verführungskraft der Massen führen.

Die Kritik von AH sollte demnach nicht mit der Kritik der Psychologie
der Massen vermischt werden. AH kann auch die Lehre und Praxis elitärer
Epikureer umschreiben, die der passiven Lust die aktive Lust (die Freude
an Tätigkeiten) vorziehen und aufrichtig glauben, das Eine zu wollen, weil
es das Gute ist. Die scheinbare Umständlichkeit von Kierkegaards Kritik
des Hedonismus und anderer säkularer und monistischer Teleologien (wie
z.B. Macht-, Ruhm- oder Reichtum-Monismus) ist darin begründet, dass
sie auch die sublimeren und raffinierteren Varianten des Hedonismus treffen

soll.
Allerdings braucht es einen weiteren Zwischenschritt, um Kierkegaards

„erbauliche Schlussfolgerung" besser zu verstehen. Das Gute ist das Eine

18 Vgl. Wolf, Jean-Claude: )ohn Stuart Mills „Utilitarismus". Ein kritischer Kommentar,
1992, 2. Auflage. Freiburg: Alber 2012, 132-167. Im Focus der Forschungsliteratur ist der
Schluss oder Fehlschluss: „Desirable, because desired".



3o8 jean-Claude Wolf

und Wahre, das den Willen vereinheitlicht und bündelt. Es sollte
angestrebt werden, weil es in sich gut ist. Doch ist das intrinsisch Gute auch
das Objektive und Unpersönliche? Ist es das Objekt einer Wissenschaft?
Welcher? Oder ist das einzige intrinsisch Gute zugleich „subjektiv" oder
„persönlich"? Kierkegaard scheint auf diese ungewöhnliche Auffassung
zuzusteuern. Doch wie bringt man das zusammen, dass etwas zugleich in
sich gut und „subjektiv" ist?

Hier ist man versucht, Heidegger zu zitieren: „Die Wissenschaft denkt
nicht."19 Sie vermag das Wahre und Eine, das zugleich das Subjektive oder
Jemeinige ist, nicht zu denken. Die Wissenschaft scheint das Gute und das

Böse in der jemeinigen (d.h. situativen und partikulären) Selbstanwendung
zu ignorieren. Das in die Verallgemeinerung und Abstraktion verliebte
Denken hat die Bewandtnis der Jemeinigkeit, der radikalen existenziellen
Selbstanwendung, des Nicht-Ausweichens vor MEINER Schuld, MEINEN
Leiden, MEINER Einsamkeit und MEINEM Tod, haarscharf verfehlt. Die
Wissenschaft denkt zu schnell und rast über die „Kurve der Jemeinigkeit"
hinaus. Sie denkt statistisch und auf hohem Abstraktionsniveau. Sie
anerkennt zwar die Moral als Katalog von Imperativen, doch sie kann nicht
vermitteln, dass jeder Imperativ, jedes „Du sollst" ein selbstadressierter
Imperativ wird. Sie überlässt diesen Schritt der Erziehung, der Persuasion,
der alltäglichen Überredungskunst. Die Übel, die MICH treffen, sind ihr
gleichgültig. Die Frage der Verzweiflung „Warum gerade ich?" verweist sie

in den Bereich der „schlechten Fragen". Die Erwähnung MEINER Einsamkeit

oder Krankheit wird in der Scientific Community oder am Arbeitsplatz
als peinlich empfunden und als unsachlich übergangen. Wissenschaftsbetrieb

und Arbeitswelt, sofern sie von Rivalität und Misstrauen geprägt
sind, sind keine Orte für Klage und Trost.

Der axiologische Hedonismus ist keine psychologische Doktrin,
sondern eine werttheoretische Position. Sie gehört in die sog. allgemeine
Werttheorie, in der unterschiedliche monistische und pluralistische Werttheorien

erörtert werden. AH hat als monistische Theorie den Vorzug der
Einfachheit. Als minimale und verdünnte Anforderung, dass ein gutes Leben
ohne Freude kaum vorstellbar ist, leuchtet AH sogar dem Eudämonisten
Aristoteles ein. AH geht allerdings über den pluralistischen Eudaimonis-
mus hinaus: das Glück besteht nicht wie bei Aristoteles aus verschiedenen
„Teilen", sondern nur in der Lust selbst. Lust ist das einzige Bauelement;
andere Ziele kommen nur als extrinsisch gute Werte in Betracht, d.h. als

Mittel zum Guten. So können Macht, Reichtum und Ruhm Mittel zur Lust
sein. Alle Werte, legt AH nahe, lassen sich in letzter Instanz auf Lust/

19 HEIDEGGER, Martin: Was heisst Denken? (1954), 4. Auflage. Tübingen: Niemeyer 1984,

4. Der Satz bringt nicht pure Wissenschaftsfeindlichkeit zum Ausdruck. Jedes epochale
Denken, nicht nur die Wissenschaft, hat sein Ungedachtes, seine zeitbedingten, nicht-expliziten

und unkontrollierbaren Voraussetzungen.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 309

Freude reduzieren, in Begriffe von Freude übersetzen, oder mit Freude strikt
korrelieren.20

Doch der axiologische Hedonismus hat auch Schwachstellen. Ein
Einwand lässt sich folgendermassen formulieren:

Es gibt nur das eine Gute.
Wer das Gute will, will das Eine.
Wer Lust will, will Verschiedenes.
Also kann Lust nicht das eine Gute sein.

Die erste Prämisse „Es gibt nur das eine Gute" wird zunächst und zumeist
so gedeutet, dass sie alle Monomanien oder Obsessionen abdeckt. Sie steht
für jeden möglichen Wert- oder Zielmonismus. Im selben Sinne wird die
zweite Prämisse „Wer das Gute will, will das Eine" auch als Umkehrschluss
gelesen:

2. a. Wer das Eine will, will auch das Gute.

Alle, die ihr Leben vorzüglich oder gar ausschliesslich dem Ruhm, der Lust,
dem Reichtum oder anderen irdischen Gütern und Spleens widmen,
verstehen ihr Leben selbst als Befolgung der ersten Prämisse bzw. der
Prämisse 2. a, wonach es einen unzweideutigen, nicht-zwiespältigen, nicht
wankelmütigen Willen braucht, um effizient zu sein für Sieg und Erfolg im
„säkularen" Leben. „Säkular" steht u.a. für eine Welt der „Gottesfinsternis".
Nur wer weder nach Links noch Rechts schaut und sich nicht wie der
schwache Hedonist vom Mitleiden ablenken lässt, gilt in der Welt als

nicht-wankelmütig.21 So versteht die Welt die Tugenden der Beständigkeit,
Grösse und Heldenhaftigkeit. So verstehen sie alle Anhänger selbst der
verschrobenen Obsessionen. Wer alles opfert für seine Büchersammlung,
hält sich für besonders effizient und zielgerichtet, obwohl er nichts als ein
Büchernarr ist. Kein Büchernarr findet Erfüllung in einem Buch. Er findet
überhaupt keine Erfüllung im einen Guten.22

20 Es gibt überraschend viele Optionen, um das Verhältnis von Lust zu anderen extrin-
sischen Werten präziser zu bestimmen. Seit MOORE, G.E.: Principia Ethica. Cambridge: UP

1903 richtet sich die Kritik von Definitionen des Guten in anderen Begriffen als dem Begriff
des Guten selbst (das Gute ist, das Gute und nur angemessen zu analysieren als das, was eine
einfache und nicht-natürliche Eigenschaft bezeichnet) häufig nur gegen die Reduktion des
Guten auf komplexe und natürliche Eigenschaften.

21 Nietzsches Zarathustra bezeichnet sein Mitleiden als seine letzte Versuchung. Mitleid
kann eine närrische und sentimentale Obsession sein, wie das berühmte Kapitel der Befreiung

von kriminellen Galeerensklaven aus ihren Ketten im Roman Don Quixote veranschaulicht;

zum Dank für seine Befreiungstat wird der obsessive Hidalgo einmal mehr verprügelt.
Ich diskutiere das Problem des Mitleids aus Schwäche aus Kierkegaard Sicht in: Wolf, jean-
Claude: Falsches Mitleid und Gottes „Grausamkeit", in: FZPhTh 63 (2016) 2, 422-439.

22 Vgl. CANETTI, Elias: Die Blendung. Wien: Reichner 1936. Dieser Roman wäre das eine
Buch, das in sich alle Bücher enthält und darüber hinaus noch das groteske und tiefsinnige
Porträt des vollendeten Bücherfetischisten, der die Rechte der Bücher über die Menschen-



3io Jean-Claude Wolf

Eine Kritik an dieser Auffassung der ersten Prämisse und der Prämisse
2.a deutet sich an in der Forderung eines reinen, unzweideutigen oder
nicht-wankelmütigen Wollens. Das Streben nach Lust ist keine Garantie
für einen konstanten Willen, weil die Objekte der Begierde wandelbar sind,
ja weil die Begierden selber sich im Lauf des Lebens verändern können.
Diese beiden Sachverhalte: Vergänglichkeit der Objekte und Wandel der
Präferenzen, werden in der dritten Prämisse angesprochen: „Wer Lust will,
will Verschiedenes". Angesichts dieser beiden Variablen: wandelbare
Objekte und Präferenzenwandel des Subjekts, erscheint Lust als ein schlechter

Kandidat für das Eine Gute. Hinzu kommt noch das Element der
Abwechslung und Zerstreuung als unentbehrliches Hilfsmittel der Luststeigerung.

Daher, so lautet nun die Schlussfolgerung, lässt sich das Eine Gute
weder aus wandelbaren (verderblichen) Gütern noch aus einem aktuellen
Bestand von Präferenzen ableiten. Das Eine Gute transzendiert die säkularen

Ausgangspunkte, auch das Streben nach Lust. Wer glaubt, es sei gut,
nur nach Lust zu streben, täuscht sich insofern, als dieses Streben nicht
das Streben nach dem Einen sein kann. Der „Lüstling" strebt nicht nach
monotoner Fortsetzung, sondern nach Abwechslung. Er sucht, wenn er
reich oder mächtig genug ist, wie der Kaiser Nero die Steigerung der Lust
durch aberwitzige und kontrastreiche Abwechslung. 23 Wer nicht nach dem
Einen strebt, strebt nicht wirklich nach dem Guten. Der Anhänger eines
axiologischen Hedonismus verkennt die Unmöglichkeit seiner Position,
und wenn er an seiner Position festhält und sich diese existenziell aneignen

will, täuscht er (oder sie) sich darüber hinweg, dass die Orientierung
an der Lust notwendigerweise instabil ist. Lust kann nicht das unum neces-
sarium, das Objekt eines reinen Wollens sein.

5. Zur Kritik der indirekten Strategie: der Wille auf Umwegen und
Abwegen

Eine mögliche Antwort, die sich bei Bentham und Mill findet, besteht in
der völligen Abkoppelung des Standards des Guten auf der einen Seite,
und Motiven und Verfahren zu dessen Realisierung auf der anderen Seite.

rechte stellt, im Leben und der Ehe versagt und seine Bücher schliesslich in einem Akt von
Selbsthass dem Feuer ausliefert. Der Roman enthält auch die Gegenfiguren der Geld- und
Lustnarren und illustriert die Selbstaufhebung diverser Obsessionen mit vergänglichen Zielen.

23 Kierkegaard variiert dieses Pascal'sche Thema der Suche nach Lust als „Divertissement",

Selbstflucht und Kehrseite der Schwermut in Entweder-Oder. München: dtv 2014,

737-741, 760 am Beispiel von Nero. Neros schwermütige Wollust wird im Sinne der alten
Kirche als schuldhafte Trägheit (acedia) entlarvt. Das Divertimento ist eine von Mozart
virtuos entwickelte Gattungsform der Musik. Es spielt mit dem Wechsel von Wiederholung
und Variation. Nach der Einschätzung des Ästheten vermag Musik einzuschläfern, nicht zu
erlösen. Vgl. Entweder-Oder, îoof.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 311

Unterschieden wird also zwischen zwei Thesen: AH (Lust ist in sich gut)
und zwei Varianten ihrer Umsetzung:

Direkte Strategie: Es ist gut, das Gute (die Lust) direkt anzustreben.
Indirekte Strategie: Es ist nicht (immer) gut, das Gute (die Lust) direkt

anzustreben.

Der Vorschlag indirekter Strategien wurde z.B. im Umkreis des Utilitaris-
mus entwickelt, um das sog. Paradox des direkten Strebens nach Lust zu
vermeiden. Dieses besagt: wer direkt und nur nach Lust strebt, wird sie

vielfach verpassen. Lust stellt sich zumeist als Nebenwirkung von Tätigkeiten
oder erreichten Zielen ein. Der Vorschlag passt jedoch schlecht zu

Kierkegaards Ausrichtung auf die „Reinheit des Herzens" und die Demas-
kierung des „doppelten Willens". Wer Lust wertschätzt, sie aber nur indirekt

anstrebt, etwa mit der Pflege freundschaftlicher Beziehungen, als
Nebenwirkung von Ruhm oder Reichtum, „schielt" nach zwei Zielen und
dient zwei „Göttern". Eine indirekte Strategie gegenüber dem einen und
einzigen Guten liefe darauf hinaus, die Menschen zu Umwegen, Verzögerungen

und einem permanenten Ausweichen einzuladen. Die indirekte
Strategie verwechselt die geduldige, aber beharrliche Verfolgung des Guten

mit einer Empfehlung von Umwegen und Ausflüchten. Sie läuft darauf
hinaus, das Eine und Gute als erstrebenswertes Ziel zu desavouieren. Die
indirekte Strategie ist nicht die „klügere Strategie", sondern die Einladung
zu „krummen Wegen". So bleibt der Wille einer hedonistischen Karrieristin,

welche das Eine und Gute in ihrer Karriere sucht, zerrissen zwischen
der Fixierung auf Lust und der Rücksicht auf das Urteil anderer usw. Der
hedonistische Freund ist zerrissen zwischen dem Willen zur Treue und
Loyalität und dem Willen, wiederholte oder längerfristige Frustration (etwa
in der Beziehung mit einer Person, die an Alzheimer leidet) zu vermeiden.
Der heroische Hedonist, der seine Lust im Streben nach Grossem sucht, ist
in der Versuchung, sein Ziel (wie z.B. die gefahrliche und mühselige
Besteigung eines Berges) zu erreichen, oder die Erreichung durch Tricks und
Effekte vorzutäuschen; er ist hin- und hergerissen zwischen dem Wunsch
nach dem Beifall vieler und dem Wunsch nach verdienter Anerkennung
bzw. Lust am tatsächlichen, nicht bloss vorgetäuschten Gelingenan. Die
eitle Hedonistin erlangt Lob für ihr durch Kosmetik verbessertes Aussehen;

sie dient nicht nur der Lust, sondern passt sich auch konventionellen
ästhetischen Standards an. Sie vergöttert ihre Lust, aber auch das kollektive

ästhetische Vorurteil. Die Frage, wie und aus welchen Motiven ich Gutes

tue, ist ähnlich wie für eine Tugendethik nicht sekundär und lässt sich
nicht von der angemessenen Würdigung oder „Anbetung" des Einen und
Guten trennen.

Kierkegaard hat diese Argumentation oder Meditation in einer
„Gelegenheitsrede" festgehalten, die er als „Erste Abteilung" unter dem Titel
Erbauliche Reden in verschiedenen Geist, Kopenhagen 1847 in dänischer Spra-



312 Jean-Claude Wolf

che veröffentlichte.24 Diese Reden gehören zu den ersten ins amerikanische

Englische übersetzten Texten Kierkegaards; er wurde mit einer
Verspätung von 90 Jahren unter dem Titel The Purity of Heart is to Will One
Thing25 einem Masseniesepublikum zugänglich gemacht.

„Machet Eure Herzen keusch, ihr Wankelmütigen" (Jakobus 4,8) [...] ein
derart Wollender [sc. der Lust, Reichtum oder Ehre über alles liebt] ist
nicht nur wankelmütig, sondern zerrissen in sich selbst.26

Als eigenmächtige Anstrengung, sich reinzuwaschen, gleicht die Busse
dem Waschzwang. Der Kranke ist „reiner" als jemand, der sich nur wäscht
vor anderen, wenn andere es sehen, damit andere es sehen. Doch er ist
nicht frei und rein genug, sondern tut etwas, um sein eigenes Unbehagen
loszuwerden. Er ist zwiespältig: er hat nicht nur den Drang sich zu
waschen, sondern auch den Wunsch, von diesem Drang frei zu sein.27

6. Das reine Herz - autonom und heteronom zugleich

Was ist nun das reine Herz? Ist es autonom oder heteronom? Die Reinigung

ist zugleich autonom und heteronom, was kein Widerspruch ist,
solange es ein Konflikt im Bereich des Metaphorischen ist. Das reine Herz ist
eine Metapher, die sowohl für den autonomen Akt der Reinigung steht, als
auch für das Empfangen der Gnade, des Guten im Beginnen und Vollenden
des Willens. Was als rituelle Reinigung aussieht wie ein Akt der Selbsterlösung,

bleibt durch die Annahme der Hilfe und Gnade Gottes auch
Fremderlösung. Das ist die durch die biblische Metapher des reinen Herzens
eröffnete Symbolik, die ein Licht werfen soll auf die Frage, was es heisst, dass

nur jemand, der das Eine will, auch das Gute will.
Wer ein Herz und eine Seele ist, mit beiden Augen gleichzeitig nach

dem Guten schaut, und nicht mit einem Auge zum Guten, mit dem anderen

zum Lohn schielt,28 wer ohne Zwiespalt und Doppelleben ist: der will
das Gute um seiner selbst willen. Es ist gleichsam das „experimentum cru-

24 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden im verschiedenen Geist 1847. Gesammelte Werke und
Tagebücher, Band 13, 18. Abteilung. Simmerath: Grevenberg Verlag 2004, deutsche
Übersetzung von Hayo Gerdes, die zuerst 2002 im Eugen Diederichs Verlag erschienen ist.

25 Translated by Douglas V. Steere, Harper & Rowe 1938, revised 1948, first Harper
Torchebook edition published 1956, first Harper Collini edition published 2008. Der Band ist
ein publizistischer Longseller. Er bildet auch die Inspirationsquelle für eine neuere
Straftheorie. Vgl. Duff, R.A.: Trials and Punishments. Cambridge: UP 1986.

26 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden im verschiedenen Geist 1847, 31/32.
27 Zur Bedeutung der Analyse des doppelten Willens mit Bezug auf die gegenwärtige

Diskussion der Arbeiten von Harry L. Frankfurt vgl. Love, Reason, and Will. Kierkegaard after
Frankfurt, edited by Anthon Rudd &John Davenport. New York: Bloomsbury 2015.

28 Zum Bild des Schielens vgl. KIERKEGAARD: Erbauliche Reden im verschiedenen Geist
1847, 43. Hier ist auch von der typologischen Gegenüberstellung des Sokrates die Rede, der
das Gute will, und Thrasymachos, der das Ungerechte, aber den Schein des Guten will. Er

will gut in den Augen der anderen bleiben.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 313

eis", dem Hiob unterworfen wird, durch die Frage Satans, ob Hiob Gott
wohl „umsonst" fürchte (vgl. Hiob 1,9). Es ist die Frage nach dem „acte
gratuit" der reinen Liebe, von dem François Fénelon29 spricht. Es ist auch
die Frage, was das Wollen des Einen von einer irdischen Obsession
unterscheidet. Das Eine und die eine Wahrheit, die das reine Herz will, ist kein
Objekt, sondern ein Geschehen, eine Beziehung: die Liebe Gottes. Diese
Wahrheit ist zugleich absolut (das Eine) und subjektiv (Zuwendung,
Nähe). Sie erlaubt die Anrede: „Ich BIN die Wahrheit" als auch die Redewendung

„Wer in der Wahrheit ist...". Diese Wahrheit allein ist Quelle von
Sinn und Bedeutung. Sie scheint sich der hellenistischen Bildung, dem
Horizont der Frage des Pilatus zu entziehen. Die Eine Wahrheit liegt in der
Beziehung und Erfüllung im göttlichen Du.30 Nur wenn ich mich Gott wie
ein zutrauliches Kind seinen Eltern oder der Sänger des Hoheliedes der
„geliebten Schwester" nähern kann und will, zeigt Gott sein Angesicht,
spricht sein Wort zu mir. Weil Gott jeden Menschen, auch den scheinbar
Verlorenen, sucht und retten will, weil Gott will, dass alle Menschen sich
ihm freiwillig nähern, gelingt es dem Einzelnen, allein oder in der Gemeinde,

ihm nahe zu bleiben. Das Suchen nach Gott wird ermöglicht durch
Gottes Suche nach dem Menschen. Dieser ist nicht der Einzelne in der
Masse, sondern im Volk Gottes. „Als Einzelner vor Gott stehen" gründet
sich in der Heiligen Geschichte der Hebräischen Bibel auf BERIT, den
Bund Gottes mit dem auserwählten Volk.

7. Die erbauliche Rede als hybride Textsorte

Interessant ist der hybride Charakter der von Kierkegaard gepflegten
erbaulichen Reden. Sie werden selbst zum Ort der Selbstreflexion über diese
literarische Gattung. Das Verhältnis von Sprecher und Hörer bzw. Leser
und das Verhältnis des Einzelnen vor Gott wird explizit gemacht. Im
Unterschied zu einfach gestrickten Erbauungstexten enthalten sie Paratexte,
die ihren eigenen literarischen Status erläutern oder problematisieren. Sie

trotzen dem Trost der Welt. Sie mögen noch so salbungsvoll klingen oder
gar polemisch gegen den Zeitgeist auftreten, ihr Kern ist nicht Anklage
und Belehrung oder Bekehrung, sondern die literarisch anspruchsvoll
gestaltete Einladung zur Teilnahme an der Busse des Einzelnen, der sich
nicht mehr hinter einer Fassade von Pseudonymen verbergen mag. Um eine

solche Textsorte und den Personalstil der sog. „Reden" angemessen
auszulegen und zu würdigen, reichen weder die säkulare Philosophie noch die

29 Vgl. Fénelon, François: Gedanken zur reinen Gottesliebe. Übersetzt von Matthias
Claudius, mit einem Vorwort herausgegeben von Jean-Claude Wolf. Basel: Schwabe 2014.

30 „Man heilt den Besessenen, indem man ihn zur Verbundenheit erweckt und erzieht,
nicht indem man seine Besessenheit auf Gott hinlenkt". BUBER, Martin: Ich und Du, in:
Buber: Werke, 1. Band: Schriften zur Philosophie. München: Kösel 1962, 149h



3H Jean-Claude Wolf

systematische Theologie, weder philologisch-historische Gelehrsamkeit
noch Literaturwissenschaften aus. Vielmehr wird die Leserin auf ein
unbekanntes und schwer zu klassifizierendes Feld gezogen, nämlich das Feld
der intensivierten Selbstanwendung. Umgangssprachlich heisst es dafür:
sich selbst an der Nase nehmen. Zur Erreichung dieser Selbstanwendung
zieht Kierkegaard nochmals alle seine Fäden des Denkens und des literarischen

Stils zusammen. Der Text vermittelt eine anspruchsvolle Art von Pa-
ränese im Umgang mit sich selbst. Er oszilliert zwischen Tadel und
Ermutigung, Hingebung und Selbstdistanz. Es ist eine existenzielle Übung, die
sich nicht darin erschöpft, die Maxime „Liebe Deinen Nächsten"
nachzuplappern, sie rein theologisch, rein philosophisch, rein literaturwissenschaftlich

oder rein philologisch-historisch auszulegen. Das Kästchendenken,

das dazu dient, Institutionen und Geldflüsse für Lehre und Forschung
zu organisieren, versagt. Es geht nicht um reine Philosophie, nicht um Dog-
matik, nicht um reine Gelehrsamkeit und nicht um „l'art pour l'art",
sondern um Einübung in Selbstanwendung. Die hartnäckige Empfehlung der
in der Liebe Gottes begründeten Nächstenliebe schliesst das sog. „special
pleading" aus, d.h. die Neigung, sich nicht als Sünder, nicht als moriturus,
nicht als in der Pflicht des Gesetzes stehend stillschweigend auszuklinken.
Obwohl jeder Einzelne in der Gesellschaft als Einzelner und Ausnahme
gegen die Masse rebelliert und auch als Einzelne(r) vor Gott tritt, ist er oder
sie dem Doppelgebot der Liebe unterstellt und keine moralische Ausnahme.

Dabei geht es um den qualitativ Einzelnen, nicht um den quantitativen

Single.
Der Appell an den qualitativ Einzelnen als „statistische Irregularität"

oder „Ausnahme" steht in genauer Korrelation zur Tatsache, dass Kierkegaard

die Masse nicht mehr als ständischen Begriff kritisiert, sondern als
numerischen. Die Masse ist die grosse Zahl, in Verbindung mit dem Wahn
einer automatischen Selbstautorisierung und Legitimation durch die wachsende

Zahl. Der Appell an den qualitativ Einzelnen involviert die Kritik,
die besagt, dass die Massen nichts als ihre (träge) Lust suchen, aber auch
die Einsicht, dass man der Masse nicht entkommt, indem man aktive Lust,
Reichtum, Ruhm und Ehre und Aufstieg in die Elite sucht. Die Masse ist
ein in der Busse verinnerlichter Begriff: Ich selbst bin Masse, die Masse
rumort in mir selbst. Dabei gerät nicht nur der Hedonismus in den Focus der
Kritik. Auch das Streben nach Ruhm und Ehre, scheinbar dem Streben
nach Lust entgegengesetzt oder jedenfalls nicht damit identisch, spiegelt
die innere Zerrissenheit, die darin besteht, dass „wir" im Kampf um das

knappe Gut der Aufmerksamkeit einerseits den Applaus oder zumindest
die Aufmerksamkeit möglichst vieler wünschen, und andererseits nur das

Lob und die Anerkennung der Besten „zählt" - aber „zählen" in einem
nicht-quantitativen Sinne.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 315

Der Einzelne ist nicht eine numerische oder statistische Grösse,
sondern eine Kategorie der geistigen Erweckung bzw. der „inneren Mission".31
Dem numerisch Einzelnen fehlt diese quantitativ und statistisch nicht
erfassbare Dimension - er ist nicht der qualitativ Eine, sondern der Vereinzelte

und Austauschbare unter vielen. Der Eine ist (wie) die Vielen. Der
qualitative Einzelne dagegen wäre nicht der Mitläufer in der Menge oder
das Mitglied einer manischen Elite, der dem Gesetz durch die Masche
schlüpft und sich hinter der Überzahl der anderen versteckt oder sich über
das Gesetz stellt und sich auf die eine oder andere Weise seiner
Verantwortung entzieht. Der Einzelne ist weder vom Gebot, noch von der Sünde,
noch vom Tod dispensiert, und er wäre sich dessen bewusst. Dieser Appell
an den Einzelnen, der ich selbst bin, dieses Appellieren und Evozieren
überschneidet sich mit Formen der Darstellung, die Karl Jaspers als
Existenzerhellung und Ausdeutung von Chiffren der Transzendenz bezeichnete,

auch wenn diese Etiketten als Bestandteile des Vokabulars der
Existenzphilosophie inzwischen verblasst sind.32

Diese Rede ist nicht zu würdigen, wenn man sie vorschnell als ein Stück
philosophische (oder sophistische) Dialektik nach dem Vorbild Piatons
klassifiziert, oder sie umgekehrt aus der Philosophie in die religiöse
Literatur verbannt. Kierkegaard verhält sich bewusst reaktionär gegenüber der
Dichotomie von Philosophie und Religion. Seine Rede enthält keine explizite

theologia doctrinalis, sondern bewegt sich auf der Ebene einer theolo-
gia experimentalis. Die Rede ist von einem existenziellen Impuls befeuert,
der aber nicht einer Predigt eines Apostels oder ordinierten Pfarrers vor
einer Gemeinde entspringt. Er ist ebenso wenig wie apostolisch oder
kirchenamtlich autorisierte Personen dazu berechtigt, andere geistlich zu richten.

Vielmehr lässt Kierkegaard als religiöser Schriftsteller und Privatmann
die Leser an seiner Busse teilnehmen. So richtet sich die Rede wiederholt
gegen den Redner selbst, der die Selbstanwendung verfehlt.33 Es ist die
Versuchung des erbaulichen Redners zu glauben, er sei schon durch seine
Rede ein besserer oder reiner Mensch, er könne dadurch reinen Herzens
werden, indem er in den Augen der anderen rein oder um das Denken der
Reinheit bemüht scheint. Der erbauliche Redner ist selbst in höchster
Gefahr, ein Schauspieler der Reinheit oder der Selbstgeisselung zu werden.
Seine Rede hat prophetische Züge, sie ist ein Text nicht nur zum stillen
Lesen, sondern eine Deklamation. Der Textfluss durchläuft wiederholt den
Prozess der Selbstkritik und der Bitte an Gott um ein reines Herz.

31 Vgl. Beetz, Christian (Hg.): Saren Kierkegaard: Der Einzelne und sein Gott. Hamburg:
Severus 2012, 39ft

32 Vgl. JASPERS, Karl: Philosophie III: Metaphysik. Berlin: Springer 1932; Jaspers: Die
Chiffern der Transzendenz. Basel: Schwabe 2012. Der Sache nach ist Jaspers Programm frisch;
postmoderne Religionsphilosophie und Theologie können direkt daran anknüpfen.

33 Vgl. KIERKEGAARD: Erbauliche Reden im verschiedenen Geist 1847, 42, 82.



3i6 Jean-Claude Wolf

Es geht in dieser erbaulichen Rede um elementare Gedanken zum
Einen Wollen des Einzelnen, der ich selbst bin, nämlich als unendlich
spannungsreiche Synthese zwischen Endlichem und dem Ewigen, der ich mich
rühmen mag, kein Tier zu sein, und doch kein Engel (mit einem heiligen
Willen) bin. Die reine Liebe, das Eine Gute - bald treibt es uns an zur Busse

und Reue, bald erscheint es uns als Chimäre oder Trugbild. Die Reden
der Selbstprüfung und Busse des Autors sollen einen überspringenden
Funken zur Entflammung der Busse des Lesers oder der Leserin schlagen;
sie zehren von den Mitteln der Beschreibung einer sich im Umfeld der
nachhegelschen und antihegelschen Philosophie verbreitenden Erbauungsliteratur,

die etwa von Bruno Bauer und Max Stirner literarisch virtuos
parodiert wurde.34 Der Ausdruck der „Wankelmütigkeit" wird auch von
Kierkegaards Übersetzer Hayo Gerdes aus Luthers Bibelübersetzung aufgegriffen

und von Kierkegaard zum Begriff der inneren Zerrissenheit und
Verzweiflung gesteigert. Sie trifft nicht nur ins Herz des Hedonismus und dessen

Schwäche, sondern auch das rücksichtslose Streben nach Ehre, nach
dem Grossen, die Vermessenheit selbst in der religiösen Obsession, aus
Selbsthass sich und andere zu richten.

„[...]! ein derart Wollender ist nicht nur wankelmütig, sondern zerrissen in sich
selbst [...]. Aber jenes zu wollen ist auch nicht jene kräftige Irrung der
vermessenen, gottlosen Begeisterung: dass man das Grosse will, gleichgültig ob
es gut ist oder böse. Auch solch ein Wollender, sei er auch noch so verzweifelt,

ist doch wankelmütig; oder ist Verzweiflung nicht gerade Wankelmut;
oder was ist Verzweifeln anderes, als zwei Willen zu haben!" 35

8. Ein zweites Argument gegen den Hedonismus: Leiden und Freuden
der Liebe

Neben dem Einwand der Wankelmütigkeit, der wie gesagt nicht nur ein
Argument gegen den Hedonismus ist, sondern alle bekannten Varianten
von Wert- oder Ziel-Monismen (wie z.B. „Macht ist alles.") trifft, werden
auch andere Argumente gegen den Hedonismus vorgebracht. Kierkegaard
beschäftigt sich mit der Frage der „unnützen Leiden". Diese müssten dem
Hedonisten ein besonderer Dorn im Auge sein, sind sie doch weder intrinsisch

noch extrinisch gut. Genauer gesagt: Die Leiden der Liebe und der
Treue sind nicht begründet in einer positiven hedonistischen Bilanz. Sie
beziehen ihren Sinn und „Nutzen" nicht aus einem garantierten und
nachweisbaren Übergewicht von Lust über Unlust. Sie scheinen auf den ersten

34 Vgl. WOLF, Jean-Claude: Bruno Bauers Posaune des Jüngsten Gerichts, in: Utopie und
Apokalypse in der Moderne, hgg. von Reto Sorg und Stefan Bodo Würffei. München: Wilhelm
Fink 2010, 119-128; WOLF, Jean-Claude: Stirner zitiert Bauer, in: Bruno Bauer. Ein „Partisan
des Weltgeistes?", hrsg. von Klaus-M. Kodalle und Tilman Reitz. Würzburg: Königshausen &
Neumann 2010, 211-227.

35 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden in verschiedenem Geist, 32, 35h



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 317

Blick sogar oft eine negative Bilanz zu schaffen: Unerwiderte Liebe wird
auch als unglückliche Liebe erfahren. Nach Kierkegaard gibt es jedoch so
etwas wie das Gute im Leiden, sofern es das Leiden oder Unglück der Liebe
ist, die sich nicht beirren lässt. Hedonisten und anderen Kritikern wird das
als Neigung zum Masochismus erscheinen. Doch Kierkegaard ist bemüht,
die der Liebe inhärierenden Leiden, insbesondere die Leiden der Einsamkeit,

als sinnvoll zu deuten, weil sie Bestandteile oder Stationen auf dem
Rückweg zu Gott sind. Allerdings kann ein frommer Redner nicht anderen
einreden, sie müssten ihre Leiden als sinnvolle Leiden akzeptieren. So

funktioniert das nicht, oder es funktioniert so schlecht wie die vielen
Ratschläge, die Nicht-Leidende Leidenden erteilen. Am Anfang und Ende
der erbaulichen Rede steht der Gedanke der Busse, der Beichte des Redners

selbst. Die adhortatio (Ermahnung, Ermunterung durch direkte
Anrede) gehört zur Oratio. Kierkegaard hat sich im literarischen Genre der
erbaulichen Reden stets in die Rolle des Redenden hineingeschrieben, der
schreibt, um eine Rede zu halten, nicht um einfach gelesen zu werden.
Zugleich erinnert er seine Zuhörer daran, dass er kein autorisierter Redner
(Prediger, Apostel) ist, sondern ein „Privatmann", der zuerst und zumeist
Busse tut, wie in einer Beichte vor Gott, ohne Priester und Sakrament, und
seine Entblössung vor Gott in Konfessionsliteratur ergiesst. Der Redner will
nicht bewundert und gelobt werden, sondern zur Selbstanwendung, zum
existentiellen Vollzug jedes Einzelnen anregen. Er darf sich auf keinen Fall
als „Ausnahme" über andere erheben. Vorbild kann er nur werden, wenn
sich jeder Einzelne selbst entscheidet, das Eine und Gute zu wollen.

Thema der Betrachtung ist der Wunsch - ohne Wunsch kein Leiden -
so viel sagen auch Schopenhauer oder Buddha. In der erbaulichen Rede
wird jedoch kein Nirvana oder wunschloses Glück ins Auge gefasst. Der
Feind ist nicht das Wünschen per se, sondern der „Doppelgänger"36 im
Wünschen. Kierkegaard meint insbesondere den spaltenden Wunsch, zwar
das Gute zu wollen, aber nicht dafür leiden zu wollen. In der Sprache des
Hedonismus ist es der dominante Wunsch, Leiden um jeden Preis zu
vermeiden oder zu verringern. So möchte der Hedonist am liebsten ohne
Strapazen auf einen Berg steigen - oder die Besteigung ganz vermeiden.

Hier setzt nun Kierkegaards antihedonistische Meditation über ein
Leben in Leiden ein, nämlich in einer Reihe von Aufzählungen dessen, was
man sukzessiv entbehren kann, und was nicht. Stilistisch wird das durch
einen Refrain: „Das lässt sich entbehren" ausgesprochen. Diese Testserie
von Fragen verdeutlicht, was die Hedonistin nicht wollen kann: ein Leben
„nutzloser Leiden", ein Leben mit negativer Bilanz als Ganzes; die Hedo-

36 Der Topos des Doppelgängers wird insbesondere in der Literatur der Romantik und
Esoterik häufig variiert. So hat etwas Gustav Meyrink in seinem Roman Golem die unheimliche

Selbstbegegnung mit dem Doppelgänger und auch die Problematik des Selbsthasses
literarisch verarbeitet. Das Motiv des Doubles manifestiert sich auch in der Doppelliebe zur
geistigen Seelenfreundin Mirjam und der sinnlichen Verführerin Angelina.



3i8 Jean-Claude Wolf

nistin könnte daraus keinen „Nutzen" und „Sinn" ziehen und müsste es
daher als sinnlos oder nicht-lebenswert verneinen. Was der Hedonistin in
einer Sequenz von Entsagungen als Zunahme von Verlust und Zerfall
erscheinen muss, kann in der Verbundenheit der Liebe als Mittel und Weg
der Liebe erfahren werden.37

9. Antagonistisches Denken, offene Fragen

In der zeitgenössischen englischsprachigen Ethik wird das Thema der
normativen Autorität diskutiert; ein Teil dieser Diskussion besteht in der
Ausarbeitung von Varianten einer Divine-Command Theory. Repräsentativ für
diese religiöse Trendwende in der Ethik ist der Sohn von Richard M. Hare,
John E. Hare.38 Philosophie und Theologie dürfen alte und neue
Berührungsängste gelassen hinter sich lassen. Theologisches und philosophisches

Denken ist wesentlich antagonistisch. Jede Disziplin ist in sich selbst,
sofern sie eine wissenschaftliche Kultur zulässt, dissensfreudig. Nur wer
den Antagonismus akzeptiert, nimmt den Pluralismus ernst, sei es als
Faktum, sei es als Utopie. Agreement in disagreement: Darin liegt paradoxerweise

mehr Überlebenschance und Stärke der Universitäten und Kirchen
als in aufwendigen organisatorischen Bestrebungen um Einheit und
Ökumene.

Der reaktionäre Religionsdiskurs seit der Reformation ist der Diskurs
einer Wiederherstellung der Einheit der Kirche, des Christentums und eine

mehr oder weniger aggressive Politik der Rechristianisierung und der
destruktiven Verfolgung von inneren und äusseren Abweichungen und der
frühneuzeitlich ersten Schüben zur frommen Kirchendistanz und Privatisierung

der Religion im Milieu der Spiritualisten. Selbst Franz von Baader
und Kierkegaard, welche die Moderne aus einer intimen Kenntnis ihrer
Denkformen seit Kant und ihrer Implosionen im Junghegelianismus kennen,

bewegen sich in Richtung einer utopischen Einheitskirche und
Rechristianisierung der Gesellschaft. Prominente russische Religionsphilosophen

des 20. Jahrhunderts träumen im Exil von einer Rechristianisierung
des bolschewistisch regierten Russlands und einer von russischem Boden
ausgehenden weltweiten Mission. Dabei verbinden sie die Kritik der politischen

Revolutionen mit einer Forderung, die radikaler ist als jede Revolu-

37 Vgl. KIERKEGAARD: Erbauliche Reden in verschiedenem Geist, 114E

38 Vgl. Hare, John E.: The Moral Gap. Kantian Ethics, Human Limits, and God's Assistance.

Oxford: UP 1996; DERS.: God and Morality. A Philosophical History. Maldon, MA: Wi-
ley-Blackwell 2009. Ein subtiler Verteidiger einer religiösen Ethik ist der Kierkegaard-Forscher

EVANS, C. Stephens: God & Moral Obligation. Oxford: UP 2013.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 319

tion: nämlich das Böse von innen heraus und geistig zu überwinden, wie es

Christus getan hat.39

Der Traum einer Rechristianisierung Europas ist ausgeträumt, nicht weil
er „unzeitgemäss" wäre, sondern weil er als kulturhegemoniale und imperiale

Politik desavouiert und gescheitert ist und weil er am irreversiblen
Faktum der fortschreitenden Pluralisierung und Dezentralisierung der
Mächte („Polyarchie") abprallt. Wer einmal von der Freiheit geleckt hat,
seine eigene Religion ungehindert auszuüben oder keine zu haben, ohne
dadurch soziale Nachteile zu erleiden, wird diese Freiheit nicht mehr leichtfertig

aufs Spiel setzen. (Oder ist das zu optimistisch gedacht?) Pluralisierung

und Individualisierung in regionale und lokale Entscheidungseinheiten
lassen sich nur mühsam und vorübergehend von aussen oder gar

gewaltsam aufhalten. Sie lassen sich verlangsamen, aber nicht verhindern.
Sie lassen sich nicht durch politische oder kirchenpolitische Schachzüge
überlisten. Wo Menschen wirklich frei und halbwegs gebildet sind, treten
sie scharenweise aus den Kirchen aus und kokettieren lieber mit exotischen

Religionen als mit den Konfessionen ihres Herkunftsmilieus. Die
Kirchen haben ihr Monopol (nicht ihre dem Staat untergeordnete Rolle!)
als Bildungs- und Sozialinstitutionen und ihre Funktion der alles
durchdringenden sozialen Kontrolle in Europa und den USA definitiv verloren.
Religionen verschwinden aber nicht, sondern sie wuchern. Unter den
Austretenden gibt es selbstverständlich Ignoranz, Vorurteile und konformistische

Gruppeneffekte, aber auch religiösen Eifer, doch die Vorstellung einer
Volkserziehung und Nationenbildung durch die Kirchen ist ferner gerückt
als noch im 19. Jahrhunderts in den Visionen der Saint-Simonisten oder
eines Giuseppe Mazzinis.40 Die Statistiken der Kirchenaustritte sagen nicht
viel darüber aus, was das Phänomen des Wankelmuts betrifft. Der Begriff
aus der Sprache Luthers41 beginnt wie der Begriff der Anfechtung aus
unserer Alltagssprache zu verschwinden. Nach Lutherischer Überzeugung
oszilliert selbst der fromme Christ zwischen Standhaftigkeit und Wankelmut

39 Vgl. Berdjaev, Nicolai: Die Philosophie des freien Geistes. Problematik und Apologie
des Christentums, französisch 1927. Deutsch von Reinhold von Walter. Tübingen: Mohr 1930,
218.

40 Vgl. BuchmüLLER-Codoni, Cathrine: Durch Nationalerziehung zu Demokratie und
Frieden. Giuseppe Mazzini: Eine europäische Stimme aus dem ig. Jahrhundert. Basel: Schwabe

Verlag 2020.
41 Das Stuttgarter biblische Nachlagewerk der Württembergischen Bibelanstalt (o.J.)

verzeichnet nur die eine, von Kierkegaard zitierte Stelle Jakobus 4,8, in der „wankelmütig" als
substantiviertes Adjektiv vorkommt. Hayo Gerdes zieht diese Übersetzung des dänischen
Ausdrucks „I Tvesindede" (wörtlich: ihr Zwiespältigen) vor. Ein grosser Hebraist übersetzt
wie folgt: „Reinigt die Hände, ihr Sünder, und weiht die Herzen Gott - ihr, die ihr ein
Doppelleben führt". Das Neue Testament, übersetzt von Fridolin Stier, 1989, 342. Der Ausdruck
gehört in die Gemeinde-Paränese. Im Stuttgarter biblischen Nachschlagewerk werden sieben
Einträge für das Verb „wanken" aufgelistet. Damit korrespondieren neun Verwendungen des

Substantivs „Anfechtung".



320 Jean-Claude Wolf

in der Anfechtung. Der „gefestigte" Christ gehört eher in die Vorstellungs-
welt der Stoa als in die Erweckungssprache von Reformation und Pietismus.

Die Pluralisierung findet im Herzen der Menschen selbst statt, und
präzis dafür steht das von Kierkegaards Übersetzer Hayo Gerdes aus der
Sprache Luthers entlehnte Wort des Wankelmuts.42 Es tritt auf als
Bestandteil der Sprache der Busse, in der ich mich selbst als Atheist, Sünder,
Heuchler, Lügner, als zerstreut im Gebet, kurz: als „Feind" und unreiner
Mensch entblösse und dem Urteil Gottes unterwerfe, auf seine Gnade und
Erhebung aus dem Sündenstand hoffend. Ich darf mich in grenzenloser
Ehrlichkeit als religiös instabiler Mensch erfahren und darüber sogar
öffentlich sprechen und schreiben, wohl nie ganz ohne Gefahr der Verfolgung

und Verleumdung durch übelwollende Zeitgenossen oder die Pathologien

des Selbsthasses. So wurde Kierkegaard in den Korsarenstreit43
verwickelt und musste den Schock der öffentlichen Verleumdung, Beschämung

und Verletzung der Privatsphäre erleben. In der Suche oder Sucht
nach dem authentischen autobiographische Bekenntnis, die sich von
Rousseau bis in den modernen „Roman vécu" erstrecken, erklingt die
Dissonanz einer gestörten Verbundenheit mit dem Ewigen, eine Resonanz für
den Verlust einer ursprünglichen Treue zum Ewigen, die Menschen
(vielleicht nicht alle!) im Innersten bewegt oder alle bewegen sollte. Das ist der
zugleich reaktionäre und eschatologisch-zukunftsträchtige Diskurs über
den wankelmütigen Menschen, der mit dem Begriff der Sünde Adams den
Zeitgeist bewusst skandalisiert. Wer von Sünde spricht, ruft das Murren
des modernen Menschen hervor. „Wir" versuchen, den vielfachen Leiden
der Untreue und Wankelmütigkeit in der Seele des Einzelnen und im
Zusammenleben auf die Spur zu kommen. Jean-Jacques Rousseau, von Robert
Spaemann44 als der erste moderne Mensch tituliert, war nicht nur ein
konfessioneller Mehrfachkonvertit, gleichsam ein wankelmütiger Wiederholungstäter,

sondern auch ein eminent schöpferischer Geist. War er nicht
auch grandios und schöpferisch aus Wankelmut? Hat er sich nicht
literarisch-öffentlich selbst entblösst, um dann die Kritik anderer als Verleumdung

und Verletzung seiner Privatsphäre zu beklagen? Kann man einen
Märtyrer noch beleidigen oder schänden? Ist Rousseaus Überempfindlichkeit

die literarische und biographische Antizipation jener, die sich in den

42 Vgl. die Anmerkung von Hayo Gerdes in KIERKEGAARD: Erbauliche Reden, 366, Anm.
25-

43 Vgl. KIERKEGAARD: Der Korsarenstreit, übersetzt von Hayo Gerdes, in: Gesammelte
Werke und Tagebücher, Band 22, 32. Abteilung. Simmerath: Grevenberg Verlag 2004; Garff,
Joakim: Kierkegaard. Biographie. Aus dem Dänischen von Herbert Zeichner und Hermann
Schmid. München: Hanser 2004 (dänische OA 2000), 433-533. Die literarisch-journalistische
Kontroverse bewirkt eine Zäsur in Kierkegaards Leben, sein giftiger Ton gegen die Kirche,
den Klerus seiner lutherischen Landeskirche, gegen die Medien und die gesamte Christenheit

verschärft sich zusätzlich.
44 Vgl. Spaemann, Robert: Rousseau - Mensch oder Bürger. Das Dilemma der Moderne.

Stuttgart: Klett-Cotta 2008.



Hedonismus und Wankelmut - S. Kierkegaards erbauliche Rede 321

social Media exponieren und kurz darauf vom Shitstorm ihrer Followers
überrollt oder gar in den Suizid getrieben werden? Wird Rousseau Opfer
und Abtrünniger seiner selbstinszenierten Exhibition? Hat bereits Rousseau
den Wankelmut zur inneren Zerrissenheit, zum Umschlagen von Authentizität

in Schauspielerei und Mauvaise Foi gesteigert?45 Wie weit können
„wir" Kierkegaards Diagnosen einer Sprache der unreinen Liebe und der
inneren Zerrissenheit übernehmen, weiterführen, revidieren und vor allem
auf „uns" selbst anwenden? Ist der von Kierkegaard gezeichnete christliche
Glaube eine Alternative zu obsessiven Verirrungen oder selbst eine weitere
krankhafte und destruktive Obsession?

Zusammenfassung:
Soren Kierkegaard entfaltete seine Kritik des Fledonismus in der erbaulichen
Rede über die Reinheit des Flerzens. Das erste Argument stützt sich auf den

Widerspruch zwischen der Suche nach dem einen Guten und der Veränderlichkeit

der Lust und damit gegen alle Obsessionen mit endlichen Zielen. Das
zweite Argument stützt sich auf den Wert der reinen Liebe, welche auch die
Leiden der Liebe in einem Willen ohne Wankelmut einschliesst. Die Form
der erbaulichen Rede intensiviert eine Kritik der Moderne (Stichwort
Massenkultur) und eine Annäherung an die existentielle Problematik der
Selbstanwendung und Busse im Rahmen einer christlichen Ethik.

Abstract
Soren Kierkegaard developed his critique of hedonism in an edifying speech
about purity of heart. The first argument is founded on the contradiction
between the search for the unique good and the varieties of pleasure, and
thus implies a critique against all kinds of obsessions with finite aims. The
second argument is based on the value ofpure love with its unavoidable love-
sickness, as part of an imperturbable will. The literary form of this edifying
speech underlines a critique of modernity (key word: mass-culture) and an
approach to the existential problem ofself-application and religious confession

in the framework ofa Christian ethic.

45 Zur literarischen Entlarvung des „Aufrichtigkeitsschauspielers" vgl. TRILLING, Lionel:
Sincerity and Authenticity. New York: Harvard College 1970; Das Ende der Aufrichtigkeit,
übersetzt von Henning Ritter. Wien: Ullstein 1983.


	Hedonismus und Wankelmut : S. Kierkegaards erbauliche Rede zum Thema "Die Reinheit des Herzens ist es Eines zu wollen"

