Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Die Anthropologie des impliziten Lesers : zur Christlichen Philosophie in
den Reden Sgren Kierkegaards

Autor: Lerchner, Thorsten

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047505

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THORSTEN LERCHNER

Die Anthropologie des impliziten Lesers.
Zur Christlichen Philosophie in den Reden
Seren Kierkegaards

1. LITERATURTHEORETISCHE SCHWIERIGKEITEN IM UMGANG MIT KIERKEGAARD

In ihrem Buch Das Wagnis, ein Einzelner zu sein vertreten Michael Heymel
und Christian Moller die Ansicht, dass der Zugang zur Lehre Seren Kierke-
gaards (1813-1855) am leichtesten iiber dessen Christliche und Erbauliche
Reden gelinge.! Diese Reden werden parallel zu Kierkegaards sensu strictu
,philosophischem‘ Hauptwerk veroffentlicht. Sie unterscheiden sich davon,
heifdt es in der Forschung, durch einen offen ,religiosen“ Standpunkt.2 Das
klingt so, als wiirden die Reden existenzielle Orientierung bieten, wenn
man an Augustinus’ Verstandnis von ,Religion‘ als ,[sich] an etwas zuriick-
binden” denkt. Ganz sicher klingen sie durch ihren Titel vergleichsweise
einladend: ,Christliche Reden‘ und ,Erbauliche Reden‘ horen sich viel locke-
rer, lebendiger und zugdnglicher an als Biicher mit solch schaurigen Na-
men wie Der Begriff Angst oder Die Krankheit zum Tode.

Kierkegaards Reden sind aber nie gehalten worden. Lockere Miindlich-
keit wird blofd vorgegaukelt, indem sich die Diktion manchmal dem Ge-
sprach anbequemt und dann und wann lockere Phrasen Verwendung fin-
den wie etwa ein ,[l]af uns“4 an den Leser. Ansonsten tragt diese Werk-
gruppe alles Geprage der Schriftlichkeit. Viele Passagen sind sehr schwie-
rig. Man muss, anders als man es bei miindlicher Rede kann, vorbldttern,
zuriickblattern und pausieren, um ordnen, nachpriifen und nachdenken zu
konnen. Die Reden scheinen nicht nur medial, sondern auch konzeptionell
schriftlich zu sein - in ihnen tritt hohes literarisches Formbewusstsein zu-

1 Vgl. HEYMEL, Michael/MOLLER, Christian: Das Wagnis, ein Einzelner zu sein. Glauben
und Denken Soren Kierkegaards am Beispiel seiner Reden. Ziirich: TVZ 2013, 7.

2 Vgl. THEUNISSEN, Michael/GREVE, Wilfried: Einleitung: Kierkegaards Werk und Wir-
kung, in: DIES. (Hgg.): Materialien zur Philosophie Seren Kierkegaards. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1979, 10-104, hier 4o0.

3 Vgl. AUGUSTINUS, Aurelius: De vera religione liber unus (= CCSL 32). Turnhout: Brepols
1962, 55, 11: ,ad unum deum tendentes et ei uni religantes animas nostras, unde religio dicta
creditur” (,streben wir zu dem einen Gott und bemiihen uns, ihm allein [...] unsere Seelen zu
verbinden, woher, wie man annimmt, das Wort Religion stammt‘ [Ubers. AUGUSTINUS,
Aurelius: De vera religione/Uber die wahre Religion. Stuttgart: Reclam 1983, 18s]). Uber-
setzungen ohne separaten Vermerk stammen vom Autor.

* KIERKEGAARD, Seren: Christliche Reden 1848 (= Gesammelte Werke, 20. Abteilung).
Diisseldorf: Diederichs 1959, 72 (SKS X, 72).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 279

tage. Kierkegaard hat sie nie zum Horen oder zur flinken Lektiire verfasst.
Beim Zuhoren oder Driiberlesen wiisste ich jedenfalls nicht, was beispiels-
weise damit gemeint sei, dass ein Mensch sich dessen vergewissert, ,,daf} er
ein wirkliches Verhiltnis zu einer Welt hat, und daf dies Verhaltnis somit
kein blofles Wissen sein kann von der Welt und von sich selbst als einem
Teil von ihr, sintemal solch ein Wissen kein Verhaltnis ist, eben weil er
selber in diesem Wissen gleichgiltig ist gegen diese Welt, und diese Welt
gleichgiltig ist gegen sein Wissen von ihr“5. - Der Bandwurmsatz ist nicht
der Ubersetzung geschuldet; er steht so im danischen Original. Daher liegt
ein Widerspruch vor zwischen Titel und hermeneutischem Anspruch der
Reden, der sie als Einstiegslektiire zumindest verddchtig macht.

Auflerdem ist Kierkegaard beriichtigt dafiir, es Leserinnen und Lesern
schwer zu machen, Zugang zu seiner Lehre zu finden. Fraglich ist sogar, ob
diese Lehre iiberhaupt existiert, und zwar deswegen, weil Kierkegaard ak-
tiv zu verhindern sucht, dass jemand seine Anschauungen dingfest macht.
Dazu benutzt er eine Technik, fiir die sich die Bezeichnung ,indirekte
Mitteilung’é eingebiirgert hat. In deren Rahmen bekennen sich erstens fiir
die meisten seiner Schriften Pseudonyme als Verfasser. Sie nennen sich fan-
tasievoll ,Virgilius Haufniensis‘, ,Johannes Climacus’, ,Anti-Climacus‘ und
manchmal auch nur ,A‘ oder ,B‘ - jedenfalls heiffen sie alle nicht ,Seren
Kierkegaard®. Zweitens triefen die Schriften von Ironie - und zwar sowohl
im landldufigen Sinn von ,verdecktem Witz‘ als auch im romantischen von
,unausdeutbaren Kippfiguren” -, wie wenn beispielsweise im Hauptwerk
Entweder / Oder davon die Rede ist, dass derjenige, der meint, dass ,an dem,
was ich sagte, doch etwas dran ware, [..] damit lediglich [beweist], daf
sein Kopf fiir Philosophie nicht geeignet ist [...]“8. Und drittens kommen
manchmal Herausgeber zu Wort, die eine komplett wirre Geschichte zum
Textmaterial erzdahlen. Victor Eremita etwa, der Herausgeber von Entweder /
Oder, berichtet vom Zufallsfund einiger Papierbégen in einem Geheimfach
seines antiquarischen Schreibtisches, welche Aufzeichnungen eines ,A‘ und
die Briefe eines ,B‘ an ,A‘ enthalten, welche selbst wiederum in Teilen das
Tagebuch eines unbekannten ,Johannes‘ sowie die Predigt eines anonymen
,Pastors aus Jitland’ wiedergeben. In das Textmaterial eingegriffen habe
Eremita nach Lust und Laune, weil er bei manchem ,den Zufall walten“

5 KIERKEGAARD, Seren: Drei Erbauliche Reden 1843, in: HIRSCH, Emanuel (Hg.): Séren
Kierkegaard. Die Wiederholung/Drei erbauliche Reden 1843 (= Gesammelte Werke, 5. und 6.
Abteilung). Diisseldorf: Diederichs 1967, 99-148, hier 132f. (SKS I1I, 302).

6 Vgl. KIERKEGAARD, Seren: Abschliefende unwissenschaftliche Nachschrift zu den philo-
sophischen Brocken. Erster Teil (= Gesammelte Werke, 16. Abteilung). Diisseldorf: Diederichs
1957, 229-272 (SKS VII, 233-237).

7 Vgl. TAUSCH, Harald: Literatur um 18oo. Klassisch-romantische Moderne. Berlin: Akade-
mie 2011, 157.

8 KIERKEGAARD, Seren: Entweder/Oder. Erster Teil (= Gesammelte Werke, 1. Abteilung).
Disseldorf: Diederichs 1956, 42 (SKS 1, 23).



280 Thorsten Lerchner

lie, wahrend sich anderes in seinen Augen ,leicht und natiirlich“ ordne-
te.? In den Stadien auf des Lebens Weg werden solche Editionsverhaltnisse
autoreflexiv auf die Spitze getrieben, indem als Herausgeber ein ,Hilarius
Bookbinder das Textkorpus erdrtert - vertrauenserweckend, wenn man
nicht nur das lateinische hilarus, also ,heiter’, sondern den Anklang ans
englische hilarious, ,lacherlich’, hort. -

,Die Lehre Kierkegaards‘ ist vielleicht nur ein Wunsch von Leuten, die
auf falsche Weise nach Lebensweisheit suchen und die Wichtigkeit per-
sonlicher Aneignung iibersehen.!’® Dann ndamlich tritt die Frage, ob man
beim Lesen Kierkegaard verstanden habe, in den Hintergrund zugunsten
der Frage, ob man beim Nachdenken sich selbst verstanden habe. Warum
sollten ausgerechnet die Reden der Kénigsweg zum danischen Philosophen
sein, der sich ansonsten so hartndckig weigert, greifbar zu werden?

Hier kommt der Gedanke ins Spiel, dass zumindest eine der drei ge-
nannten Verwirrtechniken bei den Reden Kierkegaards nicht greife, ndm-
lich die Pseudonymitat: In den Reden spriche Kierkegaard mit der ganzen
Autoritat und Authentizitat seiner Person; schlief8lich habe er auf dem Ti-
telblatt namentlich unterschrieben, und deswegen diirften sich Rezipien-
ten vertrauensvoll an die Aussagen dieser Schriften halten. Das ist aber ein
literaturtheoretischer Grundirrtum, denn auch diejenige Instanz, welche
mit ,Seren Kierkegaard' unterzeichnet, trigt eine Maske. Der schreibende
Mensch Kierkegaard tritt in seinen Reden als Konstrukt auf, und dann
nicht einmal als das Konstrukt des echten Autors Seren Kierkegaard, son-
dern als dasjenige seiner Leserinnen und Leser. ,Das Eine bin ich, das An-
dre sind meine Schriften“, warnt schon lange vor Roland Barthes’ Klassiker
Der Tod des Autors Friedrich Nietzsche; denn Nietzsche weifd genau, dass
sich die Leserschaft ,Etwas aus [ihm] zurecht“ macht.!! Er ist der erste, der
fiir seine Philosophie offen einberechnet, dass Textzeugnisse erst Bedeu-
tung erhalten, wenn ein Leser sie liest.12 An sich handelt es sich bei einem
Text um schwarze Buchstaben auf weifdem Papier.

In der Rezeptionsasthetik, einer literaturwissenschaftlichen Stromung
aus den Siebzigerjahren des 20. Jahrhunderts,!3 fallt der Blick auf ein eng
mit dem wesentlichen Konstruktivismus des Textes verwandtes Phinomen,

9 KIERKEGAARD: Entweder/Oder. Erster Teil, nf. (SKS I, XII).

10 Vgl. WILSHIRE, Bruce: Kierkegaard’s theory of knowledge and new directions in psy-
chology and psychoanalysis, in: Review of Existential Psychology and Psychiatry 3 (1963),
249-261, hier 250 & 250f.

11 NIETZSCHE, Friedrich: Ecce Homo, Wie man wird, was man ist, in: COLLI, Giogio/
MONTINARI, Mazzino (Hgg.): Friedrich Nietzsche. Der Fall Wagner (= KSA 6). Miinchen: DTV
1999, 255-374, hier 298; 300.

12 Vgl. LERCHNER, Thorsten: Willensmetaphysik. Ideengeschichtliche Untersuchung zu
den Wurzeln des modernen Menschenbildes. Freiburg i. Br.: Herder 2020, im Erscheinen.

13 Vgl. EAGLETON, Terry: Einfiihrung in die Literaturtheorie, 5. Auflage. Stuttgart: Metzler
20125, 36-47; WARNING, Rainer: Rezeptionsdsthetik. Theorie und Praxis, 4. Auflage. Miinchen:
Fink 1994.



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 281

und zwar auf die Leserlenkung, die der Text vollzieht, damit eine Ge-
schichte so oder so verstanden und dies oder jenes Profil der Autorenfigur
verfestigt werde. Das ist die Fahrte, der ich hier folgen will. Dabei geht es
mir nicht darum, Kierkegaards Bild von sich oder vielmehr die Schimare
zu diskutieren, die er mit seinen literarischen Tricks bei Leserinnen und
Lesern erzeugen will; das ist anderswo schon griindlich erfolgt. !4

Mich interessiert vielmehr, was fiir einen Menschen Kierkegaard ei-
gentlich lenken will? Anders gesagt will ich die Konstruktion des impliziten
Lesers in den Texten Kierkegaards offenlegen. Als ,impliziter oder manch-
mal auch ,abstrakter Leser' wird in der zeitgendssischen Literaturtheorie
,der Inhalt des Rezipientenbildes [...]‘ definiert, ,der im Text durch bestimm-
te hinweisende Zeichen niedergelegt ist'15>. Deren Aufdeckung geschieht
meinerseits aber nicht mit literaturwissenschaftlicher, sondern mit philo-
sophischer, genauer: anthropologischer Motivation.!¢ Entscheidend ist,
dass der Begriff ,impliziter Leser‘ keine biografische Kategorie bildet. Da-
her wird nicht iiber Vorstellungen von einer Leserschaft spekuliert werden,
die der konkrete Autor Kierkegaard hegt - das ist etwas, das in der Litera-
turwissenschaft als ,intendierter Leser bezeichnet wird.!7 Stattdessen han-
delt es sich beim ,impliziten Leser’ um rein den Texten und deren Text-
struktur eingeschriebene Information. Um den Vorstellungen des Menschen
Kierkegaard von seinem Publikum auf die Schliche zu kommen, ware man
auf textexterne Zeugnisse angewiesen; Kierkegaards Tagebiicher und Briefe
bergen aber aufgrund von deren hoher literarischer Durchformung prinzi-
piell dieselben literaturtheoretischen Fallstricke und wiirden, bevor sie mit
diesem Impetus nutzbar gemacht werden konnten, eine separate Untersu-
chung erfordern.

Ich gehe also, um die Beschiftigung mit dieser Philosophie zu erleich-
tern, bewusst iiber Schwierigkeiten der Autorenschaft und Autoreninten-
tion hinweg, die sich mit der Idee einer ,Lehre Kierkegaards® automatisch
einstellen. Mit solchen Gedanken werden offen Spafdchen getrieben: So er-
bittet in ,Eine erste und letzte Erklarung®“ am Ende der Unwissen-
schaftlichen Nachschrift allen Ernstes eine Figur, die mit ,S. Kierkegaard' un-
terzeichnet hat, dass man ihr ,den Dienst erweisen wolle, den Namen des

14 Vgl. POOLE, Roger: Kierkegaard. The Indirect Communication. Charlottesville: Univer-
sity Press of Virginia 1993, 165-174, wo es um die Miihe geht, die Kierkegaard sich sogar beim
taglichen Spaziergang macht, um ein bestimmtes Image zu kultivieren.

15 ScHMID, WOLEF: Narratology. An Introduction. Berlin: de Gruyter 2010, 54: “What is
meant here by the abstract reader are [...] the contents of the author’s image of the recipient
that is fixed in the text by specific indexical signs.”

16 Vgl. MACKEY, Louis: Kierkegaard: A Kind of Poet. Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press 1972, X: “[T]he fact is that if Kierkegaard is to be understood as Kierkegaard,
he must be studied not merely or principally with the instruments of philosophic or theo-
logical analysis, but also and chiefly with the tools of literary criticism.”

17 Vgl. WOLFF, Erwin: Der intendierte Leser: Uberlegungen und Beispiele zur Einfiihrung
eines literaturwissenschaftlichen Begriffs, in: Poetica, 4 (1971), 141-166, hier 142 & 160-162.



282 Thorsten Lerchner

respektiven pseudonymen Verfassers zu zitieren“18, falls man eine Schrift
Kierkegaards anfiihre. Bloff kann man auch dieses Gesuch nicht als reale
Autorenintention werten, denn es wird ins Spiel von Maske und Image ge-
sogen, wodurch man ebenfalls nicht ausschliefden kann, dass der echte Au-
tor im Augenblick der Niederschrift dieser Zeilen lediglich laut gelacht hat.

Meine Kernthese lautet, dass auf einer Tiefenschicht die Texte ,Kierke-
gaards’ immer dasselbe Menschenbild transportieren und dabei eine christ-
liche Anthropologie fiir eine moderne Zeit formulieren. An die Reden Kier-
kegaards richte ich mich dabei exemplarisch, nicht weil sie mit dessen ei-
genem Namen signiert sind, sondern weil sie die Besonderheit aufweisen,
dass sie klarer als alle anderen den Leser ansprechen, und zwar als einen
Suchenden, mit dem etwas integral, radikal, bis in die letzten Fibern seines
Seins defekt scheint. Die Stellen, die den Leser in seinem Wesen beriihren
sollen, werde ich amplifizieren, das heifdt erliuternde Parallelen aus Li-
teratur, Psychologie und Philosophie fiir sie heranziehen, um die teilweise
kryptischen Andeutungen in ein Beziehungsnetz anthropologischer Ideen
zu kniipfen.!? Dies alles geschieht mit der Absicht, die Ausgangsbasis zu
verbreitern, auf der eine personliche Auseinandersetzung mit demjenigen
(Euvre geschehen kann, das Bibliotheken unter dem Namen ,Seren Kierke-
gaard’ fihren.

2. DIE SORGEN DER HEIDEN: ANDERE UND ZEIT

Das Leser-Menschenbild, wie es Text und Textstruktur der Reden etablie-
ren, lasst sich an einer unscheinbaren Kleinigkeit direkt beim Beginn der
Christlichen Reden von 1848 aufziehen, wo Leserinnen und Leser iiber eine
Inkonsistenz stolpern.

Es wird berichtet, wie ,[a]uf dem Gipfel des Sinai, unter dem Donnern
und Blitzen des Himmels das Gesetz gegeben® wurde. ,[]J]egliches Getier,
welches, ach unverschuldet und unversehens, dem Berge sich nahte, sollte
getotet werden®. Jedoch heif3t es weiter, dass ein Vogel quicklebendig vom
Gipfel zum Fufe des Berges ,mitgekommen® sei, wo die ,so milde“ ,Berg-
predigt® gehalten werde.20 Narrativ scheint das entweder lax konstruiert
oder schlecht Korrektur gelesen: der Vogel hitte ja tot sein miissen. Aller-
dings geht es vielleicht gar nicht um eine narrative, sondern um eine topo-
logische Einstimmung. Das heifdt, es geht lediglich darum, etwas Oberes
gegen etwas Unteres abzugrenzen, die Inkompatibilitit des Oberen zum

18 KIERKEGAARD, Seren: Abschliefende unwissenschaftliche Nachschrift zu den philoso-
phischen Brocken. Zweiter Teil (= Gesammelte Werke, 16. Abteilung). Diisseldorf: Diederichs
1958, 341 (SKS VII, 547).

19 Vgl. JuNG, Carl Gustav: Psychologie und Alchemie (= Gesammelte Werke 12 ). Oltern.:
Walter 1972, 61-65 zur Methode.

20 Vgl. KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 6 (SKS X, 15).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 283

Unteren sowie umgekehrt zu betonen und dennoch die Bindung zwischen
beiden zu unterstreichen.

Es liegt nahe, die ersten Passagen der Christlichen Rede als Allegorie zu
deuten, denn eine diegetische Funktion fiir den weiteren Textverlauf erfiil -
len sie nur insofern, als sie ein Maskottchen, den Vogel, einfiihren, um den
herum die folgenden Redeteile symbolisch zentriert sind; Zwolftafelgesetz
und Bergpredigt tauchen spater nicht wieder auf. Doch handelt es sich bei
der Exposition nicht nur um eine Allegorie des Lesens (wenngleich das
natiirlich auch, denn hier wird die Textpoetik reflektiert, die darin besteht,
mithilfe des sehr konkreten Vogels, der explizit ,als Hilfslehrer” den Berg
heruntergesegelt sei,2! abstrakteste Erkenntnisse zu vermitteln), sondern
vor allem um eine Allegorie des Lesers. Bei Topologie, Dynamik und Figu-
renbesetzung der Geschehnisse am Sinai handelt es sich um eine anthro-
pologische Allegorie. Sie stimmt ein auf die Vorstellung von einer mensch-
lichen Existenz, die dasjenige Problem mitschleppt, welches Goethes Faust-
Figur in seiner Vertracktheit auf den Punkt bringt: ,Zwei Seelen wohnen,
ach! in meiner Brust, / Die eine will sich von der andern trennen“22,

Die Textstruktur der Anfangspassage skizziert den impliziten Leser in
seiner konfliktgeplagten Essenz. Die Christlichen Reden setzen demnach
ein dissonantes Wesen voraus: Zwei Seiten hat der Mensch, die nicht mit-
einander konnen, deren Verbindung aber ontologisch konstitutiv ist, da-
mit der Mensch ein Mensch ist. Erdenbewohner leiden unter einem meta-
physischen Double Bind: So wie es ist, ist es schlecht, doch wenn’s anders
kame, war es auch nicht besser. In dieser schmerzlichen Situation kommt
natiirlich jede kleine Hilfe, auch die eines Vogels, recht.

In der vierten Predigt ldsst sich vom Vogel lernen, dass es nur ein be-
stimmter Menschenschlag ist, der an den genannten Problemen leidet, und
zwar der ,Heide’. Weder der Vogel leide daran, noch der Christ, welch letz-
terer nicht soziologisch, sondern ontologisch vom Heiden unterschieden
wird.23 Besagter ,Heide’ ist ein Mensch, der nicht im Christentum Gebor-
genheit findet, und schaut man auf die abgehobenen Anforderungen, die
an wahre Christen gestellt werden24 - dann sind wir vermutlich alle Hei-
den. Der iiberwaltigend grofie Teil des Menschengeschlechts also laboriert
am obigen fundamentalen Missklang, und dieser, wird jetzt spezifiziert,
duflert sich zum Beispiel in der ,Sorge der Niedrigkeit“zs. Dabei handelt es

21 vgl. KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 6 (SKS X, 15).

22 GOETHE, Johann: Faust. Eine Tragédie, in: TRUNZ, Erich: Johann Wolfgang von Goethe.
Werke. Dramatische Dichtungen I (= Hamburger Ausgabe 3). Miinchen: DTV 1998, 7-145,
hier 41 (V. m2f.).

23 Vgl. VETTER, Helmuth: Alter Mensch und neuer Mensch. Vom Gesichtspunkt einer In-
terpretation des Gesamtwerkes von Séren Kierkegaard, in: ZKTh 101 (1979) 2, 175-187, hier 180.

24 Vgl. GUARDINI, Romano: Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Séren Kierkegaards,
in: DERS.: Vom Sinn der Schwermut, 9. Auflage. Kevelaer: Topos 2008, 59-106, hier go & 106.

25 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).



284 Thorsten Lerchner

sich um die Sorge - nach Mt 6,25 und 6,32 - ,fiir euern Leib, was ihr anzie-
hen werdet®.

Kleidungsfragen stellen also das Epiphanomen einer ontologischen Dis-
sonanz dar. Der implizite Leser erscheint jetzt als problembeladener (und
modebewusster) ,Heide‘. Nur einen solchen Heiden kann die Schrift als
Adressaten konstruieren und konturieren; Vogel lesen nicht und wahre
Christen gehen die hiesigen Schwierigkeiten nichts an.

Scharfere Details gewinnt die Anthropologie der Reden, wenn dem Hei-
den-Leser im Anschluss durch den Vogel ein Kontrastbild seiner selbst vor-
gehalten wird: ,Diese Sorge*, die Sorge der Niedrigkeit des Heiden, heif3t
es, ,hat der Vogel nicht“?. Den Vogel kiimmert sein Auftreten nicht.
Fiir den Vogel sei schlicht die ,Einteilung in niedrig und vornehm [...] nicht
da“. Auch fiir den Vogel existiere zwar ein Unterschied , zwischen vorn und
hinten, zwischen rechts und links; [...] zwischen Ersten und Letzten [...]“
»[Jledoch der Unterschied von niedrig und vornehm ist nicht vorhan-
den®.?” Fiir den Vogel gibt es, anders gesagt, zwar objektiv Unterschiede,
jedoch keine Gegensadtze, die ihn anfechten wiirden, und das dient als Er-
klarung dafiir, warum er beziehungsweise das Tier tiberhaupt die Sorge der
Niedrigkeit nicht kennt, die dem Menschen Schmerz bereite.

Es lohnt sich aber, tiefer zu fragen, woher es eigentlich wiederum riih-
re, dass der Vogel keine Wertgegensatze kenne? Das, erfahrt man, liegt da-
ran, dass er mit zwei fundamentalen Daseinsmodalitidten nicht vertraut sei,
namlich einerseits mit dem Anderen, andererseits mit der Zeit. Denn fir
die Reden steht fest, dass ,der Vogel ist was er ist, er selber ist, damit zu-
frieden, er selbst zu sein, in sich selbst vergniigt; er weifd kaum deutlich,
ist kaum mit sich selber dariiber im Reinen, was er ist, geschweige denn,
dass er etwas iiber andre wiifdte. Aber er ist in sich selbst vergniigt, zufrie-
den mit dem was er ist - dies moge im Ubrigen sein was es wolle; denn da-
riiber nachzudenken hat er keine Zeit [...]“28.

,In sich selbst vergniigt’ - wollte man die Seinsweise des Vogels visua-
lisieren, so kame ein Kreis heraus, als Zirkularitat, Untrauterinitat, als das
ozeanische Gefiihl des ,Zu-friedenen‘. Auch die Sprache stofdt in diesen
Passagen an ihre Grenzen. Das merkt man einerseits an der kunstvollen
Medium-Diathese des ,In-sich-Vergniigtseins’, worin seltsam Aktiv und
Passiv sowie intransitive und transitive Bedeutung changiert, so dass se-
mantische Felder zugunsten assoziativer Bilder verlassen werden. Das merkt
man andererseits an der Sprachstruktur selbst, indem der Vogel angeblich
damit ,zufrieden’ sei, ,er selbst zu sein‘. Indessen stellt sich dieses Problem
fiir den Vogel iiberhaupt nicht; die Sprachstruktur kann der Seelenstruktur
des Tieres nicht ndherkommen. Der Vogel geht ja eigentlich gar keinen

26 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).
27 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).
28 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 37f. (SKS X, 42f.).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 285

Umweg von ,er‘ zu ,selbst’, den die Sprache geht, um diesen Satz zu for-
men. Der Vogel wiirde schweigen (oder zwitschern - in sich selbst ver-
gniigt), da der Riss zwischen ,er’ und ,selbst’, Subjekt und Pradikativ, noch
gar nicht aufgekommen ist: Er, der Vogel, ist nicht er selbst; der Vogel be-
sitzt namlich kein ,Selbst‘, das von einem ,Er‘ getrennt ware. Die Sprach-
form, die auf diese Weise jemanden prasentiert, der sich gefunden hat,
setzt voraus, dass dieser jemand sich zuvor verloren hat. Die Selbstent-
fremdung, die zum Selbstbesitz fiihrt, ist dem Vogel in seinem uroborosar-
tigen Sein aber ganzlich fremd. Der Vogel ,existiert’ nicht, wenn ,Existenz’
von lat. existere, ,aus sich herausstehen’, so etwas bedeutet wie ,aus sich
herausgehen’, also visuell als Lingam statt als einfacher Kreis darzustellen
wadre. Der Vogel lebt eine Unmittelbarkeit. Von daher kann es auch kein
Vogel zu einem Daseinsgefiihl bringen wie etwa die kaputten Protagonis-
ten in Alfred Anderschs Fahrerflucht, von denen eine offen klagt, ,[i]ch
mochte anders sein“?’. Denn Anspannung, Unzufriedenheit und auf der
Spitze Selbstablehnung kénnten nur daraus resultieren, dass zwischen den
Vogel und dessen Sein eine vermittelnde Instanz in Form eines Selbstbe-
wusstseins tritt, das den ,Flow‘ des unmittelbaren Daseins unterbricht.

Die Unmittelbarkeit des Vogels liegt, wie gesagt, erstens daran, dass er
mit keinen anderen in ein intimes Verhaltnis, das heif$t eine echte Bezie-
hung, tritt: Wenn er singt, dann singe er nicht, ,um die anderen zu er-
freuen, sondern ,er erfreut sich selber mit seinem Gesang“3°. Andere kon-
nen anscheinend die Unmittelbarkeit des Seins aufbrechen; sie konnen
sich als iible Stérenfriede betatigen.

Hier ist weiteres Textmaterial heranzuziehen, da die Reden gerade an
dieser Gelenkstelle keine nihere Auskunft erteilen. Freud hat einmal ge-
sagt, dass der Andere durch sein pures Dasein ,Vorwurf" ist, ,als ob das
Vorkommen einer Abweichung in [..] [den eigenen, T.L.] individuellen
Ausbildungen eine Kritik derselben und eine Aufforderung, sie umzuge-
stalten, mit sich brdachte“3!. Aus dieser Erklarung ldsst sich zweierlei her-
ausziehen: Oberflachlich betrachtet fungiert der Andere als Vorbild, wo-
rauf der eigene Narzissmus ablehnend reagiert. Dialektisch gesehen aber
konstituiert der Andere durch den Vergleich mit ihm, dem Vorbild, ein
weiteres Bild, namlich ein Selbstbild. Dieses wird zwangslaufig am Ande-
ren reflektiert, also mit steigender Konturierung hin- und zuriickgeworfen.
Darauf will Kierkegaard vermutlich hinaus: ,Um zu sein® schreibt er,
braucht der Vogel ,nicht den langen Umweg zu gehen, erst einmal iber
die andern etwas zu erfahren, um dadurch in Erfahrung zu bringen was er

29 ANDERSCH, Alfred: Fahrerflucht, in: DERS.: Fahrerflucht/Ein Liebhaber des Halbschat-
tens. Stuttgart: Reclam 1995, 3-49, hier 35.

30 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).

31 FReuD, Sigmund: Massenpsychologie und Ich-Analyse, in: MITSCHERLICH, Alexander/
RICHARDS, Angela/STRACHEY, James (Hgg.): Sigmund Freud. Fragen der Gesellschaft/Urspriin-
ge der Religion (= Studienausgabe 9). Frankfurt a.M.: Fischer 1974, 61-134, hier 96.



286 Thorsten Lerchner

selber ist“32, Andere sind der Ausloser der Entfernung eines Wesens von
sich selbst, das sich, auf diese Weise einmal verloren gegangen, erst miih-
sam wiederfinden muss. Andere fordern eine Selbstobjektivierung dadurch,
dass sie sich als Objekt - wortlich als ,Entgegengeworfenes‘ aus lat. obicere
- feilbieten, das heifdt als abgetrennte Einheiten mit bestimmten Eigen-
schaften vors Auge treten. Andere spiegeln ein begrenztes, singulares, in-
dividuelles Sein und 6ffnen im Betrachter den fiir eine Selbstentfremdung
erforderlichen Riss zwischen einem Selbstbeobachter und einem Selbst-
bild. Derjenige, der einem Anderen begegnet, realisiert, dass er selbst als
kleines Etwas wahrnehmbar ist, dass er also keineswegs geschiitzt und ge-
borgen in eins mit dem Dasein schwimmt.

Doch Andere bringen einen nicht lediglich auf die Idee, als entfrem-
detes Objekt erfahrbar zu sein, und zeitigen dadurch eine innere Spaltung.
Vielmehr sorgen sie dafiir, das Dasein komplett zu dezentrieren. Lacan hat
- bewusst auf die ,ontologische“ Relevanz seiner Gedanken hinweisend -33
spekuliert, dass der Verlust des primordialen Einheitsgefiihls ,Phantasmen*
anregt, welche die sorgenfreie Ursymbiose lebendig halten sollen.3+ Solche
Fantasien duflern sich auf zwei Arten, und zwar entweder riickwartsge-
wandt als nostalgische Erinnerung an einen paradiesischen Urzustand oder
vorwdrtsgewandt als frohe Hoffnung auf einen paradiesischen Endzustand.
Beide Male - und das ist entscheidend - verliert sich das Dasein zentrifu-
gal, indem der Mensch seinen Mittelpunkt in sich selbst verlasst und etwas
nachtrauert oder -jagt, was auflerhalb seiner liegt.

In Entweder / Oder gibt es einen Parallelgedanken dazu. Als der Asthe-
tiker A mit dem Gedanken spielt, welcher Mensch Anrecht auf den Titel
,Der Ungliicklichste‘ habe, kommt er zum Ergebnis, die Grundanforderung
dafiir laute, dass dieser Mensch ,abwesend” ist. Und ,[a]bwesend [...] kann
man offenbar sein entweder in der Vergangenheit oder in der Zukunft“35. -
Der Witz an dieser Passage liegt darin, dass die Formel fiir den Ungliick-
lichsten aus Entweder / Oder hier in den Reden nicht die Ausnahme-, son-
dern die Standardmodalitiat des menschlichen Lebens beschreibt, namlich
eine linienférmige Existenz nach hinten oder vorne zu bilden.

Selbstentfremdet verldsst der Mensch in Form von Erinnerung oder Ent-
wurf jenes kreisformige Dasein, das den in sich vergniigten Vogel aus-
zeichnet. Statt im Leben ,da zu sein‘ ist der Mensch in Existenz ,abwesend’.

Wenn der Mensch den paradiesischen Endzustand fantasiert und nicht
in der Vergangenheit kleben bleibt (was mit lebenszerstérender Stagnation
gleichzusetzen ware), passiert es leicht, dass er beim Anderen zu entdecken

32 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).

33 Vgl. LACAN, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: HAAS, Norbert
(Hg.): Jacques Lacan, Schriften I, 4. Auflage. Weinheim: Quadriga 1996, 61-70, hier 64.

34 Vgl. LACAN: Das Spiegelstadium, 69.

35 KIERKEGAARD: Entweder/Oder. Erster Teil, 237 (SKS 1, 196).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 287

meint, was er in sich selbst nicht finden kann. Der Mensch glaubt dann,
der Intuition einer Wiedergutmachung folgend, der Andere habe die Macht,
ebenso wie er einst Entfremdung ausloste, demndchst Heilung zu schen-
ken, wenn man sich nur nach seinem Lebensstil richte. Der Literaturwis-
senschaftler René Girard hat aus dieser Idee, dass der Andere diejenige
Fiille verschaffen konne, die man selbst bitter vermisst, ein eigenes psy-
chologisches Konzept kreiert unter der Bezeichnung ,mimetische Begeh-
ren’, in dessen Rahmen man die Willensstrebungen eines Anderen kopiert.
Zentral ist bei ihm wie in den Reden der Gedanke des Leidens an einem
Verlust, ,an einem“, wie Girard bildhaft schreibt, ,,Leck’ [des] Ich, [...]
durch das die Substanz seines Wesens verstromt“36. Diese undichte Stelle
suche man durch den Anderen zu stopfen; es liegt, kommentiert ein Inter-
pret, beim Menschen in Girards Augen akuter ,Seinsmangel” vor.37

Doch solch eine Hoffnung, auf den Anderen zu setzen, wenden die Re-
den ein, legt eine ,listig versteckte Falle“38. Der Andere ist namlich ohne
Zweifel am weitesten davon entfernt, man selbst zu sein. Der Umweg {iber
ihn entpuppt sich aus zwei Griinden als unendlicher: Erstens kann aus
einer Identifikation mit dem Anderen niemals eine erfiillende Selbstent-
wicklung entspringen, die ja den stetigen Riickbezug auf sich selbst in sei-
ner Eigenheit erfordert.3? Bei einer Identifikation hingegen geht man selbst
voll und ganz im anderen auf (lat. identificare aus idem facere - ,dasselbe
machen’). Zweitens kollabiert der Versuch der Orientierung am Anderen
in einem infiniten Regress. Denn ,,[d]ie andern’ wiederum wissen ebenfalls
nicht, was sie selbst sind, sie wissen stets nur, was ,die anderen’ sind“49, so
dass hier nie fester Boden unter die Fiiffe kommt. Der Mensch also, der
sich am Anderen orientiert, um sich aus seiner Existenzialmisere zu erlo-
sen, ,geht alsdann weiter und weiter gleich jenem seines Wegs ziehenden
Wanderer, welchem die Voriibergehenden versichern, der Weg, den er ge-
he, fithre zur Stadt, jedoch vergessen, ihm zu sagen, daf er Kehrt machen
muf, wenn er zur Stadt will: denn er geht freilich den Weg, der zur Stadt
fiihrt, aber geht auf ihm - fort von der Stadt.“4!

Die Enttiuschung, die aus der unbegriindeten Hoffnung auf den Ande-
ren wieder und wieder durchlitten wird, gebiert in Entweder / Oder die

36 GIRARD, René: Figuren des Begehrens. Das Selbst und der Andere in der fiktionalen Rea-
litdt, 2. Auflage. Berlin: Lit 2012, 69.

37 PALAVER, Wolfgang: René Girards mimetische Theorie. Im Kontext kulturtheoretischer
und gesellschaftspolitischer Fragen, 2. Auflage. Wien: Lit 2004, 104.

38 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 40 (SKS X, 44).

39 Vgl. LERCHNER, Thorsten: Perspektiven auf die Seele. Grundrisse zu einer philosophi-
schen Hintergrundgeschichte tiefenpsychologischer Systeme, in: Perspektiven der Philosophie
45 (2019), 3-29, hier 16-19.

40 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 41 (SKS X, 45).

41 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 40 (SKS X, 44f.).



288 Thorsten Lerchner

Schwermut#?, des ,Geistes Hysterie“43. Dieser Geist verzehrt sich in Anleh-
nung an die abendldndische ,Hysterie‘-Tradition, wo Hysterie urspriinglich
die korperliche Unruhe einer Geburtswilligen anzeigt,4* nach seiner Selbst-
geburt als eigenstindiges Wesen.

Neben der fehlenden Bekanntschaft mit dem Anderen ist es zweitens
die Unkenntnis tiber die Zeit, welche dem Vogel die Wirrungen des Men-
schenlebens erspart. Der Vogel habe iiber etwas ,nachzudenken [...] keine
Zeit, noch nicht einmal dazu, damit anzufangen, so zufrieden ist er damit
Zu sein was er ist“45. Zeit steht in direktem Verhiltnis zu Reflexion, Unzu-
friedenheit und Mangel, weil, wer voll und ganz zufrieden ist, schlicht kei-
ne Zeit hat, und zwar ,hat‘ in einem fundamentalen Sinne: Wer blof3 keine
Zeit hat' (da er, wie alle, unter Stress leidet), hat immer Zeit, mit etwas zu
beginnen, indem der Beginn als Grenzbegriff zwischen Nichts und Etwas
nur einen infinitesimalen Teil eines ach so knappen Zeitkontingentes ein-
nimmt. Doch der Vogel habe nicht einmal zum Beginnen Zeit. Das liegt
daran, dass er iiberhaupt keine Zeit im Sinne einer Zeitvorstellung besitzt,
sondern jenseits solcher Bestimmungen voll und ganz damit ,zu Gange*“
ist, ,dafl er ist was er ist“46, Noch klarer kann dieser Befund semantisch aus
der weiteren Rede iiber den Vogel destilliert werden: ,Denn er hat nichts,
auch nicht den kiirzesten Augenblick zu verschenken, wenn er dadurch
aufgehalten werden sollte zu sein; der kiirzeste Augenblick wiirde ihm eine
todlich lange Zeit sein, wenn er in ihm nicht sein diirfte was er ist; er wiir-
de vor Ungeduld sterben schon bei dem allermindesten Einspruch wider
das Recht, ohne weiteres zu sein.“47

Zwei diametrale Zeitwahrnehmungen werden im Zitat unvermittelt mit-
einander gleichgesetzt: Die ,todlich lange Zeit‘ sei fiir den Vogel identisch
mit dem ,kiirzesten Augenblick’, wodurch jede sinnvolle Rede {iber ,Zeit’
verunmoglicht wird. Wie schon vorhin in Hinsicht auf Sein und Selbst, wo
beim Vogel kein Selbstbewusstsein vermittelnd dazwischenfunkt, existiert
an dieser Stelle keine Vermittlung zwischen Ewigkeit und Augenblick. Die-
se Gegensitze geraten nicht in ein konflikttrichtiges Kraftespiel, da sie

42 Vgl. MCCARTHY, Vincent: Kierkegaard as Psychologist. Evanston: Northwestern Uni-
versity Press 2015, 44: ,Tungsind (German Schwermut) [...] is [...] [a] second and reflective
stage of melancholy, the impossibility of finding an all-satisfying object of desire among the
realities of this world“.

43 KIERKEGAARD, Seren: Entweder/Oder. Zweiter Teil (= Gesammelte Werke. 2. & 3. Abtei-
lung). Diisseldorf: Diederichs 1957, 201 (SKS II, 170).

44 Vgl. VEITH, Ilza: Hysteria. The History of a Disease. Chicago: University of Chicago
Press 1965, 1f.: “The term »hysteria« is obviously derived from the Greek word hystera, which
means »uterus«. Inherent in this simple etymological fact is the meaning of the earliest
views on the nature and the cause of the disease. It was formerly believed to be solely a dis-
order of women, caused by alternations of the womb”.

45 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).

46 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).

47 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 289

aufgrund fehlender gemeinsamer Basis kein Spannungsfeld etablieren kon-
nen. Zeit existiert fiir den Vogel nicht als Anfang, nicht als - wie es im
Englischen schwer iibersetzbar heifdt - window of opportunity, nicht als
Taktgeber, nicht als Stressquelle und erst recht nicht als drohendes Me-
mento mori, sondern - auf ganz andere Art und Weise.

In einer Kurzgeschichte von Robert Penn Warren mit dem Titel Black-
berry Winter wird das Geheimnis menschlicher Zeit und der Zeit des Vo-
gels zwar nur indirekt, aber in beeindruckenden Sprachbildern beleuchtet.
Der noch sehr junge Protagonist der Erzahlung, welcher als erwachsener
Ich-Erzahler aus der Retrospektive berichtet, lebt auf der Farm seines Va-
ters im Norden der Vereinigten Staaten in seiner eigenen Welt. Er ist, wie
die psychoanalytische Forschung lehrt, als Kind der Weltauffassung des
Tieres - und daher auch der des Vogels in den Christlichen Reden - sehr
viel ndher als der des Erwachsenen.#8 Seine Sorgen erschépfen sich zu Be-
ginn der Erzdhlung darin, den Blicken der Mutter zu entwischen, die ihn
beim Barfufdlauf in der gewohnten Kalteperiode zu Anfang des Sommers,
dem titelgebenden ,Blackberry Winter‘ (vergleichbar unserer heimischen
,Schafskadlte‘), zu ertappen droht. Doch - und darum insistiert die Mutter
auf Schuhwerk - ist diese Kalteperiode anders als die vorangegangenen: sie
ist strenger, frostiger als sonst. Irgendwie herrschen drauflen ungewohn-
lich niedrige Temperaturen, denn bisher konnte der Junge jeden Friih-
sommer drauflen barfufd laufen - ,[n]obody had ever tried to stop me in
June®, beklagt er und muss wenig spater zugeben, ,[t]he mud [...] was like
ice“.4? Hinzu kommt, dass an demjenigen Tag, an dem die Erzahlung spielt,
ein Fremder zur elterlichen Farm gelangt aus einer Richtung, von der ge-
sagt wird, ,[nJobody ever went back there®s°.

Sichtbar wird bereits anhand dieser beiden Punkte, wie in Blackberry
Winter Zirkelstrukturen durchbrochen werden. Weder die Grofdwetterlage
noch die Wanderer verhalten sich in diesem Jahr wie gewohnt; sie kiindi-
gen Veranderung an, tragen das Geprdge der Auszeichnung, sogar der Ein-
maligkeit. Sowohl die meteorologische Ausnahmesituation wie auch der
tiberraschende Besuch des Fremden konfrontieren den Jungen mit neuen
Erfahrungen. Just als er intrikate Pline schmiedet, wie er zugunsten von
normalen Junispaziergingen mit blanken FiiRen der Uberwachung seiner
iberbesorgten Mutter entrinne, entdeckt er den Fremden. Weil er sich von
dessen stechenden Blicken aus den rot angelaufenen Augen unangenehm
bertihrt fihlt - ,[h]is way of looking at me made me so uncomfortable“5! -,

48 Vgl. MITSCHERLICH, Alexander: Die Unwirtlichkeit unserer Stddte. Anstiftung zum
Unfrieden, 8. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1969, 24.

49 WARREN, Robert Penn: Blackberry Winter, in: DERS.: The Circus in the Attic and Other
Stories. New York: Harcourt 1948, 63-87, hier 63 & 77.

50 WARREN: Blackberry Winter, 65.

51 WARREN: Blackberry Winter, 72.



290 Thorsten Lerchner

macht er sich von zuhause auf, erst zum durch heftigen Dauerregen ange-
schwollenen Fluss, dann zu seinem Sandkastenfreund Jebb, um sich vom
Unwohlsein zu zerstreuen.

Auf dem Weg dorthin jedoch erblickt er: erstens tote Hithner - ,there is
nothing deader looking than a drowned chick —, zweitens einen Kuhka-
daver - ,it was dead as a chunk® -, drittens irreparable Schiden an Land-
schaft und Ernte - ,[i]f it did ruin your crop, there wasn't anything to
do“.52 Zuletzt setzt der Vater von Freund Jebb, genannt ,0Old Jebb‘, im ver-
trauten Gesprach noch einen drauf. Kindlich fragt ihn der Protagonist:
»Will everything die?“, was mit seinen bisherigen Erfahrungen an Hiihnern,
Kuh und Saat konform geht, jedoch, wohlgemerkt, nicht mehr als ein ds-
thetisches Verhdltnis zum Tod begriindet, in dessen Rahmen tote Tiere
und Verwiistung Sensationen sind, die gleichermafien amiisiert und ange-
widert angeglotzt werden. Die Antwort auf die Frage fdllt unerfreulich
umfassend aus: ,Everthing and everbody, hit will be so“53. Die Wucht die-
ser Erkenntnis wird markiert durch einen vorangegangenen Kommentar
des Erzahlers, der iiber die fiirsorgliche Mutter erwahnt: ,But back then it
never crossed my mind that she would ever be dead“5¢. Nach dem Ge-
sprach mit Old Jebb wadre das also geklart: Alles und jeder wird sterben.
»They is folks and they comes and they goes lak folks“35, lautet Onkel Jebbs
anthropologische Lehre: Der Mensch existiert in Anfang und Ende.

Nachdem der Junge diese Belehrungen iiber Verganglichkeit hat iiber
sich ergehen lassen, kann er der Versuchung nicht widerstehen, dem un-
heimlichen Fremden nachzulaufen, der gerade gezwungen wird, die Farm
zu verlassen. Dieser fiihlt sich vom Jungen beldstigt und konfrontiert ihn
erneut mit dem Tod: ,Stop following me. You don’t stop following me and
I cut yore throat [...]“. Diesmal jedoch, als Peripetie der als Ubergangsritus
organisierten Ereignisse,’¢ ist es das eigene Ende, dessen Moglichkeit dem
Jungen bewusst wird.

Wie anders klingt die Weltwahrnehmung des Kindes am Anfang der
Geschichte im behaglichen elterlichen Haus, als unvermittelt Betrachtun-
gen uber die ,Zeit‘ angestellt werden:

»,[Wlhen you are nine years old, what you remember seems forever; for you
remember everything and everything is important and stands big and full and
fills up Time and is so solid that you can walk around and around it like a
tree and look at it. You are aware that time passes, that there is a movement
in time, but that is not what Time is. Time is not a movement, a flowing, a

52 WARREN: Blackberry Winter, 71, 74 & 73.
53 WARREN: Blackberry Winter, 83.
54 WARREN: Blackberry Winter, 68.
55 WARREN: Blackberry Winter, 83.

56 Vgl. VAN GENNEP, Arnold: Ubergangsriten (Les rites de passage), 3. Auflage. Frankfurt:
Campus, 21.



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 201

wind then, but is, rather, a kind of climate in which things are, and when a
thing happens it begins to live and keeps on living and stands solid in Time
like the tree that you can walk around. And if there is a movement, the move-
ment is not Time itself, any more than a breeze is climate, and all the breeze
does is to shake a little the leaves on the tree which is alive and solid.“57

Zeit ist hier kein reifdender Strom (anders als bei Heraklit, fiir den man nie
zweimal in denselben Fluss steigt8), sondern Substanz (,Time‘ wird grof3
geschrieben), ein Container, ein Konservierer, ein Behiiter, der die Dinge
nicht altern und vergehen lasst, sondern sie beschiitzt und bewahrt.

Genau diese kindliche Wahrnehmung, welche der des Vogels in den Re-
den vermutlich sehr nahe kommt, erfahrt im Verlauf der Geschichte eine
radikale Veranderung. Darin liegt das Wertvolle der Erzahlung, dass sie
narrative Existenzialphilosophie ist. Der Protagonist versteht im Laufe des
schicksalhaften Tages, dass ihm wesentlich ein Ende gesetzt ist. Er sei seit-
her, kommentiert er am Schluss, in gewisser Weise sein gesamtes weiteres
Leben dem Vagabunden gefolgt, der ihn mit dem Messer bedroht hat,5?
und das kann als Metapher nur bedeuten, er lebe jetzt tagtiglich, zu jeder
Stunde mit dem Bewusstsein, sterblich, das heifdt fragil und gefihrdet zu
sein. Er ist nicht langer Sein in Zeit, wohlbehiitet und geborgen, sondern
zeitliches Sein; er lauft jetzt ein Rennen gegen die Zeit, die ihn auf Schritt
und Tritt wie mit einem Messer an der Kehle begleitet. Blackberry Winter
ist die Geschichte von einem Menschen, der beginnt, sich nicht blof zu-
hause unwohl, sondern - mit den Worten von Georg Lukdcs - ,metaphy-
sisch obdachlos“60 zu fiihlen.

Das Menschenbild, das die Reden auf dem Hintergrund solcher erliu-
ternder Materialien hinaufbeschwéren, handelt von einer ontologisch de-
zentrierten Existenz durch Andere und durch Zeit oder, gemdff dem Voka-
bular der Reden, von einem existenziellen ,Selbstwiderspruch“é!. Wahrend
der Vogel ,einfach’ er selbst sei ,wie ein Einer®, sei der gewohnliche Mensch
~zwiefach er selbst“62, da er sich von sich selbst entfremdet hat in zwei Po-
le. ]hm o6ffnet sich dadurch ein ungliicklicher Selbstbezug durch Selbst-
unzufriedenheit und Selbsthass. Ihm 6ffnet sich dadurch die kalte techni-
sche Rationalitat, die ihre Objekte, inklusive des eigenen Korpers, unge-

57 WARREN: Blackberry Winter, 64.

58 Vgl. DK 22 B g1.

59 Vgl. WARREN: Blackberry Winter, 87.

60 LUKACS, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch iiber
die Formen der grof3en Epik. Bielefeld: Aisthesis 2009, 22.

61 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 47 (SKS X, 50). Vgl. BUR|, Fritz: Kierkegaard und
die heutige Existenzphilosophie, in: SCHREY, Heinz-Horst (Hg.): Séren Kierkegaard. Darm-
stadt: WBG 1971, 110-119, hier mif., zur Anschlussfahigkeit dieser Gedanken an die spatere
Stromung des Existenzialismus.

62 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 41 (SKS X, 45).



292 Thorsten Lerchner

riithrt ausbeutet.®3 Ihm steht dadurch eine schreckliche nihilistische Welt-
erfahrung offen,¢* wie sie der namenlose junge Mann in Die Wiederholung
herausschreit: ,Wer bin ich? Wie bin ich in die Welt hineingekommen;
warum hat man mich nicht vorher gefragt [...]?“65. Dem Menschen im Spie-
gel der Christlichen Reden zerbricht der Fluss des Daseins und nichts ver-
steht sich ihm mehr von alleine.

3. DIE AMPHIBISCHE NATUR DES MENSCHEN

In einer Erbaulichen Rede von 1843, betitelt ,Die Bestdtigung in dem
inwendigen Menschen®, kommt ein dhnlicher Gedanke zum Tragen wie
soeben in den Christlichen Reden, nimmt aber eine vertiefende, an alte
Traditionen anschlieflende Richtung. ,Der Mensch®, heifdt es dort, ,unter-
scheide[t] sich nicht lediglich dadurch vom Tiere, daf er verstindiger als
dieses ist“66. So weit, so bekannt, erklart sich die Aussage daraus, dass ein
fundamentaler ontologischer Unterschied zwischen Mensch und Tier be-
steht. Denn nur der Mensch entwickelt via Selbstbewusstsein Abstand von
sich selbst, und dabei handelt es sich nicht um eine Folge evolutiondr ge-
steigerter Intelligenz, sondern spezifischen Geschaffenseins.

Naher betrachtet konne im Gegensatz zum Tier in der Seele des Men-
schen ,die Besorgnis“ erwachen, ,was die Welt fiir ihn zu bedeuten habe
und er darin fiir die Welt, alsdann erst [...] kiindigt sich der inwendige
[dan. indvortes] Mensch an“¢7. Das klingt zwar kryptisch, es lasst sich aber
auf eine anschauliche Erzdhlung kurz zuvor im Text beziehen, ndmlich auf
die Geschichte vom geschaftstiichtigen Bauern, der von seinem Handwerk

»alles verstehe [..]. Wenn er in der Abendstunde den Himmel sich réten
sieht, so spricht er: es wird morgen ein schoner Tag; doch sieht er in der Frii-
he den Himmel rot und triibe, so spricht er: heut gibt es Sturm; denn iiber die
Gestalt des Himmels, iber Wetter und Wind weif’ er zu urteilen. [...] Wenn er
seinen Boden mit Sachkunde bebaut, so rechnet er damit, daf der ihm vielfal-
tigen Ertrag bringe. Sein Auge vergniigt sich beim Anblick der reichen Ernte

63 Vgl. LERCHNER, Thorsten: Georg Simmel: Nietzsche - Philosoph der Moderne, in: BROCK,
Eike/GEORG, Jutta (Hgg.): ,- ein Leser, wie ich ihn verdiene“. Nietzsche-Lektiiren in der deut-
schen Philosophie und Soziologie. Stuttgart: Metzler 2019, 319-330, hier 321-324.

64 Vgl. SCHREY, Heinz-Horst: Der Nihilismus bei Kierkegaard und Nietzsche, in: DERS. (Hg.):
Soren Kierkegaard. Darmstadt: WBG 1971, 9o-109, hier 93 & gof.: ,Kierkegaard wie Nietzsche
sehen im Verlust der Ewigkeit in der Moderne das Grundiibel. [...]| Wenn nach der Uberwin-
dung des Nihilismus gefragt wird, so kann man diese Frage einfach auch so stellen: Was ist
denn iiberhaupt ernst zu nehmen?“.

65 KIERKEGAARD, Seren: Die Wiederholung, in: HIRSCH, Emanuel (Hg.): Séren Kierkegaard,
Die Wiederholung/Drei erbauliche Reden 1843 (= Gesammelte Werke, 5. & 6. Abteilung). Diis-
seldorf: Diederichs 1967, 1-97, hier 71 (SKS 111, 234).

66 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843, 132 (SKS 111, 302).

67 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843, 133 (SKS III, 302).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 293

[...]. Er baut rasch seine Scheunen grofier; denn er kann mit Leichtigkeit vor-
aussehen, daR die alten diesen Uberfluf nicht fassen.“68

Bei diesem Bauern handelt es sich, unschwer erkennbar, um einen Kapita-
listen, der unter Zuhilfenahme der rechnenden, instrumentellen Vernunft
sein Geschidft expandiert. Er sieht seinen Acker als Objekt der Ausbeutung,
beobachtet den Sonnenaufgang nicht um dessen Schonheit willen, sondern
zur Feststellung einer finanziell zutraglichen oder abtraglichen Wetter-
lage. Er erinnert ein bisschen an Kolumbus, dessen erste Gedanken beim
Anblick der unberiihrten Neuen Welt dahin gingen, wieviel Gold sich hier
wohl ausbuddeln lief3e.¢? - Dieser Bauer allerdings, kommentiert die Rede,
hat kein ,wirkliches Verhaltnis zu einer Welt“, weil ,dies Verhaltnis [...]
kein blofles Wissen sein kann“ - ,blofes Wissen‘ im Sinne technischer
Kenntnis zur effizienten Manipulation eines Objektes. Der Bauer sei
,selber in diesem Wissen gleichgiltig [...] gegen diese Welt“79, und das heifdt:
ihm ist sein Feld eigentlich egal. Es sagt ihm nichts, er besitzt keinen per-
sonlichen Bezug dazu, er schdtzt keine seiner Eigenheiten aufler seinem
Ertrag. Man gebe ihm ein anderes, noch ertragreicheres Feld, und er wird,
ohne zu zogern, das neue bestellen. Der Bauer ist eine vorteilssuchende
Drohne ohne Individualitdt, ein stereotypischer Geschaftsmann ohne Sub-
jektivitit - ein ,Dutzendmensch’, wie Schopenhauer sagt. Diesem Grof3-
kapitalisten fehlt ein ,Ich’, und zwar nicht ein an Descartes angelehntes
anonymes ,ich denke, rechne, nehme Vorteil° - das klappt ja alles ganz gut
-, sondern ein personliches ,ich lebe, bin da, bin Teil‘.”! -

Dies genau, der individuelle, lebendige Bezug zur Welt, ist Zeichen des
,inwendigen’ oder ,inneren Menschen’, fiir den die Welt personlich etwas
bedeutet. Der Mensch hingegen, der seiner allzu menschlichen Gier mit
Tunnelblick folgt, heifdt in der philosophisch-theologischen Terminologie
,aufderer Mensch'. Letzterer, der duffere Mensch, kann definiert werden als
,Verhaftetsein im Gegebenen’, das heif3t als blinde Gefolgschaft gegeniiber
unserer ,materiellen oder psychischen Natur“ beziehungsweise unseren
ohistorischen oder soziologischen Gegebenheiten“.”? Ersterer, der innere
Mensch, ist verbunden mit der personlichen Aneignung von Wissen, mit
Entscheidung und mit Freiheit. Der innere Mensch schenkt uns die Fahig-
keit, den Trieben und Zwangen Gehorsam zu verweigern, er fungiert sozu-
sagen als ein  Filter’ fiir den dufleren Menschen, denn - wie Johannes

68 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843, 131f. (SKS 111, 301).

69 Vgl. VIETTA, Silvio: Rationalitdt. Eine Weltgeschichte. Miinchen: Fink 2012, 274.

70 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843, 132f. (SKS 111, 302).

71 Vgl. ANz, Wilhelm: Philosophie und Glaube bei Kierkegaard, in: SCHREY, Heinz-Horst
(Hg.): Soren Kierkegaard. Darmstadt: WBG 1971, 173-239, hier 182f.

72 ANZ: Philosophie und Glaube bei Kierkegaard, 179.



204 Thorsten Lerchner

Climacus in der Unwissenschaftlichen Nachschrift behauptet - ,die einzige
Macht, die ich habe, ist die, gegenzuhalten“73.

Damit kommen wir zur urspriinglichen Problemstellung zuriick, denn
wir sind keine reinen Naturwesen,’+ sondern Natur und Freiheit, Aufler-
lichkeit und Innerlichkeit, eben das seltsame Gemisch, das uns so viele Pro-
bleme bereitet.

Die amphibische Charakteristik des Menschen, die in den Reden aufge-
griffen wird, hat eine lange Geschichte: Sie bildet den Kern fiir die Anthro-
pologie der Kirchenviter und hat mit der spatantiken ,Entdeckung der
Subjektivitdt“75 zu tun. Wenn man heutzutage jemanden fragt ,Wie geht es
dir?’, spricht man wegen dieser Denktradition durch das ,dir‘ wie selbst-
verstandlich zum inneren Menschen und erkundigt sich nicht etwa nach
der Sehscharfe.

Bei Gregor von Nazianz (4. Jh.), einem der ganz Grofen unter den Kir-
chenvitern, ist in einer Predigt zu lesen: Gott ,bildet den Menschen als ein
einziges Lebewesen aus beidem, aus der unsichtbaren und der sichtbaren
Natur, indem er aus der Materie, die schon vorhanden war, den Korper
nimmt und aus sich selbst den Lebensatem einsetzt [...]; er siedelt den
Menschen auf der Erde an [...], irdisch und himmlisch, verganglich und un-
sterblich, sichtbar und doch das sinnliche Wahrnehmbare iibersteigend, in
der Mitte zwischen Gr6fde und Ohnmacht [...]“76 Nicht nur fiir Gregor, son-
dern fiir fast alle christlichen Denker der Spatantike steht fest:77 Der Mensch
ist ein Grenzgiangerwesen, nicht ganz das Eine, nicht ganz das Andere,
sondern dazwischen. Er hdlt eine ,ontologische Mittelstellung“ inne,78 und
die birgt Konfliktpotenzial. Augustinus merkt das in einem Brief an, denn
,der innere und der auflere Mensch sind nicht einer [...], und dennoch wird
von beiden nicht als von zwei Menschen, sondern als von einem gespro-
chen7?.

73 KIERKEGAARD: Abschliefende unwissenschaftliche Nachschrift. Erster Teil, 155 (SKS VII,
136).

74 Vgl. ANZ: Philosophie und Glaube bei Kierkegaard, 181.

75 Vgl. KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivitit. Darm-
stadt: WBG 2006, 18.

76 <NAZIANZENUS>, Gregorius: Oratio in Theophania, sive Natalitia Salvatoris, in: MIGNE,
Jacques-Paul (Hg.): Sancti patris nostri Gregorii Theologi vulgo Nazianzeni, archiepiscopi Con-
stantinopolitani, opera quae exstant omnia (= PG 36). Paris: Migne 1858, 311-334, hier: 321:
JKod {dov &v €€ apdotépwy, doplrov te Adyw kai dpartiig dvoewg, dnpuiovpyel tov dvBpwmov:
kol mopd pév tiig DAng AaPdv to odpa 1idn mtpoimootaong, map’ owtod 8¢ mvorv €vOeig [...],
é¢ml thg yA¢ iotnow [..], émiyeov xai ovpéviov, mpdokmpov xai &Oavarov, dpatdv kai
voobpevov, péoov peyéBoug kai TamevoTnrog”.

77 Vgl. KoBUSCH: Christliche Philosophie, 64-71, mit vielen weiteren Quellenbelegen.

78 Vgl. KOBUSCH: Christliche Philosophie, 66.

79 AUGUSTINUS, Aurelius: Epistula 238, in: GOLDBACHER, Alois (Hg.): Epistulae (ep. 185-
270) (= CSEL 57). Wien: Tempsky 1911, 533-556, hier 541: ,homo interior et homo exterior
non sint unum [...], utrumque tamen simul non homines duo sed unus dicitur®.



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 295

Der Losungsvorschlag der patristischen Philosophie lautet denkbar ein-
fach, den inneren Menschen zu pflegen, auf dass dieser den alten, dufleren
Menschen zum neuen, innerlichen Menschen widergebare und Gott anna-
here.® Die Kirchenlehrer sind fest davon iiberzeugt, dass die ungliickselige
Zusammensetzung des Disparaten im Menschen entmischt werden konne,
so dass - im Sinne einer an Plotin angelehnten Praxis der Selbsttranszen-
dierung -8! der gottentstammte, geistige Teil tibrig bleibe und eine Erneu-
erung von Grund auf geschehe.82

Diesen Optimismus der Vater teilt die Erbauliche Rede nicht. Fiir solche
Eskapismen ist die implizite Anthropologie der Rede zu sdkular, zu wenig
naiv, zu hyperreflexiv - und zu kontemporar. Denn seit dem 19. Jahrhun-
dert, also, vom Erscheinungsdatum der Reden aus gesehen, seit kurzer Zeit,
drangen sich dem aufgekldrten kollektiven Bewusstsein Fragen ,des Sich-
verhaltens der Existenz in ihrer Zwiespaltigkeit“$? auf. Das sind genau die-
jenigen neuen Schwierigkeiten, die Goethes Faust, den Prototypen fiir die
Problemlage des modernen Menschen,3 verzweifeln machen. Faust stimmt
als existenziell Orientierungsloser, nicht blof als frustrierter Wissenschaft-
ler die obig zitierte Zweiseelenklage an. Er zweifelt im Ausgang von sei-
nem klar erkannten Mischwesentum am Grundsatzlichen: an seiner Stel-
lung im Kosmos, weil er nicht mehr das Gottvertrauen der Kirchenvater
mitbringt - ,die Botschaft hor’ ich wohl®, klagt er, ,allein mir fehlt der
Glaube“®s. Sein bekannter, vordergriindig von theoretischer Neugierde ge-
triebener Wunsch zu erkennen, ,was die Welt/Im Innersten zusammen-
halt“%, wiirde vor allem seine eigene unklare Position darin beleuchten; es
handelt sich um eine sehr persénlich motivierte metaphysische Frage.

Die moderne Lebensweise, die an alter Selbstverstandlichkeit, Gebor-
genheit und Fiihrung eingebiifdt hat, lasst dem einzelnen Menschen vieler-
lei Moglichkeiten, es sich mehr oder minder richtig beziehungsweise mehr
oder minder falsch im Leben einzurichten. Zu einem solchen Menschen im
Schwindel der Mdoglichkeiten des Sich-Verhaltens ohne Netz und doppel-
ten Boden sprechen die Erbaulichen Reden. Der verwirrte, entwurzelte Ein-
zelne ist ihr impliziter Leser, und dieser Leser, so lautet die existenziale
Anamnese, benoétigt vertiefte Innerlichkeit, damit er sich durch groflere

80 Vgl. KOBUSCH: Christliche Philosophie, 142.

81 Vgl. KOBUSCH, Theo: Metaphysik als Einswerdung. Zu Plotins Begriindung einer neuen
Metaphysik, in: HONNEFELDER, Ludger/SCHURLER, Werner (Hgg): Transzendenz. Zu einem
Grundwort der klassischen Metaphysik. Paderborn 1992, 93-114.

82 Vgl. KOBUSCH: Christliche Philosophie, 135.

83 ScHULZ, Walter: Séren Kierkegaard. Existenz und System, in: SCHREY, Heinz-Horst
(Hg.): Séren Kierkegaard. Darmstadt: WBG 1971, 297-323, hier 323.

84 Vgl. EiBL, Karl: Das monumentale Ich - Wege zu Goethes ,Faust*. Frankfurt am Main:
Insel 2000, 11.

85 GOETHE: Faust, 31 (V. 765).

86 GOETHE: Faust, 20 (V. 382f.).



296 Thorsten Lerchner

Bewusstheit selbst helfe. Das ,Erbauliche’ an den Erbaulichen Reden be-
steht darin, den inneren Menschen im aufferen Menschen aufzubauen; die
Erbaulichen Reden rekapitulieren schon im Titel das gesamte patristische
Programm.8” lhre abweichende Voraussetzung lautet jedoch, wie es Jo-
hannes Climacus ausspricht, ,[d]af® man auch aufRerhalb des Christentums
mit Innerlichkeit existieren kann“#8. Hier wird agnostische Patrologie fiir
moderne Leserinnen und Leser gelehrt, fiir die Heiden, die nicht langer
daran glauben konnen, dass auch das unruhigste Herz Ruhe finden werde
in Gott, und statt aufs Seelenheil nur auf Selbsterkenntnis hoffen diirfen.

Die moderne Leserschaft kann in den Erbaulichen Reden am antiken
Rom iiber ihre Innerlichkeit lernen, wie sie zuvor am Vogel in den Christ-
lichen Reden iiber ihre radikale Dezentrierung gelernt hat. Rom steht fiir
eine Existenz in reiner Auferlichkeit. In reiner Auerlichkeit zu leben ist
aber ebenso wenig moglich wie auf Erden den dufleren Menschen ganz ab-
zuschiitteln, wie es die Kirchenvater versucht haben. Das bunte urbane Le-
ben Roms basiert auf Verdrangung eines integralen Teils des Menschseins,
denn in Rom wurde ,alles aufgeboten [...], womit menschlicher Scharfsinn
und menschliche Leidenschaft in verzweifelter Angst den Augenblick fris-
ten, alles, was sie erdenken, um den sinnlichen Menschen staunen zu
machen“®®. Der ,sinnliche Mensch’ entspricht dem ,duferen Menschen’.
Rom stellt einen existenziellen Abwehrmechanismus zur Schau, und zwar
das sprichwortliche Panem et circenses, was nicht in erster Linie einer ide-
ologischen Herrschaft iibers Volk, sondern einer verkehrten Herrschaft iiber
das eigene Selbst dient. Nahe an den psychodkonomischen Vorstellungen
der spateren Tiefenpsychologie wird davon ausgegangen, dass jeder Ver-
zicht ein Tausch ist,% und gemiR diesem Aquivalenzprinzip gebiert die
Unterdriickung des inneren Menschen durch Ablenkung Angst.

Angst ist die Wiederkehr der verdrangten Innerlichkeit, so dass das Ge-
genbild zum impliziten Leser, der antike Romer, ein Warnbild wird. Die
Formel fiir die Leserlenkung entspricht der Aufforderung des heiligen Au-
gustinus: ,Geh nicht nach drauflen, kehr wieder ein bei dir selbst! Im inne-
ren Menschen wohnt die Wahrheit.*”! Blof} wird diese Formel fiir moderne
Zeiten angepasst: Nicht linger kann dazu geraten werden, den dufleren

87 Vgl. ANDERSON, Raymond: Kierkegaards Theorie der Mitteilung, in: THEUNISSEN, Mi-
chael/GReVE, Wilfried (Hgg.): Materialien zur Philosophie Seren Kierkegaards. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1979, 437-460, hier 441.

88 KIERKEGAARD: Abschliefende unwissenschaftliche Nachschrift. Zweiter Teil, 273 (SKS
VII, 237).

89 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843, 126 (SKS 111, 297).

90 Vgl. JUNG, Carl Gustav: Uber die Energetik der Seele, in: NIEHUS-JUNG, Marianne (Hg.):
C.G. Jung. Die Dynamik des Unbewussten (= Gesammelte Werke 8). Ziirich: Rascher 1967, 1~
73, hier 20f.

91 AUGUSTINUS: De vera religione, 39, 72: ,Noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore ho-
mine habitat ueritas“ (Ubers. AUGUSTINUS: De vera religione/Uber die wahre Religion, 123).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Seren Kierkegaards 297

Menschen zugunsten des inneren ganz und gar zu vergessen. Nach knapp
anderthalb Jahrtausenden seit den Kirchenvitern und deren exzessiver,
zum Teil fluchtartiger Wendung nach innen?? macht eine mehr und mehr
extravertierte Haltung des westlichen Menschen?? die Aussicht auf Elimi-
nation des Auferlichen unglaubwiirdig. Stattdessen steht jetzt auf der
Agenda, es ganz bewusst als das januskopfige Wesen, das wir sind, im Da-
sein auszuhalten.

Die Christlichen und Erbaulichen Reden sind geschrieben fiir Menschen,
die eine neue Lebenskunst brauchen.?* Die Reden erzeugen ihren Gehalt
nicht als festumrissene Lehrsitze eines Autors, sondern dadurch, dass sie
textimmanent auf suchende Leserinnen und Leser berechnet sind, das
heifdt zu suchenden Leserinnen und Lesern sprechen. - Denen verheifien
sie nattirlich keine letzte Wahrheit mehr. Bei der modernen Misere orien-
tieren sie jedoch durch den Riickgriff auf uralte Weisheit weit ehrlicher als
technokratische Tagtraume vom Transhumanismus.

92 Vgl. DODDS, Eric: Heiden und Christen in einem Zeitalter der Angst. Aspekte religioser
Erfahrung von Marc Aurel bis Konstantin. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 75f.: ,Aus dem
ersten Kapitel wissen wir, daf® die Hauptstrémungen unserer Periode [der unruhigen Zeit ab
180 nach der Pax Romana] eher eine introvertierte denn eine extrovertierte Einstellung
begiinstigten®.

23 Vgl. HILLMAN, James: Re-Visioning Psychology. London: Harper 1992, XX & 3-7.

94 Vgl. BROCK, EIKE: Mit dem Leiden leben. Kierkegaard, Nietzsche und Jaspers als Leidens-
kiinstler, in: GODDE, Giinter/LOUKIDELIS, Nikolaos/ZIRFAS, Jorg (Hgg.): Nietzsche und die Le-
benskunst. Ein philosophisch-psychologisches Kompendium. Stuttgart: Metzler 2016, 95-104,
hier g7-100.



298 Thorsten Lerchner

Zusammenfassung

Kaum ein Gedankengebdude ist so schlecht greifbar wie das des ddnischen
Schriftstellers Seren Kierkegaard. Das liegt daran, dass Kierkegaard ganz
absichtlich Verwirrspiele mit der Leserschaft spielt. Seine Texte zeugen von
hohem Formbewusstsein und sind dem literaturwissenschaftlichen Zugang
daher wahlverwandter als dem philosophischen. Mithilfe von literaturtheore-
tischen Ansdtzen wird im Folgenden die Anthropologie Kierkegaards unter-
sucht werden. Dabei geht es allerdings nicht um die Lehre vom Menschen,
die der Autor Kierkegaard zu vertreten scheint. Die dndert sich ndmlich von
Buch zu Buch. Vielmehr wird ein friihchristliches Menschenbild themati-
siert, das den Textstrukturen selbst eingeschrieben ist.

Abstract

Few philosophical systems have been more difficult to understand than Da-
nish scholar Seren Kierkegaard’s. This is due to Kierkegaard deliberately
trying to confuse his readers. His texts show an extraordinarily high level of
literary technique, and so a literary approach promises to yield more than a
philosophical approach. Therefore, literary theory is used here to examine
the anthropology of Kierkegaard’s philosophy. However, my focus is not the
anthropology presented by the author Kierkegaard which differs confusingly
from text to text. Rather this essay is about early Christian anthropology em-
bedded deep within the structures of the texts themselves.



	Die Anthropologie des impliziten Lesers : zur Christlichen Philosophie in den Reden Søren Kierkegaards

