
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Die Anthropologie des impliziten Lesers : zur Christlichen Philosophie in
den Reden Søren Kierkegaards

Autor: Lerchner, Thorsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thorsten Lerchner

Die Anthropologie des impliziten Lesers.
Zur Christlichen Philosophie in den Reden

Soren Kierkegaards

l. Literaturtheoretische Schwierigkeiten im Umgang mit Kierkegaard

In ihrem Buch Das Wagnis, ein Einzelner zu sein vertreten Michael Heymel
und Christian Möller die Ansicht, dass der Zugang zur Lehre Suren Kierkegaards

(1813-1855) am leichtesten über dessen Christliche und Erbauliche
Reden gelinge.1 Diese Reden werden parallel zu Kierkegaards sensu strictu
.philosophischem' Hauptwerk veröffentlicht. Sie unterscheiden sich davon,
heißt es in der Forschung, durch einen offen „religiösen" Standpunkt.2 Das

klingt so, als würden die Reden existenzielle Orientierung bieten, wenn
man an Augustinus' Verständnis von .Religion' als ,[sich] an etwas
zurückbinden'3 denkt. Ganz sicher klingen sie durch ihren Titel vergleichsweise
einladend: ,Christliche Reden' und ,Erbauliche Reden' hören sich viel lockerer,

lebendiger und zugänglicher an als Bücher mit solch schaurigen
Namen wie Der BegriffAngst oder Die Krankheit zum Tode.

Kierkegaards Reden sind aber nie gehalten worden. Lockere Mündlichkeit

wird bloß vorgegaukelt, indem sich die Diktion manchmal dem
Gespräch anbequemt und dann und wann lockere Phrasen Verwendung
finden wie etwa ein ,,[l]aß uns"4 an den Leser. Ansonsten trägt diese

Werkgruppe alles Gepräge der Schriftlichkeit. Viele Passagen sind sehr schwierig.

Man muss, anders als man es bei mündlicher Rede kann, vorblättern,
zurückblättern und pausieren, um ordnen, nachprüfen und nachdenken zu
können. Die Reden scheinen nicht nur medial, sondern auch konzeptionell
schriftlich zu sein - in ihnen tritt hohes literarisches Formbewusstsein zu-

1 Vgl. HEYMEL, Michael/MÖLLER, Christian: Das Wagnis, ein Einzelner zu sein. Glauben
und Denken Sören Kierkegaards am Beispiel seiner Reden. Zürich: TVZ 2013, 7.

2 Vgl. THEUNISSEN, Michael/GREVE, Wilfried: Einleitung: Kierkegaards Werk und
Wirkung, in: DIES. (Hgg.): Materialien zur Philosophie Soren Kierkegaards. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1979, 10-104, hier 40.

3 Vgl. AUGUSTINUS, Aurelius: De vera religione liber unus CCSL 32). Turnhout: Brepols
1962, 55, 111: „ad unum deum tendentes et ei uni religantes animas nostras, unde religio dicta
creditur" (.streben wir zu dem einen Gott und bemühen uns, ihm allein [...] unsere Seelen zu
verbinden, woher, wie man annimmt, das Wort Religion stammt' [Übers. Augustinus,
Aurelius: De vera religione/Über die wahre Religion. Stuttgart: Reclam 1983, 185]).

Übersetzungen ohne separaten Vermerk stammen vom Autor.
4 KIERKEGAARD, Soren: Christliche Reden 1848 Gesammelte Werke, 20. Abteilung).

Düsseldorf: Diederichs 1959, 72 (SKS X, 72).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 279

tage. Kierkegaard hat sie nie zum Hören oder zur flinken Lektüre verfasst.
Beim Zuhören oder Drüberlesen wüsste ich jedenfalls nicht, was beispielsweise

damit gemeint sei, dass ein Mensch sich dessen vergewissert, „daß er
ein wirkliches Verhältnis zu einer Welt hat, und daß dies Verhältnis somit
kein bloßes Wissen sein kann von der Welt und von sich selbst als einem
Teil von ihr, sintemal solch ein Wissen kein Verhältnis ist, eben weil er
selber in diesem Wissen gleichgiltig ist gegen diese Welt, und diese Welt
gleichgiltig ist gegen sein Wissen von ihr"5. - Der Bandwurmsatz ist nicht
der Übersetzung geschuldet; er steht so im dänischen Original. Daher liegt
ein Widerspruch vor zwischen Titel und hermeneutischem Anspruch der
Reden, der sie als Einstiegslektüre zumindest verdächtig macht.

Außerdem ist Kierkegaard berüchtigt dafür, es Leserinnen und Lesern
schwer zu machen, Zugang zu seiner Lehre zu finden. Fraglich ist sogar, ob
diese Lehre überhaupt existiert, und zwar deswegen, weil Kierkegaard aktiv

zu verhindern sucht, dass jemand seine Anschauungen dingfest macht.
Dazu benutzt er eine Technik, für die sich die Bezeichnung .indirekte
Mitteilung'6 eingebürgert hat. In deren Rahmen bekennen sich erstens für
die meisten seiner Schriften Pseudonyme als Verfasser. Sie nennen sich
fantasievoll .Virgilius Haufniensis', Johannes Climacus', ,Anti-Climacus' und
manchmal auch nur ,A' oder ,B' - jedenfalls heißen sie alle nicht ,Soren
Kierkegaard'. Zweitens triefen die Schriften von Ironie - und zwar sowohl
im landläufigen Sinn von .verdecktem Witz' als auch im romantischen von
.unausdeutbaren Kippfiguren'7 -, wie wenn beispielsweise im Hauptwerk
Entweder / Oder davon die Rede ist, dass derjenige, der meint, dass „an dem,
was ich sagte, doch etwas dran wäre, [...] damit lediglich [beweist], daß
sein Kopf für Philosophie nicht geeignet ist [...]"8. Und drittens kommen
manchmal Herausgeber zu Wort, die eine komplett wirre Geschichte zum
Textmaterial erzählen. Victor Eremita etwa, der Herausgeber von Entweder /
Oder, berichtet vom Zufallsfund einiger Papierbögen in einem Geheimfach
seines antiquarischen Schreibtisches, welche Aufzeichnungen eines ,A' und
die Briefe eines ,B' an ,A' enthalten, welche selbst wiederum in Teilen das

Tagebuch eines unbekannten Johannes' sowie die Predigt eines anonymen
.Pastors aus Jütland' wiedergeben. In das Textmaterial eingegriffen habe
Eremita nach Lust und Laune, weil er bei manchem „den Zufall walten"

5 KIERKEGAARD, Seren: Drei Erbauliche Reden 1843, in: HIRSCH, Emanuel (Hg.): Sören
Kierkegaard. Die Wiederholung/Drei erbauliche Reden 1843 Gesammelte Werke, 5. und 6.

Abteilung). Düsseldorf: Diederichs 1967, 99-148, hier 132t. (SKS III, 302).
6 Vgl. Kierkegaard, Soren: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den

philosophischen Brocken. Erster Teil Gesammelte Werke, 16. Abteilung). Düsseldorf: Diederichs
1957, 229-272 (SKS VII, 233-237).

7 Vgl. TAUSCH, Harald: Literatur um 1800. Klassisch-romantische Moderne. Berlin: Akademie

2011,157.
8 KIERKEGAARD, Soren: Entweder/Oder. Erster Teil Gesammelte Werke, 1. Abteilung).

Düsseldorf: Diederichs 1956, 42 (SKS 1, 23).



28o Thorsten Lerchner

ließ, während sich anderes in seinen Augen „leicht und natürlich" ordnete.9

In den Stadien auf des Lebens Weg werden solche Editionsverhältnisse
autoreflexiv auf die Spitze getrieben, indem als Herausgeber ein .Hilarius
Bookbinder' das Textkorpus erörtert - vertrauenserweckend, wenn man
nicht nur das lateinische hilarus, also .heiter', sondern den Anklang ans

englische hilarious, .lächerlich', hört. -
,Die Lehre Kierkegaards' ist vielleicht nur ein Wunsch von Leuten, die

auf falsche Weise nach Lebensweisheit suchen und die Wichtigkeit
persönlicher Aneignung übersehen.10 Dann nämlich tritt die Frage, ob man
beim Lesen Kierkegaard verstanden habe, in den Hintergrund zugunsten
der Frage, ob man beim Nachdenken sich selbst verstanden habe. Warum
sollten ausgerechnet die Reden der Königsweg zum dänischen Philosophen
sein, der sich ansonsten so hartnäckig weigert, greifbar zu werden?

Hier kommt der Gedanke ins Spiel, dass zumindest eine der drei
genannten Verwirrtechniken bei den Reden Kierkegaards nicht greife, nämlich

die Pseudonymität: In den Reden spräche Kierkegaard mit der ganzen
Autorität und Authentizität seiner Person; schließlich habe er auf dem
Titelblatt namentlich unterschrieben, und deswegen dürften sich Rezipien-
ten vertrauensvoll an die Aussagen dieser Schriften halten. Das ist aber ein
literaturtheoretischer Grundirrtum, denn auch diejenige Instanz, welche
mit ,Soren Kierkegaard' unterzeichnet, trägt eine Maske. Der schreibende
Mensch Kierkegaard tritt in seinen Reden als Konstrukt auf, und dann
nicht einmal als das Konstrukt des echten Autors Soren Kierkegaard,
sondern als dasjenige seiner Leserinnen und Leser. „Das Eine bin ich, das Andre

sind meine Schriften", warnt schon lange vor Roland Barthes' Klassiker
Der Tod des Autors Friedrich Nietzsche; denn Nietzsche weiß genau, dass

sich die Leserschaft „Etwas aus [ihm] zurecht" macht.11 Er ist der erste, der
für seine Philosophie offen einberechnet, dass Textzeugnisse erst Bedeutung

erhalten, wenn ein Leser sie liest.12 An sich handelt es sich bei einem
Text um schwarze Buchstaben aufweißem Papier.

In der Rezeptionsästhetik, einer literaturwissenschaftlichen Strömung
aus den Siebzigerjahren des 20. Jahrhunderts,13 fallt der Blick auf ein eng
mit dem wesentlichen Konstruktivismus des Textes verwandtes Phänomen,

9 Kierkegaard: Entweder/Oder. Erster Teil, uf. (SKS I, XII).
10 Vgl. Wilshire, Bruce: Kierkegaard's theory of knowledge and new directions in

psychology and psychoanalysis, in: Review of Existential Psychology and Psychiatry 3 (1963),
249-261, hier 250 & 259t

11 NIETZSCHE, Friedrich: Ecce Homo, Wie man wird, was man ist, in: COLLI, Giogio/
MONTINARI, Mazzino (Hgg.): Friedrich Nietzsche. Der Fall Wagner KSA 6). München: DTV

1999, 255-374, hier 298; 300.
12 Vgl. LERCHNER, Thorsten: Willensmetaphysik. Ideengeschichtliche Untersuchung zu

den Wurzeln des modernen Menschenbildes. Freiburg i. Br.: Herder 2020, im Erscheinen.
13 Vgl. EaGLETON, Terry: Einführung in die Literaturtheorie, 5. Auflage. Stuttgart: Metzler

20125, 36-47; WARNING, Rainer: Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, 4. Auflage. München:
Fink 1994.



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 281

und zwar auf die Leserlenkung, die der Text vollzieht, damit eine
Geschichte so oder so verstanden und dies oder jenes Profil der Autorenfigur
verfestigt werde. Das ist die Fährte, der ich hier folgen will. Dabei geht es

mir nicht darum, Kierkegaards Bild von sich oder vielmehr die Schimäre
zu diskutieren, die er mit seinen literarischen Tricks bei Leserinnen und
Lesern erzeugen will; das ist anderswo schon gründlich erfolgt.14

Mich interessiert vielmehr, was für einen Menschen Kierkegaard
eigentlich lenken will? Anders gesagt will ich die Konstruktion des impliziten
Lesers in den Texten Kierkegaards offenlegen. Als ,impliziter' oder manchmal

auch .abstrakter Leser' wird in der zeitgenössischen Literaturtheorie
,der Inhalt des Rezipientenbildes [...]' definiert, ,der im Text durch bestimmte

hinweisende Zeichen niedergelegt ist'15. Deren Aufdeckung geschieht
meinerseits aber nicht mit literaturwissenschaftlicher, sondern mit
philosophischer, genauer: anthropologischer Motivation.16 Entscheidend ist,
dass der Begriff .impliziter Leser' keine biografische Kategorie bildet. Daher

wird nicht über Vorstellungen von einer Leserschaft spekuliert werden,
die der konkrete Autor Kierkegaard hegt - das ist etwas, das in der
Literaturwissenschaft als .intendierter Leser' bezeichnet wird.17 Stattdessen handelt

es sich beim .impliziten Leser' um rein den Texten und deren
Textstruktur eingeschriebene Information. Um den Vorstellungen des Menschen
Kierkegaard von seinem Publikum auf die Schliche zu kommen, wäre man
auf textexterne Zeugnisse angewiesen; Kierkegaards Tagebücher und Briefe
bergen aber aufgrund von deren hoher literarischer Durchformung prinzipiell

dieselben literaturtheoretischen Fallstricke und würden, bevor sie mit
diesem Impetus nutzbar gemacht werden könnten, eine separate Untersuchung

erfordern.
Ich gehe also, um die Beschäftigung mit dieser Philosophie zu erleichtern,

bewusst über Schwierigkeiten der Autorenschaft und Autorenintention

hinweg, die sich mit der Idee einer .Lehre Kierkegaards' automatisch
einstellen. Mit solchen Gedanken werden offen Späßchen getrieben: So

erbittet in „Eine erste und letzte Erklärung" am Ende der
Unwissenschaftlichen Nachschrift allen Ernstes eine Figur, die mit ,S. Kierkegaard'
unterzeichnet hat, dass man ihr „den Dienst erweisen wolle, den Namen des

14 Vgl. POOLE, Roger: Kierkegaard. The Indirect Communication. Charlottesville: University

Press of Virginia 1993, 165-174, wo es um die Mühe geht, die Kierkegaard sich sogar beim
täglichen Spaziergang macht, um ein bestimmtes Image zu kultivieren.

15 Schmid, Wolf: Narratology. An Introduction. Berlin: de Gruyter 2010, 54: "What is

meant here by the abstract reader are [...] the contents of the author's image of the recipient
that is fixed in the text by specific indexical signs."

16 Vgl. Mackey, Louis: Kierkegaard: A Kind of Poet. Philadelphia: University of
Pennsylvania Press 1972, X: "[T]he fact is that if Kierkegaard is to be understood as Kierkegaard,
he must be studied not merely or principally with the instruments of philosophic or
theological analysis, but also and chiefly with the tools of literary criticism."

17 Vgl. Wolff, Erwin: Der intendierte Leser: Überlegungen und Beispiele zur Einführung
eines literaturwissenschaftlichen Begriffs, in: Poetica, 4 (1971), 141-166, hier 142 & 160-162.



282 Thorsten Lerchner

respektiven Pseudonymen Verfassers zu zitieren"18, falls man eine Schrift
Kierkegaards anführe. Bloß kann man auch dieses Gesuch nicht als reale
Autorenintention werten, denn es wird ins Spiel von Maske und Image
gesogen, wodurch man ebenfalls nicht ausschließen kann, dass der echte Autor

im Augenblick der Niederschrift dieser Zeilen lediglich laut gelacht hat.
Meine Kernthese lautet, dass auf einer Tiefenschicht die Texte .Kierke¬

gaards' immer dasselbe Menschenbild transportieren und dabei eine christliche

Anthropologie für eine moderne Zeit formulieren. An die Reden

Kierkegaards richte ich mich dabei exemplarisch, nicht weil sie mit dessen

eigenem Namen signiert sind, sondern weil sie die Besonderheit aufweisen,
dass sie klarer als alle anderen den Leser ansprechen, und zwar als einen
Suchenden, mit dem etwas integral, radikal, bis in die letzten Fibern seines
Seins defekt scheint. Die Stellen, die den Leser in seinem Wesen berühren
sollen, werde ich amplifizieren, das heißt erläuternde Parallelen aus
Literatur, Psychologie und Philosophie für sie heranziehen, um die teilweise
kryptischen Andeutungen in ein Beziehungsnetz anthropologischer Ideen
zu knüpfen.19 Dies alles geschieht mit der Absicht, die Ausgangsbasis zu
verbreitern, auf der eine persönliche Auseinandersetzung mit demjenigen
Œuvre geschehen kann, das Bibliotheken unter dem Namen ,Suren Kierkegaard'

führen.

2. Die Sorgen der Heiden: Andere und Zeit

Das Leser-Menschenbild, wie es Text und Textstruktur der Reden etablieren,

lässt sich an einer unscheinbaren Kleinigkeit direkt beim Beginn der
Christlichen Reden von 1848 aufziehen, wo Leserinnen und Leser über eine
Inkonsistenz stolpern.

Es wird berichtet, wie ,,[a]uf dem Gipfel des Sinai, unter dem Donnern
und Blitzen des Himmels das Gesetz gegeben" wurde. „[Jjegliches Getier,
welches, ach unverschuldet und unversehens, dem Berge sich nahte, sollte
getötet werden". Jedoch heißt es weiter, dass ein Vogel quicklebendig vom
Gipfel zum Fuße des Berges „mitgekommen" sei, wo die „so milde"
„Bergpredigt" gehalten werde.20 Narrativ scheint das entweder lax konstruiert
oder schlecht Korrektur gelesen: der Vogel hätte ja tot sein müssen. Allerdings

geht es vielleicht gar nicht um eine narrative, sondern um eine topo-
logische Einstimmung. Das heißt, es geht lediglich darum, etwas Oberes

gegen etwas Unteres abzugrenzen, die Inkompatibilität des Oberen zum

18 Kierkegaard, Soren: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den

philosophischen Brocken. Zweiter Teil Gesammelte Werke, 16. Abteilung). Düsseldorf: Diederichs
1958, 341 (SKS VII, 547).

19 Vgl. Jung, Carl Gustav: Psychologie und Alchemie Gesammelte Werke 12 Oltern.:
Walter 1972, 61-65 zur Methode.

20 Vgl. Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 6 (SKS X, 15).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 283

Unteren sowie umgekehrt zu betonen und dennoch die Bindung zwischen
beiden zu unterstreichen.

Es liegt nahe, die ersten Passagen der Christlichen Rede als Allegorie zu
deuten, denn eine diegetische Funktion für den weiteren Textverlauf erfüllen

sie nur insofern, als sie ein Maskottchen, den Vogel, einführen, um den
herum die folgenden Redeteile symbolisch zentriert sind; Zwölftafelgesetz
und Bergpredigt tauchen später nicht wieder auf. Doch handelt es sich bei
der Exposition nicht nur um eine Allegorie des Lesens (wenngleich das

natürlich auch, denn hier wird die Textpoetik reflektiert, die darin besteht,
mithilfe des sehr konkreten Vogels, der explizit „als Hilfslehrer" den Berg
heruntergesegelt sei,21 abstrakteste Erkenntnisse zu vermitteln), sondern
vor allem um eine Allegorie des Lesers. Bei Topologie, Dynamik und
Figurenbesetzung der Geschehnisse am Sinai handelt es sich um eine
anthropologische Allegorie. Sie stimmt ein auf die Vorstellung von einer menschlichen

Existenz, die dasjenige Problem mitschleppt, welches Goethes Faust-
Figur in seiner Vertracktheit auf den Punkt bringt: „Zwei Seelen wohnen,
ach! in meiner Brust, / Die eine will sich von der andern trennen"22.

Die Textstruktur der Anfangspassage skizziert den impliziten Leser in
seiner konfliktgeplagten Essenz. Die Christlichen Reden setzen demnach
ein dissonantes Wesen voraus: Zwei Seiten hat der Mensch, die nicht
miteinander können, deren Verbindung aber ontologisch konstitutiv ist,
damit der Mensch ein Mensch ist. Erdenbewohner leiden unter einem
metaphysischen Double Bind: So wie es ist, ist es schlecht, doch wenn's anders
käme, wär es auch nicht besser. In dieser schmerzlichen Situation kommt
natürlich jede kleine Hilfe, auch die eines Vogels, recht.

In der vierten Predigt lässt sich vom Vogel lernen, dass es nur ein
bestimmter Menschenschlag ist, der an den genannten Problemen leidet, und
zwar der ,Heide'. Weder der Vogel leide daran, noch der Christ, welch
letzterer nicht soziologisch, sondern ontologisch vom Heiden unterschieden
wird.23 Besagter ,Heide' ist ein Mensch, der nicht im Christentum
Geborgenheit findet, und schaut man auf die abgehobenen Anforderungen, die
an wahre Christen gestellt werden24 - dann sind wir vermutlich alle Heiden.

Der überwältigend große Teil des Menschengeschlechts also laboriert
am obigen fundamentalen Missklang, und dieser, wird jetzt spezifiziert,
äußert sich zum Beispiel in der „Sorge der Niedrigkeit"^. Dabei handelt es

21 Vgl. Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 6 (SKS X, 15).
22 Goethe, Johann: Faust. Eine Tragödie, in: TRUNZ, Erich: Johann Wolfgang von Goethe.

Werke. Dramatische Dichtungen I Hamburger Ausgabe 3). München: DTV 1998, 7-145,
hier 41 (V. ni2f.).

23 Vgl. VETTER, Helmuth: Alter Mensch und neuer Mensch. Vom Gesichtspunkt einer
Interpretation des Gesamtwerkes von Sören Kierkegaard, in: ZKTh 101 (1979) 2, 175-187, hier 180.

24 Vgl. GUARDINI, Romano: Der Ausgangspunkt der Denkbewegung Sören Kierkegaards,
in: Ders.: Vom Sinn der Schwermut, 9. Auflage. Kevelaer: Topos 2008, 59-106, hier 90 & 106.

25 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).



284 Thorsten Lerchner

sich um die Sorge - nach Mt 6,25 und 6,32 - „für euern Leib, was ihr anziehen

werdet".
Kleidungsfragen stellen also das Epiphänomen einer ontologischen

Dissonanz dar. Der implizite Leser erscheint jetzt als problembeladener (und
modebewusster) .Heide'. Nur einen solchen Heiden kann die Schrift als
Adressaten konstruieren und konturieren; Vögel lesen nicht und wahre
Christen gehen die hiesigen Schwierigkeiten nichts an.

Schärfere Details gewinnt die Anthropologie der Reden, wenn dem
Heiden-Leser im Anschluss durch den Vogel ein Kontrastbild seiner selbst
vorgehalten wird: „Diese Sorge", die Sorge der Niedrigkeit des Heiden, heißt
es, „hat der Vogel nicht"26. Den Vogel kümmert sein Auftreten nicht.
Für den Vogel sei schlicht die „Einteilung in niedrig und vornehm [...] nicht
da". Auch für den Vogel existiere zwar ein Unterschied „zwischen vorn und
hinten, zwischen rechts und links; [...] zwischen Ersten und Letzten [...]".
,,[J]edoch der Unterschied von niedrig und vornehm ist nicht vorhanden".27

Für den Vogel gibt es, anders gesagt, zwar objektiv Unterschiede,
jedoch keine Gegensätze, die ihn anfechten würden, und das dient als

Erklärung dafür, warum er beziehungsweise das Tier überhaupt die Sorge der
Niedrigkeit nicht kennt, die dem Menschen Schmerz bereite.

Es lohnt sich aber, tiefer zu fragen, woher es eigentlich wiederum rühre,

dass der Vogel keine Wertgegensätze kenne? Das, erfahrt man, liegt
daran, dass er mit zwei fundamentalen Daseinsmodalitäten nicht vertraut sei,
nämlich einerseits mit dem Anderen, andererseits mit der Zeit. Denn für
die Reden steht fest, dass „der Vogel ist was er ist, er selber ist, damit
zufrieden, er selbst zu sein, in sich selbst vergnügt; er weiß kaum deutlich,
ist kaum mit sich selber darüber im Reinen, was er ist, geschweige denn,
dass er etwas über andre wüßte. Aber er ist in sich selbst vergnügt, zufrieden

mit dem was er ist - dies möge im Übrigen sein was es wolle; denn
darüber nachzudenken hat er keine Zeit [,..]"28.

,In sich selbst vergnügt' - wollte man die Seinsweise des Vogels visua-
lisieren, so käme ein Kreis heraus, als Zirkularität, Untrauterinität, als das
ozeanische Gefühl des ,Zu-friedenen'. Auch die Sprache stößt in diesen
Passagen an ihre Grenzen. Das merkt man einerseits an der kunstvollen
Medium-Diathese des ,In-sich-Vergnügtseins', worin seltsam Aktiv und
Passiv sowie intransitive und transitive Bedeutung changiert, so dass
semantische Felder zugunsten assoziativer Bilder verlassen werden. Das merkt
man andererseits an der Sprachstruktur selbst, indem der Vogel angeblich
damit .zufrieden' sei, ,er selbst zu sein'. Indessen stellt sich dieses Problem
für den Vogel überhaupt nicht; die Sprachstruktur kann der Seelenstruktur
des Tieres nicht näherkommen. Der Vogel geht ja eigentlich gar keinen

26 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).
27 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).
28 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 37L (SKS X, 42t).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 285

Umweg von ,er' zu .selbst', den die Sprache geht, um diesen Satz zu
formen. Der Vogel würde schweigen (oder zwitschern - in sich selbst
vergnügt), da der Riss zwischen ,er' und .selbst', Subjekt und Prädikativ, noch

gar nicht aufgekommen ist: Er, der Vogel, ist nicht er selbst; der Vogel
besitzt nämlich kein .Selbst', das von einem ,Er' getrennt wäre. Die Sprach-
form, die auf diese Weise jemanden präsentiert, der sich gefunden hat,
setzt voraus, dass dieser jemand sich zuvor verloren hat. Die Selbstentfremdung,

die zum Selbstbesitz führt, ist dem Vogel in seinem uroborosar-
tigen Sein aber gänzlich fremd. Der Vogel .existiert' nicht, wenn .Existenz'
von lat. existere, ,aus sich herausstehen', so etwas bedeutet wie ,aus sich
herausgehen', also visuell als Lingam statt als einfacher Kreis darzustellen
wäre. Der Vogel lebt eine Unmittelbarkeit. Von daher kann es auch kein
Vogel zu einem Daseinsgefühl bringen wie etwa die kaputten Protagonisten

in Alfred Anderschs Fahrerflucht, von denen eine offen klagt, ,,[i]ch
möchte anders sein"29. Denn Anspannung, Unzufriedenheit und auf der
Spitze Selbstablehnung könnten nur daraus resultieren, dass zwischen den
Vogel und dessen Sein eine vermittelnde Instanz in Form eines Selbstbe-
wusstseins tritt, das den ,Flow' des unmittelbaren Daseins unterbricht.

Die Unmittelbarkeit des Vogels liegt, wie gesagt, erstens daran, dass er
mit keinen anderen in ein intimes Verhältnis, das heißt eine echte Beziehung,

tritt: Wenn er singt, dann singe er nicht, „um die anderen zu
erfreuen", sondern „er erfreut sich selber mit seinem Gesang"30. Andere können

anscheinend die Unmittelbarkeit des Seins aufbrechen; sie können
sich als üble Störenfriede betätigen.

Hier ist weiteres Textmaterial heranzuziehen, da die Reden gerade an
dieser Gelenkstelle keine nähere Auskunft erteilen. Freud hat einmal
gesagt, dass der Andere durch sein pures Dasein „Vorwurf ist, „als ob das
Vorkommen einer Abweichung in [•••] [den eigenen, T.L.] individuellen
Ausbildungen eine Kritik derselben und eine Aufforderung, sie umzugestalten,

mit sich brächte"31. Aus dieser Erklärung lässt sich zweierlei
herausziehen: Oberflächlich betrachtet fungiert der Andere als Vorbild,
worauf der eigene Narzissmus ablehnend reagiert. Dialektisch gesehen aber
konstituiert der Andere durch den Vergleich mit ihm, dem Vorbild, ein
weiteres Bild, nämlich ein Selbstbild. Dieses wird zwangsläufig am Anderen

reflektiert, also mit steigender Konturierung hin- und zurückgeworfen.
Darauf will Kierkegaard vermutlich hinaus: „Um zu sein", schreibt er,
braucht der Vogel „nicht den langen Umweg zu gehen, erst einmal über
die andern etwas zu erfahren, um dadurch in Erfahrung zu bringen was er

29 Andersch, Alfred: Fahrerflucht, in: Ders.: Fahrerflucht/Ein Liebhaber des Halbschattens.

Stuttgart: Reclam 1995, 3-49, hier 35.
30 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 37 (SKS X, 42).
31 FREUD, Sigmund: Massenpsychologie und Ich-Analyse, in: MlTSCHERLICH, Alexander/

Richards, Angela/STRACHEY, James (Hgg.): Sigmund Freud. Fragen der Gesellschaft/Ursprünge
der Religion Studienausgabe 9). Frankfurt a.M.: Fischer 1974, 61-134, hier 96.



286 Thorsten Lerchner

selber ist"32. Andere sind der Auslöser der Entfernung eines Wesens von
sich selbst, das sich, auf diese Weise einmal verloren gegangen, erst mühsam

wiederfinden muss. Andere fordern eine Selbstobjektivierung dadurch,
dass sie sich als Objekt - wörtlich als ,Entgegengeworfenes' aus lat. obicere

- feilbieten, das heißt als abgetrennte Einheiten mit bestimmten
Eigenschaften vors Auge treten. Andere spiegeln ein begrenztes, singuläres,
individuelles Sein und öffnen im Betrachter den für eine Selbstentfremdung
erforderlichen Riss zwischen einem Selbstbeobachter und einem Selbstbild.

Derjenige, der einem Anderen begegnet, realisiert, dass er selbst als

kleines Etwas wahrnehmbar ist, dass er also keineswegs geschützt und
geborgen in eins mit dem Dasein schwimmt.

Doch Andere bringen einen nicht lediglich auf die Idee, als entfremdetes

Objekt erfahrbar zu sein, und zeitigen dadurch eine innere Spaltung.
Vielmehr sorgen sie dafür, das Dasein komplett zu dezentrieren. Lacan hat

- bewusst auf die „ontologische" Relevanz seiner Gedanken hinweisend -33

spekuliert, dass der Verlust des primordialen Einheitsgefühls „Phantasmen"
anregt, welche die sorgenfreie Ursymbiose lebendig halten sollen.34 Solche
Fantasien äußern sich auf zwei Arten, und zwar entweder rückwärtsgewandt

als nostalgische Erinnerung an einen paradiesischen Urzustand oder
vorwärtsgewandt als frohe Hoffnung auf einen paradiesischen Endzustand.
Beide Male - und das ist entscheidend - verliert sich das Dasein zentrifugal,

indem der Mensch seinen Mittelpunkt in sich selbst verlässt und etwas
nachtrauert oder -jagt, was außerhalb seiner liegt.

In Entweder / Oder gibt es einen Parallelgedanken dazu. Als der Ästhetiker

A mit dem Gedanken spielt, welcher Mensch Anrecht auf den Titel
,Der Unglücklichste' habe, kommt er zum Ergebnis, die Grundanforderung
dafür laute, dass dieser Mensch „abwesend" ist. Und „[ajbwesend [...] kann
man offenbar sein entweder in der Vergangenheit oder in der Zukunft"35. -
Der Witz an dieser Passage liegt darin, dass die Formel für den Unglücklichsten

aus Entweder / Oder hier in den Reden nicht die Ausnahme-,
sondern die Standardmodalität des menschlichen Lebens beschreibt, nämlich
eine linienförmige Existenz nach hinten oder vorne zu bilden.

Selbstentffemdet verlässt der Mensch in Form von Erinnerung oder
Entwurf jenes kreisförmige Dasein, das den in sich vergnügten Vogel
auszeichnet. Statt im Leben ,da zu sein' ist der Mensch in Existenz .abwesend'.

Wenn der Mensch den paradiesischen Endzustand fantasiert und nicht
in der Vergangenheit kleben bleibt (was mit lebenszerstörender Stagnation
gleichzusetzen wäre), passiert es leicht, dass er beim Anderen zu entdecken

32 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).
33 Vgl. LACAN, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: HAAS, Norbert

(Hg.): Jacques Lacan, Schriften I, 4. Auflage. Weinheim: Quadriga 1996, 61-70, hier 64.
34 Vgl. LACAN: Das Spiegelstadium, 69.
35 Kierkegaard: Entweder/Oder. Erster Teil, 237 (SKS 1,196).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 287

meint, was er in sich selbst nicht finden kann. Der Mensch glaubt dann,
der Intuition einer Wiedergutmachung folgend, der Andere habe die Macht,
ebenso wie er einst Entfremdung auslöste, demnächst Heilung zu schenken,

wenn man sich nur nach seinem Lebensstil richte. Der Literaturwissenschaftler

René Girard hat aus dieser Idee, dass der Andere diejenige
Fülle verschaffen könne, die man selbst bitter vermisst, ein eigenes
psychologisches Konzept kreiert unter der Bezeichnung ,mimetische Begehren',

in dessen Rahmen man die Willensstrebungen eines Anderen kopiert.
Zentral ist bei ihm wie in den Reden der Gedanke des Leidens an einem
Verlust, „an einem", wie Girard bildhaft schreibt, „,Leck' [des] Ich, [...]
durch das die Substanz seines Wesens verströmt"36. Diese undichte Stelle
suche man durch den Anderen zu stopfen; es liegt, kommentiert ein Interpret,

beim Menschen in Girards Augen akuter „Seinsmangel" vor.37
Doch solch eine Hoffnung, auf den Anderen zu setzen, wenden die

Reden ein, legt eine „listig versteckte Falle"38. Der Andere ist nämlich ohne
Zweifel am weitesten davon entfernt, man selbst zu sein. Der Umweg über
ihn entpuppt sich aus zwei Gründen als unendlicher: Erstens kann aus
einer Identifikation mit dem Anderen niemals eine erfüllende Selbstent-
wicklung entspringen, die ja den stetigen Rückbezug auf sich selbst in seiner

Eigenheit erfordert.39 Bei einer Identifikation hingegen geht man selbst
voll und ganz im anderen auf (lat. identificare aus idem facere - .dasselbe
machen'). Zweitens kollabiert der Versuch der Orientierung am Anderen
in einem infiniten Regress. Denn ,„[d]ie andern' wiederum wissen ebenfalls
nicht, was sie selbst sind, sie wissen stets nur, was ,die anderen' sind"40, so
dass hier nie fester Boden unter die Füße kommt. Der Mensch also, der
sich am Anderen orientiert, um sich aus seiner Existenzialmisere zu erlösen,

„geht alsdann weiter und weiter gleich jenem seines Wegs ziehenden
Wanderer, welchem die Vorübergehenden versichern, der Weg, den er gehe,

führe zur Stadt, jedoch vergessen, ihm zu sagen, daß er Kehrt machen
muß, wenn er zur Stadt will: denn er geht freilich den Weg, der zur Stadt
führt, aber geht auf ihm - fort von der Stadt."41

Die Enttäuschung, die aus der unbegründeten Hoffnung auf den Anderen

wieder und wieder durchlitten wird, gebiert in Entweder / Oder die

36 Girard, René: Figuren des Begehrens. Das Selbst und der Andere in der fiktionalen
Realität, 2. Auflage. Berlin: Lit 2012, 69.

37 Palaver, Wolfgang: René Girards mimetische Theorie. Im Kontext kulturtheoretischer
und gesellschaftspolitischer Fragen, 2. Auflage. Wien: Lit 2004, 104.

38 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 40 (SKS X, 44).
39 Vgl. Lerchner, Thorsten: Perspektiven auf die Seele. Grundrisse zu einer philosophischen

Hintergrundgeschichte tiefenpsychologischer Systeme, in: Perspektiven der Philosophie
45 (2019), 3-29, hier 16-19.

40 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 41 (SKS X, 45).
41 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 40 (SKS X, 44L).



288 Thorsten Lerchner

Schwermut42, des „Geistes Hysterie"43. Dieser Geist verzehrt sich in Anlehnung

an die abendländische ,Hysterie'-Tradition, wo Hysterie ursprünglich
die körperliche Unruhe einer Geburtswilligen anzeigt,44 nach seiner Selbstgeburt

als eigenständiges Wesen.
Neben der fehlenden Bekanntschaft mit dem Anderen ist es zweitens

die Unkenntnis über die Zeit, welche dem Vogel die Wirrungen des
Menschenlebens erspart. Der Vogel habe über etwas „nachzudenken [...] keine
Zeit, noch nicht einmal dazu, damit anzufangen, so zufrieden ist er damit
zu sein was er ist"45. Zeit steht in direktem Verhältnis zu Reflexion,
Unzufriedenheit und Mangel, weil, wer voll und ganz zufrieden ist, schlicht keine

Zeit hat, und zwar ,hat' in einem fundamentalen Sinne: Wer bloß .keine
Zeit hat' (da er, wie alle, unter Stress leidet), hat immer Zeit, mit etwas zu
beginnen, indem der Beginn als Grenzbegriff zwischen Nichts und Etwas

nur einen infinitesimalen Teil eines ach so knappen Zeitkontingentes
einnimmt. Doch der Vogel habe nicht einmal zum Beginnen Zeit. Das liegt
daran, dass er überhaupt keine Zeit im Sinne einer Zeitvorstellung besitzt,
sondern jenseits solcher Bestimmungen voll und ganz damit „zu Gange"
ist, „daß er ist was er ist"46. Noch klarer kann dieser Befund semantisch aus
der weiteren Rede über den Vogel destilliert werden: „Denn er hat nichts,
auch nicht den kürzesten Augenblick zu verschenken, wenn er dadurch
aufgehalten werden sollte zu sein; der kürzeste Augenblick würde ihm eine
tödlich lange Zeit sein, wenn er in ihm nicht sein dürfte was er ist; er würde

vor Ungeduld sterben schon bei dem allermindesten Einspruch wider
das Recht, ohne weiteres zu sein."42

Zwei diametrale Zeitwahrnehmungen werden im Zitat unvermittelt
miteinander gleichgesetzt: Die .tödlich lange Zeit' sei für den Vogel identisch
mit dem .kürzesten Augenblick', wodurch jede sinnvolle Rede über .Zeit'
verunmöglicht wird. Wie schon vorhin in Hinsicht auf Sein und Selbst, wo
beim Vogel kein Selbstbewusstsein vermittelnd dazwischenfunkt, existiert
an dieser Stelle keine Vermittlung zwischen Ewigkeit und Augenblick. Diese

Gegensätze geraten nicht in ein konfliktträchtiges Kräftespiel, da sie

42 Vgl. McCarthy, Vincent: Kierkegaard as Psychologist. Evanston: Northwestern
University Press 2015, 44: „Tungsind (German Schwermut) [...] is [...] [a] second and reflective
stage of melancholy, the impossibility of finding an all-satisfying object of desire among the
realities of this world".

43 KIERKEGAARD, Soren: Entweder/Oder. Zweiter Teil Gesammelte Werke. 2. & 3. Abteilung).

Düsseldorf: Diederichs 1957, 201 (SKS II, 170).
44 Vgl. VEITH, ilza: Hysteria. The History of a Disease. Chicago: University of Chicago

Press 1965, if.: "The term »hysteria« is obviously derived from the Greek word hystera, which
means »uterus«. Inherent in this simple etymological fact is the meaning of the earliest
views on the nature and the cause of the disease. It was formerly believed to be solely a

disorder of women, caused by alternations of the womb".
45 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).
46 KIERKEGAARD: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).
47 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 38 (SKS X, 43).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 289

aufgrund fehlender gemeinsamer Basis kein Spannungsfeld etablieren können.

Zeit existiert für den Vogel nicht als Anfang, nicht als - wie es im
Englischen schwer übersetzbar heißt - window of opportunity, nicht als

Taktgeber, nicht als Stressquelle und erst recht nicht als drohendes
Memento mori, sondern - auf ganz andere Art und Weise.

In einer Kurzgeschichte von Robert Penn Warren mit dem Titel Blackberry

Winter wird das Geheimnis menschlicher Zeit und der Zeit des
Vogels zwar nur indirekt, aber in beeindruckenden Sprachbildern beleuchtet.
Der noch sehr junge Protagonist der Erzählung, welcher als erwachsener
Ich-Erzähler aus der Retrospektive berichtet, lebt auf der Farm seines
Vaters im Norden der Vereinigten Staaten in seiner eigenen Welt. Er ist, wie
die psychoanalytische Forschung lehrt, als Kind der Weltauffassung des

Tieres - und daher auch der des Vogels in den Christlichen Reden - sehr
viel näher als der des Erwachsenen.48 Seine Sorgen erschöpfen sich zu
Beginn der Erzählung darin, den Blicken der Mutter zu entwischen, die ihn
beim Barfußlauf in der gewohnten Kälteperiode zu Anfang des Sommers,
dem titelgebenden ,Blackberry Winter' (vergleichbar unserer heimischen
,Schafskälte'), zu ertappen droht. Doch - und darum insistiert die Mutter
auf Schuhwerk - ist diese Kälteperiode anders als die vorangegangenen: sie
ist strenger, frostiger als sonst. Irgendwie herrschen draußen ungewöhnlich

niedrige Temperaturen, denn bisher konnte der Junge jeden
Frühsommer draußen barfuß laufen - „[njobody had ever tried to stop me in
June", beklagt er und muss wenig später zugeben, ,,[t]he mud [...] was like
ice".49 Hinzu kommt, dass an demjenigen Tag, an dem die Erzählung spielt,
ein Fremder zur elterlichen Farm gelangt aus einer Richtung, von der
gesagt wird, „[njobody ever went back there"50.

Sichtbar wird bereits anhand dieser beiden Punkte, wie in Blackberry
Winter Zirkelstrukturen durchbrochen werden. Weder die Großwetterlage
noch die Wanderer verhalten sich in diesem Jahr wie gewohnt; sie kündigen

Veränderung an, tragen das Gepräge der Auszeichnung, sogar der
Einmaligkeit. Sowohl die meteorologische Ausnahmesituation wie auch der
überraschende Besuch des Fremden konfrontieren den Jungen mit neuen
Erfahrungen. Just als er intrikate Pläne schmiedet, wie er zugunsten von
normalen Junispaziergängen mit blanken Füßen der Überwachung seiner
überbesorgten Mutter entrinne, entdeckt er den Fremden. Weil er sich von
dessen stechenden Blicken aus den rot angelaufenen Augen unangenehm
berührt fühlt - „[hjis way of looking at me made me so uncomfortable"51 -,

48 Vgl. MiTSCHERLICH, Alexander: Die Unwirtlichkeit unserer Städte. Anstiftung zum
Unfrieden, 8. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1969, 24.

49 WARREN, Robert Penn: Blackberry Winter, in: DERS.: The Circus in the Attic and Other
Stories. New York: Harcourt 1948, 63-87, hier 63 & 77.

50 Warren: Blackberry Winter, 65.
51 WARREN: Blackberry Winter, 72.



2ÇO Thorsten Lerchner

macht er sich von zuhause auf, erst zum durch heftigen Dauerregen
angeschwollenen Fluss, dann zu seinem Sandkastenfreund Jebb, um sich vom
Unwohlsein zu zerstreuen.

Auf dem Weg dorthin jedoch erblickt er: erstens tote Hühner - „there is

nothing deader looking than a drowned chick" -, zweitens einen Kuhkadaver

- „it was dead as a chunk" -, drittens irreparable Schäden an
Landschaft und Ernte - ,,[i]f it did ruin your crop, there wasn't anything to
do".52 Zuletzt setzt der Vater von Freund Jebb, genannt ,01d Jebb', im
vertrauten Gespräch noch einen drauf. Kindlich fragt ihn der Protagonist:
„Will everything die?", was mit seinen bisherigen Erfahrungen an Hühnern,
Kuh und Saat konform geht, jedoch, wohlgemerkt, nicht mehr als ein
ästhetisches Verhältnis zum Tod begründet, in dessen Rahmen tote Tiere
und Verwüstung Sensationen sind, die gleichermaßen amüsiert und
angewidert angeglotzt werden. Die Antwort auf die Frage fallt unerfreulich
umfassend aus: „Everthing and everbody, hit will be so"53. Die Wucht dieser

Erkenntnis wird markiert durch einen vorangegangenen Kommentar
des Erzählers, der über die fürsorgliche Mutter erwähnt: „But back then it
never crossed my mind that she would ever be dead"54. Nach dem
Gespräch mit Old Jebb wäre das also geklärt: Alles und jeder wird sterben.
„They is folks and they comes and they goes lak folks"55, lautet Onkel Jebbs

anthropologische Lehre: Der Mensch existiert in Anfang und Ende.
Nachdem der Junge diese Belehrungen über Vergänglichkeit hat über

sich ergehen lassen, kann er der Versuchung nicht widerstehen, dem
unheimlichen Fremden nachzulaufen, der gerade gezwungen wird, die Farm
zu verlassen. Dieser fühlt sich vom Jungen belästigt und konfrontiert ihn
erneut mit dem Tod: „Stop following me. You don't stop following me and
I cut yore throat [...]". Diesmal jedoch, als Peripetie der als Übergangsritus
organisierten Ereignisse,56 ist es das eigene Ende, dessen Möglichkeit dem
Jungen bewusst wird.

Wie anders klingt die Weltwahrnehmung des Kindes am Anfang der
Geschichte im behaglichen elterlichen Haus, als unvermittelt Betrachtungen

über die ,Zeit' angestellt werden:

,,[W]hen you are nine years old, what you remember seems forever; for you
remember everything and everything is important and stands big and full and
fills up Time and is so solid that you can walk around and around it like a

tree and look at it. You are aware that time passes, that there is a movement
in time, but that is not what Time is. Time is not a movement, a flowing, a

52 WARREN: Blackberry Winter, 71, 74 & 73.
53 Warren: Blackberry Winter, 83.
54 WARREN: Blackberry Winter, 68.
55 WARREN: Blackberry Winter, 83.
56 Vgl. VAN GENNEP, Arnold: Übergangsriten (Les rites de passage), 3. Auflage. Frankfurt:

Campus, 21.



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 291

wind then, but is, rather, a kind of climate in which things are, and when a

thing happens it begins to live and keeps on living and stands solid in Time
like the tree that you can walk around. And if there is a movement, the movement

is not Time itself, any more than a breeze is climate, and all the breeze
does is to shake a little the leaves on the tree which is alive and solid."57

Zeit ist hier kein reißender Strom (anders als bei Heraklit, für den man nie
zweimal in denselben Fluss steigt58), sondern Substanz (,Time' wird groß
geschrieben), ein Container, ein Konservierer, ein Behüter, der die Dinge
nicht altern und vergehen lässt, sondern sie beschützt und bewahrt.

Genau diese kindliche Wahrnehmung, welche der des Vogels in den
Reden vermutlich sehr nahe kommt, erfährt im Verlauf der Geschichte eine
radikale Veränderung. Darin liegt das Wertvolle der Erzählung, dass sie
narrative Existenzialphilosophie ist. Der Protagonist versteht im Laufe des
schicksalhaften Tages, dass ihm wesentlich ein Ende gesetzt ist. Er sei seither,

kommentiert er am Schluss, in gewisser Weise sein gesamtes weiteres
Leben dem Vagabunden gefolgt, der ihn mit dem Messer bedroht hat,59
und das kann als Metapher nur bedeuten, er lebe jetzt tagtäglich, zu jeder
Stunde mit dem Bewusstsein, sterblich, das heißt fragil und gefährdet zu
sein. Er ist nicht länger Sein in Zeit, wohlbehütet und geborgen, sondern
zeitliches Sein; er läuft jetzt ein Rennen gegen die Zeit, die ihn auf Schritt
und Tritt wie mit einem Messer an der Kehle begleitet. Blackberry Winter
ist die Geschichte von einem Menschen, der beginnt, sich nicht bloß
zuhause unwohl, sondern - mit den Worten von Georg Lukäcs - „metaphysisch

obdachlos"60 zu fühlen.
Das Menschenbild, das die Reden auf dem Hintergrund solcher

erläuternder Materialien hinaufbeschwören, handelt von einer ontologisch
dezentrierten Existenz durch Andere und durch Zeit oder, gemäß dem Vokabular

der Reden, von einem existenziellen „Selbstwiderspruch"61. Während
der Vogel .einfach' er selbst sei „wie ein Einer", sei der gewöhnliche Mensch
„zwiefach er selbst"62, da er sich von sich selbst entfremdet hat in zwei Pole.

Ihm öffnet sich dadurch ein unglücklicher Selbstbezug durch Selbst-
Unzufriedenheit und Selbsthass. Ihm öffnet sich dadurch die kalte technische

Rationalität, die ihre Objekte, inklusive des eigenen Körpers, unge-

57 WARREN: Blackberry Winter, 64.
58 Vgl. DK 22 B 91.
59 Vgl. WARREN: Blackberry Winter, 87.
60 LukâCS, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über

die Formen der großen Epik. Bielefeld: Aisthesis 2009, 22.
61 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 47 (SKS X, 50). Vgl. BURI, Fritz: Kierkegaard und

die heutige Existenzphilosophie, in: SCHREY, Heinz-Horst (Hg.): Sören Kierkegaard. Darmstadt:

WBG 1971, 110-119, hier inf., zur Anschlussfahigkeit dieser Gedanken an die spätere
Strömung des Existenzialismus.

62 Kierkegaard: Christliche Reden 1848, 41 (SKS X, 45).



292 Thorsten Lerchner

rührt ausbeutet.63 Ihm steht dadurch eine schreckliche nihilistische
Welterfahrung offen,64 wie sie der namenlose junge Mann in Die Wiederholung
herausschreit: „Wer bin ich? Wie bin ich in die Welt hineingekommen;
warum hat man mich nicht vorher gefragt [,..]?"65. Dem Menschen im Spiegel

der Christlichen Reden zerbricht der Fluss des Daseins und nichts
versteht sich ihm mehr von alleine.

3. Die amphibische Natur des Menschen

In einer Erbaulichen Rede von 1843, betitelt „Die Bestätigung in dem
inwendigen Menschen", kommt ein ähnlicher Gedanke zum Tragen wie
soeben in den Christlichen Reden, nimmt aber eine vertiefende, an alte
Traditionen anschließende Richtung. „Der Mensch", heißt es dort,
„unterscheide [t] sich nicht lediglich dadurch vom Tiere, daß er verständiger als
dieses ist"66. So weit, so bekannt, erklärt sich die Aussage daraus, dass ein
fundamentaler ontologischer Unterschied zwischen Mensch und Tier
besteht. Denn nur der Mensch entwickelt via Selbstbewusstsein Abstand von
sich selbst, und dabei handelt es sich nicht um eine Folge evolutionär
gesteigerter Intelligenz, sondern spezifischen Geschaffenseins.

Näher betrachtet könne im Gegensatz zum Tier in der Seele des
Menschen „die Besorgnis" erwachen, „was die Welt für ihn zu bedeuten habe
und er darin für die Welt, alsdann erst [...] kündigt sich der inwendige
[dän. indvortes] Mensch an"67. Das klingt zwar kryptisch, es lässt sich aber
auf eine anschauliche Erzählung kurz zuvor im Text beziehen, nämlich auf
die Geschichte vom geschäftstüchtigen Bauern, der von seinem Handwerk

„alles verstehe [...]. Wenn er in der Abendstunde den Himmel sich röten
sieht, so spricht er: es wird morgen ein schöner Tag; doch sieht er in der Frühe

den Himmel rot und trübe, so spricht er: heut gibt es Sturm; denn über die
Gestalt des Himmels, über Wetter und Wind weiß er zu urteilen. [...] Wenn er
seinen Boden mit Sachkunde bebaut, so rechnet er damit, daß der ihm vielfaltigen

Ertrag bringe. Sein Auge vergnügt sich beim Anblick der reichen Ernte

63 Vgl. Lerchner, Thorsten: Georg Simmel: Nietzsche - Philosoph der Moderne, in: Brock,
Eike/GEORG, Jutta (Hgg.): ein Leser, wie ich ihn verdiene". Nietzsche-Lektüren in der
deutschen Philosophie und Soziologie. Stuttgart: Metzler 2019, 319-330, hier 321-324.

64 Vgl. SCHREY, Heinz-Horst: Der Nihilismus bei Kierkegaard und Nietzsche, in: Ders. (Hg.):
Sören Kierkegaard. Darmstadt: WBG 1971, 90-109, hier 93 & 99E: „Kierkegaard wie Nietzsche
sehen im Verlust der Ewigkeit in der Moderne das Grundübel. [...] Wenn nach der Überwindung

des Nihilismus gefragt wird, so kann man diese Frage einfach auch so stellen: Was ist
denn überhaupt ernst zu nehmen?".

65 Kierkegaard, Soren: Die Wiederholung, in: Hirsch, Emanuel (Hg.): Sören Kierkegaard,
Die Wiederholung/Drei erbauliche Reden 1843 Gesammelte Werke, 5. & 6. Abteilung).
Düsseldorf: Diederichs 1967, 1-97, hier 71 (SKS III, 234).

66 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843,132 (SKS III, 302).
67 Kierkegaard: Erbauliche Reden 1843,133 (SKS III, 302).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 293

[...]. Er baut rasch seine Scheunen größer; denn er kann mit Leichtigkeit
voraussehen, daß die alten diesen Überfluß nicht fassen."68

Bei diesem Bauern handelt es sich, unschwer erkennbar, um einen Kapitalisten,

der unter Zuhilfenahme der rechnenden, instrumentellen Vernunft
sein Geschäft expandiert. Er sieht seinen Acker als Objekt der Ausbeutung,
beobachtet den Sonnenaufgang nicht um dessen Schönheit willen, sondern
zur Feststellung einer finanziell zuträglichen oder abträglichen Wetterlage.

Er erinnert ein bisschen an Kolumbus, dessen erste Gedanken beim
Anblick der unberührten Neuen Welt dahin gingen, wieviel Gold sich hier
wohl ausbuddeln ließe.69 - Dieser Bauer allerdings, kommentiert die Rede,
hat kein „wirkliches Verhältnis zu einer Welt", weil „dies Verhältnis [...]
kein bloßes Wissen sein kann" - .bloßes Wissen' im Sinne technischer
Kenntnis zur effizienten Manipulation eines Objektes. Der Bauer sei

„selber in diesem Wissen gleichgiltig [...] gegen diese Welt"70, und das heißt:
ihm ist sein Feld eigentlich egal. Es sagt ihm nichts, er besitzt keinen
persönlichen Bezug dazu, er schätzt keine seiner Eigenheiten außer seinem
Ertrag. Man gebe ihm ein anderes, noch ertragreicheres Feld, und er wird,
ohne zu zögern, das neue bestellen. Der Bauer ist eine vorteilssuchende
Drohne ohne Individualität, ein stereotypischer Geschäftsmann ohne
Subjektivität - ein .Dutzendmensch', wie Schopenhauer sagt. Diesem
Großkapitalisten fehlt ein ,lch', und zwar nicht ein an Descartes angelehntes
anonymes ,ich denke, rechne, nehme Vorteil' - das klappt ja alles ganz gut
-, sondern ein persönliches ,ich lebe, bin da, bin Teil'.71 -

Dies genau, der individuelle, lebendige Bezug zur Welt, ist Zeichen des

.inwendigen' oder .inneren Menschen', für den die Welt persönlich etwas
bedeutet. Der Mensch hingegen, der seiner allzu menschlichen Gier mit
Tunnelblick folgt, heißt in der philosophisch-theologischen Terminologie
.äußerer Mensch'. Letzterer, der äußere Mensch, kann definiert werden als

.Verhaftetsein im Gegebenen', das heißt als blinde Gefolgschaft gegenüber
unserer „materiellen oder psychischen Natur" beziehungsweise unseren
„historischen oder soziologischen Gegebenheiten".72 Ersterer, der innere
Mensch, ist verbunden mit der persönlichen Aneignung von Wissen, mit
Entscheidung und mit Freiheit. Der innere Mensch schenkt uns die Fähigkeit,

den Trieben und Zwängen Gehorsam zu verweigern, er fungiert sozusagen

als ein .Filter' für den äußeren Menschen, denn - wie Johannes

68 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843, 131L (SKS III, 301).
69 Vgl. VlETTA, Silvio: Rationalität. Eine Weltgeschichte. München: Fink 2012, 274.
70 KIERKEGAARD: Erbauliche Reden 1843,132k (SKS III, 302).
71 Vgl. Anz, Wilhelm: Philosophie und Glaube bei Kierkegaard, in: Schrey, Heinz-Horst

(Hg.): Sören Kierkegaard. Darmstadt: WBG 1971, 173-239, hier 182h
72 Anz: Philosophie und Glaube bei Kierkegaard, 179.



294 Thorsten Lerchner

Climacus in der Unwissenschaftlichen Nachschrift behauptet - „die einzige
Macht, die ich habe, ist die, gegenzuhalten"73.

Damit kommen wir zur ursprünglichen Problemstellung zurück, denn
wir sind keine reinen Naturwesen,74 sondern Natur und Freiheit,
Äußerlichkeit und Innerlichkeit, eben das seltsame Gemisch, das uns so viele
Probleme bereitet.

Die amphibische Charakteristik des Menschen, die in den Reden

aufgegriffen wird, hat eine lange Geschichte: Sie bildet den Kern für die Anthropologie

der Kirchenväter und hat mit der spätantiken „Entdeckung der

Subjektivität"75 zu tun. Wenn man heutzutage jemanden fragt ,Wie geht es

dir?', spricht man wegen dieser Denktradition durch das ,dir' wie
selbstverständlich zum inneren Menschen und erkundigt sich nicht etwa nach
der Sehschärfe.

Bei Gregor von Nazianz (4. Jh.), einem der ganz Großen unter den
Kirchenvätern, ist in einer Predigt zu lesen: Gott „bildet den Menschen als ein

einziges Lebewesen aus beidem, aus der unsichtbaren und der sichtbaren
Natur, indem er aus der Materie, die schon vorhanden war, den Körper
nimmt und aus sich selbst den Lebensatem einsetzt [...]; er siedelt den
Menschen auf der Erde an [...], irdisch und himmlisch, vergänglich und
unsterblich, sichtbar und doch das sinnliche Wahrnehmbare übersteigend, in
der Mitte zwischen Größe und Ohnmacht f...]"76 Nicht nur für Gregor,
sondern für fast alle christlichen Denker der Spätantike steht fest:77 Der Mensch
ist ein Grenzgängerwesen, nicht ganz das Eine, nicht ganz das Andere,
sondern dazwischen. Er hält eine „ontologische Mittelstellung" inne,78 und
die birgt Konfliktpotenzial. Augustinus merkt das in einem Brief an, denn
,der innere und der äußere Mensch sind nicht einer [...], und dennoch wird
von beiden nicht als von zwei Menschen, sondern als von einem gesprochen'79.

73 Kierkegaard: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift. Erster Teil, 155 (SKS VII,
136).

74 Vgl. ANZ: Philosophie und Glaube bei Kierkegaard, 181.

75 Vgl. KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität. Darmstadt:

WBG 2006,18.
76 <NazianzenüS>, Gregorius: Oratio in Theophania, sive Natalitia Salvatoris, in: MlGNE,

Jacques-Paul (Hg.): Sancti patris nostri Gregorii Theologi vulgo Nazianzeni, archiepiscopi Con-

stantinopolitani, opera quae exstant omnia PG 36). Paris: Migne 1858, 311-334, hier: 321:

„Kai Çalov êv èî, àg^otépwv, àopàxou te Àéya> Kai ôpaxrjç (fmaeax;, SqpioupyEÏ xôv ävOpamov
Kai napà pèv xfjq vXqç Aaßöiv tö arôpa f|8i] rcpoûTroaxàaqç, nap" éauxoî) Sè Ttvoqv êvBelç [...],
ènï xrjç pK ïaxqaiv [...], 6raye lov Kal oijpùviov, jrpôoKaipov Kai àOàvaxov, öpaxöv Kai

vooùpevov, péaov peyéOoix; Kai raireLVÔxqxoc;".
77 Vgl. KOBUSCH: Christliche Philosophie, 64-71, mit vielen weiteren Quellenbelegen.
78 Vgl. KOBUSCH: Christliche Philosophie, 66.
79 AUGUSTINUS, Aurelius: Epistula 238, in: GOLDBACHER, Alois (Hg.): Epistulae (ep. 185-

270) CSEL 57). Wien: Tempsky 1911, 533-556, hier 541: „homo interior et homo exterior
non sint unum [...], utrumque tarnen simul non homines duo sed unus dicitur".



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Suren Kierkegaards 295

Der Lösungsvorschlag der patristischen Philosophie lautet denkbar
einfach, den inneren Menschen zu pflegen, auf dass dieser den alten, äußeren
Menschen zum neuen, innerlichen Menschen widergebäre und Gott
annähere.80 Die Kirchenlehrer sind fest davon überzeugt, dass die unglückselige
Zusammensetzung des Disparaten im Menschen entmischt werden könne,
so dass - im Sinne einer an Plotin angelehnten Praxis der Selbsttranszen-
dierung -81 der gottentstammte, geistige Teil übrig bleibe und eine Erneuerung

von Grund auf geschehe.82
Diesen Optimismus der Väter teilt die Erbauliche Rede nicht. Für solche

Eskapismen ist die implizite Anthropologie der Rede zu säkular, zu wenig
naiv, zu hyperreflexiv - und zu kontemporär. Denn seit dem 19. Jahrhundert,

also, vom Erscheinungsdatum der Reden aus gesehen, seit kurzer Zeit,
drängen sich dem aufgeklärten kollektiven Bewusstsein Fragen „des Sich-
verhaltens der Existenz in ihrer Zwiespältigkeit"83 auf. Das sind genau
diejenigen neuen Schwierigkeiten, die Goethes Faust, den Prototypen für die
Problemlage des modernen Menschen,84 verzweifeln machen. Faust stimmt
als existenziell Orientierungsloser, nicht bloß als frustrierter Wissenschaftler

die obig zitierte Zweiseelenklage an. Er zweifelt im Ausgang von
seinem klar erkannten Mischwesentum am Grundsätzlichen: an seiner
Stellung im Kosmos, weil er nicht mehr das Gottvertrauen der Kirchenväter
mitbringt - „die Botschaft hör' ich wohl", klagt er, „allein mir fehlt der
Glaube"85. Sein bekannter, vordergründig von theoretischer Neugierde
getriebener Wunsch zu erkennen, „was die Welt/Im Innersten zusammenhält"86,

würde vor allem seine eigene unklare Position darin beleuchten; es
handelt sich um eine sehr persönlich motivierte metaphysische Frage.

Die moderne Lebensweise, die an alter Selbstverständlichkeit,
Geborgenheit und Führung eingebüßt hat, lässt dem einzelnen Menschen vielerlei

Möglichkeiten, es sich mehr oder minder richtig beziehungsweise mehr
oder minder falsch im Leben einzurichten. Zu einem solchen Menschen im
Schwindel der Möglichkeiten des Sich-Verhaltens ohne Netz und doppelten

Boden sprechen die Erbaulichen Reden. Der verwirrte, entwurzelte
Einzelne ist ihr impliziter Leser, und dieser Leser, so lautet die existenziale
Anamnese, benötigt vertiefte Innerlichkeit, damit er sich durch größere

80 Vgl. KOBUSCH: Christliche Philosophie, 142.
81 Vgl. KOBUSCH, Theo: Metaphysik als Einswerdung. Zu Plotins Begründung einer neuen

Metaphysik, in: HONNEFELDER, Ludger/SCHÜßLER, Werner (Hgg): Transzendenz. Zu einem
Grundwort der klassischen Metaphysik. Paderborn 1992, 93-114.

82 Vgl. KOBUSCH: Christliche Philosophie, 135.
83 SCHULZ, Walter: Sören Kierkegaard. Existenz und System, in: SCHREY, Heinz-Horst

(Hg.): Sören Kierkegaard. Darmstadt: WBG 1971, 297-323, hier 323.
84 Vgl. Eibl, Karl: Das monumentale Ich - Wege zu Goethes „Faust". Frankfurt am Main:

Insel 2000,11.
85 Goethe: Faust, 31 (V. 765).
86 Goethe: Faust, 20 (V. 382F).



296 Thorsten Lerchner

Bewusstheit selbst helfe. Das .Erbauliche' an den Erbaulichen Reden
besteht darin, den inneren Menschen im äußeren Menschen aufzubauen; die
Erbaulichen Reden rekapitulieren schon im Titel das gesamte patristische
Programm.87 Ihre abweichende Voraussetzung lautet jedoch, wie es
Johannes Climacus ausspricht, ,,[d]aß man auch außerhalb des Christentums
mit Innerlichkeit existieren kann"88. Hier wird agnostische Patrologie für
moderne Leserinnen und Leser gelehrt, für die Heiden, die nicht länger
daran glauben können, dass auch das unruhigste Herz Ruhe finden werde
in Gott, und statt aufs Seelenheil nur auf Selbsterkenntnis hoffen dürfen.

Die moderne Leserschaft kann in den Erbaulichen Reden am antiken
Rom über ihre Innerlichkeit lernen, wie sie zuvor am Vogel in den Christlichen

Reden über ihre radikale Dezentrierung gelernt hat. Rom steht für
eine Existenz in reiner Äußerlichkeit. In reiner Äußerlichkeit zu leben ist
aber ebenso wenig möglich wie auf Erden den äußeren Menschen ganz
abzuschütteln, wie es die Kirchenväter versucht haben. Das bunte urbane
Leben Roms basiert auf Verdrängung eines integralen Teils des Menschseins,
denn in Rom wurde „alles aufgeboten [...], womit menschlicher Scharfsinn
und menschliche Leidenschaft in verzweifelter Angst den Augenblick fristen,

alles, was sie erdenken, um den sinnlichen Menschen staunen zu
machen"89. Der .sinnliche Mensch' entspricht dem .äußeren Menschen'.
Rom stellt einen existenziellen Abwehrmechanismus zur Schau, und zwar
das sprichwörtliche Panem et circenses, was nicht in erster Linie einer
ideologischen Herrschaft; übers Volk, sondern einer verkehrten Herrschaft über
das eigene Selbst dient. Nahe an den psychoökonomischen Vorstellungen
der späteren Tiefenpsychologie wird davon ausgegangen, dass jeder
Verzicht ein Tausch ist,90 und gemäß diesem Äquivalenzprinzip gebiert die
Unterdrückung des inneren Menschen durch Ablenkung Angst.

Angst ist die Wiederkehr der verdrängten Innerlichkeit, so dass das

Gegenbild zum impliziten Leser, der antike Römer, ein Warnbild wird. Die
Formel für die Leserlenkung entspricht der Aufforderung des heiligen
Augustinus: ,Geh nicht nach draußen, kehr wieder ein bei dir selbst! Im inneren

Menschen wohnt die Wahrheit.'91 Bloß wird diese Formel für moderne
Zeiten angepasst: Nicht länger kann dazu geraten werden, den äußeren

87 Vgl. Anderson, Raymond: Kierkegaards Theorie der Mitteilung, in: Theunissen, Mi-
chael/GREVE, Wilfried (Hgg.): Materialien zur Philosophie Seren Kierkegaards. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1979, 437-460, hier 441.

88 Kierkegaard: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift. Zweiter Teil, 273 (SKS
VII, 237).

89 Kierkegaard: Erbauliche Reden 1843,126 (SKS III, 297).
90 Vgl. JUNG, Carl Gustav: Über die Energetik der Seele, in: Niehus-Jung, Marianne (Hg.):

C.G. Jung. Die Dynamik des Unbewussten Gesammelte Werke 8). Zürich: Rascher 1967, 1-
73, hier 2of.

91 AUGUSTINUS: De vera religione, 39, 72: „Noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore ho-
mine habitat ueritas" (Übers. AUGUSTINUS: De vera religione/Über die wahre Religion, 123).



Zur Christlichen Philosophie in den Reden Soren Kierkegaards 297

Menschen zugunsten des inneren ganz und gar zu vergessen. Nach knapp
anderthalb Jahrtausenden seit den Kirchenvätern und deren exzessiver,
zum Teil fluchtartiger Wendung nach innen92 macht eine mehr und mehr
extravertierte Haltung des westlichen Menschen93 die Aussicht auf
Elimination des Äußerlichen unglaubwürdig. Stattdessen steht jetzt auf der

Agenda, es ganz bewusst als das janusköpfige Wesen, das wir sind, im
Dasein auszuhalten.

Die Christlichen und Erbaulichen Reden sind geschrieben für Menschen,
die eine neue Lebenskunst brauchen.94 Die Reden erzeugen ihren Gehalt
nicht als festumrissene Lehrsätze eines Autors, sondern dadurch, dass sie

textimmanent auf suchende Leserinnen und Leser berechnet sind, das

heißt zu suchenden Leserinnen und Lesern sprechen. - Denen verheißen
sie natürlich keine letzte Wahrheit mehr. Bei der modernen Misere orientieren

sie jedoch durch den Rückgriff auf uralte Weisheit weit ehrlicher als
technokratische Tagträume vom Transhumanismus.

92 Vgl. Dodds, Eric: Heiden und Christen in einem Zeitalter der Angst. Aspekte religiöser
Erfahrung von Marc Aurel bis Konstantin. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 75k: „Aus dem
ersten Kapitel wissen wir, daß die Hauptströmungen unserer Periode [der unruhigen Zeit ab

180 nach der Pax Romana] eher eine introvertierte denn eine extrovertierte Einstellung
begünstigten".

93 Vgl. Hillman, James: Re-Visioning Psychology. London: Harper 1992, XX & 3-7.
94 Vgl. BROCK, Eike: Mit dem Leiden leben. Kierkegaard, Nietzsche und Jaspers als

Leidenskünstler, in: GÖDDE, Günter/LOUKIDELIS, Nikolaos/ZlRFAS, Jörg (Hgg.): Nietzsche und die
Lebenskunst. Ein philosophisch-psychologisches Kompendium. Stuttgart: Metzler 2016, 95-104,
hier 97-100.



298 Thorsten Lerchner

Zusammenfassung
Kaum ein Gedankengebäude ist so schlecht greifbar wie das des dänischen
Schriftstellers Saren Kierkegaard. Das liegt daran, dass Kierkegaard ganz
absichtlich Verwirrspiele mit der Leserschaft spielt. Seine Texte zeugen von
hohem Formbewusstsein und sind dem literaturwissenschaftlichen Zugang
daher wahlverwandter als dem philosophischen. Mithilfe von literaturtheoretischen

Ansätzen wird im Folgenden die Anthropologie Kierkegaards untersucht

werden. Dabei geht es allerdings nicht um die Lehre vom Menschen,
die der Autor Kierkegaard zu vertreten scheint. Die ändert sich nämlich von
Buch zu Buch. Vielmehr wird ein frühchristliches Menschenbild thematisiert,

das den Textstrukturen selbst eingeschrieben ist.

Abstract
Few philosophical systems have been more difficult to understand than
Danish scholar Soren Kierkegaard's. This is due to Kierkegaard deliberately
trying to confuse his readers. His texts show an extraordinarily high level of
literary technique, and so a literary approach promises to yield more than a

philosophical approach. Therefore, literary theory is used here to examine
the anthropology of Kierkegaard's philosophy. However, my focus is not the

anthropology presented by the author Kierkegaard which differs confusingly
from text to text. Rather this essay is about early Christian anthropology
embedded deep within the structures of the texts themselves.


	Die Anthropologie des impliziten Lesers : zur Christlichen Philosophie in den Reden Søren Kierkegaards

