
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité
: le Centheologicon d'Heymeric de Campo (1395-1460 ?) et le De
venatione sapientiae de Nicolas du Cues (1401-1464)

Autor: Bagnasco, Giovanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giovanna Bagnasco

La recherche de la sagesse à la frontière entre
Moyen Âge et modernité :

le Centheologicon d'Heymeric de Campo (1395-1460
et le De venatione sapientiae de

Nicolas de Cues (1401-1464)

1. Les raisons d'une comparaison

Établir des discontinuités et des continuités entre les époques, les savoirs
et les auteurs sur la base des limites chronologiques est à la fois pratique et
réducteur : soit on simplifie de manière générique en faisant adhérer les

individus et leurs idées à des macro-catégories culturelles communes à une
époque entière, soit on décompose l'époque en périodes lorsqu'on prétend
y voir des facteurs de changement. Insérer une date dans le déroulement
historique provoque parfois l'opposition de certaines catégories temporelles,

dont l'usage est spécialement délicat lorsqu'on s'interroge sur la
continuité culturelle ou la rupture épistémologique des contextes doctrinaux.

A ce propos il semble intéressant de poser la question autour d'Heymeric
de Campo, philosophe et théologien flamand actif au XVe siècle et
habituellement inséré dans le Moyen Âge, pour établir s'il peut se considérer

par esprit, mentalité et contiguïté culturelle proche aux humanistes.
Professeur renommé à l'université de Cologne et de Louvain, cette dernière
étant rendue attractive par ses cours dès 1435, Heymeric est sans doute un
exposant de relief de la scolastique tardive, bien qu'il soit de quelques
années seulement plus âgé de Nicolas de Cues, son élève à Cologne vers l'an
14251. Ce dernier, par ailleurs, est couramment compté parmi les philo-

1 Parmi les études qui présentent l'auteur et son œuvre on signale les suivantes :

Reinhardt, Klaus: Einleitung, in : Reinhardt, Klaus/ StammkOtter, Franz-Bernhard (éd.) :

Heymericus de Campo. Philosophie und Theologie im 15. Jahrhundert Philosophie
interdisziplinär 28). Regensburg : Roderer 2009, 17-63 ; HAMANN, Florian : Das Siegel der Ewigkeit.

Universalwissenschaft und Konziliarismus bei Heymericus de Campo. Münster : Aschendorff

2006, 17-63 ; HOENEN, Maarten J.F M. : Heymeric van de Velde. Eenheid in de tegendelen
Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 4). Baarn : Ambo 1990 ; CAVIGIOLI, Jean-

Daniel : Les écrits d'Heymericus de Campo (1395-1460) sur les œuvres d'Aristote, in : Frei-
burger Zeitschrift fur Philosophie und Theologie 28 (1981), 293-371. La rémise en cause de la
relation entre Heymeric et Nicolas de Cues est l'objet de l'étude de FlAMMA, Andrea : Nicola
Cusano ed Eimerico da Campo : gli anni coloniensi, in : Medioevo 41 (2016), 217-257. Pour la

question de la réception doctrinale entre Heymeric et Nicolas de Cues, voir les recherches
moins récentes de : COLOMER, Eusebio : Heimeric van den Velde entre Ramon Llull y Nicolas
de Cusa, in : Spanische Forschungen der Görresgesellschaft. Gesammelte Aufsätze zur Kul-



2Ô2 Giovanna Bagnasco

sophes humanistes, ce qui rend évidente une étrange bifurcation entre ces
deux contemporains, positionnés sur deux courants culturels (peut-on dire
deux époques distincts, étant prouvée leur relation d'amitié et intellectuelle

jusqu'aux années soixante du XVe siècle2.
En dehors de la question des continuités et discontinuités des époques,

l'objet de la présente étude sera une comparaison de deux de leurs ouvrages,
décalés dix ans l'un de l'autre, pour se questionner sur le rapport entre les

cadres conceptuels et leur persistance historique. Considérer 1'« espace
temporel » des productions théoriques nous permettra d'évaluer 1'« espace
synchronique » des savoirs partagés en circulation à une époque donnée :

le Centheologicon d'Heymeric de Campo3 (1453) et le De venatione sapien-
tiae4 (1462) de Nicolas de Cues serons enquêtés au sujet « connaissance
divine, humaine et méthodes ».

turgeschichte Spaniens 1. Reihe 21 (1963), 216-232 ; COLOMER, E. : Nikolaus von Kues und
Raimund Hull. Aus Handschriften der Kueser Bibliothek Quellen und Studien zur
Geschichte der Philosophie 2). Berlin : Walter de Gruyter 1961 ; COLOMER, E. : Nikolaus von
Kues und Heimeric van den Velde, in : Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-
Gesellschaft 4 (1964), 198-213 ; Haubst, Rudolf : Der junge Cusanus war im Jahre 14.28 zu
Handschriften-Studien in Paris, in : Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Ge-
sellschaft 14 (1980), 198-205 ; Haubst, R. : Zum Fortleben Alberts des Großen bei Heymeric
von Kamp und Nikolaus von Kues, in : OSTLENDER, Heinrich/GEYER, Bernhard (éd.) : Studia
Albertina. Festschrift für Bernhard Geyer zum 70. Geburtstage Beiträge zur Geschichte
der Philosophie und Theologie des Mittelalters, Supplementband 4). Münster : Aschendorff
1952, 420-447.

2 Ce fait est témoigné par une lettre d'Heymeric envoyée en 1454 à Théodoric de Xanten
et qui confirme la réception de trois ouvrages du Cardinal Nicolas de Cues. Ils seront utilisés
dans le Centheologicon pour l'élaboration du chapitre 20, Theologia variarum sectarum con-
sona, voir : IMBACH, Ruedi : Das Centheologicon des Heymericus de Campo und die darin
enthaltenen Cusanus-Reminiszenzen : Hinweise und Materialen, in : Traditio 39 (1983), 466-477,
voir aussi IMBACH, R.: Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen Dialogs De pace fidei bei

Heymericus de Campo, in : Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 27 (1980), 5-
23. L'échange intellectuel est aussi confirmé par leur participation au Concile de Bâle (1432),
où ils ont pris part à la discussion sur la question ecclésiologique de l'autorité conciliaire et

papale. Voir : HAMANN, Florian : Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus de

Campo (f 1460), in : Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 50 (2003), 150-162 ;

Hamann, F. : Koran und Konziliarismus. Anmerkungen zum Verhältnis von Heymericus de

Campo und Nikolaus von Kues, in : Vivarium. A Journal for Mediaeval Philosophy and the
Intellectual Life of the Middle Ages and Renaissance 43 (2005), 275-291.

3 Heymericus de Campo : Centheologicon, éd. Giovanna Bagnasco CC CM 292). Turn-
hout : Brepols 2020.

4 NlCOLAUS Cusanus : De venatione sapientiae, in : Opera omnia XII, De venatione sa-

pientiae, De apice theoriae, ediderunt commentariisque illustraverunt Raimundus Klibansky
et lohannes G. Senger. Hamburg : Meiner 1982, 1-113. Pour la traduction, voir : NICOLAS DE

CUES : la chasse de la sagesse. Introduction, traduction et notes par Hervé Pasqua Épimé-
thée). Paris : PUF 2015.



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 263

2. Ruptures du paradigme et unité du savoir

La relation entre Heymeric et Nicolas justifie notre démarche : d'abord la

proximité de leur intérêt dans le milieu disciplinaire et universitaire, puis
une amitié durable le long des années situent ces auteurs sous la même
« formation discursive », où se place l'historicisation de leur œuvre en
général5. Une telle perspective se réalise à partir d'une logique qui tente de

resituer dans l'histoire une certaine forme de questionnement historique, à

ne pas entendre tout court comme structure formelle invariable qui
encadre le flux temporel des événements. Ceci se montre aisément dans la

perception d'une rupture épocale ressentie par l'Occident chrétien en 1453 :

face au traumatisme de la prise de Constantinople par les Turcs, les réactions

des deux intellectuels s'approchent de la mentalité courante propre à

leur époque qui est choquée par la perte d'un symbole-repère identitaire,
répondant ainsi à la dynamique entre réalité empirique et cadres de pensée
historiquement formés. En outre leur théologie et leur philosophie
réagissent dans un même « système de formation discursive » par le « discours
ontologique du principe » qui se traduit en aspiration identitaire : récupérer

l'unité des savoirs et des pratiques culturelles de tous temps et de toute
culture dans une perspective épistémologiquement axée sur la conviction
d'une seule vérité à la base du savoir6.

Au centre de cette prémisse se situe le projet d'Heymeric où l'intérêt
réside dans sa conception philosophique d'un savoir global et dans son choix,
pour aborder la théologie, d'une forme d'ouvrage inédite, censée tout
récapituler. Rédigé en 1453, le Centheologicon est un curieux traité composé de

101 théologies différentes, païennes et chrétiennes, anticipées par un index
qui rassemble une liste de chapitres apparemment dépourvue d'organisation

interne. Cependant il répond au modèle de l'histoire sacrée qui se
déroule selon le schéma traditionnel exitus-reditus des synthèses théolo-

5 Cf. Foucault, Michel : Archéologie du savoir. Paris : Gallimard 1969, 80 : « Mais ce qui
appartient en propre à une formation discursive et ce qui permet de délimiter le groupe de

concepts, pourtant disparates, qui lui sont spécifiques, c'est la manière dont ces différents
éléments sont mis en rapport les uns avec les autres : la manière par exemple dont l'ordonnance

des descriptions ou des récits est liée aux techniques de réécriture ; la manière dont le

champs de mémoire est lié aux formes de hiérarchie et de subordination qui régissent les
énoncés d'un texte ; la manière dont sont liés les modes d'approximation et de développement

des énoncés et les modes de critique, de commentaires, d'interprétation d'énoncés déjà
formulés, etc. C'est ce faisceau de rapports qui constitue un système de formation conceptuelle

» ; cf. aussi 84, où il soutient que les discours sont le lieu d'émergence des concepts
savants.

6 Suite au siège de Constantinople et à sa chute en 1453, Nicolas écrit son De pace fîdei
où il expose son inquiétude pour le contraste idéologique entre religions différentes. L'unité
de la foi peut et doit être rétablie. A ce sujet Heyméric intervient par ailleurs dans le
chapitre 20 {Theologia variarum sectarum consona) du Centheologicon où il reprend les
arguments du Cardinal de Cues. Voir IMBACH, R. : Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen
Dialogs De paceßdei bei Heymericus de Campo, 5-13 ; pour le texte 14-23.



264 Giovanna Bagnasco

giques, comme dans les Sentences de Pierre Lombard ou dans la Summa
theologiae de Thomas. Heymeric accomplit ainsi le projet scolastique en
même temps qu'il annonce celui des humanistes. Récapituler signifie
récupérer ; récupérer, redire ; redire, tout dire ; tout dire, dire le principe de

tout. D'où ce choix d'exposer un discours théologique centuple, condensant
en un ouvrage unique la quinte essence de la raison humaine sur le divin.
Cette somme de sommes, testament doctrinal de la scolastique, en marque
ainsi la fin : ce qu'il s'agit de maintenir uni « conceptuellement », s'est
historiquement morcelé depuis la chute de Constantinople. A l'histoire
intellectuelle Heymeric apporte la conscience d'une rupture du paradigme
identitaire de l'occident médiéval chrétien, qui dépasse sa contradiction en
réalisant idéalement l'unité du savoir. En parcourant les siècles depuis la
Genèse, le but d'Heymeric est de construire une forme de pensée qui contient
les modèles de rationalité philosophique et théologique de chaque époque,
comme s'il pouvait exister un ars generalis du savoir de tous les savoirs.
Son projet conduit aussi à s'interroger sur le statut épistémologique de la
théologie et de la philosophie, non seulement comme collections des
positions théoriques absorbées dans le traité, mais plus encore comme formes
de discours exprimant la sensibilité intellectuelle d'un homme du XVe

siècle, professeur universitaire, à la frontière entre Moyen Âge et Temps
modernes.

3. Savoirs disciplinaires et connaissance

Cette « nouvelle forme » de théologie répond à l'idéal ancien d'une sagesse
qui ne fait pas de distinction entre théologie et philosophie, mais se
considère à l'origine de tout savoir. Le rétablissement d'une unité originaire
est accompli par la récupération d'une doctrine religieuse démodée au
XIVe siècle, celle de l'école de Saint-Victor, ou celle de la théologie axio-
matique (Alain de Lille, Nicolas d'Amiens) dont la présence est massive
dans le Centheologicon. Notre auteur reprend donc des formes théologiques

préscolastiques, qu'il conjugue avec des doctrines philosophiques et
théologiques ultérieures jusqu'à son temps : ceci dans le cadre d'une
conception originairement unitaire du savoir, multiforme par ses productions
historiques, mais partageant le même dessein commun, qu'il s'efforce de

retrouver. Au milieu du XVe siècle, à la fin de sa vie, Heymeric se tient à

l'écart des recherches théologiques contemporaines pour produire une
nouvelle forme de texte, adressée à un public qui n'est pas forcément
universitaire. Cette attitude s'explique mieux par la présence de Nicolas de
Cues dont il faudrait encore s'interroger sur son poids théorique exercé
dans le Centheologicon, où il est cité et repris à propos d'au moins trois de



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 265

ses écrits majeurs7: le De docta ignorantia, le De coniecturis et le De pace
fidei et aussi pour éclaircir la qualité de la réciprocité de leur relation. En

particulier, au chapitre 20, Heymeric résume le De pace fidei, écrit en 1453,
où Nicolas transpose sa vision œcuménique dans le projet philosophique
de l'unité religieuse, qui s'accorde bien à l'intention universaliste exprimée
par le Centheologicon.

En bref, si le Cent-theo-logicon annonce dès son titre l'exhaustivité de

son programme en récupérant tout « discours sur Dieu » tant rationnel que
religieux, - d'où la pertinence d'interroger le texte sur la question fondatrice

des savoirs de la philosophie et de la théologie, - peut-on affirmer
que la théologie humaine, étant au fond la recherche du principe premier,
a pleinement réalisé le discours même de la philosophie

Au cœur de notre enquête, la question de la valeur de la raison
humaine au croisement disciplinaire entre philosophie et théologie nous permet

d'établir un lien avec la doctrine de la connaissance de Nicolas de Cues.
La comparaison entre le Centheologicon et le De venatione sapientiae
remarque la densité doctrinale et l'intérêt gnoséologique de ces deux traités
tout en soulignant une certaine analogie. Elle se montre autant dans la
vision unitaire et globale du savoir que dans la méthode de la philosophie
comme recherche et théorie de l'unité : comme chez Nicolas le thème de
l'unité se concentre et se réalise autour de la « chasse à la sagesse »,
toujours recherchée quoique d'une manière différente par les philosophes
anciens et par les chrétiens, cela convient parfaitement à la perspective théorique

du Centheologicon conçu comme système total des tentatives
humaines de rechercher Dieu. Finalement les deux auteurs nous livrent en
quelque sorte leur testament doctrinal en termes d'approfondissement théorique

et d'achèvement de leurs perspectives philosophiques.

4. Chasse et proie dans le De venatione sapientiae et dans le Centheologicon

La métaphore de la chasse n'est pas nouvelle, d'autres y ont eu recours
avant Nicolas de Cues pour exprimer la tension vers la proie ou l'objet
désiré ou, autrement dite, l'activité de la recherche philosophique comme
Platon laisse entendre dans certains passages du Sofiste et du Fédons.

7 Parmi ces ouvrages on signale aussi le De complementis theologicis, que nous avons
négligé car il n'ajoute rien à notre discours actuel. Ceux cités renvoient directement aux
titres de trois chapitres du Centheologicon comme l'on voit ci-après. Les chapitres consacrés
à Nicolas de Cues sont les cinq suivants : (ch. 5) Theologia pythagorica ; (ch. 14) Theologia
eiusdem coniecturaliter unitrina ; (ch. 15) Theologia eiusdem ignoranter docta ; (ch. 16) Theologia

eiusdem geometrica ; (ch. 20) Theologia variarum sectarum consona.
8 Cf. le Sofiste (2i9b-22oa), spécialement 219c, où l'action de la connaissance renvoie à

Pars de la chasse ©qpsimKov) et dans le Fédon (66a) c'est par l'infinititif ©qpéueiv qu'on
indique la chasse qui saisit l'essence la plus pure des objets réels. Pour d'autres compa-



266 Giovanna Bagnasco

L'image de la chasse dans l'acception d'ars inveniendi se retrouve par
exemple en Lulle dans le Liber de diuina unitate et pluralitate où il affirme :

« Et datus est modus artificialiter ad inuestigandum et inueniendum diui-
nam unitatem et pluralitatem, mediante tamen diuina gratia et sapientia,
cum talis uenatio sit ualde alta et profunda » et ailleurs le terme venatio
apparaît dans le titre du livre De uenatione substantiae et accidentis9 Dans
son traité De venatione sapientiae Nicolas de Cues se sert encore de cette
image pour représenter l'activité tout court de la philosophie, plus qu'une
formule rhétorique un concept euristique qui renvoie à la méthode de la
recherche. Mais il lui donne un sens nouveau, puisqu'il considère comme
« terres de chasse » les domaines de sa recherche philosophique personnelle

qu'il peut passer en revue car il les a parcourus durant toute sa vie.
Comme Heymeric dans son Centheologicon, Nicolas, inspiré de Diogène
Laërce, énumère les tentatives des philosophes qui depuis toujours sont
chasseurs de la sagesse : « Nihil enim sunt philosophi nisi venatores
sapientiae »10, sans jamais la rejoindre. Ceci parce que toute recherche
rationnelle de la sagesse se situe sur le plan des conjectures que celle-ci
dépasse pour culminer dans la docte ignorance et s'y confondre. Malgré l'échec
de la prise, la chasse joue toutefois un rôle décisif : le philosophe parcourant

son propre champ, bien qu'il n'atteigne jamais sa proie, s'accorde aux
autres en ceci que tous recherchent la sagesse. L'usage de la raison diffère
et chacun chasse à sa façon, mais il est indispensable connaître les terres
où l'on chasse. Nicolas le fait en décrivant les trois régions et les dix
champs où il a poursuivi sa proie. 11 pose ici la distinction préalable entre
savoirs et leur positionnement dans un cadre épistémologique : différant la

sagesse divine, qui est suprême et ineffable, de la science des philosophes,
de cette distinction découlent au moins trois questions : Quels « présupposés

» pour une bonne chasse (les trois régions) Quelles « terres de chasse »

(dix champs) Quelle « arme » (le silence) pour une « grande prise »

(sagesse de Dieu)

raisons entre chasse et philosophie en Platon cf. IMBACH, R. : Einige vorläufige Bemerkungen
zur Jagd als Bild der Philosophie, in : DAPHINOFF, Dimiter (éd.) : Der Wald. Beiträge zu einem
interdisziplinären Gespräch. Freiburg (CH) : Universitätsverlag 1993, 86-100. Voir aussi
Imbach, R.: Figura veritatis. Accenni provvisori ad alcune immagini delta filosofia in pensatori
medievali, in : Minima mediaevalia. Saggi di filosofia medievale. Canterano (RM) : Aracne
éditrice 2019,18-24 (traduction de l'étude : Figura veritatis. Vorläufige Hinweise aufeinige Bilder
der Philosophie bei mittelalterlichen Denkern, in : STOLZ, Michael [éd.] : Randgänge der
Mediävistik, Bd. 8. Bern : Stämpfli Verlag 2019, 9-59). Voir encore l'introduction à la traduction
française éditée par Hervé Pasqua : NICOLAS DE CUES : La chasse de la sagesse. Paris : PUF

2015, 7-25. Nous ferons souvent référence à cette édition pour les passages traduits.
9 Cf. Raimundus Lullus : Liber de diuina unitate et pluralitate, éd. Hermôgenes Harada

CCCM 32). Turnhout : Brepols 1975, 210-236 ; pour le passage, d. 2, p. 228, 584-587.
Encore Raimundus Lullus : De uenatione substantiae et accidentis, éd. Aloisius Madré
CCCM 114). Turnhout : Brepols 1998.

10 NiCOLAUS CUSANUS : De venatione sapientiae (dorénavant VS), 8.



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 267

Puisque la sagesse s'est incarnée, elle parcourt le monde et se manifeste
véritablement sous la forme du pouvoir en acte (« possest »), du possible
réalisable (« posse fieri ») et du possible réalisé (« posse factum ») : voici
les trois régions du vrai11, dont la chasse proprement dite se poursuit dans
les dix champs que Nicolas nomme la « docte ignorance », le « pouvoir
être », le « non-autre », la « lumière », la « louange », 1' « unité », 1'« égalité

», la « connexion », la « limite » et 1'« ordre »12. C'est ici que se définit
toute relation de chasse entre chasseur et proie et se déroule la poursuite
de la sagesse par ces différentes perspectives ; en fait on y trouve à la fois
les prises des philosophes anciens et celles des chrétiens tels que Saint Paul,
le Pseudo-Denys et Cusain lui-même13. Dans le premier domaine, celui de
la docte ignorance, a lieu la chasse la plus savoureuse, qui aboutit à la
compréhension incompréhensible de l'incompréhensible. C'est le tournant-rupture

entre les anciens philosophes et les chrétiens : les premiers se sont
fatigués vainement, ils n'y sont jamais entrés puisqu'ils ont enquêté sur le

quid des choses, c'est-à-dire le « possible réalisable » (« posse fieri »), en
ignorant le Principe absolu (« possest ») qui le précède. Alors que l'Aréo-
pagite a enseigné la voie négative qui dépasse le langage, au-delà de
l'affirmation du quid jusqu'à saisir l'incompréhensible de l'Absolu de manière
incompréhensible : c'est la théologie de la transcendance qui reconnaît l'Absolu

« possest » comme « non-aliud », ce qui se définit soi-même et toutes
choses14.

Indiquant la « méthode de chasse » à poursuivre, ce champ précède les

autres, également bien parcourus par Nicolas qui regroupe en forme de

somme-testament les fruits théoriques de ses chasses de la sagesse : « Pro-
positum est meas sapientiae venationes, quas usque ad hanc senectam men-

11 Cf. NICOLAUS CUSANUS : VS, 30 (XI, 30, 3-6) : « Prima, in qua ipsa reperitur, uti est
aeternaliter. Secunda, in qua reperitur in perpétua similitudine. Tertia, in qua in temporali
fluxu similitudinis lucet a remotis ».

12 Nicolas introduit brièvement les dix champs au chapitre XI, pour les décrire dans la
suite, selon l'ordre donné, à partir du XII jusqu'au XXXII. Cf. NlCOLAUS CUSANUS : VS, 30 (XI,
30, 7-10) : « Decern vero puto campos venationi sapientiae plurimum aptos : Primum nomi-
no doctam ignorantiam, secundum possest, tertium non aliud, quartum lucis, quintum lau-
dis, sextum unitatis, septimum aequalitatis, octavus conexionis, nonum termini, decimum or-
dinis ».

13 Nicolas les décrit comme domaines de son expérience intellectuelle, philosophique et
théologique, en regroupant en forme de somme-testament ses recherches de la sagesse, voir
NlCOLAUS CUSANUS : VS, 3 (Pro/. I, 6-8) : « Propositum est meas sapientiae venationes, quas
usque ad hanc senectam mentis intuitu veriores putavi, summarie notatas posteris relin-
quere ».

14 Nicolas passe en revue ces arguments dans les chapitres du XII au XIV. Voir
spécialement le XII, 32 (31, 20-23; 32> 1_2) : ® Deus igitur cum praecedat, non potest fieri com-
prehensibilis. Et cum quid sit posse fieri non sit comprehensibile, sicut nec eius causa ipsum
praecedens, nullius quiditas causis ignoratis, uti scibilis est, actu comprehenditur. Quanto
igitur quis melius sciverit hoc sciri non posse, tanto doctior ».



268 Giovanna Bagnasco

tis intuitu veriores putavi, summarie notatas posteris relinquere »15. Ce

« propositum » ouvertement déclaré renvoie à la perspective globale du
Centheologicon, qui peut aussi s'entendre comme synthèse-testament de
tous les discours humains à la chasse de Dieu mais qui représente également

le testament-philosophique d'Heymeric en tant que traité « méta-
théologique » de perspectives théologiques différentes, inégales mais
convergentes pour atteindre le principe unitaire de tout savoir.

5. Prémisses À la chasse

a) La proie et la nourriture

Le principe de la recherche est bien rendu dans le titre du premier
chapitre du De venatione sapientiae : « Sapientiam pastum esse intellectus ».
En fait, notre nature intellectuelle a besoin de se restaurer avec la nourriture

propre à sa vie.

« C'est pourquoi notre intellect est doté d'une nature logique, de sorte que,
grâce à elle, il puisse courir dans tous les sens et aller à la chasse. La logique,
en effet, comme disait Aristote, est l'instrument le plus précis pour la chasse du
vrai aussi bien que du vraisemblable. Ainsi, quand l'intellect trouve quelque
chose (de vrai ou de vraisemblable), il le reconnaît et l'embrasse avidement. La

sagesse est donc ce qui est recherché, parce qu'elle nourrit l'intellect »16.

Ici il est dit que la vie intellectuelle est nourrie par la recherche, mais elle
est immédiatement identifiée à son objet, à savoir la sagesse. L'intellect se

nourrit donc de la capture de proies et c'est pourquoi des zones de chasse

et des niveaux de nourriture doivent être définis : la vérité elle-même, le vrai
et le vraisemblable. Les intellects humains sont différents et les chasses sont
nombreuses, seule la plus savoureuse est la plus nourrissante et la plus
appropriée à l'intellect.

b) Quelque chose de très certain pour lequel il ne fait aucun doute

A côté de la motivation à poursuivre, il y a aussi un critère incontournable
comme point de départ accepté par tous ceux qui cherchent, qui définit
généralement la limite dans laquelle cette activité se déroulera et surtout à

partir de quoi. Cette prémisse est trouvée dans le principe philosophique
qu'Aristote reporte dans la Physique, selon lequel « il est impossible que ce

15 NICOLAUS CUSANUS : VS, 3 (Pro/. I, 6-8). Voir la note 13.
16 Nicolas DE Cues : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 35 (I, 4), cf. VS, 7 (I, 4, 15-19) :

« Quare intellectus dotatus est natura logica, ut illa mediante discurrat et sua facit
venationem. Est enim, ut Aristoteles dicebat, logice exactissimum instrumentum ad vena-
tionem tam veri quam verisimilis. Unde dum invenit, cognoscit et avide amplectitur. Sa-

pientia igitur est quae quaeritur, quia pascit intellectum ».



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 269

qui est fait ne soit pas fait »17. Il s'ensuit que tout ce qui existe a
nécessairement une cause qui lui est antérieure : « Omne autem quod est
factum aut fiet, cum sine posse fieri nec sit factum nec fiet, habet principium
unum absolutum, quod est principium et causa ipsius posse fieri. Et id est
illud aeternum, quod posse fieri antecedit; et est absolutum principium et
incontrahibile, quia est omne quod esse potest »1S.

Cette cause éternelle est évidemment Dieu, antérieur au « posse fieri »,

ce qui représente la création de son ordre universel perpétuel et qui à son
tour est antécédent à toutes les « choses faites » (« posse factum »), qui
sont instables et qui échouent. Par ce raisonnement, Cusain arrive alors à

définir avec quelles prémisses la raison évolue et procède à la recherche.

6. Méthodes de chasse : les philosophes et la docte ignorance

« Entre les philosophes, il existe également de grandes différences. Cela arrive
surtout parce qu'un intellect est meilleur chasseur qu'un autre, qu'il est plus
exercé et plus prompt à faire un usage précis de la logique, et qu'un autre sait
mieux dans quelle région se trouve la sagesse recherchée, comment la trouver
rapidement et de quelle manière la capturer. Les philosophes sont en fait
uniquement des chasseurs de la sagesse que chacun cherche, à sa manière, à la
lumière de la logique qui lui est innée »19.

La variété et la qualité de la chasse s'expliquent ainsi selon l'orientation
intellectuelle de chaque philosophe. En choisissant une région de chasse, la

sagesse est cherchée soit directement dans l'actualité éternelle de tout le

possible en Dieu (« posse facere »), soit dans la manifestation perpétuelle
du possible, exprimée par la possibilité du possible (« posse fieri »), ou enfin

à partir de l'image temporelle des possibilités réalisées et contingentes
(« posse factum »). En distinguant ces trois régions de chasse, les trois
niveaux de connaissance correspondants sont également définis, comme en
témoigne le degré de vérité lié à chaque région : vérité absolue, vrai et
vraisemblable : « Prima, in qua ipsa reperitur, uti est aeternaliter. Secunda, in
qua reperitur in perpétua similitudine. Tertia, in qua in temporali fluxu
similitudinis lucet a remotis »20.

17 Cf. NICOLAS de cues : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 37 (II, 6) ; Nicolaus de
Cusa : VS, 9 (II, 6, 13-14) ; Aristote : Physique VIII 9, 265319 ; cf. également Métaphisique III
4, 999bn ; 6, 100335. Pour approfondir, voir l'introduction à La chasse de la sagesse (éd.

Pasqua), 10, note 1.

18 NICOLAUS DE CUSA : VS, 9-10 (III, 7, 7-11) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 37,

39 (III, 7) : « Car tout ce qui est fait ou a été fait, puisque sans le pouvoir être fait n'est ni n'a
été fait, a un principe unique et absolu, qui est le principe et la cause de son pouvoir être
fait. Et il est ce principe éternel qui précède le pouvoir être fait et il est absolu et incontrac-
table ».

19 Nicolas de Cues : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 35, 37 (I, 5) ; Nicolaus de
Cusa : VS, 8 (I, 5, 7-13).

20 Nicolaus de Cusa : VS, 30 (XI, 30,4-6).



270 Giovanna Bagnasco

Ce cadre néo-platonicien dans lequel s'inscrit la correspondance des
degrés de vérité et de réalité fournit également le critère pour évaluer les fruits
des chasses philosophiques : ayant été menées en dehors de la docte
ignorance, il se trouve que leurs prises ont toujours manqué le Principe cherché

à tort dans le domaine du « posse fieri »21. Par ailleurs les philosophes
ont aussi confondu celui-ci avec des « objets contingents » :

« Thaïes Milesius assimilabat aquam ipsi posse fieri, quando vidit [...] cuncta
viventia ex ipsa nutriri, ideo et fieri. [...] Sed quod aqua non sit posse fieri
mundi et omnium [...] ex hoc videtur : Deus enim, ut ipse recte ait, est anti-
quissimum ; ante igitur omne factum aut creatum. Aqua igitur, cum sit post
ipsum, facta est. Ipsam igitur posse fieri antecedit »22.

L'eau de Thaïes est évidemment un élément de la nature comme beaucoup
d'autres et puisqu' elle « a été faite », elle succède au « posse fieri ». Grâce
à ces arguments Cusain examine les anciennes doctrines monistes et
pluralistes pour définir leur insuffisance par rapport à la chasse du Principe

: « Oportet ut intelligas nostrum principium, scilicet posse fieri, aquam
et cuncta elementa et quae facta sunt praecedere, sive sint sive vivant aut
intelligant »23.

Si les philosophes n'ont pas goûté aux chasses les plus délicieuses c'est
aussi parce qu'ils n'ont pas cherché en deçà de la différence des opposés.
Par cette affirmation Nicolas, qui s'inspire de Denys, introduit la méthode
de la docte ignorance comme la seule adéquate à la compréhension du

principe : « Etiam et rursus divinissima dei cognitio per ignorantiam cog-
nita secundum earn, quae supra intellectum, unionem, quando intellectus
ab entibus omnibus recedens, deinde et se ipsum dimittens, unitur super-
splendentibus radiis, inde et illic imperscrutabili profunditate sapientiae
illuminatus »24. Finalement l'aboutissement de la chasse se réalise puisqu'« à

partir de la disposition très ordonnée de toutes les créatures [...] nous nous

21 NICOLAUS DE CUSA : VS, 34 (XII, 33, 16-21) : « Vides nunc venatores philosophos, qui
nisi sunt rerum quiditates ignorata quiditate dei venari et qui dei quiditatem semper sci-
bilem facere scitam nisi sunt, fecisse Iabores inutiles, quoniam campum doctae ignorantiae
non intrarunt. Solus autem Plato aliquid plus aliis philosophis videns dicebat se mirari, si
deus inveniri, et plus mirari, si inventus posse propalari »; voir aussi VS, 37 (XIII, 38, 1-10) :

« Patet quomodo philosophi, qui hune campum non intraverunt, de delectabilissimis vena-
tionibus non degustarunt. Id autem quod eos terrait, ne hune campum intrarent, fuit, quia
praesupposuerunt etiam deum, sicut alia quae posse fieri sequuntur, citra differentiam op-
positorum quaerendum. Nam ante differentiam contradictorie oppositorum non putabant
deum reperiri. Volentes igitur venationem eius includi inffa ambitum principii illius "quod-
libet est vel non est", ipsum, qui etiam illi principio antiquior et qui ambitum illius principii
excellit, non quaesiverunt in campo possest, ubi posse esse et actu esse non différant ».

22 NICOLAUS de CUSA : VS, 28 (X, 27, 3-10) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 65, 67
(X, 27).

23 NICOLAUS DE CUSA : VS, 29 (X, 28, 5-7) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 67 (X,
28).

24 Nicolaus de Cusa : VS, 86 (XXX, 89,25-29).



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 271

élevons avec méthode et de manière ordonnée [...] vers ce qui transcende
toutes choses, qui est à la fois l'absence de tout et la cause de tout »25.

7. Objet et fin de la chasse

Ce dernier point est introduit et préparé par des passages textuels qui
révèlent la difficulté de saisir la proie. A travers les dix champs de chasse,
Nicolas étale une série d'auteurs, de doctrines et de points de vue essayant
de montrer comment l'objet recherché devrait être placé dans les termes
appropriés d'une compréhension adéquate. Puisqu'en fait celle-ci se

rapporte au degré de vérité auquel l'objet lui-même correspond, afin de
devenir intelligible, la proie la plus savoureuse et convoitée devra être chassée

dans le domaine de la docte ignorance, qui lui reconnaît sa grandeur
absolue non mesurable par l'esprit humain : « utique doctior est negans
magnitudinem absolutam incontractam ad claritatem solis vel amplitudi-
nem maris aut alterius cuiuscumque et penitus interminatam et infinitam
mensura mentis, quae ad mentem contracta est, mensurabilem quam affir-
mans »26. Par conséquent, le seul champ possible à la chasse d'une si grande
proie est le « possest » : « Non est igitur deus quaerendus in alio campo
quam possest. Nam quocumque demonstrato hoc deus non est, quai hoc

potest fieri aliud. Non est deus parvus, quia parvum potest esse maius, ne-
que magnus, quia magnum potest esse minus, sed ante omnia, quae aliter
fieri possunt, et ante omnia, quae differunt »27. Suivant cette perspective,
s'il est impossible d'affirmer quoi que ce soit de Dieu, il nous reste à

parcourir le champ du « non-aliud » : différemment les philosophes, « qui hune

campum non intraverunt, de delectabilissimis venationibus non dégusta-
runt »28.

En conclusion, cependant « quaerere igitur deum in aliis campis, ubi
non reperitur, vacua venatio est »29, une dernière appréciation sur la
philosophie est tout à fait opportune car elle n'a pas chassé en vain et elle a
abordé le dévoilement de la seule vérité même sans l'avoir définie et trouvée

de manière univoque30. Le présupposé d'un principe premier, en soi

unique, vrai et éternel, sous-jacent à chacune de ses manifestations déter-

25 Nicolas de Cues : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 147 (XXX, 89).
26 NICOLAUS DE CUSA : VS, 32 (XII, 32, 5-8) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 73

(XII, 32).
27 NICOLAUS DE CuSA : VS, 35 (XIII, 35, 1-5) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 75

(XIII, 35).
28 NICOLAUS DE CUSA : VS, 37 (XIII, 38, 1-2) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 78

(XIII, 38).
29 NICOLAUS DE CUSA : VS, 40 (XIV, 41, 14-15) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 82

(XIV, 41).
30 Voir le champ de l'unité, aux chapitres XXI et XXII de NICOLAUS DE CUSA : VS, 56-61

(XXI, 59, 60, 61, 62, 63) ; 61-65 (XXII, 64, 65, 66, 67).



272 Giovanna Bagnasco

minées, probables et temporelles, induit à poursuivre la recherche et justifie

l'équivocité des différents noms que l'Écriture Sainte et les philosophes
utilisent pour appeler ce qui est identique.

8. Plusieurs noms pour la meme proie

« Comment l'Écriture Sainte et les philosophes ont appelé par des noms
différents ce qui est identique »31 : le chapitre 11 de la Chasse à la sagesse
annonce tout au début comment les différentes philosophies s'accordent
avec la vérité qui nous a été révélée par la foi : « Si quis cum his taliter
praemissis primo ad genesin mundi per sanctum Moysen dudum ante phi-
losophos descriptam se convertit, supra de principiis quae dicta sunt, ibi
reperiet »32.

Dans la position du sujet on remarque d'abord, en général, la relation
du langage au réel, vu que les hommes produisent la signification de tout
ce qu'ils connaissent par ces deux plans qui sont strictement liés. Il faut
cependant considérer que le contexte dans lequel la fonction discursive
agit est ici déterminé par la spécificité de l'objet : dans ce cas, il s'agit de
connaître la vérité du Principe que les nombreux noms de Dieu désignent
par la définition de ses perfections. Par la manière dont elle structure son
discours, la rationalité philosophique construit le savoir à travers la
pratique définitoire des objets à connaître, mais cette approche n'est pas sans
difficultés : la première question est de savoir si un nom humain peut dire
l'essence de la réalité ; la seconde, si sa prétention à dire la vérité est

légitime ; la troisième, si l'objet dont la nature est principielle est ineffable
en soi et donc s'il y a incommensurabilité entre raison et vérité. La question

des noms se présente sous plusieurs aspects : a) la « nature »

conventionnelle des mots ; b) la force « de dire » des mots ; c) la relation entre
« mot et connaissance » ; d) la relation entre « mot et vérité ».

Au chapitre 33 du De venatione sapientiae, Nicolas considère la perspective

gnoséologique de la connaissance humaine du divin par ces quatre
points, qu'il place dans le contexte métaphorique de la chasse autour d'une
question centrale, à savoir si les mots capturent leurs proies. L'ordre du
discours procède de la façon suivante33 :

a) 1. Les noms ont été imposés aux choses par le premier homme selon la
raison que l'homme conçoit ; 2. La raison que l'homme conçoit n'est pas la
raison de l'essence de la chose qui précède toute chose.

31 NICOLAS de Cues : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 61 (IX, 23) ; VS, 24 (IX, 23, 2).
32 NICOLAUS DE CUSA : VS, 24 (IX, 23, 3-5) ; La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 61 (IX,

23).
33 Cf. NlCOLAUS DE CUSA : VS, 93-94 (XXXIII, 97, 5-20) ; cf. La chasse de la sagesse (éd.

Pasqua), 157,159 (XXXIII, 97).



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 273

b) 1. Les chasseurs ont soigneusement réfléchi à la force des mots, comme
si un mot était une « figuratio » précise des choses ; 2. « Non sunt vocabula
praecisa » au point que quelque chose ne puisse être nommée avec un mot
encore plus précis.

c) 1. Si quelqu'un connaissait le nom de cette raison - « ratio essentiae rei,
quae omnem rem antecedit » -, il nommerait de manière appropriée toutes
les choses et aurait la science la plus parfaite ; pourtant le désaccord n'est

pas « in substantifica ratione rerum », « sed in vocabulis ex variis ratio -
nibus varie rebus attributis » ; 2. Toute la diversité des thèses de ceux qui
s'opposent réside dans la représentation de l'essence de la chose, « quae
similiter varia est ».

d) 1. Platon écrit que la vérité précède « vocabula, orationes seu vocabulo-
rum diffinitiones atque sensibiles figurationes » ; 2. Pour cette raison, Denys
recommande de s'arrêter « potius ad intentionem quam ad vim vocabuli ».

L'ordre du discours nous permet de comprendre ce qui suit : a) le langage
humain est conventionnel et il décrit ce que l'homme est capable de

concevoir ; l'homme peut concevoir la réalité sensible mais pas la réalité
elle-même, car elle précède la sensibilité, b) Par conséquent, la force du
mot est limitée à une représentation conjecturale et approximative de la
réalité, c'est-à-dire qu'il peut toujours y avoir un nom plus précis qu'un
autre qui ne sera jamais le plus précis, c) Cela dépend du fait que le

Principe des choses en lui-même reste inconnu et donc qu'il n'y a pas de

nom sensible pour le définir : connaître ce nom en fait signifierait avoir la
connaissance en acte de toutes les choses, c'est-à-dire posséder la sagesse
de la Vérité. Mais le Principe, comme déjà mentionné, est antérieur à la
dimension sensible et donc inconnaissable en soi. Il s'ensuit que la diversité
des définitions du Principe tient au fait que tous les noms sensibles sont
tous également inexacts même en croyant le représenter, d) L'explication
se trouve donc dans le fait que la Vérité va au-delà de la représentabilité
des noms et des images sensibles.

Cependant, on reconnaît l'emploi des mots avec lesquels les hommes
définissent de manière inadéquate la réalité intelligible car ils ne
pourraient exprimer autrement leur connaissance en général. Cette contrainte
ontologique de l'être humain justifie et permet en fait la variété d'opinions
dans leur différence et les réconcilie globalement comme des dissemblances

par rapport à une réalité antérieure que les mots ne parviennent pas à

saisir en soi, mais seulement à configurer. La chasse de Dieu ne peut donc
se poursuivre que dans la conviction que seule son incompréhensibilité peut
être comprise, alors que tout effort pour le désigner par un nom ou un
concept ne peut être considéré que comme une conjecture. Toute tentative
de définition ne pourra jamais être formulée et pensée de telle manière



274 Giovanna Bagnasco

qu'elle ne puisse l'être plus précisément. Cette conclusion établit un lien
étroit avec le texte d'Heymeric.

Le Centheologicon, selon son auteur, exprime précisément l'ensemble

multiple des tentatives humaines pour constituer une forme globale de

théologie à travers des « conjectures » capables d'approcher Dieu, certaines
mieux que d'autres, mais qui restent toujours des tentatives potentiellement

infinies de le saisir. En résumant ces chasses à la sagesse le Centheologicon

devient ainsi la « figure » du processus conjectural de toute l'histoire

de l'humanité païenne et chrétienne renfermée dans une centaine de

théologies, conçues comme des moyens sensibles de définir et de nommer
Dieu.

Un autre aspect qui rapproche les deux textes, que nous formulons ici
par les mots de Nicolas, c'est l'idée que les « Saintes Écritures et la

philosophie ont appelé par des noms différents ce qui est identique »34. Cette
concordance repose sur la notion de « mono-vérité ». Le principe de l'être
est un et antérieur au sensible, il dépasse le langage humain qui ne peut
que figurer l'essence des choses sans en saisir le sens : « Non sunt vocabula

praecisa », seule l'Écriture Sainte est le « Verbe » qui rend vrai le discours
de la philosophie. En faisant par la foi ce qui ne se produit pas à travers la

raison, c'est-à-dire la révélation du Verbe divin, ces conclusions se
retrouvent également dans le Centheologicon. L'ordre divin qui se déploie
dans toutes les choses du monde et que Cusain nomme « posse fieri » en

tant que « participabilis dei similitudo »35, Heymeric le pense et l'explique
comme déploiement des nombreux discours humains dans l'histoire de la

théologie. Depuis toujours les hommes s'efforcent de comprendre et de

parler de Dieu par des signes sensibles. Mais la structure globale de ce

discours ne doit pas être comprise comme une somme de positions théo-
logiques insérées dans l'histoire du salut, il faut plutôt l'entendre dans la

perspective logico-linguistique du « dire humain » qui cherche la vérité
originaire et antécédente du Principe divin de la totalité de l'être et qui
appartient, en tant qu'instance universelle, à toutes les cultures et les civilisations

humaines historiques.
Le discours sur la Vérité devient alors le discours de la Vérité qui

s'exprime dans la forme de 1'« absolu, vrai et vraisemblable » selon que le

chasseur s'aventure dans les champs du Principe éternel, de son image
perpétuelle ou enfin de sa manifestation sensible et temporelle. Étant la
Vérité son discours même, elle demeure également unitaire dans l'expression
multiple des philosophes païens et des chrétiens, dont la variété des positions

et leur différent degré d'adéquation au divin est en réalité la preuve
qu'aucune expression humaine ne peut être pensée et formulée de manière
qu'elle ne puisse être repensée et reformulée plus précisément.

34 NICOLAS de Cues : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 6i (IX, 23) ; VS, 24 (IX, 23, 1).
35 Cf. NICOLAUS DE CUSA : VS, 15 (VI, 15), voir spécialement 17 (VI, 15,18-19).



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 275

9. Conclusion : la chasse à la sagesse comme « purgacio dissimilitudes
» DANS LE CENTHEOLOCICON

A la fin de notre parcours notre intention est de retrouver les éléments qui
identifient l'idée de la chasse d'Heymeric. Il l'exprime par d'autres mots
que ceux employés par Nicolas, mais qui sont cohérents avec la perspective
générale d'une recherche universelle de la Vérité. Il utilise seulement une
fois le terme « venari » pour ne se référer qu'à la recherche philosophique
de Lulle dont il expose un résumé de son Ars generalis au chapitre 9 du
Centheologicon36. A ce propos nous avons trouvé la notion de « purgatio
dissimilitudinis » que l'auteur emploie dans son dernier chapitre, le ioi-ème,

et qu'il explique par l'autorité d'Aristote comme l'élimination de ce qui
empêcherait l'assimilation « cognoscentis ad cognitum », c'est-à-dire comme
« remocio prohibentis, id est purgacio dissimilitudinis, precedit generacio-
nem habitus assimilantis »37. La « purgatio » de la dissemblance par sa

fonction gnoséologique est donc le moment préliminaire à la connaissance
et la rend possible ; par son rôle décisif à la recherche, cette notion peut se

comparer à la chasse. Pour mieux comprendre l'association entre « venatio »

et « purgatio » il faut par ailleurs reprendre la notion de « regio dissimilitudinis

» qui apparaît plusieurs fois dans le texte et qui est qualifiée de

« umbrosa », « ubi nullus est ordo » et décrite comme « regio contarieta-
tis » ou « regio diversitatis, inequalitatis et dissimilitudinis »38. Il est évident

que la permanence dans cette région de chasse rend l'homme aveugle et
incapable de bien agir et de bien connaître. La dissemblance s'accompagne
d'autres termes qui accentuent son caractère limitatif, les termes de la

36 Le chapitre en question s'intitule Theologia Raymundi Lulli memoriter epylogata, cf.
HEYMERICUS de CAMPO : Centheologicon (éd. Bagnasco), 20-23. Pour le terme «venari », 21

(<9>. 19)-
37 Cf. le chapitre 101, Theologia ßdes Christiane supernaturaliter admiranda, dans

HEYMERICUS de Campo : Centheologicon (éd. Bagnasco), 265, 23-26.
38 Voir les occurrences aux chapitres 24, 27, 40, 66, 76, 78, 87 et 97 ; l'expression paraît

plusieurs fois, nous en donnons quelques exemples : « umbrosa diversitatis, distancie et
dissimilitudinis nichiliformis regio » (ch. 27 : 64, 12-13), « regio contrarietatis » (ch. 40 : 93, 37)

et « regio diversitatis, distancie et dissimilitudinis a negativo, privativo et contrario nichili
maleficio orta » (ch. 40 : 94, 46-48), « ubi nullus est ordo sed sempiternus horror inhabitat »

(ch. 66 : 172, 65-66), « in qua eadem materia cum tenebra priuacionis et malicia contrarietatis

ei inseparabiliter connatis supina iacet » (ch. 78 : 203-204, 12-14), " regio diuersitatis,
inequalitatis et dissimilitudinis deitatis » (ch. 97 : 253, 30-31). L'expression « regio
dissimilitudinis » dérive de Platon (République 273d6-ei), elle se retrouve en Plotin d'où Augustin la

reprend (Confessions VII. 10. 16). Au XIIe siècle elle est utilisée surtout par Guillaume de
Saint Thierry et Bernard de Clairvaux. Pour la tradition philosophique de cette notion on
renvoie aux études suivantes : Gilson, Etienne : Regio dissimilitudinis de Platon à Saint
Bernard de Clairvaux, in : Mediaeval Studies 9 (1947), 108-130 ; COURCELLE, Pierre : Tradition
néo-platonicienne et traditions chrétiennes de la région de la dissemblance, in : Archives
d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 24 (1957-1958), 5-33 ; TeSelle, Eugène : Regio
dissimilitudinis in the Christian Tradition and its Context in Late Greek Philosophy, in : Au-
gustinian Studies 6 (1975), 153-179.



276 Giovanna Bagnasco

contradiction (« diversitas »), de l'opposition (« contrarietas ») et de la
diversité (« inequalitas »). Cette région ne convient pas à l'intellect de celui
qui aspire à la chasse de la sagesse (connaissance de Dieu), ainsi Heymeric
au chapitre 97 ouvre une perspective d'ascension intellectuelle qui s'élève
de la région de la dissemblance et traverse différents degrés de connaissance
(« cognitio ») jusqu'à atteindre la « contemplacio supernaturalis fidei [...]
ex hoc quod fides est cognicio enigmatica, qua per exteriora symbola pere-
grinamur a Domino, qui est tantum sensu spirituali attingibilis »39. De la
même façon que Nicolas termine sa partie de chasse dans la région de la
docte ignorance, en deçà de la contradiction du vraisemblable, et il capture
sa proie dans le silence et la vision40, au chapitre 101 Heymeric parvient au
bout de sa recherche. Suivant Albert et Denys, il déclare : « [...] summa vite
nostre theologia consistit in perfecta invisibilium Dei eternorum ammira-
cione », pour conclure finalement que « theologiam primam christianam
esse supernaturaliter admirandam [...] »41. La théologie « supernaturaliter
admiranda » se réalise dans l'assimilation du chasseur à la chasse (« cogno-
scentis ad cognitum ») par le parcours déjà décrit au chapitre 97 où l'idée
de la purgation est préfigurée dans le mouvement d'ascension effectué par
la raison qui s'éloigne de la « regio dissimilitudinis » jusqu'à l'extrême degré

de la « cognicio supernaturaliter victa »42.

On peut conclure que cette idée de « purgatio dissimilitudinis » représente

l'activité de l'intellect qui progresse dans la libération des contraintes
de la « région de la dissemblance » pour aboutir à une dimension autre

que la connaissance « rationnelle ». Sans prétention d'exhaustivité nous
avons abordé ici la question dans le seul but de comparer la conception de
la chasse à la sagesse de Nicolas et d'Heymeric, qui à notre avis s'insère
plus en général dans la même vision théologique de la « concordantia op-
positorum » vu que la « dissemblance » est la « diversitas » à purger pour
chasser Dieu. Par ailleurs, nous sommes aussi sollicités à réfléchir à ce
même principe sous un point de vue spécialement gnoséologique. L'enjeu
serait alors de s'interroger sur la portée épistémologique de la « concordantia

oppositorum » dans le cadre de la construction de la connaissance
disciplinaire des différents savoirs, ce qui mérite une étude à part.

39 Heymericus de Campo : Centheologicon (éd. Bagnasco), chapitre 97 ; Theologia con-
templacionis christifidelium philosophancium et theologizancium naturalis gratuite et
gloriose differenter graduata, 253, 39-57 ; 254, 69-71.

40 Cf. Nicolaus DE Cusa : VS, 95 (XXXIII, 100, 6-8) ; La chasse de la sagesse (éd. Pasqua),
161 (XXXIII, 100).

41 HEYMERICUS DE Campo : Centheologicon (éd. Bagnasco), chapitre 101; Theologia fidei
Christiane supernaturaliter admiranda, 266, 47-49 ; 267, 83-84.

42 HEYMERICUS DE Campo : Centheologicon (éd. Bagnasco), chapitre 97; Theologia con-
templacionis christifidelium philosophancium et theologizancium naturalis gratuite et
gloriose differenter graduata, 253, 49-50.



La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité 277

Résumé
La métaphore de la chasse symbolise la recherche philosophique de son objet
désiré. Pour Nicolas de Cues, qui l'utilise dans le De venatione sapientie, elle
se poursuit dans le champ de la « docte ignorance » où se cache la proie la

plus convoitée qui échappe à tout philosophe. Heimeric de Campo la

pratique aussi dans son Centheologicon où les champs de chasse sont les 100
tentatives conjecturales de la théologie « humaine ». Cet article compare ces
traités au sujet « connaissance divine, humaine et méthodes » pour aboutir à

une même vision unitaire du savoir fondé sur un principe unique de vérité. A
la coincidentia oppositorum de Nicolas corrispond la purgatio dissimilitu-
dinis d'Heimeric.

Abstract
The metaphor of the hunt symbolizes the philosophical pursuit of the
desired object. For Nicholas ofCusa, who uses it in De venatione sapientie, the
hunt takes place in the field of "learned ignorance" where the most coveted

prey hides, which escapes every philosopher. Heymeric de Campo also
employs it in his Centheologicon, where the hunting fields are the 100 conjectures

of "human" theology. This article compares these treatises on "divine and
human knowledge and methods" to show the same unified vision of knowledge

based on a single principle of truth. Nicholas' coincidentia oppositorum

corresponds to Heimeric's purgatio dissimilitudinis.


	La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité : le Centheologicon d'Heymeric de Campo (1395-1460 ?) et le De venatione sapientiae de Nicolas du Cues (1401-1464)

