Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)
Heft: 2
Artikel: La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité

. le Centheologicon d'Heymeric de Campo (1395-1460 ?) et le De
venatione sapientiae de Nicolas du Cues (1401-1464)

Autor: Bagnasco, Giovanna
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047504

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIOVANNA BAGNASCO

La recherche de la sagesse a la frontiére entre

Moyen Age et modernité :
le Centheologicon d’Heymeric de Campo (1395-1460 ?)
et le De venatione sapientiae de
Nicolas de Cues (1401-1464)

1. LES RAISONS D’'UNE COMPARAISON

Etablir des discontinuités et des continuités entre les époques, les savoirs
et les auteurs sur la base des limites chronologiques est a la fois pratique et
réducteur : soit on simplifie de maniére générique en faisant adhérer les
individus et leurs idées a des macro-catégories culturelles communes a une
époque entiére, soit on décompose I'époque en périodes lorsqu’on prétend
y voir des facteurs de changement. Insérer une date dans le déroulement
historique provoque parfois I'opposition de certaines catégories tempo-
relles, dont I'usage est spécialement délicat lorsqu’on s’interroge sur la con-
tinuité culturelle ou la rupture épistémologique des contextes doctrinaux.
A ce propos il semble intéressant de poser la question autour d’'Heymeric
de Campo, philosophe et théologien flamand actif au XV* siécle et habi-
tuellement inséré dans le Moyen Age, pour établir s'il peut se considérer
par esprit, mentalité et contiguité culturelle proche aux humanistes. Pro-
fesseur renommeé a l'université de Cologne et de Louvain, cette derniere
étant rendue attractive par ses cours dés 1435, Heymeric est sans doute un
exposant de relief de la scolastique tardive, bien qu’il soit de quelques an-
nées seulement plus dgé de Nicolas de Cues, son éleve a Cologne vers I'an
1425!. Ce dernier, par ailleurs, est couramment compté parmi les philo-

1 Parmi les études qui présentent l'auteur et son ceuvre on signale les suivantes :
REINHARDT, Klaus: Einleitung, in : REINHARDT, Klaus/ STAMMKOTTER, Franz-Bernhard (éd.) :
Heymericus de Campo. Philosophie und Theologie im 15. Jahrhundert (= Philosophie inter-
disziplindr 28). Regensburg : Roderer 2009, 17-63 ; HAMANN, Florian : Das Siegel der Ewig-
keit. Universalwissenschaft und Konziliarismus bei Heymericus de Campo. Miinster : Aschen-
dorff 2006, 17-63 ; HOENEN, Maarten ].F M. : Heymeric van de Velde. Eenheid in de tegendelen
(= Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 4). Baarn : Ambo 1990 ; CAVIGIOLI, Jean-
Daniel : Les écrits d’Heymericus de Campo (1395-1460) sur les ceuvres d’Aristote, in : Frei-
burger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 28 (1981), 293-371. La rémise en cause de la
relation entre Heymeric et Nicolas de Cues est 'objet de I'étude de FIAMMA, Andrea : Nicola
Cusano ed Eimerico da Campo : gli anni coloniensi, in : Medioevo 41 (2016), 217-257. Pour la
question de la réception doctrinale entre Heymeric et Nicolas de Cues, voir les recherches
moins récentes de : COLOMER, Eusebio : Heimeric van den Velde entre Ramén Llull y Nicolds
de Cusa, in : Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft. Gesammelte Aufsdtze zur Kul-



262 Giovanna Bagnasco

sophes humanistes, ce qui rend évidente une étrange bifurcation entre ces
deux contemporains, positionnés sur deux courants culturels (peut-on dire
deux époques ?) distincts, étant prouvée leur relation d’amitié et intellec-
tuelle jusqu’aux années soixante du XV* siécle2,

En dehors de la question des continuités et discontinuités des époques,
I'objet de la présente étude sera une comparaison de deux de leurs ouvrages,
décalés dix ans I'un de l'autre, pour se questionner sur le rapport entre les
cadres conceptuels et leur persistance historique. Considérer I'« espace tem-
porel » des productions théoriques nous permettra d’évaluer I'« espace
synchronique » des savoirs partagés en circulation a une époque donnée :
le Centheologicon d’Heymeric de Campo? (1453) et le De venatione sapien-
tiae* (1462) de Nicolas de Cues serons enquétés au sujet « connaissance di-
vine, humaine et méthodes ».

turgeschichte Spaniens 1. Reihe 21 (1963), 216-232 ; COLOMER, E.: Nikolaus von Kues und
Raimund Llull. Aus Handschriften der Kueser Bibliothek (= Quellen und Studien zur Ge-
schichte der Philosophie 2). Berlin : Walter de Gruyter 1961 ; COLOMER, E.: Nikolaus von
Kues und Heimeric van den Velde, in : Mitteilungen und Forschungsbeitrige der Cusanus-
Gesellschaft 4 (1964), 198-213 ; HAUBST, Rudolf: Der junge Cusanus war im Jahre 1428 zu
Handschriften-Studien in Paris, in : Mitteilungen und Forschungsbeitrage der Cusanus-Ge-
sellschaft 14 (1980), 198-205 ; HAUBST, R. : Zum Fortleben Alberts des Groffen bei Heymeric
von Kamp und Nikolaus von Kues, in : OSTLENDER, Heinrich/GEYER, Bernhard (éd.) : Studia
Albertina. Festschrift fiir Bernhard Geyer zum 70. Geburtstage (= Beitrage zur Geschichte
der Philosophie und Theologie des Mittelalters, Supplementband 4). Miinster : Aschendorff
1952, 420-447.

2 Ce fait est témoigné par une lettre d’'Heymeric envoyée en 1454 a Théodoric de Xanten
et qui confirme la réception de trois ouvrages du Cardinal Nicolas de Cues. Ils seront utilisés
dans le Centheologicon pour I'élaboration du chapitre 20, Theologia variarum sectarum con-
sona, voir : IMBACH, Ruedi : Das Centheologicon des Heymericus de Campo und die darin ent-
haltenen Cusanus-Reminiszenzen : Hinweise und Materialen, in : Traditio 39 (1983), 466477,
voir aussi IMBACH, R.: Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen Dialogs De pace fidei bei
Heymericus de Campo, in : Freiburger Zeitschrift fur Philosophie und Theologie 27 (1980), 5-
23. L'échange intellectuel est aussi confirmé par leur participation au Concile de Bile (1432),
ou ils ont pris part a la discussion sur la question ecclésiologique de l'autorité conciliaire et
papale. Voir : HAMANN, Florian : Der Koran als ekklesiologische Autoritdt bei Heymericus de
Campo (1 1460), in : Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 50 (2003), 150-162 ;
HAMANN, F.: Koran und Konziliarismus. Anmerkungen zum Verhdltnis von Heymericus de
Campo und Nikolaus von Kues, in : Vivarium. A Journal for Mediaeval Philosophy and the In-
tellectual Life of the Middle Ages and Renaissance 43 (2005), 275-291.

3 HEYMERICUS DE CAMPO : Centheologicon, éd. Giovanna Bagnasco (= CC CM 292). Turn-
hout : Brepols 2020.

4 NicoLAUS CUSANUS : De venatione sapientiae, in : Opera omnia XII, De venatione sa-
pientiae, De apice theoriae, ediderunt commentariisque illustraverunt Raimundus Klibansky
et Iohannes G. Senger. Hamburg : Meiner 1982, 1-113. Pour la traduction, voir : NICOLAS DE
CUES : La chasse de la sagesse. Introduction, traduction et notes par Hervé Pasqua (= Epimé-
thée). Paris : PUF 2015.



La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité 263

2. RUPTURES DU PARADIGME ET UNITE DU SAVOIR

La relation entre Heymeric et Nicolas justifie notre démarche : d’abord la
proximité de leur intérét dans le milieu disciplinaire et universitaire, puis
une amitié durable le long des années situent ces auteurs sous la méme
« formation discursive », ol se place I'historicisation de leur ceuvre en gé-
néral5. Une telle perspective se réalise a partir d'une logique qui tente de
resituer dans 'histoire une certaine forme de questionnement historique, a
ne pas entendre tout court comme structure formelle invariable qui en-
cadre le flux temporel des événements. Ceci se montre aisément dans la
perception d'une rupture épocale ressentie par 'Occident chrétien en 1453 :
face au traumatisme de la prise de Constantinople par les Turcs, les réac-
tions des deux intellectuels s’approchent de la mentalité courante propre a
leur époque qui est choquée par la perte d’'un symbole-repére identitaire,
répondant ainsi a la dynamique entre réalité empirique et cadres de pensée
historiquement formés. En outre leur théologie et leur philosophie réa-
gissent dans un méme « systeme de formation discursive » par le « discours
ontologique du principe » qui se traduit en aspiration identitaire : récupé-
rer 'unité des savoirs et des pratiques culturelles de tous temps et de toute
culture dans une perspective épistémologiquement axée sur la conviction
d’une seule vérité a la base du savoirs.

Au centre de cette prémisse se situe le projet d’'Heymeric ou l'intérét ré -
side dans sa conception philosophique d’'un savoir global et dans son choix,
pour aborder la théologie, d’'une forme d’ouvrage inédite, censée tout réca-
pituler. Rédigé en 1453, le Centheologicon est un curieux traité composé de
101 théologies différentes, paiennes et chrétiennes, anticipées par un index
qui rassemble une liste de chapitres apparemment dépourvue d’organisa-
tion interne. Cependant il répond au modele de I'histoire sacrée qui se dé-
roule selon le schéma traditionnel exitus-reditus des synthéses théolo-

5 Cf. FOUCAULT, Michel : Archéologie du savoir. Paris : Gallimard 1969, 80 : « Mais ce qui
appartient en propre a une formation discursive et ce qui permet de délimiter le groupe de
concepts, pourtant disparates, qui lui sont spécifiques, c’est la maniére dont ces différents élé-
ments sont mis en rapport les uns avec les autres : la maniére par exemple dont 'ordon-
nance des descriptions ou des récits est liée aux techniques de réécriture ; la maniére dont le
champs de mémoire est lié aux formes de hiérarchie et de subordination qui régissent les
énoncés d'un texte ; la maniére dont sont liés les modes d’approximation et de développe-
ment des énoncés et les modes de critique, de commentaires, d’interprétation d’énoncés déja
formulés, etc. C'est ce faisceau de rapports qui constitue un systéme de formation concep-
tuelle » ; cf. aussi 84, ou il soutient que les discours sont le lieu d’émergence des concepts
savants.

6 Suite au siége de Constantinople et a sa chute en 1453, Nicolas écrit son De pace fidei
ol il expose son inquiétude pour le contraste idéologique entre religions différentes. L'unité
de la foi peut et doit étre rétablie. A ce sujet Heyméric intervient par ailleurs dans le cha-
pitre 20 (Theologia variarum sectarum consona) du Centheologicon ou il reprend les argu-
ments du Cardinal de Cues. Voir IMBACH, R. : Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen
Dialogs De pace fidei bei Heymericus de Campo, 5-13 ; pour le texte 14-23.



264 Giovanna Bagnasco

giques, comme dans les Sentences de Pierre Lombard ou dans la Summa
theologiae de Thomas. Heymeric accomplit ainsi le projet scolastique en
méme temps qu’il annonce celui des humanistes. Récapituler signifie récu-
pérer ; récupérer, redire ; redire, tout dire ; tout dire, dire le principe de
tout. D’ol1 ce choix d’exposer un discours théologique centuple, condensant
en un ouvrage unique la quinte essence de la raison humaine sur le divin.
Cette somme de sommes, testament doctrinal de la scolastique, en marque
ainsi la fin : ce qu'’il s’agit de maintenir uni « conceptuellement », s’est his-
toriquement morcelé depuis la chute de Constantinople. A 'histoire intel-
lectuelle Heymeric apporte la conscience d’'une rupture du paradigme iden-
titaire de 'occident médiéval chrétien, qui dépasse sa contradiction en réa-
lisant idéalement I'unité du savoir. En parcourant les siecles depuis la Ge-
nése, le but d’Heymeric est de construire une forme de pensée qui contient
les modeéles de rationalité philosophique et théologique de chaque époque,
comme s’il pouvait exister un ars generalis du savoir de tous les savoirs.
Son projet conduit aussi a s’'interroger sur le statut épistémologique de la
théologie et de la philosophie, non seulement comme collections des posi-
tions théoriques absorbées dans le traité, mais plus encore comme formes
de discours exprimant la sensibilité intellectuelle d'un homme du XVe
siécle, professeur universitaire, a la frontiére entre Moyen Age et Temps
modernes.

3. SAVOIRS DISCIPLINAIRES ET CONNAISSANCE

Cette « nouvelle forme » de théologie répond a I'idéal ancien d'une sagesse
qui ne fait pas de distinction entre théologie et philosophie, mais se con-
sidére a l'origine de tout savoir. Le rétablissement d'une unité originaire
est accompli par la récupération d’'une doctrine religieuse démodée au
XIVe siécle, celle de I'école de Saint-Victor, ou celle de la théologie axio-
matique (Alain de Lille, Nicolas d’Amiens) dont la présence est massive
dans le Centheologicon. Notre auteur reprend donc des formes théolo-
giques préscolastiques, qu'il conjugue avec des doctrines philosophiques et
théologiques ultérieures jusqu’a son temps : ceci dans le cadre d’'une con-
ception originairement unitaire du savoir, multiforme par ses productions
historiques, mais partageant le méme dessein commun, qu’il s’efforce de
retrouver. Au milieu du XV* siécle, a la fin de sa vie, Heymeric se tient a
I'écart des recherches théologiques contemporaines pour produire une
nouvelle forme de texte, adressée a un public qui n’est pas forcément uni-
versitaire. Cette attitude s’explique mieux par la présence de Nicolas de
Cues dont il faudrait encore s’interroger sur son poids théorique exercé
dans le Centheologicon, ou il est cité et repris a propos d’au moins trois de



La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité 265

ses écrits majeurs’: le De docta ignorantia, le De coniecturis et le De pace
fidei et aussi pour éclaircir la qualité de la réciprocité de leur relation. En
particulier, au chapitre 20, Heymeric résume le De pace fidei, écrit en 1453,
ou Nicolas transpose sa vision cecuménique dans le projet philosophique
de l'unité religieuse, qui s'accorde bien a l'intention universaliste exprimée
par le Centheologicon.

En bref, si le Cent-theo-logicon annonce des son titre I'exhaustivité de
son programme en récupérant tout « discours sur Dieu » tant rationnel que
religieux, - d’ou la pertinence d’interroger le texte sur la question fonda-
trice des savoirs de la philosophie et de la théologie, - peut-on affirmer
que la théologie humaine, étant au fond la recherche du principe premier,
a pleinement réalisé le discours méme de la philosophie ?

Au cceur de notre enquéte, la question de la valeur de la raison hu-
maine au croisement disciplinaire entre philosophie et théologie nous per-
met d’établir un lien avec la doctrine de la connaissance de Nicolas de Cues.
La comparaison entre le Centheologicon et le De venatione sapientiae re-
marque la densité doctrinale et l'intérét gnoséologique de ces deux traités
tout en soulignant une certaine analogie. Elle se montre autant dans la vi-
sion unitaire et globale du savoir que dans la méthode de la philosophie
comme recherche et théorie de I'unité : comme chez Nicolas le théme de
I'unité se concentre et se réalise autour de la « chasse a la sagesse », tou-
jours recherchée quoique d’'une maniére différente par les philosophes an-
ciens et par les chrétiens, cela convient parfaitement a la perspective théo-
rique du Centheologicon congu comme systeme total des tentatives hu-
maines de rechercher Dieu. Finalement les deux auteurs nous livrent en
quelque sorte leur testament doctrinal en termes d’approfondissement théo-
rique et d’achévement de leurs perspectives philosophiques.

4. CHASSE ET PROIE DANS LE DE VENATIONE SAPIENTIAE ET DANS LE CENTHEO-
LOGICON

La métaphore de la chasse n’est pas nouvelle, d’autres y ont eu recours
avant Nicolas de Cues pour exprimer la tension vers la proie ou 'objet dé-
siré ou, autrement dite, I'activité de la recherche philosophique comme
Platon laisse entendre dans certains passages du Sofiste et du Fédon?.

7 Parmi ces ouvrages on signale aussi le De complementis theologicis, que nous avons
négligé car il n’ajoute rien a notre discours actuel. Ceux cités renvoient directement aux
titres de trois chapitres du Centheologicon comme l'on voit ci-apreés. Les chapitres consacrés
a Nicolas de Cues sont les cinq suivants : (ch. 5) Theologia pythagorica ; (ch. 14) Theologia
eiusdem coniecturaliter unitrina ; (ch. 15) Theologia eiusdem ignoranter docta ; (ch. 16) Theo-
logia eiusdem geometrica ; (ch. 20) Theologia variarum sectarum consona.

8 Cf. le Sofiste (219b-220a), spécialement 219c, ou1 'action de la connaissance renvoie a
I'ars de la chasse ®npevtikdv) et dans le Fédon (66a) c’'est par l'infinititif @npévelv qu'on
indique la chasse qui saisit I'essence la plus pure des objets réels. Pour d’autres compa-



266 Giovanna Bagnasco

L'image de la chasse dans l'acception d’ars inveniendi se retrouve par
exemple en Lulle dans le Liber de diuina unitate et pluralitate ou il affirme :
« Et datus est modus artificialiter ad inuestigandum et inueniendum diui-
nam unitatem et pluralitatem, mediante tamen diuina gratia et sapientia,
cum talis uenatio sit ualde alta et profunda » et ailleurs le terme venatio
apparait dans le titre du livre De uenatione substantiae et accidentis®. Dans
son traité De venatione sapientiae Nicolas de Cues se sert encore de cette
image pour représenter I'activité tout court de la philosophie, plus qu'une
formule rhétorique un concept euristique qui renvoie a la méthode de la
recherche. Mais il lui donne un sens nouveau, puisqu’il considére comme
« terres de chasse » les domaines de sa recherche philosophique person-
nelle qu'il peut passer en revue car il les a parcourus durant toute sa vie.
Comme Heymeric dans son Centheologicon, Nicolas, inspiré de Diogéne
Laérce, énumére les tentatives des philosophes qui depuis toujours sont
chasseurs de la sagesse : « Nihil enim sunt philosophi nisi venatores sa-
pientiae »19, sans jamais la rejoindre. Ceci parce que toute recherche ra-
tionnelle de la sagesse se situe sur le plan des conjectures que celle-ci dé-
passe pour culminer dans la docte ignorance et s’y confondre. Malgré I'échec
de la prise, la chasse joue toutefois un role décisif : le philosophe parcou-
rant son propre champ, bien qu’il n’atteigne jamais sa proie, s'accorde aux
autres en ceci que tous recherchent la sagesse. L'usage de la raison differe
et chacun chasse a sa fagon, mais il est indispensable connaitre les terres
ou 'on chasse. Nicolas le fait en décrivant les trois régions et les dix
champs ot il a poursuivi sa proie. Il pose ici la distinction préalable entre
savoirs et leur positionnement dans un cadre épistémologique : différant la
sagesse divine, qui est supréme et ineffable, de la science des philosophes,
de cette distinction découlent au moins trois questions : Quels « présuppo-
sés » pour une bonne chasse (les trois régions) ? Quelles « terres de chasse »
(dix champs) ? Quelle « arme » (le silence) pour une « grande prise » (sa-
gesse de Dieu) ?

raisons entre chasse et philosophie en Platon cf. IMBACH, R. : Einige vorldufige Bemerkungen
zur Jagd als Bild der Philosophie, in : DAPHINOFF, Dimiter (éd.) : Der Wald. Beitrdge zu einem
interdisziplindren Gesprdch. Freiburg (CH) : Universitatsverlag 1993, 86-100. Voir aussi IM-
BACH, R.: Figura veritatis. Accenni provvisori ad alcune immagini della filosofia in pensatori
medievali, in : Minima mediaevalia. Saggi di filosofia medievale. Canterano (RM) : Aracne edi-
trice 2019, 18-24 (traduction de I'étude : Figura veritatis. Vorldufige Hinweise auf einige Bilder
der Philosophie bei mittelalterlichen Denkern, in : STOLZ, Michael [éd.] : Randgdnge der Me-
didvistik, Bd. 8. Bern : Stampfli Verlag 2019, 9-59). Voir encore I'introduction a la traduction
frangaise éditée par Hervé Pasqua : NICOLAS DE CUES : La chasse de la sagesse. Paris : PUF
2015, 7-25. Nous ferons souvent référence a cette édition pour les passages traduits.

9 Cf. RAIMUNDUS LULLUS : Liber de diuina unitate et pluralitate, éd. Hermégenes Harada
(= CCCM 32). Turnhout : Brepols 1975, 210-236 ; pour le passage, d. 2, p. 228, 584-587. En-
core RAIMUNDUS LULLUS : De uenatione substantiae et accidentis, éd. Aloisius Madre (=
CCCM 114). Turnhout : Brepols 1998.

10 NicorLAUs CUSANUS : De venatione sapientiae (dorénavant VS), 8.



La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité 267

Puisque la sagesse s’est incarnée, elle parcourt le monde et se manifeste
véritablement sous la forme du pouvoir en acte (« possest »), du possible
réalisable (« posse fieri ») et du possible réalisé (« posse factum ») : voici
les trois régions du vraill, dont la chasse proprement dite se poursuit dans
les dix champs que Nicolas nomme la « docte ignorance », le « pouvoir
étre », le « non-autre », la « lumiére », la « louange », I « unité », I'« égali-
té », la « connexion », la « limite » et I'« ordre »12. C’est ici que se définit
toute relation de chasse entre chasseur et proie et se déroule la poursuite
de la sagesse par ces différentes perspectives ; en fait on y trouve a la fois
les prises des philosophes anciens et celles des chrétiens tels que Saint Paul,
le Pseudo-Denys et Cusain lui-méme!3. Dans le premier domaine, celui de
la docte ignorance, a lieu la chasse la plus savoureuse, qui aboutit a la com-
préhension incompréhensible de I'incompréhensible. C'est le tournant-rup-
ture entre les anciens philosophes et les chrétiens : les premiers se sont
fatigués vainement, ils n'y sont jamais entrés puisqu’ils ont enquété sur le
quid des choses, c’est-a-dire le « possible réalisable » (« posse fieri »), en
ignorant le Principe absolu (« possest ») qui le précede. Alors que 'Aréo-
pagite a enseigné la voie négative qui dépasse le langage, au-dela de laffir-
mation du quid jusqu’a saisir I'incompréhensible de ’Absolu de maniére
incompréhensible : c’est la théologie de la transcendance qui reconnait I’Ab-
solu « possest » comme « non-aliud », ce qui se définit soi-méme et toutes
choses!+.

Indiquant la « méthode de chasse » a poursuivre, ce champ précede les
autres, également bien parcourus par Nicolas qui regroupe en forme de
somme-testament les fruits théoriques de ses chasses de la sagesse : « Pro-
positum est meas sapientiae venationes, quas usque ad hanc senectam men-

11 Cf. N1coLAus CUSANUS : VS, 30 (XI, 30, 3-6) : « Prima, in qua ipsa reperitur, uti est
aeternaliter. Secunda, in qua reperitur in perpetua similitudine. Tertia, in qua in temporali
fluxu similitudinis lucet a remotis ».

12 Nicolas introduit briévement les dix champs au chapitre XI, pour les décrire dans la
suite, selon I'ordre donné, a partir du XII jusqu’au XXXII. Cf. NIicOLAUS CUSANUS : VS, 30 (XI,
30, 7-10) : « Decem vero puto campos venationi sapientiae plurimum aptos : Primum nomi-
no doctam ignorantiam, secundum possest, tertium non aliud, quartum lucis, quintum lau-
dis, sextum unitatis, septimum aequalitatis, octavus conexionis, nonum termini, decimum or-
dinis ».

13 Nicolas les décrit comme domaines de son expérience intellectuelle, philosophique et
théologique, en regroupant en forme de somme-testament ses recherches de la sagesse, voir
NICOLAUS CUSANUS : VS, 3 (Prol. I, 6-8) : « Propositum est meas sapientiae venationes, quas
usque ad hanc senectam mentis intuitu veriores putavi, summarie notatas posteris relin-
quere ».

14 Nicolas passe en revue ces arguments dans les chapitres du XII au XIV. Voir spé-
cialement le XII, 32 (31, 20-23; 32, 1-2) : « Deus igitur cum praecedat, non potest fieri com-
prehensibilis. Et cum quid sit posse fieri non sit comprehensibile, sicut nec eius causa ipsum
praecedens, nullius quiditas causis ignoratis, uti scibilis est, actu comprehenditur. Quanto
igitur quis melius sciverit hoc sciri non posse, tanto doctior ».



268 Giovanna Bagnasco

tis intuitu veriores putavi, summarie notatas posteris relinquere »15, Ce
« propositum » ouvertement déclaré renvoie a la perspective globale du
Centheologicon, qui peut aussi s'entendre comme synthése-testament de
tous les discours humains a la chasse de Dieu mais qui représente égale-
ment le testament-philosophique d’'Heymeric en tant que traité « méta-
théologique » de perspectives théologiques différentes, inégales mais con-
vergentes pour atteindre le principe unitaire de tout savoir.

5. PREMISSES A LA CHASSE

a) La proie et la nourriture

Le principe de la recherche est bien rendu dans le titre du premier cha-
pitre du De venatione sapientiae : « Sapientiam pastum esse intellectus ».
En fait, notre nature intellectuelle a besoin de se restaurer avec la nourri-
ture propre a sa vie.

« C'est pourquoi notre intellect est doté d’'une nature logique, de sorte que,
grace a elle, il puisse courir dans tous les sens et aller a la chasse. La logique,
en effet, comme disait Aristote, est I'instrument le plus précis pour la chasse du
vrai aussi bien que du vraisemblable. Ainsi, quand l'intellect trouve quelque
chose (de vrai ou de vraisemblable), il le reconnait et I’embrasse avidement. La
sagesse est donc ce qui est recherché, parce qu’elle nourrit I'intellect »16.

Ici il est dit que la vie intellectuelle est nourrie par la recherche, mais elle
est immédiatement identifiée a son objet, a savoir la sagesse. L’intellect se
nourrit donc de la capture de proies et c’est pourquoi des zones de chasse
et des niveaux de nourriture doivent étre définis : la vérité elle-méme, le vrai
et le vraisemblable. Les intellects humains sont différents et les chasses sont
nombreuses, seule la plus savoureuse est la plus nourrissante et la plus ap-
propriée a l'intellect.

b) Quelque chose de trés certain pour lequel il ne fait aucun doute

A cOté de la motivation a poursuivre, il y a aussi un critére incontournable
comme point de départ accepté par tous ceux qui cherchent, qui définit
généralement la limite dans laquelle cette activité se déroulera et surtout a
partir de quoi. Cette prémisse est trouvée dans le principe philosophique
qu’Aristote reporte dans la Physique, selon lequel « il est impossible que ce

15 NicoLAUS CUSANUS : VS, 3 (Prol. 1, 6-8). Voir la note 13.

16 NICOLAS DE CUES : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 35 (1, 4), cf. VS, 7 (I, 4, 15-19) :
« Quare intellectus dotatus est natura logica, ut illa mediante discurrat et sua facit
venationem. Est enim, ut Aristoteles dicebat, logice exactissimum instrumentum ad vena-
tionem tam veri quam verisimilis. Unde dum invenit, cognoscit et avide amplectitur. Sa-
pientia igitur est quae quaeritur, quia pascit intellectum ».



La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité 269

qui est fait ne soit pas fait »17. Il s’ensuit que tout ce qui existe a néces-
sairement une cause qui lui est antérieure : « Omne autem quod est fac-
tum aut fiet, cum sine posse fieri nec sit factum nec fiet, habet principium
unum absolutum, quod est principium et causa ipsius posse fieri. Et id est
illud aeternum, quod posse fieri antecedit; et est absolutum principium et
incontrahibile, quia est omne quod esse potest »18,

Cette cause éternelle est évidemment Dieu, antérieur au « posse fieri »,
ce qui représente la création de son ordre universel perpétuel et qui a son
tour est antécédent a toutes les « choses faites » (« posse factum »), qui
sont instables et qui échouent. Par ce raisonnement, Cusain arrive alors a
définir avec quelles prémisses la raison évolue et procéde a la recherche.

6. METHODES DE CHASSE : LES PHILOSOPHES ET LA DOCTE IGNORANCE

« Entre les philosophes, il existe également de grandes différences. Cela arrive
surtout parce qu’un intellect est meilleur chasseur qu'un autre, qu’il est plus
exercé et plus prompt a faire un usage précis de la logique, et qu'un autre sait
mieux dans quelle région se trouve la sagesse recherchée, comment la trouver
rapidement et de quelle maniére la capturer. Les philosophes sont en fait uni-
quement des chasseurs de la sagesse que chacun cherche, & sa maniére, a la
lumiére de la logique qui lui est innée »19.

La variété et la qualité de la chasse s’expliquent ainsi selon I'orientation in-
tellectuelle de chaque philosophe. En choisissant une région de chasse, la
sagesse est cherchée soit directement dans I'actualité éternelle de tout le
possible en Dieu (« posse facere »), soit dans la manifestation perpétuelle
du possible, exprimée par la possibilité du possible (« posse fieri »), ou en-
fin a partir de I'image temporelle des possibilités réalisées et contingentes
(« posse factum »). En distinguant ces trois régions de chasse, les trois ni-
veaux de connaissance correspondants sont également définis, comme en
témoigne le degré de vérité lié a chaque région : vérité absolue, vrai et vrai-
semblable : « Prima, in qua ipsa reperitur, uti est aeternaliter. Secunda, in
qua reperitur in perpetua similitudine. Tertia, in qua in temporali fluxu
similitudinis lucet a remotis »20.

17 Cf. NicoLAS DE CUES : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 37 (II, 6) ; NICOLAUS DE
CusA : VS, g (11, 6, 13-14) ; ARISTOTE : Physique VIII g, 265a19 ; cf. également Métaphisique III
4, 999bu1 ; 6, 1003a5. Pour approfondir, voir I'introduction a La chasse de la sagesse (éd.
Pasqua), 10, note 1.

18 NicOLAUS DE CUSA : VS, 9-10 (IIl, 7, 7-11) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 37,
39 (111, 7) : « Car tout ce qui est fait ou a été fait, puisque sans le pouvoir étre fait n’est ni n’a
été fait, a un principe unique et absolu, qui est le principe et la cause de son pouvoir étre
fait. Et il est ce principe éternel qui précede le pouvoir étre fait et il est absolu et incontrac-
table ».

19 NicoLAs DE CUES : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 35, 37 (I, 5) ; NICOLAUS DE
CusA : VS, 8 (I, 5, 7-13).

20 N1cOLAUS DE CUSA : VS, 30 (XI, 30, 4-6).



270 Giovanna Bagnasco

Ce cadre néo-platonicien dans lequel s’inscrit la correspondance des de-
grés de vérité et de réalité fournit également le critére pour évaluer les fruits
des chasses philosophiques : ayant été menées en dehors de la docte igno-
rance, il se trouve que leurs prises ont toujours manqué le Principe cher-
ché a tort dans le domaine du « posse fieri »21. Par ailleurs les philosophes
ont aussi confondu celui-ci avec des « objets contingents » :

« Thales Milesius assimilabat aquam ipsi posse fieri, quando vidit [...] cuncta
viventia ex ipsa nutriri, ideo et fieri. [...] Sed quod aqua non sit posse fieri
mundi et omnium [...] ex hoc videtur : Deus enim, ut ipse recte ait, est anti-
quissimum ; ante igitur omne factum aut creatum. Aqua igitur, cum sit post
ipsum, facta est. Ipsam igitur posse fieri antecedit »22.

L’eau de Thales est évidemment un élément de la nature comme beaucoup
d’autres et puisqu’ elle « a été faite », elle succéde au « posse fieri ». Grace
a ces arguments Cusain examine les anciennes doctrines monistes et
pluralistes pour définir leur insuffisance par rapport a la chasse du Prin-
cipe : « Oportet ut intelligas nostrum principium, scilicet posse fieri, aquam
et cuncta elementa et quae facta sunt praecedere, sive sint sive vivant aut
intelligant »23.

Si les philosophes n’ont pas gotité aux chasses les plus délicieuses c’est
aussi parce qu’ils n‘ont pas cherché en deca de la différence des opposés.
Par cette affirmation Nicolas, qui s’'inspire de Denys, introduit la méthode
de la docte ignorance comme la seule adéquate a la compréhension du
principe : « Etiam et rursus divinissima dei cognitio per ignorantiam cog-
nita secundum eam, quae supra intellectum, unionem, quando intellectus
ab entibus omnibus recedens, deinde et se ipsum dimittens, unitur super-
splendentibus radiis, inde et illic imperscrutabili profunditate sapientiae
illuminatus »24, Finalement I'aboutissement de la chasse se réalise puisqu’« a
partir de la disposition trés ordonnée de toutes les créatures [...] nous nous

21 NIcOLAUS DE CUSA : VS, 34 (XII, 33, 16-21) : « Vides nunc venatores philosophos, qui
nisi sunt rerum quiditates ignorata quiditate dei venari et qui dei quiditatem semper sci-
bilem facere scitam nisi sunt, fecisse labores inutiles, quoniam campum doctae ignorantiae
non intrarunt. Solus autem Plato aliquid plus aliis philosophis videns dicebat se mirari, si
deus inveniri, et plus mirari, si inventus posse propalari »; voir aussi VS, 37 (XHI, 38, 1-10) :
« Patet quomodo philosophi, qui hunc campum non intraverunt, de delectabilissimis vena-
tionibus non degustarunt. Id autem quod eos terruit, ne hunc campum intrarent, fuit, quia
praesupposuerunt etiam deum, sicut alia quae posse fieri sequuntur, citra differentiam op-
positorum quaerendum. Nam ante differentiam contradictorie oppositorum non putabant
deum reperiri. Volentes igitur venationem eius includi infra ambitum principii illius “quod-
libet est vel non est”, ipsum, qui etiam illi principio antiquior et qui ambitum illius principii
excellit, non quaesiverunt in campo possest, ubi posse esse et actu esse non differunt ».

22 N1COLAUS DE CUSA : VS, 28 (X, 27, 3-10) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 65, 67
(X, 27).

23 N1cOoLAUS DE CUSA : VS, 29 (X, 28, 5-7) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 67 (X,
28).

24 NicoLAUS DE CUSA : VS, 86 (XXX, 89, 25-29).



La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité 271

élevons avec méthode et de maniére ordonnée [...] vers ce qui transcende
toutes choses, qui est a la fois I'absence de tout et la cause de tout »25.

7. OBJET ET FIN DE LA CHASSE

Ce dernier point est introduit et préparé par des passages textuels qui ré-
velent la difficulté de saisir la proie. A travers les dix champs de chasse,
Nicolas étale une série d’auteurs, de doctrines et de points de vue essayant
de montrer comment l'objet recherché devrait étre placé dans les termes
appropriés d'une compréhension adéquate. Puisqu’en fait celle-ci se rap-
porte au degré de vérité auquel I'objet lui-méme correspond, afin de de-
venir intelligible, la proie la plus savoureuse et convoitée devra étre chas-
sée dans le domaine de la docte ignorance, qui lui reconnait sa grandeur
absolue non mesurable par l'esprit humain : « utique doctior est negans
magnitudinem absolutam incontractam ad claritatem solis vel amplitudi-
nem maris aut alterius cuiuscumque et penitus interminatam et infinitam
mensura mentis, quae ad mentem contracta est, mensurabilem quam affir-
mans »26. Par conséquent, le seul champ possible a la chasse d’'une si grande
proie est le « possest » : « Non est igitur deus quaerendus in alio campo
quam possest. Nam quocumque demonstrato hoc deus non est, quai hoc
potest fieri aliud. Non est deus parvus, quia parvum potest esse maius, ne-
que magnus, quia magnum potest esse minus, sed ante omnia, quae aliter
fieri possunt, et ante omnia, quae differunt »?7. Suivant cette perspective,
s'il est impossible d’affirmer quoi que ce soit de Dieu, il nous reste a par-
courir le champ du « non-aliud » : différemment les philosophes, « qui hunc
campum non intraverunt, de delectabilissimis venationibus non degusta-
runt »28,

En conclusion, cependant « quaerere igitur deum in aliis campis, ubi
non reperitur, vacua venatio est »2%, une derniére appréciation sur la philo-
sophie est tout a fait opportune car elle n’a pas chassé en vain et elle a
abordé le dévoilement de la seule vérité méme sans l'avoir définie et trou-
vée de maniere univoque3?. Le présupposé d'un principe premier, en soi
unique, vrai et éternel, sous-jacent a chacune de ses manifestations déter-

25 NICOLAS DE CUES : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 147 (XXX, 89).

26 NicOLAUS DE CUSA : VS, 32 (XII, 32, 5-8) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 73
(X1, 32).

27 NICOLAUS DE CUSA : VS, 35 (XIII, 35, 1-5) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 75
(XIII, 35).

28 NICOLAUS DE CUSA : VS, 37 (XIII, 38, 1-2) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 78
(XIII, 38).

29 NICOLAUS DE CUSA : VS, 40 (XIV, 41, 14-15) ; tr. La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 82
(XIV, 41).

30 Voir le champ de 'unité, aux chapitres XXI et XXII de NICOLAUS DE CUSA : VS, 56-61
(XXI, 59, 60, 61, 62, 63) ; 61-65 (XXII, 64, 65, 66, 67).



272 Giovanna Bagnasco

minées, probables et temporelles, induit a poursuivre la recherche et justi-
fie 'équivocité des différents noms que I'Ecriture Sainte et les philosophes
utilisent pour appeler ce qui est identique.

8. PLUSIEURS NOMS POUR LA MEME PROIE

« Comment I'Ecriture Sainte et les philosophes ont appelé par des noms
différents ce qui est identique »3!: le chapitre 11 de la Chasse a la sagesse
annonce tout au début comment les différentes philosophies s’accordent
avec la vérité qui nous a été révélée par la foi: « Si quis cum his taliter
praemissis primo ad genesin mundi per sanctum Moysen dudum ante phi-
losophos descriptam se convertit, supra de principiis quae dicta sunt, ibi
reperiet »32,

Dans la position du sujet on remarque d’abord, en général, la relation
du langage au réel, vu que les hommes produisent la signification de tout
ce qu’ils connaissent par ces deux plans qui sont strictement liés. Il faut
cependant considérer que le contexte dans lequel la fonction discursive
agit est ici déterminé par la spécificité de I'objet : dans ce cas, il s’agit de
connaitre la vérité du Principe que les nombreux noms de Dieu désignent
par la définition de ses perfections. Par la maniére dont elle structure son
discours, la rationalité philosophique construit le savoir a travers la pra-
tique définitoire des objets a connaitre, mais cette approche n’est pas sans
difficultés : la premiére question est de savoir si un nom humain peut dire
I'essence de la réalité ; la seconde, si sa prétention a dire la vérité est lé-
gitime ; la troisieme, si 'objet dont la nature est principielle est ineffable
en soi et donc s'il y a incommensurabilité entre raison et vérité. La ques-
tion des noms se présente sous plusieurs aspects : a) la « nature » conven-
tionnelle des mots ; b) la force « de dire » des mots ; ¢) la relation entre
« mot et connaissance » ; d) la relation entre « mot et vérité ».

Au chapitre 33 du De venatione sapientiae, Nicolas considére la perspec-
tive gnoséologique de la connaissance humaine du divin par ces quatre
points, qu’il place dans le contexte métaphorique de la chasse autour d'une
question centrale, a savoir si les mots capturent leurs proies. L'ordre du
discours procede de la fagon suivante33 :

a) 1. Les noms ont été imposés aux choses par le premier homme selon la
raison que '’homme congoit ; 2. La raison que '’homme congoit nest pas la
raison de I'essence de la chose qui précéde toute chose.

31 NicoLAS DE CUES : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 61 (IX, 23) ; VS, 24 (IX, 23, 2).

32 N1cOLAUS DE CUSA : VS, 24 (IX, 23, 3-5) ; La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 61 (IX,
23).

33 Cf. NicOLAUS DE CUSA : VS, 93-94 (XXXIII, 97, 5-20) ; cf. La chasse de la sagesse (éd.
Pasqua), 157, 159 (XXXIII, 97).



La recherche de la sagesse i la frontiére entre Moyen Age et modernité 273

b) 1. Les chasseurs ont soigneusement réfléchi a la force des mots, comme
si un mot était une « figuratio » précise des choses ; 2. « Non sunt vocabula
praecisa » au point que quelque chose ne puisse étre nommée avec un mot
encore plus précis.

¢) 1. Si quelqu'un connaissait le nom de cette raison - « ratio essentiae rei,
quae omnem rem antecedit » —, il nommerait de maniére appropriée toutes
les choses et aurait la science la plus parfaite ; pourtant le désaccord n’est
pas «in substantifica ratione rerum », « sed in vocabulis ex variis ratio-
nibus varie rebus attributis » ; 2. Toute la diversité des théses de ceux qui
s'opposent réside dans la représentation de I'essence de la chose, « quae si-
militer varia est ».

d) 1. Platon écrit que la vérité précede « vocabula, orationes seu vocabulo-
rum diffinitiones atque sensibiles figurationes » ; 2. Pour cette raison, Denys
recommande de s’arréter « potius ad intentionem quam ad vim vocabuli ».

L'ordre du discours nous permet de comprendre ce qui suit : a) le langage
humain est conventionnel et il décrit ce que 'homme est capable de
concevoir ; 'homme peut concevoir la réalité sensible mais pas la réalité
elle-méme, car elle précede la sensibilité. b) Par conséquent, la force du
mot est limitée a une représentation conjecturale et approximative de la
réalité, c’est-a-dire qu’il peut toujours y avoir un nom plus précis qu'un
autre qui ne sera jamais le plus précis. ¢) Cela dépend du fait que le
Principe des choses en lui-méme reste inconnu et donc qu’il n’y a pas de
nom sensible pour le définir : connaitre ce nom en fait signifierait avoir la
connaissance en acte de toutes les choses, c’est-a-dire posséder la sagesse
de la Vérité. Mais le Principe, comme déja mentionné, est antérieur a la di-
mension sensible et donc inconnaissable en soi. Il s’ensuit que la diversité
des définitions du Principe tient au fait que tous les noms sensibles sont
tous également inexacts méme en croyant le représenter. d) L'explication
se trouve donc dans le fait que la Vérité va au-dela de la représentabilité
des noms et des images sensibles.

Cependant, on reconnait I'emploi des mots avec lesquels les hommes
définissent de maniére inadéquate la réalité intelligible car ils ne pour-
raient exprimer autrement leur connaissance en général. Cette contrainte
ontologique de I’étre humain justifie et permet en fait la variété d’opinions
dans leur différence et les réconcilie globalement comme des dissemblances
par rapport a une réalité antérieure que les mots ne parviennent pas a
saisir en soi, mais seulement a configurer. La chasse de Dieu ne peut donc
se poursuivre que dans la conviction que seule son incompréhensibilité peut
étre comprise, alors que tout effort pour le désigner par un nom ou un
concept ne peut étre considéré que comme une conjecture. Toute tentative
de définition ne pourra jamais étre formulée et pensée de telle maniere



274 Giovanna Bagnasco

qu’elle ne puisse I'étre plus précisément. Cette conclusion établit un lien
étroit avec le texte d’'Heymeric.

Le Centheologicon, selon son auteur, exprime précisément 'ensemble
multiple des tentatives humaines pour constituer une forme globale de
théologie a travers des « conjectures » capables d’approcher Dieu, certaines
mieux que d’autres, mais qui restent toujours des tentatives potentielle-
ment infinies de le saisir. En résumant ces chasses a la sagesse le Centheo-
logicon devient ainsi la « figure » du processus conjectural de toute I'his-
toire de 'humanité paienne et chrétienne renfermée dans une centaine de
théologies, congues comme des moyens sensibles de définir et de nommer
Dieu.

Un autre aspect qui rapproche les deux textes, que nous formulons ici
par les mots de Nicolas, c’est 'ildée que les « Saintes Ecritures et la philo-
sophie ont appelé par des noms différents ce qui est identique »%. Cette
concordance repose sur la notion de « mono-vérité ». Le principe de 1’étre
est un et antérieur au sensible, il dépasse le langage humain qui ne peut
que figurer 'essence des choses sans en saisir le sens : « Non sunt vocabula
praecisa », seule 1'Ecriture Sainte est le « Verbe » qui rend vrai le discours
de la philosophie. En faisant par la foi ce qui ne se produit pas a travers la
raison, c’est-a-dire la révélation du Verbe divin, ces conclusions se re-
trouvent également dans le Centheologicon. L'ordre divin qui se déploie
dans toutes les choses du monde et que Cusain nomme « posse fieri » en
tant que « participabilis dei similitudo »35, Heymeric le pense et I'explique
comme déploiement des nombreux discours humains dans l'histoire de la
théologie. Depuis toujours les hommes s’efforcent de comprendre et de
parler de Dieu par des signes sensibles. Mais la structure globale de ce
discours ne doit pas étre comprise comme une somme de positions théo-
logiques insérées dans I'histoire du salut, il faut plutét I'entendre dans la
perspective logico-linguistique du « dire humain » qui cherche la vérité
originaire et antécédente du Principe divin de la totalité de I'étre et qui ap-
partient, en tant qu'instance universelle, a toutes les cultures et les civilisa-
tions humaines historiques.

Le discours sur la Vérité devient alors le discours de la Vérité qui s’ex-
prime dans la forme de I'« absolu, vrai et vraisemblable » selon que le
chasseur s’aventure dans les champs du Principe éternel, de son image per-
pétuelle ou enfin de sa manifestation sensible et temporelle. Etant la Vé-
rité son discours méme, elle demeure également unitaire dans I’expression
multiple des philosophes paiens et des chrétiens, dont la variété des posi-
tions et leur différent degré d'adéquation au divin est en réalité la preuve
qu’aucune expression humaine ne peut étre pensée et formulée de maniére
qu’elle ne puisse étre repensée et reformulée plus précisément.

34 N1COLAS DE CUES : La chasse de la sagesse (éd. Pasqua), 61 (1X, 23) ; VS, 24 (IX, 23, 1).
35 Cf. NicoLAUS DE CUSA : VS, 15 (VI, 15), voir spécialement 17 (VI, 15, 18-19).



La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité 275

9. CONCLUSION : LA CHASSE A LA SAGESSE COMME « PURGACIO DISSIMILITU-
DINIS » DANS LE CENTHEOLOGICON

A la fin de notre parcours notre intention est de retrouver les éléments qui
identifient l'idée de la chasse d’Heymeric. Il I'exprime par d’autres mots
que ceux employés par Nicolas, mais qui sont cohérents avec la perspective
générale d’'une recherche universelle de la Vérité. Il utilise seulement une
fois le terme « venari » pour ne se référer qu'a la recherche philosophique
de Lulle dont il expose un résumé de son Ars generalis au chapitre 9 du
Centheologicon36. A ce propos nous avons trouvé la notion de « purgatio
dissimilitudinis » que I'auteur emploie dans son dernier chapitre, le 101-*™¢,
et qu’il explique par l'autorité d’Aristote comme I'élimination de ce qui em-
pécherait l'assimilation « cognoscentis ad cognitum », c’est-a-dire comme
« remocio prohibentis, id est purgacio dissimilitudinis, precedit generacio-
nem habitus assimilantis »37. La « purgatio » de la dissemblance par sa
fonction gnoséologique est donc le moment préliminaire a la connaissance
et la rend possible ; par son role décisif a la recherche, cette notion peut se
comparer a la chasse. Pour mieux comprendre l'association entre « venatio »
et « purgatio » il faut par ailleurs reprendre la notion de « regio dissimili-
tudinis » qui apparait plusieurs fois dans le texte et qui est qualifiée de
« umbrosa », « ubi nullus est ordo » et décrite comme « regio contarieta-
tis » ou « regio diversitatis, inequalitatis et dissimilitudinis »33. Il est évident
que la permanence dans cette région de chasse rend 'homme aveugle et
incapable de bien agir et de bien connaitre. La dissemblance s’accompagne
d’autres termes qui accentuent son caractére limitatif, les termes de la

36 Le chapitre en question s’intitule Theologia Raymundi Lulli memoriter epylogata, cf.
HEYMERICUS DE CAMPO : Centheologicon (éd. Bagnasco), 20-23. Pour le terme « venari », 21
(<9>, 19).

37 Cf. le chapitre 101, Theologia fides christiane supernaturaliter admiranda, dans HEY-
MERICUS DE CAMPO : Centheologicon (éd. Bagnasco), 265, 23-26.

38 Voir les occurrences aux chapitres 24, 27, 40, 66, 76, 78, 87 et 97 ; I'expression parait
plusieurs fois, nous en donnons quelques exemples : « umbrosa diversitatis, distancie et dis-
similitudinis nichiliformis regio » (ch. 27 : 64, 12-13), « regio contrarietatis » (ch. 40 : 93, 37)
et « regio diversitatis, distancie et dissimilitudinis a negativo, privativo et contrario nichili
maleficio orta » (ch. 40 : 94, 46-48), « ubi nullus est ordo sed sempiternus horror inhabitat »
(ch. 66 : 172, 65-66), « in qua eadem materia cum tenebra priuacionis et malicia contrarie-
tatis ei inseparabiliter connatis supina iacet » (ch. 78 : 203204, 12-14), « regio diuersitatis,
inequalitatis et dissimilitudinis deitatis » (ch. 97 : 253, 30-31). L'expression « regio dissimi-
litudinis » dérive de Platon (République 273d6-e1), elle se retrouve en Plotin d'oti Augustin la
reprend (Confessions VII. 10. 16). Au XII¢ siécle elle est utilisée surtout par Guillaume de
Saint Thierry et Bernard de Clairvaux. Pour la tradition philosophique de cette notion on
renvoie aux études suivantes : GILSON, Etienne : Regio dissimilitudinis de Platon & Saint
Bernard de Clairvaux, in : Mediaeval Studies g (1947), 108-130 ; COURCELLE, Pierre : Tradition
néo-platonicienne et traditions chrétiennes de la région de la dissemblance, in: Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age 24 (1957-1958), 5-33 ; TESELLE, Eugéne : Regio
dissimilitudinis in the Christian Tradition and its Context in Late Greek Philosophy, in : Au-
gustinian Studies 6 (1975), 153-179.



276 Giovanna Bagnasco

contradiction (« diversitas »), de I'opposition (« contrarietas ») et de la di-
versité (« inequalitas »). Cette région ne convient pas a l'intellect de celui
qui aspire a la chasse de la sagesse (connaissance de Dieu), ainsi Heymeric
au chapitre 97 ouvre une perspective d’ascension intellectuelle qui s’éléve
de la région de la dissemblance et traverse différents degrés de connaissance
(« cognitio ») jusqu'a atteindre la « contemplacio supernaturalis fidei [...]
ex hoc quod fides est cognicio enigmatica, qua per exteriora symbola pere-
grinamur a Domino, qui est tantum sensu spirituali attingibilis »3°. De la
méme facon que Nicolas termine sa partie de chasse dans la région de la
docte ignorance, en de¢a de la contradiction du vraisemblable, et il capture
sa proie dans le silence et la vision#? , au chapitre 101 Heymeric parvient au
bout de sa recherche. Suivant Albert et Denys, il déclare : « [...] summa vite
nostre theologia consistit in perfecta invisibilium Dei eternorum ammira-
cione », pour conclure finalement que « theologiam primam christianam
esse supernaturaliter admirandam [...] »*1. La théologie « supernaturaliter
admiranda » se réalise dans I'assimilation du chasseur a la chasse (« cogno-
scentis ad cognitum ») par le parcours déja décrit au chapitre 97 ou l'idée
de la purgation est préfigurée dans le mouvement d’ascension effectué par
la raison qui s’éloigne de la « regio dissimilitudinis » jusqu’a I'extréme de-
gré de la « cognicio supernaturaliter victa »+2,

On peut conclure que cette idée de « purgatio dissimilitudinis » repré-
sente l'activité de l'intellect qui progresse dans la libération des contrain-
tes de la « région de la dissemblance » pour aboutir a une dimension autre
que la connaissance « rationnelle ». Sans prétention d’exhaustivité nous
avons abordé ici la question dans le seul but de comparer la conception de
la chasse a la sagesse de Nicolas et d’'Heymeric, qui a notre avis s’insére
plus en général dans la méme vision théologique de la « concordantia op-
positorum » vu que la « dissemblance » est la « diversitas » a purger pour
chasser Dieu. Par ailleurs, nous sommes aussi sollicités a réfléchir a ce
méme principe sous un point de vue spécialement gnoséologique. L’enjeu
serait alors de s’interroger sur la portée épistémologique de la « concor-
dantia oppositorum » dans le cadre de la construction de la connaissance
disciplinaire des différents savoirs, ce qui mérite une étude a part.

39 HEYMERICUS DE CAMPO : Centheologicon (éd. Bagnasco), chapitre 97 ; Theologia con-
templacionis christifidelium philosophancium et theologizancium naturalis gratuite et glo-
riose differenter graduata, 253, 39-57 ; 254, 69-71.

40 Cf. NICOLAUS DE CUSA : VS, 95 (XXXIII, 100, 6-8) ; La chasse de la sagesse (éd. Pasqua),
161 (XXXIII, 100).

41 HEYMERICUS DE CAMPO : Centheologicon (éd. Bagnasco), chapitre 101; Theologia fidei
christiane supernaturaliter admiranda, 266, 47-49 ; 267, 83-84.

42 HEYMERICUS DE CAMPO : Centheologicon (éd. Bagnasco), chapitre g7; Theologia con-
templacionis christifidelium philosophancium et theologizancium naturalis gratuite et glo-
riose differenter graduata, 253, 49-50.



La recherche de la sagesse a la frontiére entre Moyen Age et modernité 277

Résumé

La métaphore de la chasse symbolise la recherche philosophique de son objet
désiré. Pour Nicolas de Cues, qui l'utilise dans le De venatione sapientie, elle
se poursuit dans le champ de la « docte ignorance » ol se cache la proie la
plus convoitée qui échappe a tout philosophe. Heimeric de Campo la pra-
tiqgue aussi dans son Centheologicon ot les champs de chasse sont les 100
tentatives conjecturales de la théologie « humaine ». Cet article compare ces
traités au sujet « connaissance divine, humaine et méthodes » pour aboutir a
une méme vision unitaire du savoir fondé sur un principe unique de vérité. A
la coincidentia oppositorum de Nicolas corrispond la purgatio dissimilitu-
dinis d’Heimeric.

Abstract

The metaphor of the hunt symbolizes the philosophical pursuit of the de-
sired object. For Nicholas of Cusa, who uses it in De venatione sapientie, the
hunt takes place in the field of “learned ignorance” where the most coveted
prey hides, which escapes every philosopher. Heymeric de Campo also em-
ploys it in his Centheologicon, where the hunting fields are the 100 conjectu-
res of “human” theology. This article compares these treatises on “divine and
human knowledge and methods” to show the same unified vision of know-
ledge based on a single principle of truth. Nicholas’ coincidentia opposi-
torum corresponds to Heimeric’s purgatio dissimilitudinis.



	La recherche de la sagesse à la frontière entre Moyen Âge et modernité : le Centheologicon d'Heymeric de Campo (1395-1460 ?) et le De venatione sapientiae de Nicolas du Cues (1401-1464)

