
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 2

Artikel: Chimere, ircocervi e montagne dorate : alcune considerazioni intorno
allo statuto degli enti immaginari in Enrico di Gand

Autor: Binotto, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesco Binotto

Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate
Alcune considerazioni intorno alio statuto degli enti

immaginari in Enrico di Gand1

1. INTRODUZIONE

In un articolo pubblicato nel 2002, Universaux et esse essentiae: Avicenne,
Henri de Gand et le «Troisième Reich», Pasquale Porro ha sostenuto che in
Enrico di Gand gli enti immaginari (come le chimere e gli ircocervi) esi-
stono solamente nella mente umana2. In questo contributo mi propongo di
precisare il significato e le implicazioni di questa tesi. Per fare ciö, pren-
derö in esame la distinzione che Enrico pone tra due sensi del termine
"cosa": res a reor reris e res a ratitudine.

Tale distinzione è stata oggetto di attenzione da parte degli studiosi del
pensiero di Enrico di Gand a partire dalla celebre monografia di Jean
Paulus del 19383. Nella prima parte di questo mio intervento, mi sofferme-
rö (§ 2) sul significato di res all'interno del pensiero di Enrico. In secondo
luogo (§ 3), avanzerè qualche considerazione terminologica sulle due arti-
colazioni del termine res. In terzo luogo, discuterô il modo in cui Enrico
intende la relazione tra questi due sensi di "cosa". Per far questo, esamine-
rô (§ 4) alcuni passi tratti dalla q. 2 del Quodlibet V e dalle qq. 1-2 del

1 Desidero ringraziare Fabrizio Amerini e Tiziana Suarez-Nani per i preziosi suggerimen-
ti ricevuti durante la stesura di questo lavoro.

2 Cf. PORRO, Pasquale: Universaux et esse essentiae: Avicenne, Henri de Gand et le «Troisième

Reich», in: Cahiers de Philosophie de l'Université de Caen 38-39 (2002), 9-51, in part.
35-

3 PAULUS, Jean: Henri de Gand. Essai sur les tendances de sa métaphysique. Paris: Vrin
1938; Wippel, John F.: The Reality of Nonexisting Possibles according to Thomas Aquinas,
Henry of Ghent and Godfrey ofFontaines, in: Review of Metaphysics 34 (1981), 729-758; Mar-
RONE, Steven P.: Truth and scientific knowledge in the thought ofHenry of Ghent. Cambridge
(Mass.): The Mediaeval Academy of America 1985, 110-115; PORRO, Pasquale: Enrico di Gand.
La via delle proposizioni universali. Bari: Levante 1990, in part. 21-29; AERTESEN, Jan A.:
Transcendental thought in Henry of Ghent, in: VANHAMEL, Willy (ed.): Henry of Ghent.
Proceedings of the International Colloquium on the Occasion of the 700th Anniversary ofhis death
(1293). Leuven: Leuven University Press 1996, 1-18; BOULNOIS, Olivier : Être et représentation.
Une généalogie de la métaphysique moderne à l'époque de Duns Scot (XIIIe-XIVe siècles). Paris:
Presses Universitaires de France 1999, 432-438; PORRO, Pasquale: Possibilità ed esse essentiae

in Enrico di Gand, in: Vanhamel, W. (ed.): Henry ofGhent, 211-253; PORRO, Pasquale: Res

a reor reris / Res a ratitudine. Autour d'Henri de Gand, in: Atucha, Inigo/CALMA, Dragos/
KÖNIG-PrALONG, Catherine/ZAVATTERO, Irene (éds.): Mots médiévaux offerts à Ruedi Imbach.
Turnhout: Brepols 2011, 617-628; Marrone, Francesco: Res e Realitas. Enrico di Gand e il
vocabolario délia cosa, in: Quaestio 18 (2018), 99-122.



244 Francesco Binotto

Quodlibet VII: inizierö prendendo in considerazione il significato di res a

ratitudine e, contestualmente, lo collegherö ad alcuni tratti distintivi della
metafisica del teologo di Gand. In seguito (§ 5), metterö in luce la diffe-
renza di significato della nozione di res a reor reris nei due luoghi testuali
sopra menzionati.

Nella seconda parte (§ 6), invece, mi confronterö direttamente con la
tesi, sostenuta da Porro, secondo cui agli enti immaginari va attribuita
un'esistenza solo mentale. Espliciterö anzitutto il significato di questa tesi :

affermare infatti che gli enti immaginari esistono solo nella mente significa
dire, per Enrico, che essi esistono solo come concetti universali predicabili
di molti. Mostrerö poi come tale posizione, pur essendo coerente rispetto
alle evidenze testuali nonché all'impianto dottrinale elaborato da Enrico,
possa dare luogo ad un esito quantomeno paradossale. L'esistenza come
concetto universale presuppone, secondo Enrico, l'esistenza come indivi-
duo nella realtà extra-mentale: a partire dalle differenti istanziazioni
individual! di un'essenza, il nostro intelletto astrae e forma il corrispettivo
concetto universale; e solo a questo punto, è possibile affermare che un'essenza

esiste nella mente. Ora, ritenere che gli enti fittizi esistano come concetti

universali nella mente implicherebbe che essi esistano prima nella
realtà extra-mentale, cosa che tuttavia lo stesso Enrico non pare essere di-
sposto ad ammettere. In conclusione (§ 7), alia luce di un passo delle qq. 1-2
del Quodlibet VII4, proporrô una possibile via per dissolvere la difficoltà
sollevata dall'attribuzione della sola esistenza mentale agli enti immaginari.

La soluzione consisterà nell'esplicitare che tale tesi si fonda sul modo

enrichiano di concepire la costituzione intrinseca degli stessi enti
immaginari5. Non si tratterà dunque di rinunciare alla tesi di Porro, quanto
piuttosto di precisarla ulteriormente in modo da evitare che incorra nella
difficoltà sopra enunciata.

2. La nozione di RES

Jean Paulus ha sottolineato corne la nozione di res o aliquid6 costituisca il
punto di partenza dell'intera riflessione metafisica di Enrico di Gand7. Que-

4 Henricus de Gandavo: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson HENRICI DE Gandavo
Opera Omnia 11). Leuven: Leuven University Press 1991, 27, 11. 63-68.

5 Lo stesso Porro, in un articolo successivo a Universaux et esse essentiae, si sofferma
sulla costituzione formale degli enti fittizi in Enrico di Gand, senza tuttavia metterla in re-
lazione con la tesi dell'esistenza solo mentale di tali enti (cf. Porro, P.: Res a reor reris / Res

a ratitudine, 622).
6 PAULUS, J.: Henri de Gand, 21-28. Si veda anche Courtine, Jean-Francois: Res, in:

RITTER, Joachim/GRÜNDER, Karlffiend (Hgg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band
8: R-Sc. Basel: Schwabe Verlag 1992, 892-901, in part. 896.

7 Sulla priorité della nozione di res rispetto alla nozione di esse si veda: HENRICUS DE

GANDAVO: Quodlibet III, q. 9. Parisiis: Ed. Badius 1518, vol. 1, 6irO.



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 245

sta priorità délia nozione di "cosa" rappresenta un chiaro portato dell'ere-
dità avicenniana: per Avicenna, infatti, le nozioni di «res et ens et ne-
cesse»8 sono tali da imprimersi neH'anima senza derivare, a loro volta, da

nozioni più note rispetto ad esse. Si tratta cioè di nozioni primitive, non
definibili a partire da altro9.

Nel Quodlibet VII, qq. 1-2, Enrico esamina la nozione di res considerata
nel suo senso comunissimo: essa comprende in sé tutto cio che è conce-
pibile, a prescindere che ad esso corrisponda o meno un certo ente real-
mente esistente. Considerata in questo modo, la res si oppone al puro non-
essere («purum nihil»10), che, oltre a non poter esistere nella realtà, non
puo nemmeno essere concepito, dal momento che per muovere un intel-
letto - précisa Enrico - è necessario possedere una qualche ragion d'essere
(«rationem alicuius realitatis»11). In altri termini, intesa nel suo senso as-
soluto («absolute»12), la "cosa" indica ciö di cui è possibile almeno formarsi
una qualche nozione nella mente. La nozione di res dunque, intesa in
questo senso, esclude dal proprio dominio solamente il puro non-essere,
che, proprio in quanto tale, non puö nemmeno essere oggetto di alcun
pensiero. Rifacendosi esplicitamente all'analisi di Paulus, Jan Aertsen13

précisa come non sia qui in gioco il senso categoriale della nozione di res,
bensi quello trascendentale, tanto che è lo stesso Enrico ad escludere espli-

8 Avicenna LatinuS: Liber de philosophia prima sive scientia divina, I, 5. Édition critique
de la traduction latine médiévale par S. Van Riet, introduction doctrinale par G. Verbeke.
Louvain: Peeters 1980, vol. 1 [livres I-IVJ, 31-32, 11. 2-4. Sull'influenza avicenniana nel
pensiero di Enrico di Gand si tenga conto di: JANSSENS, Jan: Elements ofAvicennian Metaphysics
in the Summa, in: VANHAMEL, W. (ed.): Henry of Ghent, 41-60; JANSSENS, J.: Henry of Ghent
and Avicenna, in: Wilson, Gordon A. (ed.): A Companion to Henry of Ghent. Leiden: Brill
2011, 63-83.

9 Prova ne è che definire queste nozioni primitive darebbe origine a una circolarità vizio-
sa: cf. AVICENNA LatinuS: Liber de philosophia prima, I, 5, ed. S. Van Riet, vol. 1, 33,11. 25-28.

10 «Ad cuius clariorem intellectum, quia natura relationibus a pluribus vix intelligi
potest, paulo altius inchoando ab eis quae alibi in parte exposuimus, sciendum quod omnium
communissimum, omnia continens in quodam ambitu analogo, est res sive aliquid, sic consi-
deratum ut nihil sit ei oppositum nisi purum nihil, quod nec est nec natum est esse, neque
in re extra intellectum, neque etiam in conceptu alicuius intellectus, quia nihil est natum
movere intellectum nisi habens rationem alicuius realitatis» (HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet

V II, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 26-27,11. 46-53).
11 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 26-27, " 46-53.
12 «Dicitur enim omnis creatura res absolute ex hoc quod de se dicit aliquid de quo

saltern natus est formari conceptus aliqualis in anima» (HENRICUS DE GANDAVO: Summa
[Quaestiones Ordinariae], a. 21, q. 4. Parisiis: Ed. Badius 1520, vol. 1, i27rO). In questo passo,
Enrico si sta riferendo alia nozione di res assunta nella sua accezione trascendentale. Da

queste parole, pare emergere un nesso analitico tra l'intentio de re e la sua pensabilità, tale

per cui non vi è "cosa" che non possa esser pensata. Il che implica che ciö che non puö in
alcun modo essere pensato non è, a rigore, una "cosa".

13 AERTSEN, J.: Transcendental Thought in Henry ofGhent, 2-3.



246 Francesco Binotto

citamente che tale nozione, nella sua accezione comunissima 0 assoluta, fi-
guri all'interno di una delle catégorie14.

3. Res a reor reris e res a RATITUDINE: alcune annotazioni terminologi-
CHE

Prima di entrare nel merito dell'analisi dei testi di Enrico, va segnalato che
le espressioni res a reor reris e res a ratitudine occorrono, ben prima di
Enrico, già in Bonaventura da Bagnoregio15, in Tommaso d'Aquino16, in
Ruggero Bacone17, nonché nella Quaestio de quiditate et esse attribuita ad
Alberto Magno18. Tuttavia, è indubbio che la distinzione tra queste due
nozioni assuma un ruolo centrale all'interno della dottrina metafisica di
Enrico di Gand19.

Res a reor reris e res a ratitudine sono due espressioni latine intradu-
cibili. Dal punto di vista morfologico, entrambe contengono la particella a
che esprime l'idea di derivazione, di provenienza. II sintagma res a reor
reris esprime la derivazione del termine "cosa" dal verbo latino reor, reris,
ratus sum, reri, il quale ha molteplici significati: "pensare", "ritenere",

14 «Res autem, sive 'aliquid' sie communissime aeeeptum, non habet rationem praedi-
camenti» (Henricus de GandavO: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 27,11. 53-54).

15 Cf. Doctoris Seraphici S. BONAVENTURAE: Commentaria in quatuor Libros Senten-
tiarum, 11, d. 37, dub. I. Firenze: Ed. PP. Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1885, 836a.
Per un appronfondimento sul modo bonaventuriano di concepire la distinzione tra res a reor
reris e res a ratitudine si veda AERTSEN, J.: Transcendental Thought in Henry of Ghent, 11-12;

Courtine, J.-F.: Res, in: RITTER, J./Gronder, K. (Hgg.): Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Band 8: R-Sc, 896.

16 Cf. THOMAS De AQUINO: Scriptum super Libros Sententiarum, II, d. 37, q. 1, a. 1, ed. P.

Mandonnet. Paris: Lethielleux 1929, vol. 2, 944. È interessante inoltre osservare come, tanto
nel Commento alle Sentenze di Bonaventura quanto in quello di Tommaso, la coppia di
nozioni qui in esame viene evocata all'interno della medesima distinzione (Libro II, distinzione
37) dedicata all'esame intorno alio statuto ontologico del peccato. A ben considerare, tuttavia,

l'espressione 'res a reor reris' compare già in THOMAS De Aquino: Scriptum super Libros
Sententiarum, I, d. 25, q. 1, a. 4, sol., ed. P. Mandonnet, vol. 1, 612. Sul modo di concepire le
due nozioni di res, si tenga sempre conto di AERTSEN, J.: Transcendental Thought in Henry of
Ghent, 13-14.

17 Cf. ROGERUS BACON: Questiones altere supra libros prime philosophie Aristotelis
Metaphysica I-IV), ed. Robert Steele, Ferdinand M. Delorme (coll.), in: Opera hactenus in-
edita Rogeri Baconi XI. Oxford: Clarendon Press 1932, 46.

18 Albertus Magnus: Quaestio de quiditate et esse, ed. A. Fries, in: Alberti Magni Quaes-
tiones, ed. A. Fries, Wilhelmo Kübel, Henrico Anzulewicz Alberti Magni Opera Omnia
25/2). Münster: Aschendorff 1993, 271-280, 274, 11. 3-37. Di recente Pasquale Porro ha posto
l'attenzione su questo scritto attribuito ad Alberto Magno, sottolineando come esso rappre-
senti "uno degli anelli mancanti della storia della distinzione tra res a reor reris e res a

ratitudine e del processo di costituzione della res come trascendentale piü ampio dell'ens"
(PORRO, Pasquale: II De quiditate et esse attribuito ad Alberto Magno. Una nota sulle origini
della distinzione tra res a reor reris e res a ratitudine, in: Quaestio 18 (2018), 85-97, in part.
88).

19 Cf. PORRO, P.: Res a reor reris / Res a ratitudine, 617.



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 247

"credere" e anche "considerare", "immaginare" e "supporre"20. In questo
senso, tale espressione vuole indicare la cosa in quanto pensata, ritenuta o

semplicemente immaginata.
II sintagma res a ratitudine esprime invece la derivazione del termine

"cosa" dal sostantivo ratitudo, neologismo di probabile origine medievale21.
A ben vedere, anche nell'espressione res a ratitudine è riscontrabile, seppur
indirettamente, la presenza del verbo reor: il semantema ratitudo infatti
contiene nella propria radice il participio perfetto di tale verbo, owero ra-
tus (-a, -um) che significa, oltre che "creduto" e "pensato", anche "stabili-
to", "fissato", "ratificato", "valido". Albert Yon osserva che "ce qui est ratus,
c'est donc ce qui est 'fixé' et 'établi' d'une manière certaine et immuable"22.

Ora, prendendo in esame la q. 2 del Quodlibet V, da un lato, e le qq. 1-2
del Quodlibet VII, dall'altro, si potrà notare che la nozione di res a reor
reris assume nei due testi due significati distinti. Tuttavia, Enrico tiene fer-
mo il significato attribuito alla nozione di res a ratitudine. Ed è proprio da

questo tratto di continuité che vorrei cominciare.

4. La nozione di res a ratitudine e la duplice modalità DI ESISTENZA DELLE

ESSENZE

Per Enrico, le res a ratitudine, dette anche res ratae o res secundum verita-
tem23, non sono altro che le essenze propriamente dette, owero quelle
essenze, per dir cosi, "certificate" dal fatto di possedere l'esse essentiae24.
Taie "essere dell'essenza" è quell'essere che, dal punto di vista formale
(formaliter), compete ad ogni essenza considerata in quanto taie ("essentia-

20 YON, Albert: 'Ratio' et les mots de la famille de 'reor'. Contribution à l'étude historique
du vocabulaire latin. Paris: Champion 1933, 36. Albert Blaise, nel suo Lexicon Latinitatis Me-
dii Aevi, propone "fermeté" e "solidité" come sinonimi del termine latino ratitudo (cf. BLAISE,

Albert: Lexicon Latinitatis Medii Aevi praesertim ad res ecclesiasticas investigandas pertinens.
Turnhout: Brepols 1975, 767). Hamesse ha proposto di vedere nello stesso verbo reor una
possibile origine del semantema res (cf. HAMESSE, Jacqueline: Res chez les auteurs philosophiques

des 12' et 13e siècles ou le passage de la neutralité à la spécificité, in: Fattori, Marta/
Bianchi, Massimo L. [eds.]: Res. 111° Colloquio Internazionale del Lessico Intellettuale Euro-
peo [Roma, 7-9 gennaio 1980]. Roma: Edizioni dell'Ateneo 1982, 91-104). Contro questa
possibile attribuzione si è espresso Boulnois in BOULNOIS, Olivier: Res/ens, in: Vocabulaire Européen

des Philosophies, sous la direction de Barbara Cassin. Paris: Éditions du Seuil/Dictionnaires

Le Robert 2004,1082.
21 "Ratitudo est un néologisme médiéval désignant la solidité" (BOULNOIS, O.: Res/ens,

1082).
22 YON, A.: 'Ratio' et les mots de la famille de 'reor', 72.
23 HENRICUS de Gandavo: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 27,1. 63.
24 Nella Quodlibet V, q. 2, Enrico si riferisce all'essere dell'essenza con l'espressione "esse

quidditativum" [HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet V, q. 2. Parisiis: Ed. Badius 1518, vol. 1,

i54rD). Nella questione 9 del Quodlibet III viene usato il sintagma "esse definitivum" (HENRICUS

DE GANDAVO: Quodlibet III, q. 9. Parisiis: Ed. Badius 1518, vol. 1, 6irO).



248 Francesco Binotto

liter de se"25), owero considerata nella sua propria definizione (o quid-
dità). Questo tipo di essere non va quindi assimilato ad una modalità di
esistenza26. Tuttavia, al pari dell'esse existentiae, anche l'esse essentiae
dériva da Dio: «Primum esse [esse essentiae] habet essentia creaturae essen-
tialiter, sed tarnen participative, in quantum habet formale exemplar in
Deo»27.

Per comprendere appieno la natura partecipativa dell'essere dell'essen-
za, è necessario rivolgere l'attenzione al rapporta tra la scienza divina e il
proprio oggetto. Quest'ultima, a differenza della scienza umana, non di-
pende da oggetti esterni, bensi è causa formale dei propri contenuti28. Ora,
la scienza divina ha un oggetto primario, che coincide con la stessa essen-
za divina, e un oggetto secondario, che è altro rispetto alla stessa essenza
divina29. Quest'ultimo puô essere inteso in due modi: nel primo modo, Dio
conosce cid che è altro da sé, owero le essenze, considerando la propria
essenza come imitabile secondo rispetti differenti30 e ciascun rispetto vie-
ne detto idea31 (o exemplar). Nel secondo modo invece le essenze vengono

25 «Et est hie distinguendum de esse [...] quod quoddam est esse rei quod habet essentia-
liter de se, quod appellatur esse essentiae, quoddam vero quod reeipit ab alio, quod appella-
tur esse actualis existentiae» [Henricus de GandavO: Quodlibet I, q. 9, ed. R. Macken
Henrici de Gandavo Opera Omnia 5). Leuven: Leuven University Press 1979, 53, 11. 64-68]. Si

veda anche: Henricus de Gandavo: Quodlibet X, q. 8, ed. R. Macken Henrici de Gandavo

Opera Omnia 14). Leuven: Leuven University Press 1981, 201,11. 85-87].
26 Su questa inassimilabilità insiste efficacemente: CROSS, Richard: Henry ofGhent on the

Reality of Non-Existing Possibles - Revisited, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 92
(2010) 2,115-132,126-130.

27 Henricus de Gandavo: Quodlibet I, q. 9, ed. R. Macken, 53,11. 69-70.
28 «Et scientia aequivoce dicitur de scientia sua et nostra: sua enim scientia est scientia

ends; ens autem est causa scientia nostra» [HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet IX, q. 2, ed. R.

Macken Henrici de Gandavo Opera Omnia 13). Leuven: Leuven University Press 1983, 28,
11. 69-71]. Si tratta, com'è noto, di una tesi già sostenuta da AVERROES: Aristotelis Metaphy-
sicorum libri XIIII. Cum Averrois Cordubensis in eosdem Commentariis, et Epitome, XII,
comm. 51. Venetiis: apud Iunctas 1562, 337rB.

29 «Obiectum vero secundarium est aliud a se. [...] Sed aliud a se, ut obiectum secunda-
rium suae cognitionis, potest cognoscere dupliciter: uno modo cognoscendo de creatura id

quod ipsa est in Deo, alio modo cognoscendo de ipsa id quod ipsa habet esse in se ipsa,
quamvis non habeat esse extra eius notitiam» (Henricus de Gandavo: Quodlibet IX, q. 2, ed.
R. Macken, 27,11. 41-48).

30 «Hoc modo Deus cognoscit alia a se ut sunt in sua essentia idem quod ipsa, et sic non
ut alia, quoniam ut sic sunt in eo, sunt unum simplex cum eo omnibus modis» (Henricus DE

Gandavo: Quodlibet IX, q. 2, ed. R. Macken, 27, II. 50-54).
31 «Sed ut cognoscendo sua essentiam cognoscat ilia distincte secundum distinctionem

quam habent inter se oportet quod cognoscat suam essentiam ut imitabilem ab illis, et
secundum hoc sua essentia habet rationem ideae, ut idea nihil aliud sit quam ipsa divina
essentia sub ratione respectus imitabilitatis qua alia a se nata sunt earn imitari» (HENRICUS DE

GANDAVO: Quodlibet VIII, q. 1. Parisiis: Ed. Badius 1518, vol. 2, 299vB-3oorB). Sull'uso della
nozione di idea in Enrico di Gand si veda: De Rijk, Lambertus M.: Un tournant important
dans l'usage du mot idea chez Henri de Gand, in: FATTORI, Marta/BIANCHI, Massimo L. (eds.):
Idea. VP Colloquio Internazionale del Lessico Intellettuale Europeo (Roma, 5-7 gennaio
1989). Roma: Edizioni dell'Ateneo 1989, 89-98.



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 249

conosciute nel loro proprio essere32, owero l'esse essentiae, il quale tutta-
via dipende dalla stessa attività cognitiva divina33. In sintesi, Dio conosce e

perciö causa, in senso formale o esemplare, un'essenza, la quale possiede
l'esse essentiae in quanto corrisponde ad un modello ideale (exemplar) che

esprime uno dei modi in cui l'essenza divina è riconosciuta come imitabile
da parte dello stesso intelletto di Dio34. L'esse essentiae conviene dunque
ad un'essenza in virtù del fatto che quest'ultima possiede un modello ideale

corrispondente nell'intelletto divino35. E solo le essenze che partecipano
di tale esse essentiae possono accedere all'esistenza attuale in rerum natu-
raib attraverso l'assenso concesso dalla volontà divina. In breve, la cosid-

32 «Sic autem sua essentia, qua cognoscit se, cognoscit et alia a se, non dico, sua essentia
ut est simpliciter essentia, secundum quam rationem sua essentia se solum cognoscit et non
alia, nisi ut sunt in ipso id quod ipse, sed ut ipsa essentia est ratio et habet rationem respec-
tus quo respicit alia a se, non ut quae sunt per existentiam aliquid extra in se ipsis, sed ut
quae sunt per essentiam aliquid in divina cognitione, videlicet in eo quod divina essentia est
ratio et forma exemplaris illorum, et ut forma et causa et principium formale exemplatorum,
ut supra tactum est» (HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet IX, q. 2, ed. R. Macken, 28, 11. 57-
65).

33 «In quantum enim ipsa se ipsa absque omni absoluto addito est similitudo divinae
essentiae secundum rationem causae formalis, convenit ei esse essentiae, in quantum autem
ipsa in se ipsa absque omni absoluto addito est efifectus divinae essentiae, vel immediate, vel
mediante agente naturali secundum rationem causae efficientis, convenit ei esse existentiae»
(Henricus de GandavO: Quodlibet X, q. 7, ed. R. Macken, 151,11. 51-56).

34 «Ex consideratione enim divini intellectus circa divinam essentiam et est intellecta ab

ipso, sunt in ipsa rationes ideales [...]. Quae sunt relationes ex hoc in Deo secundum rationem

ad ipsas essentias creaturarum, quae ex hoc sunt aliquid secundum essentiam, quod
respondent rationibus idealibus existentibus in Deo et ratione ipsius essentiae earum habent
relationem realem ad Deum» (Henricus DE Gandavo: Quodlibet IX, q. 1, ed. R. Macken, 7-8,
II. 8-14); «Sunt enim essentiae rerum, ut sunt in divina cognitione exemplaria sui ipsius ut
habent fieri in existentia quodam modo, quemadmodum divina essentia secundum rationes
ideales est forma exemplaris qua essentiae creaturarum sunt id quod sunt, ut quaedam
exemplata. Modus tarnen theologorum magis consuetus est appellare ideas ipsas rationes
imitabilitatis» (HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet IX, q. 2, ed. R. Macken, 37, 11. 00-5).

35 «Res a ratitudine dicta, et hoc ex eo quod habet rationem exemplaris in Deo, ut saepe
dictum est. [...] Dicitur autem essentia et natura quaedam ex eo quod habet in divino esse
rationem exemplaris, secundum quam nata est produci in actuali esse, a quo convenit ei esse
essentiae. Unde [...] quod talem rationem exemplarem in Deo non habet purum nihil est in
natura et essentia, nec est res alicuius praedicamenti nec possibile fieri in effectu, quia Deus
nihil potest facere in effectu cuius rationem exemplarem in se non habet ut sit in qualibet
creatura» (HENRICUS DE GANDAVO: Summa [Quaestiones Ordinariae], a. 21, q. 4, ed. Badius,
vol. l, i27rO); «Et ex hoc quod sic habet esse per essentiam dicitur res a ratitudine. Ipsa
etiam essentia ut est essentia et natura aliqua exemplata a ratione divini exemplaris» (HENRICUS

DE GANDAVO: Summa [Quaestiones Ordinariae], a. 28, q. 4, ed. Badius, vol. 1, 167VV). Si

veda inoltre: HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet V, q. 6. Parisiis: ed. Badius 1518, vol. 1, i6irK;
Henricus de GANDAVO: Summa [Quaestiones Ordinariae], a. 34, q. 2, ed. R. Macken. Cum
introductionem generali ad editionem criticam Summae a L. Hödl Henrici de Gandavo
Opera Omnia 27). Leuven: Leuven University Press 1991, 174, 11. 41-45.

36 «Tale esse [esse definitivum] non convenit alicui nisi cui ratio exemplaris est in in-
tellectu divino, per quam natus est fieri in rebus extra» (HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet
III, q. 9, ed. Badius, vol. 1, 6irO).



250 Francesco Binotto

detta ratitudo delle res consiste esattamente nel possesso dell'esse essen-
tiae, grazie a cui è possibile distinguere un'essenza propriamente detta da

qualunque altra entità prodotta dalla nostra attività immaginativa37.
Anche l'esse existentiae, cosi come l'esse essentiae, si configura pertanto

come una relazione a Dio: se l'essere dell'essenza dipende dall'intelletto di-
vino, l'essere dell'esistenza dipende direttamente dalla volontà di Dio, la

quale sceglie quali essenze condurre o meno all'esistenza38. Nella misura in
cui dona aile essenze l'esse existentiae, Dio opera non corne causa formale,
ma come causa efficiente39.

Ora, vi sono solamente due modi in cui un'essenza puô esistere40: 1)

nella mente come concetto universale predicabile di uno o più individui
(«esse rationis»41); 2) nella realtà extra-mentale come un certo individuo
(«esse naturae extra in rebus»42, «esse in singularibus extra»43 o «esse sub-
sistentiae in supposito determinato»44).

37 «Est autem ista partecipatio divini esse in essentia, esse essentiae, in quantum essentia

ilia exemplatum est divini esse secundum rationem causae formalis, quia per ipsum esse
essentiae ut per actum sibi proprium essentialem habet id quod res est ex ratione sui generis,

quod sit ens et natura et essentia proprie dicat, non solum figmentum» (HENRICUS de
GANDAVO: Quodlibet X, q. 8, ed. R. Macken, 201-202,11. 90-95).

38 «Essentia enim ut dictum est, dicitur res ex respectu ad Deum, inquantum ab ipso
exemplata est ab eo ab eterno. Dicitur autem existens ex respectu ad Deum inquantum ipsa
est effectus eius ex tempore» (HENRICUS DE Gandavo: Summa [Quaestiones Ordinariae], a.

21, q. 4, ed. Badius, vol. 1, 127VQ). L'esse essentiae viene posseduto dalle essenze eternamen-
te, ossia anche prima di ricevere l'essere esistenziale e anche dopo averlo perduto HENRICUS

DE Gandavo: Quodlibet X, q. 7, ed. R. Macken, 153-154,11. 4-23).
39 HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet X, q. 8, ed. R. Macken, 202,11. 3-7.
40 L'idea che un'essenza possa esistere in due modi, owero come individuo nella realtà e

come concetto universale nell'intelletto (umano), è una tesi già avicenniana: «Essentiae vero
rerum aut sunt in ipsis rebus aut sunt in intellectu» [Avicenna LATINUS: Logica, I, 1 (2), in:
AviCENNE: Logica (Logique du Sifâ'). Texte latin, édition critique de la traduction médiévale

par Françoise Hundry. Introduction doctrinale par Alain de Libera. Paris: Vrin 2018,127]. Si

veda anche: Avicenna LatinuS: Liber de prima philosophia, I, 5, ed. S. van Riet, vol. 1, 36, 11.

78-82. Enrico assorbe anche la posizione awicenniana che assimila l'individualità all'esistenza

extra-mentale, da un lato, e l'universalità all'esistenza mentale, dall'altro (cf. PORRO, P.:

Universaux et esse essentiae, 20, n. 26).
41 HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet III, q. 9, ed. Badius, vol. 1, 6irO.
42 HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet III, q. 9, ed. Badius, vol. 1, 6irO. Nelle qq. 1-2 del

Quodlibet VII Enrico afferma chiaramente che un'essenza puô esistere solamente in due modi
(duplex habet esse) «Ad cuius intellectum sciendum quod quidditas et essentia rei, licet

solum duplex esse habet, unum scilicet in singularibus extra intellectum, aliud in ipso
intellectu, quadruplicem tarnen habet considerationem» (Henrichs DE Gandavo: Quodlibet
VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 18,11. 43-45).

43 «Licet enim essentiae rerum non habe<a>nt nisi duplex esse, unum in intellectu, alte-
rum in singularibus extra, multiplicem tarnen habent considerationem» (HENRICUS DE

GANDAVO: Quodlibet VIII, q. 3, ed. Badius, vol. 2, 3oirH).
44 HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet II, q. 1, ed. R. Wielockx Henrici de Gandavo

Opera Omnia 6). Leuven: Leuven University Press 1983, 5, II. 49-50.



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 251

Sebbene non possa esistere che in questi due modi, un'essenza (o res a

ratitudine) puö tuttavia essere considerata nella sua propria quiddità, ov-
vero prescindendo da tutto ciô che non è incluso nella sua definizione o
immediatamente implicato da essa45. Considerata in questo senso, ogni
essenza è indifferente, da un lato, tanto all'esistenza quanto alla non esi-
stenza, dall'altro, tanto all'esistenza nella mente quanto all'esistenza nella
realtà46. Tale indifferenza esprime l'indeterminatezza formale di un'essenza

rispetto all'esistenza e alla non-esistenza, nel preciso senso che né l'esi-
stenza (nelle sue due forme) né la non esistenza sono incluse o implicate
nella definizione di essa: entrambe, infatti, costituiscono due condizioni
estrinseche rispetto alla definizione (o quiddità) dell'essenza stessa. D'altra
parte, non va dimenticato che si tratta solamente di un modo di conside-
rare le essenze, e non di una modalità di esistenza delle Stesse47.

45 «Animal enim ex eo quod est animal, et homo ex eo quod est homo, scilicet quantum
ad definitionem suam, et intellectum secundum se absque consideratione omnium aliorum
quae comitantur illud, non est nisi animal tantum vel homo» (HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet

III, q. 9, ed. Badius, vol. 1, 6irO). Si veda anche: HENRICUS de GANDAVO: Summa [Quaes-
tiones Ordinariae], art. 28, q. 4, ed. Badius, vol. 1, i68rX; HENRICUS DE GANDAVO: Summa
[Quaestiones Ordinariae], a. 28, q. 5, ed. Badius, vol. 1, i68vB.

46 «Quantum est ex ratione essentiae ut est essentia absolute, duplex est indifferentia.
Uno enim modo indifferens est ad esse actualis existentiae et ad non esse, quia, quantum est
de se, nata est esse et non esse, licet differenter, quoniam, quantum est ex se ipsa sibi dere-
licta, semper habet non esse, sed quod habet esse, hoc est in quantum est Dei effectus, a quo
esse existentiae participât in quantum eius effectus est, ita quod eius essentia non sit suum
esse, sed quasi adveniens et accidentale ei, participatum ab ipsa [...]. Alio vero modo est
indifferens ad esse universale et particulate. Secundum Avicennam anim essentia rei in quantum

essentia, est essentia tantum, et sunt extra eius intentionem intentio universalis et par-
ticularis, sicut et intentio existentis et non existentis, et multo magis, quia, licet res indifferens

est ad esse et ad non esse, tarnen ex se habet non esse, nisi habeat ipsum ab alio» (HENRICUS

DE GANDAVO: Quodlibet II, q. 1, ed. R. Wielockx, 4-5, 11. 32-47). Su questo punto si veda:

PORRO, P.: Possibilità ed esse essentiae, 214; KÖNIG-PRALONG, Catherine: Avènement de
l'aristotélisme en terre chrétienne. L'essence et la matière: entre Thomas d'Aquin et Guillaume
d'Ockham. Paris: Vrin 2005, 58-59.

47 II fatto che un'essenza possa essere considerata in più modi, non toglie che essa possa
esistere solamente come concetto universale nella mente o corne individuo nella realtà: «Ad
cuius intellectum sciendum quod quidditas et essentia rei, licet solum duplex esse habet,
unum scilicet in singularibus extra intellectum, aliud in ipso intellectu, quadruplicem tarnen
gäbet considerationem. Unam ut est in ipsis singularibus extra. Aliam, ut habet esse in intellectu.

Aliam ut abstrahitur a singularibus et iterum applicabile est eisdem per praedicatio-
nem. Quartam vero habet considerationem, ut dicit Avicenna, "non est nisi id quod est", ut
humanitas non est nisi humanitas tantum, cui omnia alia accidunt, scilicet esse in singularibus

et esse in intellectu, esse universale, esse particulare, et quaecumque huiusmodi»
(HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 18,11. 43-53).



252 Francesco Binotto

5. LA NOZIONE DI RES A REOR RERIS NELLA Q. 2, QUODLIBET V E NELLE QQ. 1-2,
Quodlibet V II

Quanto alla nozione di res a reor reris, conviene partire, in base all'ordine
cronologico degli scritti di Enrico, dall'esame della q. 2 del Quodlibet V,
determinato verosimilmente nella sessione d'Awento del 1280 o, al più,
nella sessione quaresimale del 128148.

«Sciendum quod primus conceptus communissimus et communis ad concep-
tum vanum quo concipitur saltern modo privatorio id cui nihil natum est res-
pondere in re, ut est conceptus Fictitius chimaerae vel hircocervi, et ad con-
ceptum verum quo concipitur modo positivo id quod est aliquid per essen -
tiam, et natum existere extra intellectum in rerum existentia, ut est conceptus

divinae essentiae et creaturae, primus, inquam, conceptus communissimus

et communis ad ilium conceptum et ad istum, est conceptus quo concipitur

res a reor reris dicta, quae continet sub se rem imaginariam quae est

purum non ens, quia neque ens per essentiam neque natum esse per existen-
tiam. [...] Et continet sub se rem veram quae est natura et essentia alicuius
vel rei increatae vel creatae habentis ideam in mente divina et natae existere
extra»49.

In questo passo, la nozione di res a reor reris viene assunta come coïncidente

con il concetto comunissimo («conceptus comunissimus») di "co-
sa"50, il quale include in sé tanto le essenze frutto della nostra immagina-
zione (come quelle, ad esempio, dell'ircocervo e della chimera51) quanto le

essenze propriamente dette, owero le res a radtudirte. In altri termini,
nella q. 2 del Quodlibet V la nozione di res a reor reris viene a configurarsi
come quell'insieme comprensivo tanto degli enti immaginari («res imagi-
naria») quanto delle res a ratitudine che godono appunto dell'esse essentiae

- in questo passo, Enrico si riferisce all'essenza propriamente detta at-
traverso l'espressione «rem veram quae est natura et essentia alicuius».

Inoltre, è interessante segnalare che, in questo contesto, la res imagi-
naria è detta "non-ente" («purum non ens»), non perché essa corrisponda
al nulla assoluto che, come tale, non puö es sere nemmeno pensato, quanto

48 GÔMEZ Caffarena, José: Ser Participado y Ser Subsistence en la Metafisica de Enrique
de Gante Analecta Gragoriana 93). Roma: Edizioni Pontificia Université Gregoriana 1958,

270.
49 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet V, q. 2, ed. Badius, vol. 1, 154XD.
50 Questo significato di res a reor reris si ritrova anche nella Summa, a. 21, q. 4: «Alia in-

tentio qua dicitur a "reor reris" quam habet ex hoc solo quod de se potest formari conceptus
aliquis in anima» (HENRICUS DE GANDAVO: Summa [Quaestiones Ordinariae], a. 21, q. 4, ed.

Badius, vol. 1, i27rO).
51 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet V, q. 2, ed. Badius, vol. 1, i54rD. L'esempio

dell'ircocervo è evidentemente tratto da Aristotele: An. Post., II, 7, 92b 7. Nella Summa, art. 24,

q. 3, Enrico menziona come esempi di entité immaginarie, solamente l'ircovervo (o trage-
laphus)-. cf. Henricus DE Gandavo: Summa [Quaestiones Ordinariae], a. 24, q. 3, ed. Badius,
vol. 1, 138VO.



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 253

perché essa non possiede la consistenza di una vera e propria essenza e,

pertanto, manca délia possibilité di esistere nella realtà52. Un ulteriore a-
spetto che vale la pena sottolineare riguarda il sottoinsieme delle res a ra-
titudine: esso include in sé tanto le essenze create, che hanno nell'in-
telletto divino la loro causa esemplare, quanto la stessa essenza divina, in
cui esse essentiae ed esse existentiae coincidono.

Dal punto di vista estensionale, si potrebbe dire che le res a ratitudine
costituiscono un sottoinsieme proprio dell'insieme delle res a reor reris.
Dal punto di vista intensionale, invece, ciô che fa si che una res a reor reris
sia anche una res a ratitudine, e non una semplice entité immaginaria, è il
fatto di possedere un modello esemplare nell'intelletto divino53.

«Res enim quaecumque, sive existens sive non existens, si habet esse in Deo
secundum exemplarem rationem, non solum dicitur quod est res dicta a reor
reris, sed etiam quod sit natura et essentia aliqua. Et ideo dicitur res a
ratitudine»54.

Nelle qq. 1-2 del Quodlibet VII (determinato nella sessione d'Awento del
128255) si assiste ad un mutamento di prospettiva: Enrico propone infatti
una différente mappatura della nozione di res.

«Res autem, sive 'aliquid' sic communissime acceptum, non habet rationem
praedicamenti, - sic enim esset tantum unum praedicamentum continens Crea-
torem et creaturam -, sed distinguitur distinctione analogica in id quod est aut

52 Ciô che non è nemmeno come una res a reor reris non è impossibile in quanto manca
di un corrispettivo modello ideale nell'intelletto divino, ma perché in sé medesimo (secundum

se) non si costituisce come una res [cf. HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet VI, q. 3, ed.
G.A. Wilson Henrici de Gandavo Opera Omnia 10). Leuven: Leuven University Press 1987,

49, 11. 10-15].
53 Cf. HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet V, q. 2, ed. Badius, vol. 1, i54rD. Intesa in questo

senso, la res a reor reris è, in quanto tale, indifferente tanto all'essere e al non-essere essen-
ziale (esse essentiae) quanto all'essere e al non-essere esistenziale (esse existentiae), mentre
la res a ratitudine è indifferente all'essere e al non-essere esistenziale, da un lato, e alle due
forme di essere esistenziale, dall'altro. «Res quaecumque ex eo quod res est a reor, reris dicta
indifferens est ad esse per essentiam et non esse per essentiam, et solum participât esse a

quo dicitur ens per essentiam, ex qo quod est exemplatum quoddam divini esse [...]. Et ex
hoc quod sic habet esse per essentiam dicitur res a ratitudine. Ipsa etiam essentia ut est
essentia et natura aliqua exemplata a ratione divini exemplaris, indifferens est quantum est de
se ut absolute consideratur, ad esse actualis existentiae et non esse, et solum participât esse
actualis existentiae ex eo quod est effectus quidam divinae potentiae» (HENRICUS DE GANDAVO:
Summa [Quaestiones Ordinariae], a. 28, q. 4, ed Badius, vol. 1,167VV).

54 HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet V, q. 2, ed. Badius, vol. 1, i54rD. Poco oltre: «In
quantum enim habet rationem idealem in divina essentia [...] est in sua essentia participatio
quaedam divini esse, quod nondum est esse existentiae, sed quidditativum, quod indicat
definitio» (HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet V, q. 2, ed. Badius, vol. 1, i54rD).

55 GÔMEZ Caffarena: Ser Participado y Ser Subsistente en la Metafisica de Enrique de Gante,
270.



254 Francesco Binotto

natum est esse tantum in conceptu intellectus sive in ipso intellectu, et in id
quod cum hoc aut est aut natum est esse in re extra intellectum»56.

In questo frangente, la nozione comunissima di "cosa" che include in sé

tutto ciö che è concepibile, si distingue analogicamente57:1) da un lato, in
ciö che esiste (o puö esistere) solamente nell'intelletto come concetto: si

tratta della res a rear reris, detta anche «res secundum opinionem
tantum»58, la quale sta appunto ad indicare ciö che viene semplicemente con-
cepito dal nostro intelletto, senza poter in alcun modo esistere nella realtà
extra-mentale. Gli esempi addotti da Enrico sono infatti quelli del monte
dorato e dell'ircocervo, sui quali ritornerö in seguito. 2) Dall'altro, in ciö
che esiste o puö esistere «in re extra intellectum»: si tratta cioè della res a

ratitudine, owero di quella "cosa" o essenza "certificata" dal fatto di avere
un modello ideale nell'intelletto divino59.

A differenza della q. 2 del Quodlibet V, la nozione di res a reor reris non
coincide con la nozione trascendentale di res, bensi individua il sottoin-
sieme delle entità immaginarie e fittizie, owero di quelle "cose" che, man-
cando dell'esse essentiae, non possono accedere all'esistenza extra-men-
tale60. Nel Quodlibet VII, dunque, res a reor reris e res a ratitudine indivi-
duano due sottoclassi, a intersezione nulla, della classe delle "cose": gli en-
ti fittizi, da un lato, e le essenze vere e proprie o res ratae, dall'altro. Anche
in questo caso, cosi come nella q. 2 del Quodlibet V, la nozione di res a
ratitudine si distingue analogicamente in quella res che coincide con il proprio

esistere, ossia Dio, e in quelle res a cui bessere (esistenziale) puö con-
venire senza tuttavia coincidere con esse, ossia le essenze creaturali.

La medesima concezione di res a reor reris pare inoltre emergere già
nella q. 6 del Quodlibet V, a testimonianza del fatto che si tratta di un
tenia che è stato oggetto di una continua riflessione da parte di Enrico. In

56 HENRICUS DE GandavO: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 27, II. 53-58.
57 «Res primo modo est 'res' secundum opinionem tantum, et dicitur 'a reor, reris', quod

idem est quod 'opinor, opinaris' quae tantum res est secundum opinionem, quoad modum

quo ab intellectu concipitur, scilicet in ratione totius, ut est mons aureus, vel hircocervus
habens medietatem cervi, medietatem hirci» (HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet VII, qq. 1-2,
ed. G.A. Wilson, 27, II. 59-63).

58 Sui significato di "distinzione analogica" in questo passo si veda DECORTE, Jos: Henry
of Ghent on Analogy: critical reflections on Jean Paulus' interpretation, in: Vanhamel, W.
(ed.): Henry ofGhent, 71-105, 92-94.

59 «Aiiquid autem, sive res nata esse vel quae est aliquid extra intellectum, quae dicitur
'res a ratitudine', adhuc non habet rationem generis aut praedicamenti sicut neque prius,
sed dividitur divisione analogica in id quod est aliquid quod est ipsum esse, et in id quod est

aliquid cui convenit aut natum est convenire esse» (HENRICUS de GandavO: Quodlibet VII,
qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 27,11. 71-75).

60 «Quod talem rationem exemplarem in Deo non habet purum nihil est in natura et
essentia, nec est res alicuius praedicamenti nec possibile fieri in effectu, quia Deus nihil
potest facere in effectu cuius rationem exemplarem non habet ut sit in qualibet creatura»
(HENRICUS DE GANDAVO: Summa [Quaestiones Ordinariae], a. 21, q. 4, ed Badius, vol. 1, i27rO).



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 255

questa sede, Enrico si préoccupa di distinguere la res a ratitudine, che
possiede un modello esemplare nella mente divina, dal mero figmentum, il quale

viene appunto denominato res a reor reris:

«Res hic appellatur non figmentum et ens secundum animam tantum, quod
dicitur a reor reris, neque respectus aliquis [...] sed quicquid est natura et
essentia aliqua absoluta habens rationem exemplarem in Deo, nata existere in
existentia operatione divina»61.

6. L'ESISTENZA IN INTELLECTU DEGLI ENTI IMMAGINAR1: UNA DIFFICOLTÀ

Stando ai passi sin qui brevemente considerati, non dovrebbe destare alcu-
na sorpresa la tesi che attribuisce alle res a reor reris, owero aile entità im-
maginarie, un'esistenza di tipo mentale62. D'altro canto, nelle qq. r-2 del
Quodlibet VII viene infatti sottolineato che la res a reor reris individua pre-
cisamente «ciö che esiste o puö esistere solamente in un concetto dell'in-
telletto o nello stesso intelletto (id quod est aut natum est esse tantum in

conceptu intellectus sive in ipso intellectu)»63. A ragione, dunque, Pasquale
Porro osserva che «les res a reor reris sont [...] toujours accompagnées
d'une forme d'existence, à savoir justement de l'existence mentale»64.

A rigore, questa tesi non si limita ad affermare che le res a reor reris sono

pensate; se cosi fosse, ci troveremmo di fronte ad una mera tautologia,
dal momento che l'espressione res a reor reris significa, corne si è visto, la
"cosa" in quanto pensata, immaginata65. Inoltre, pensare una res non im-
plica di per sé che essa esista nella mente: per Enrico, infatti, una res puö
essere considerata, ossia pensata, in molteplici modi, sebbene ciö non im-
plichi che essa esista in tutti i modi nei quali viene considerata66. Come
detto in precedenza, un'essenza puö esistere solamente in due modi: come
concetto universale nella mente 0 come individuo nella realtà extra-men-
tale. Ecco dunque che la posizione espressa nelle qq. r-2 del Quodlibet VII

61 HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet V, q. 6, ed. Badius, vol. 1, i6irK.
62 «Alia intentio qua dicitur res absolute a 'reor, reris', quam habet ex hoc solo quod de

se potest formari conceptus aliquis in anima» (Henricus de GANDAVO: Summa [Quaestiones
Ordinariae], a. 21, q. 4, ed Badius, vol. 1, i27rO).

63 Henricus DE Gandavo: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 27,11. 56-57.
64 PORRO, P.: Universaux et esse essentiae, 35. Di conseguenza, conclude lo studioso, «ce

qui différencie la res a ratitudine de la res a reor reris, ce n'est pas l'extension différente par
rapport à l'existence mentale, mais le type différent d'existence mentale auquel les deux classes
renvoient: les res ratae existent toujours aussi dans l'esprit divin, alors que les res a reor reris
existent seulement dans l'esprit humain» (PORRO, P.: Universaux et esse essentiae, 35).

65 D'altro canto, che anche gli enti fittizi possano essere, in quanto tali, oggetto di consi-
derazione da parte del nostro intelletto consegue dall'aver posto la nozione trascendentale
di res come includente tutto ciö che è concepibile. Cf. HENRICUS DE GANDAVO: Summa
[Quaestiones Ordinariae], a. 21, q. 4, ed. Badius, vol. 1, i27rO.

66 Cf. Henricus DE Gandavo: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, r8, 11. 43-49;
HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet VIII, q. 2, ed. Badius, vol. 2, 30irH.



256 Francesco Binotto

intende attribuire l'esistenza mentale agli enti immaginari, intendendo con
ciö affermare che essi esistono come concetti universali in intellectu.

Tuttavia, questa posizione incontra una difficoltà se si considéra più da

vicino il rapporto tra l'esistenza individuale in singularibus e l'esistenza
universale in intellectu. Nel Quodlibet II, questione 1, trattando dell'indiffe-
renza dell'essenza rispetto aile due forme di esistenza, Enrico précisa che
l'esistenza mentale di un'essenza dériva dall'operazione di astrazione com-
piuta dal nostro intelletto a partire dalle molteplici istanziazioni indivi-
duali67 di quell'essenza.

«Sic autem est indifferens ad universale et particulare quod ex se nec est
universalis nec particularis, sed solum habet rationem particularis in quantum re-
cipit ab altero esse subsistentiae in supposito determinato, esse vero universalis

recipit in quantum per intellectum abstrahitur a suppositis, in quibus habet
esse tamquam unum in multis, et iterum per praedicationem applicabile mul-
tis: universale enim, secundum Philosophum, non est nisi unum in multis et
de multis»68.

In altri termini, per esistere in intellectu un'essenza deve prima esistere i-
stanziata in uno o più individui nella realtà extra-mentale. Solo in questo
modo infatti il nostro intelletto puô astrarre il corrispettivo concetto
universale69. L'idea della precedenza dell'esistenza come individuo rispetto
all'esistenza come concetto universale viene ribadita anche nella Summa,
articolo 43, questione 2:

«Esse vero rationis est esse eius in intellectu, quo abstrahitur a particularibus,
in quibus habet esse naturae. Et sic, in quantum sic est forma abstracta a
particularibus in intellectu, una et eadem definitione convenit multis particularibus,
et per hoc est universalis. Et forma illa sie abstracta est una secundum rationem,

existens in multis particularibus multiplicata et de multis, quia per
praedicationem eisdem a quibus est abstracta, est applicata»?0.

Se dunque l'esistenza individuale di un'essenza rappresenta una condizio-
ne necessaria affinché la stessa essenza possa esistere nell'intelletto (uma-

67 Nel caso dei corpi celesti, l'astrazione si basa su un unico individuo, dal momento che,

per Enrico, vi è un solo individuo al di sotto della loro rispettiva specie: cf. HENRICUS DE

GANDAVO: Quodlibet II, q. 8, ed. R. Wielockx, 38,11. 66-77.
68 HENRICUS DE Gandavo: Quodlibet II, q. 1, ed. R. Wielockx, 5,11. 47-52.
69 Da questo punto di vista, la posizione enrichiana pare discostarsi da quella di Avi-

cenna. Quest'ultimo, infatti, ritiene che un'essenza puo esistere esclusivamente come
concetto universale senza essere istanziata concretamente in alcun supposito individuale: «Si

enim intelligitur non esse id quod non est in singularibus, hoc potest concedi quod sit ita;
potest enim res habere esse in intellectu, et non esse in exterioribus» (AviCENNA LATINUS:

Liber de philosophia prima, I, 5, ed. S. Van Riet, vol. 1, 36,11. 86-88).
70 HENRICUS DE GANDAVO: Summa [Quaestiones Ordinariae], art. 43, q. 2, ed. L. Hödl

Henrici de Gandavo Opera Omnia 29). Leuven: Leuven University Press 1998, 53-54, II. 66-
71. Secondo Gomez Caffarena, l'articolo 43 della Summa sarebbe stato determinato verosi-
milmente durante la sessione quaresimale del 1281 (cf. Gômez CAFFARENA: Ser Participado y
Ser Subsistente en la Metafisica de Enrique de Gante, 270).



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 257

no) come concetto universale, va da sé che possono esistere nella mente
solo quelle essenze che esistono istanziate in uno o più individui, owero le

res a ratitudine. Di conseguenza, non pare possibile attribuire aile entità
fittizie (quali chimere, ircocervi e montagne dorate) alcuna esistenza men-
tale: queste ultime infatti, per poter esistere nella mente come concetti
universali predicabili di molti dovrebbero prima esistere istanziate in al-
meno un individuo nella realtà extra-mentale.

In sintesi, la diffïcoltà consiste in questo: o le chimere e gli ircocervi
non esistono affatto (il che contraddice quanto afferma Enrico), o, se
esistono nella mente (come Enrico afferma), allora devono esistere nella realtà

extra-mentale (affermazione, quest'ultima, che Enrico non sembra dispo-
sto a concedere). In quest'ultimo caso, infatti, collasserebbe la stessa di-
stinzione tra res a reor reris e res a ratitudine, dal momento che la possibilité

di esistere in senso extra-mentale è appunto cid che distingue la
seconda dalla prima.

7. Una possibile soluzione

È possibile trovare una soluzione a questa diffïcoltà nelle qq. 1-2 del
Quodlibet VII e, in particolar modo, nelle righe 63-68 che Enrico dedica
all'esempio délia montagna dorata. In questo passo, Enrico esplicita la co-
stituzione intrinseca degli enti fittizi; un aspetto, questo, che era stato tra-
scurato in tutte le trattazioni precedenti. Ecco il passo in questione:

«Res primo modo est 'res' secundum opinionem tantum, et dicitur 'a reor,
reris', quod idem est quod 'opinor, opinaris' quae tantum res est secundum
opinionem, quoad modum quo ab intellectu concipitur, scilicet in ratione totius,
ut est mons aureus, vel hircocervus habens medietatem cervi, medietatem
hirci. Est tarnen res secundum veritatem quoad partes eius quae sunt mons et
aurum et huiusmodi; aliter enim non posset totum esse in intellectu et secundum

opinionem, nisi partes essent aliquid secundum veritatem, quia ab alio
non potest moveri intellectus. Quod sic est ens, secundum totum non est res
praedicamenti, sed solum secundum suas partes»71.

Un ente immaginario, come la montagna dorata, puö esistere nell'intellet-
to solamente nella misura in cui le parti che ne costituiscono la definizione
coincidono con essenze propriamente dette, il cui concetto universale vie-
ne astratto dal nostro intelletto. La definizione di "montagna dorata", ad
esempio, è costituita da due componenti, "la montagna" e Toro", ciascuna
delle quali esiste nella realtà extra-mentale e la cui essenza gode dunque
dell'esse essentiae. Nella misura in cui esistono nella realtà extra-mentale,
le essenze délia montagna e dell'oro vengono astratte dal nostro intelletto
e pertanto esistono nella mente. La nostra immaginazione, poi, unisce tali
essenze e forma la "montagna dorata". Alio stesso modo, l'ircocervo viene

71 HENR1CUS DE GandavO: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 27, 11. 63-68.



258 Francesco Binotto

prodotto dalla nostra immaginazione assemblando le essenze "capra" e

"cervo", astratte a partire dalle loro rispettive istanziazioni individuali.
Ciö significa che la costituzione formale di ogni ente immaginario di-

pende, secondo Enrico, dall'astrazione, compiuta dal nostro intelletto, e

dalla successiva composizione, compiuta dalla nostra immaginazione, di
concetti universali di essenze che esistono istanziate in singularibus
extra72. Ed è proprio in virtü di questa loro costituzione che agli enti im-
maginari puö essere attribuita l'esistenza in intellectu. Una volta inteso in
questi termini lo statuto delle res imaginariae, ne consegue che l'afferma-
zione dell'esistenza esclusivamente mentale di tali res non mette in alcun
modo in discussione la precedenza dell'esistenza rispetto all'esistenza mentale

stessa. Solo a patto cioè di concepire gli enti immaginari come com-
posti da essenze propriamente dette è possibile sostenere che chimere,
ircocervi e montagne dorate partecipano dell'esse in intellectu.

Tuttavia, corne précisa lo stesso Enrico nelle ultime due righe del passo
sopra citato, nonostante le loro parti componenti coincidano con vere e

proprie essenze («aliquid secundum veritatem»), tali enti, considerati nella
loro totalité («secundum totum»), non cadono al di sotto di nessuna cate-
goria73, essendo privi dell'esse essentiae e dunque délia possibilité di esiste-
re istanziati nella realté extra-mentale. Pur esistendo nell'intelletto uma-
no, gli enti immaginari mancano di un modello esemplare nell'intelletto
divino che consente loro di esistere in rerum natura7*.

Certo, quella di cui godono gli enti immaginari è un'esistenza mentale
sui generis: questi ultimi infatti non esistono nella mente come veri e pro-
pri concetti universali, non essendo l'esito di un processo di astrazione.
Come si è visto, ogni concetto universale non è che l'esito di un'operazione
di astrazione, compiuta dal nostro intelletto, a partire da uno o più indi-
vidui effettivamente esistenti, mentre gli enti immaginari sono appunto

72 Su questo punto specifico si veda PAULUS, J.: Henri de Gand, 23; MARRONE, S.P.: Truth
and scientific knowledge in the thought ofHenry ofGhent, 110-111.

73 Quanto alla distinzione tra ratio praedicamenti e res praedicamenti, si veda: HENRICUS

DE GANDAVO: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson, 22, 11. 30-34. È opportuno inoltre far

présente il fatto che «res praedicamenti indica ciö che è contenuto, in base alla sua stessa es-
senza o natura, in un qualsiasi predicamento; la ratio è [...] il modo d'essere proprio di ogni
predicamento. È sempre e solo la congiunzione di questi due elementi o intenzioni a costi-
tuire i singoli predicamenti e a distinguerli tra loro» (PORRO, Pasquale: Res praedicamenti e

ratio praedicamenti. Una nota su Teodorico di Freiberg e Enrico di Gand, in: Biard, Joël/
CALMA, Dragos/lMBACH, Ruedi [éds.]: Recherches sur Dietrich de Freiberg. Turnhout: Brepols
2009, 131-144, 135). È proprio in forza dell'esse essentiae che una res cade all'interno di un
certa categoria. Fermo restando che, dal punto di vista enrichiano, vi sono solo tre catégorie:
sostanza, qualité e quantité. Si veda a tal proposito: Henricus de GANDAVO: Quodlibet V, q.
6, ed. Badius, vol. 1, îôivO; HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet VII, qq. 1-2, ed. G.A. Wilson,
34-35, 11. 61-66.

74 È possibile riconoscere che una certa res esprime un rapporto di imitazione con
l'essenza divina, ed è perciö una res a ratitudine, per il fatto che essa esiste istanziata in al-
meno un individuo nella realté extra-mentale.



Chimere, Ircocervi e Montagne Dorate 259

privi dell'esistenza extra-mentale. Ne consegue che, per Enrico, una res

puô esistere nella mente senza assumere, in senso stretto, la forma di
concetto universale predicabile di molti.

L'idea enrichiana di concepire gli enti fittizi come intrinsecamente
composti di essenze propriamente dette mostra chiaramente come il
nostra intelletto e la nostra immaginazione, nel produrre, ad esempio,
ircocervi e chimere, non oltrepassino mai il dominio di cid che è possibile che
esista, owero delle res ratificate. Intelletto e immaginazione si limitano in-
fatti a comporre insieme, secondo un nuovo ordine, essenze che, in quanto
tali, possono esistere per il fatto di esprimere un certo rapporto di imita-
zione con l'essenza divina75.

In conclusione, le linee 63-68 all'interno delle questioni 1-2 del Quodlibet

VII, dedicate espressamente alla costituzione intrinseca delle res a

reor reris, potrebbero testimoniare la consapevolezza da parte di Enrico
délia difficoltà teorica in cui sarebbe potuta incorrere la tesi, sostenuta
nelle Stesse qq. 1-2, dell'esistenza solo mentale degli enti fittizi. Tuttavia,
per essere confermata, questa ipotesi nécessita di ulteriori prove tanto sul
piano testuale quanto su quello dottrinale.

75 Sullo statuto dei possibili in Enrico di Gand si veda: Wippel, J.F.: The Reality of Non-
existing Possibles according to Thomas Aquinas, Henry of Ghent and Godfrey of Fontaines,
729-758; PORRO, P.: Possibilité ed esse essentiae, 241-253; CROSS, R.: Henry of Ghent on the
Reality of Non-Existing Possibles - Revisited, 115-132. Per il confronto con Scoto rimane im-
prescindibile: Hoeres, Walter: Wesen und Dasein bei Heinrich von Gent und Duns Scotus, in:
Franziskanische Studien 47 (1965), 121-186.



2ÔO Francesco Binotto

Riassunto
Questo articolo si propone di discutere la tesi, sostenuta da Pasquale Porro,
secondo cui in Enrico di Gand gli enti immaginari esistono esclusivamente
nella mente umana. Per fare do, nella prima parte, approfondiro il signi-
ficato attribuito da Enrico alle nozioni di res a reor reris e res a ratitudine.
Nella seconda parte mostrerb come tale tesi, pur essendo coerente rispetto
alle evidenze testuali e all'impianto teorico enrichiano, conduca ad un esito

problematico. Per dissolvere tale difficoltà, mi soffermerb su un passo (II.

63-68) tratto dalle qq. 1-2 del Quodlibet VII, non adeguatamente valorizzate
dalla critica, in cui Enrico illustra la costituzione intrinseca degli enti immaginari.

Abstract
This paper aims to discuss Pasquale Porro's thesis according to which, in

Henry of Ghent's thought, imaginary beings only exist in the human mind.
In order to do this, in the first part I will focus on the meaning of the notions
of res a reor reris and res a ratitudine. In the second part, I will take into
account Porro's thesis: despite being coherent with regard to textual
evidence, on the one hand, and the Henrichian theoretical framework, on the
other, it poses a difficulty. In order to solve it, I will draw my attention to a

passage (11. 63-68) taken from qq. 1-2 of Quodlibet VII in which Henry
describes the intrinsic constitution of imaginary beings.


	Chimere, ircocervi e montagne dorate : alcune considerazioni intorno allo statuto degli enti immaginari in Enrico di Gand

