
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

R EZENSIONSAR TIKEL

Simone Guidi

Shades of Platonism in Franciscan Metaphysics:
The Problem of Divine Ideas. Remarks on a Recent Work1

The problem of divine ideas is one of the most consequential in the entire
history of Western Thought, and effects of the Medieval debate on exempla-
rism can still be found in Early Modern and Modern metaphysics. Speaking of
the Middle Ages, such a topic provides a vivid example of the prominent role
played by Platonism in the tradition of the Schools in the 13th and the 14th

century, often associated with the sole authority of Aristotle. Among the different

traditions animating the Schools at this stage, the Franciscan is surely one
of the most sensitive to this topic, both because of the relevance attributed to
Augustine as a fundamental authority of the Order, and of the turning point
brought about by Bonaventure.

These are just a few of the reasons why the collective volume Divine Ideas
in Franciscan Thought (XIIIth-XIVh Century), edited by Jacopo Francesco Falà
and Irene Zavattero, should be welcomed. The book is published within the
series of medieval studies Flumen Sapientiae, directed by Irene Zavattero. It
collects chapters in English and Italian, all dealing with Medieval Franciscan
thought in the 13th to the 14th centuries, authored by a team made up of
experienced and younger scholars. Five precious textual appendixes in Latin (Olivi,
Trabibus, Novocastro, Caracciolus, Mayronis) accompany the essays, providing
very useful study materials.

An indisputable quality of this volume is that of unearthing the debate

connecting the most significant Franciscan masters, and the book does show
that the evolution of Franciscan discussion of divine ideas might be understood

just by simply looking at the internal discussions between members of
the Order (with the exception of Henry of Ghent, one of the favorite targets of
the Franciscan discussions). This path passes through prominent characters
such as Bonaventure and Duns Scotus, and ends with Ockham and the
dismantling of the doctrines about divine ideas in the 14th century, although they
were later adopted by other authors like Ripa.

Yet, one could not approach the topic of the divine ideas without starting
from Augustine's account. As Zavattero recalls in the introduction to the
volume (In Augustine's Footsteps. The Doctrine of Ideas in Franciscan Thought),

1 FALÀ, Jacopo Francesco/ZAVATTERO, Irene (eds): Divine Ideas in Franciscan Thought
(XIIIth-XIVh Century) Flumen Sapientiae 8). Rome: Aracne 2018, 504 pp. ISBN 978-88-255-
2191-7.



196 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Augustine understood Plato's ideas as "primary forms or permanent reasons of
things" (De diversis quaestionibus octoginta tribus. De octo Dulcitii quaestio-
nibus [= Corpus Christianorum Series Latina 44A]. Brepols: Turnhout 1975, q.
46, 2, 71), eternal exemplars contained in the divine intelligence and connected

with the issue of the rational order established by God in His creation by a

deliberative act. Indeed, by creating the world, God is not merely the cause of
it, but He is its rational cause too, an agent establishing for its creature a
specific order and structure that God has already known for eternity. In his
concluding essay (Late Medieval Exemplarism. A Philosophical Assessment), Ales-
sandro Conti properly notices how

"in supporting such a thesis Augustine simply followed a well established tradition

of (Neo-Platonic) thought, according to which there are three main kinds
of universals: 1) ideal universals, namely the Ideas of natural species present in
the Intellect (the second hypostasis); 2) formal universals, namely the common
natures which are the main metaphysical constituent of singular substances;
and 3) universals by representation, namely the general concepts present in the
minds of human beings" (462).

Therefore, Augustine left posterity a (Neo-)Platonic framework, but also a

model which could hardly be conciliated with the absolute power of the
Christian God. As Conti notes, that metaphysical structure indeed invited
Medieval philosophers to subscribe to "some sort of principle of plenitude, allowing

us to claim that God created all the kinds of beings it was possible to
create and that our universe is, therefore, the only possible kind of universe".
Yet, once we recognize the true and absolute infinity and freedom of God, we
should rather give up such a demand and conceive God's creation as "not
rationally assessed", and "gratuitous, i.e. lacking a rational foundation" (464).
Furthermore, Augustine's exemplarism entailed at least two other issues. On
the one hand, as Conti stresses, "it is hardly compatible with the image of God

as pure and absolutely simple actuality, which Christian thinkers had
borrowed from Aristotle" (466). Indeed, the ideas being identical, in its reality,
with God's essence, the latter would be populated by a multiplicity of creatural
distinctions. On the other hand, Augustine's model did not really make clear
"of what things are there ideas" (ibid.), namely if ideas are mainly Platonic
universals or they reach, with the Neo-Platonics, the levels of the specie spe-
cialissima or even of the individual substance.

Although Bonaventure represents a mandatory passage in the construction,
via Augustine, of a Franciscan metaphysics able to mediate these questions,
one can identify a pre-history of the problem, which paved the way for Bona-
venture's thought. Already in the early 13th century, two relevant questions
addressed by Franciscan theologians regard indeed: 1) the kind of relationship
linking God with His creatures before the creation, and 2) the relation
between the multiplicity of created things and the unity of their rationes in the
mind of God. As the essay of Riccardo Saccenti (Sic bonum cognoscitur et
similiter lux. Divine Ideas in the Firsts Franciscan Masters [Alexander of Hales
and John of La Rochelle]) highlights, already Peter Lombard had thought about
this relation, needing to explain a passage from Paul's Epistle to the Romans



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 197

(Rom. 11:36), where it is said: "For him and by him, and in him, are all things".
Does God's substance contain everything before creation? A possibility that a

theologian could not accept. Also inspired by Augustine, Peter Lombard
articulated the relationship between God and the creatures over two levels, a

natural and a substantial, grounding to the latter the doctrine that God has
immutable and eternal knowledge of everything He created, despite the
becoming and the deterioration in time of creatures (5). God's knowledge is,
however, 'limited' to what He has chosen from eternity so "all things are
before God not because they still exist [...], but because God the eternal knows
them" (7).

Such a reading, Saccenti stresses, constitutes the main background of the
introduction, in a theological lexicon, of the term ydea, even if not entirely
distinct from terms like ratio and sapientia. Likewise, according to Alexander
of Hales, the rationes are not in God's essence, but rather in God's wisdom, as

exemplaria. Yet Alexander also "associates the notion of 'idea' to that of
exemplar, explaining that the ideas are divine exemplaria on which all the created

and mutable things depend (13). In this sense, the term 'idea' has the same
value as ratio, and means the form of stable and immutable knowledge of
things which is in God's mind", but it especially means "the divine model
which is the formal principle of a created thing" (13-14). In God can thus be

found a multiplicity of ideas, which is that of the different models ofwhich the
created things flow out, and which is able to explain why the creation has

always been plural. Instead, with a different perspective, John of La Rochelle
uses ydea and exemplar just to indicate "the eternal models which the divine
mind knows as possible, and can indicate both the future existing things and
the future non-existing things" (23). According to this perspective, La Rochelle
defends against his earlier colleagues the infinity of God's knowledge and power,

which is not restricted by time, but rather reflected by an infinite possibility

of divine ideas.
Therefore, the term 'idea' has its documented technical use among the

Franciscans even before Bonaventure. Massimiliano Lenzi's essay (La negazio-
ne delle idee e l'"oscuratismo" dei fdosofi), devoted to the great Franciscan master

and overall to the Collationes in Hexaëmeron, seeks especially to stress how
the existence of divine ideas is, for Bonaventure, just a "premise of a
theological nature, based first of all on the authority of Augustine" (33), and how
harsh Bonaventure's criticism against Aristotle's rejection of Plato's idealism
is. According to Bonaventure, divine ideas are fundamental to explaining how
the world is intrinsically knowable and known, given that "the divine idea

expresses the thing better (perfectius) than how the thing is able to express
itself, for God, through his ideas, will be able to know the things (perfectius)
better than how it might know them through the things themselves" (37).

From a pure metaphysical perspective—as many of the following essays in
this collection stress—Bonaventure is, with Aquinas, one of the prominent
representatives of what we may call the "imitability theory", a widespread
doctrine according to which divine ideas rise "for a secondary consideration of the
divine intellect upon the divine essence" (75). Knowing His own essence, God



198 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

knows Himself perfectly, including also knowledge of Himself as imitable by
each possible creature. Therefore, God knows, secondarily, the relations that
possible creatures could have to His essence, and such relations are what the
Scholastics call "divine ideas". Borrowing the clear words of Jacopo Falà
(Divine ideas in the Collationes Oxonienses), "ideas have no real being, nor are

they real relations ex parte Dei, otherwise God would depend in some way
realiter on creatures and would so lose His absoluteness. Reasons of imitability
are instead relations of reason: the ontological status of ideas, from this
perspective, can be easily described as esse rationis" (121).

However, Bonaventure's idealism, Lenzi notices, pursues the limits traced
by Augustine for a revaluation of Plato compatible with Aristotle's criticisms;
namely "Bonaventure says that, if Plato, as Augustine held, placed the ideas in
the divine mind, he is to be commended, if instead, as Aristotle wants, he

placed them out of it, he was mistaken, since, as Aristotle demonstrated, they
are useless" (39). This shows, as Lenzi remarks, that "the true hostility of
Bonaventure never regarded Aristotle himself, by just the 'heterodox
Aristotelians' of the Faculty of Arts" (38). Another important aspect is that
Bonaventure's ideas are only logically (secundum rationem) multiple: they express
the way God thinks itself in relation to the creatures and this is why
"Bonaventure claims that they are multiple not according to what they 'mean'—the
divine essence—but according to what they 'connote', that is according to
those creatures in relation to which the divine essence is signified" (41). In
such a connotation, God's knowledge reaches the individuals too, and even
regards not just actual, created things, but also the possible ones: so Bonaventure

embraces a position already held by John of La Rochelle.
The final part of Lenzi's essay is dedicated to Aquinas, showing how

Thomas, contrary to Bonaventure, attributed to Aristotle a true exemplarism,
opposite to Plato's wrong view. Actually, it is worth remembering, by appealing

again to the words of Conti, the position held by Aquinas—with
Bonaventure, one of the most relevant supporters of the view that "divine ideas are

really the same as the divine essence, but distinct in reason from it" (471).

According to Thomas, ideas are mental beings existing just in the mind of
God inasmuch as contemplating His own essence as imitable by possible
creatures. Accordingly, whereas the divine essence remains absolutely simple,
without any real internal articulation, "divine ideas are the divine essence qua
viewed by itself as imitable, since God's knowledge originates entirely within
Himself. Therefore the divine essence itself is the unique idea of all possible
things, so that everything created has certain similarity to the divine essence"

(472). Such a perspective also helps Aquinas to explain why the plurality of the
ideas was not repugnant to the simplicity of God: divine ideas being nothing
but relations, "there is only one divine idea, that is, the divine essence itself
considered as imitable" (475). Such an imitability is, to Aquinas, "sufficient to
expound the production of creatures as well as God's knowledge of them"
(ibid), because the given essence is similar to each creature as its model.

Going back to Franciscan thought, the case of Peter John Olivi is clearly
one of the most significant, given that the French master was censored in 1283

also for his teaching regarding divine ideas, which conflicted with Aquinas'



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 199

and especially with William of La Mare's. In his chapter (Divine Ideas and
Beatific Vision by Peter John Olivi), Stève Bobillier sketches Olivi's view with
special attention to its relationship with the beatific vision, and aiming at
mitigating the portrait of Olivi as a "destroyer" of divine ideas. Bobillier's
position is that, although Olivi has been very heterodox on this topic "he
nevertheless demonstrates a constant wish to follow the tradition, and, for example,
to present accurate interpretations of the texts of Augustine and Bonaventure"
(70). The analysis of Olivi's works shows indeed that he subscribed to the
existence of divine ideas, basing his view especially on the concept of ratio realis.
As Bobillier notes, "the willing and the knowing of God each designate a ratio
realis, a 'mode of partial intelligibility' of God, and both express His being"
(55), so the divine ideas must be understood according to God's intellect and
will: the former precedes the latter as God "knows things, not as they exist
actually, but in so far as they are intelligible and susceptible to creation" (ibid.);
the latter precedes the first as God's will freely directs him to will and to
produce the things which he wants (56). Yet, it is important to notice, with the
following essay by Timothy B. Noone and Carl A. Vater (The Sources ofScotus'
Theory of Divine Ideas), that Olivi is also a critic of the "imitability theory",
which to his eyes seems to limit God to an indirect knowledge of possible
creatures, known "only through a comparison to the divine essence through the
manner of their ability to participate in the divine essence" (78).

However, one of the main pieces of evidence of Olivi's actual belief in
divine ideas is his theory of blessed's vision, which implies (against Gaillard)
both the apprehension of a ratio really existing in God, and the multiplicity of
such a ratio (the ideas). Yet, Olivi's perspective is heterodox especially as
concerns the relationship between divine ideas and human intellection. Indeed,
Olivi thinks of divine ideas as the representative ratio of the intelligible things,
but at the same time "he does not accept that they can be the ratio which
illuminates the human intellect" (62), in the way an active intellect would illuminate

a passive one. Divine ideas are participated in by human intellect, but
just "in confusing and imperfect mode", that is in the species of memory, and
they cooperate with human knowledge "only to the extent that God is the
principle of the will" (63). This according to Olivi's famous idea that God and
man "can only relate to one another through the will". Olivi is however
original in his position about the blessed's vision of the divine essence, identifying

beatific vision with a direct vision of the essence of God, incomplete and
limited by its capacities, but not mediated by representational species, and
able to grant the ethical aim of the knowledge of God's essence. In their vision,
the blessed see indeed "not only God, but also—in a process of meta-knowl-
edge—themselves seeing God", loving not only God, but also the act of loving
Him.

Bonaventure and Olivi are cardinal points in early Franciscan thought; still,
a fundamental turn, even in explaining the ontology of divine ideas, is that
brought about by John Duns Scotus, whose crucial contribution lies especially
in providing an alternative to the "imitability theory", by claiming that God
knows directly, even if as a secondary object of His intellection, all possible



200 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

creatures. Hence, as Conti argues, Scotus "requires that ideas become both
direct, but secondary, objects of divine intellection (the primary object being
the divine essence itself) and be to a certain degree hypostatized thanks to the
formal distinction" (485). Accordingly, what Scotus suggests "is that God
produces the ideas of possibles as He is able to create—that is to say, as He is

omnipotent. In fact, God creates the world since He can, and He thinks of every
makable thing before creating the world since He is an infinitely intelligent
agent" (478). Hence, God poses His own ideas, since, as Falà notices, "defending

the necessity of divine ideas in the dynamic of God's awareness of
creatures means [for him] to vilify His intellect, because it implies that something
(divine ideas) is needed for God in order to actualize the capability of knowing
creatures" (114).

As is especially stressed by the essay by Ernesto Dezza (Giovanni Duns
Scoto e gli instantia naturae), in shaping his solution Scotus uses the concept
of "instants of nature", namely logical moments articulating the creation of the
things in their intelligible being, and so articulating the free establishment, by
God, of his own concepts. In Ordinatio, I, d. 43, Scotus articulates the process
as follows: 1) first, God creates the thing as intelligible; 2) so, God considers
intelligible things as possibilities, given that their being is not repugnant; 3) the
thing is presented to the will, to be created (153). As Dezza notices (155),
elsewhere (in Ordinatio, d. 35), Scotus presents the same with a slightly different
articulation, which is nevertheless quite neglected by his followers although it
looks much more similar to that of the tradition: 1) God knows His essence as

simply absolute; 2) He produces the thing in its intelligible being and knows
it; maybe God compares His intellect with the thing, causing a relation of
reason with it; 4) God knows the relationship between Himself and the thing
{ibid.).

Accordingly, Scotus' model entails that there is nothing like a metaphysical
"imitability" of God's essence. As Conti remarks, "the relation of imitability
plays no decisive role in this 'chain' of mental actions, nor do the respectus ra-
tionis, which, in contrast, were the cause of the multiplicity of ideas according
to Thomas Aquinas" (477). God does not start the act of creation through the
mediation of divine ideas: He knows possible creatures directly, even if "Scotus'

solution is weak on one important point; it does not clarify the relation
between the divine essence which God thinks of 'at the first instant' and the
ideas of possibles that He produces straight after" (478). However, the core of
Scotus' position is that divine ideas are created and not coeternal with him;
this, Dezza remarks, is because the created world does not pursue the
metaphysical paradigm of the "principle of plenitude": the contingency we find in
creation implies that even the primary cause must create in a contingent way.
Nevertheless, Scotus' new paradigm thinks of contingency in a radically new
way, that is as "a state of affairs in which the opposite might exist simultaneously

to the actual, existing world" (138). Such a perspective lies on a

revolutionary conception of possibility as a logical non-contradiction in itself, without

any reference to the conditions of its feasibility, which is to its physical
potentiality. Logical possibility, Dezza argues, "forestalls all activity, both in
God and man; such a distinction between logical possibility and real possibil-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 201

ity constitutes the conceptual space which is needed to show the contingency
of the divine and human action, since it postulates an area of existence of the
non-impossible which is much larger than the realizable" (143).

In the light of the crucial change introduced by Scotus' contingentism,
various essays in this volume sketch the premises, and the consequences, of it.
Timothy Noone and Carl Vater focus on the sources of Scotus' view, identifying

them in Olivi and a student of his, Petrus de Trabibus. According to the
authors, Scotus borrowed from both of them especially his criticism of the
"imitability theory". From Olivi and Trabibus, he would take especially the
belief that divine ideas, flowing out of metaphysical relations, cannot be known
before their relata. At the same time, he completes Petrus' arguments by
"pointing out that imitability is not a specific difference of any creature. Since
determinate knowledge comes from knowing the specific difference of a thing,
determinate knowledge of a creature cannot be had from imitability" (83). So

"Divine ideas cannot be relations of imitation by which God knows possible
creatures because imitation is not the specific difference of any creature and a

relation cannot be known before the terms of the relation are known" (89).
From such an analysis, Scotus concludes that "the only way to articulate a

theory of divine ideas that uphold the nobility of God's perfect knowledge and
the nobility of God's supreme simplicity is to say that God knows possible
creatures directly" (88).

However, Scotus still defends the concept of rational relation, since "God
creates according to his divine ideas" (ibid.)-. "Divine ideas are rational
relations for Scotus, but they are not rational relations in the way that his
predecessors argued" (89). In fact, according to Scotus a divine idea is nothing
but the cognized object which exist objectively in the divine mind: "God can
cognize possible creatures directly, but [Scotus] insists that the character of an
idea still includes a relation" (86-87) which depends on the moments of the
instants of nature. The idea is complete only when God knows the relationship
between Himself and the possible creatures, and this entails that "for Scotus,
divine ideas are in fact rational relations, but their function is precisely the
opposite as they do for the imitability theorists" (87), that is the rational relation

comes only because God already knows possible creatures (so, after such a

knowledge and not before it).
Scotus's thought is addressed also by Jacopo Falà's chapter, devoted to the

Collationes Oxonienses (focusing on qq. 8-9). This text, recently edited (in
2016) by Guido Alliney and Marina Fedeli, reports a discussion between
students or bachelors in the Franciscan convent of Oxford, which, according to
Alliney, Fedeli and Falà, took place in Spring 1301. Falà follows Alliney and
Fedeli also in attributing most of the questions to the thought of Scotus, showing

how deep his influence was, and those of Henry, also in the discussion of
divine ideas. According to Fala's reading, the whole of question 8 is an account
of a debate between Scotus and a follower of Henry, presumably Richard of
Connington or Robert of Cowton. In collado 8, the position of Scotus appears
especially in the defense of the doctrine "according to which God can know all
things different from Himself through the direct awareness of His own



202 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

essence, without recurring to ideas as relations of instability" (114), and so

rejecting the exemplarist paradigm, which Henry pushed to the point of
accepting ideas of each species specialissima.

Still, Henry's most peculiar view is that identifying de facto (in the reading
of many) divine ideas and the creatural essences as conceived by God's mind,
able to immediately attribute to the esse diminution of the creatures inasmuch
as thought, an esse reale preceding God's creation. Conversely, Scotus thinks
of creation as radically ex nihilo, and so he rejected Henry's vocabulary of the
esse essentiae, which he associates with the esse existentiae, which cannot be

eternal without threatening God's absolute freedom. Falà argues that only
starting from the Ordinatio (I, d. 36) Scotus defines the intelligible quiddities
"as endowed with esse obiectivum, which is created by the divine intellect
when it produces creatures in esse intelligibili" (128), and the lacking of any
reference to the esse obiectivum in collatio 9 would confirm the hypothesis of an
early date of composition of the Collationes, namely in 1301.

Scotus's thought is just as important for two other Franciscan masters,
James of the Marches and William of Alnwick. Marina Fedeli's essay (Le idee

divine e la relazione di imitabilità dell'essenza in Giacomo d'Ascoli) shows well
how James thinks of divine ideas as "stable and immutable forms of
everything", "contained in the divine intelligence" where they are eternal models of
the created things (164-165). Like Scotus, James conceives of divine ideas as

"objects of the divine intellect, as what God thinks, and not as they have a
relationship with God. The imitability, namely the respectus of reason which
links the ideas to God's intellect 'accompanies' the divine idea, but it does not
constitute it" (166). A consequence of this approach is that the divine idea is

primarily of the divine essence and only secondarily of the created quiddities
insofar as known: "it is not imitability that provides a reason for the idea, but
the essence taken absolutely by the Father, the Son, and the Holy Spirit" (167).

Accordingly, for James the creature is something provided, from eternity, with
its own entity alia a Deo, actually distinct from God, and "from eternity, the
creatures had been obiective in God" (169) as a non-repugnant reality, even if
provided just with an accidental existence in His mind.

As Fedeli points out, James accepts such a distinction between the creature
and God in the light of his model of a tripartite being (real being, intentional
being and being of reason), arguing that the creature is actually distinct from
God, but just intentionally. Namely, the essence of the creature has an eterhal
intentional being represented by the essence of God, as its species; and this
being comes before any knowledge that God has of the creature. However,
although the respectus imitabilitatis does not constitute the divine ideas in their
being, James follows Scotus also in supporting the relative reality of the
relation.

In turn, James' account seems to be the target of other authors' criticisms,
and especially of that developed by William of Alnwick. As Davide Riserbato

(Ut induit rationem ideae. L'essenza divina e l'essere intelligibile: identità [e

differenza] secondo Guglielmo di Alnwick) shows, "the reflection of the English
master consists in determining the ontological status of divine ideas,
demonstrating that the intelligible eternal being attributed to the creature by the di-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 203

vine essence (esse intelligibile ab aeterno), likewise it being-known too (esse

cognitum or intellectum) [...] is not caused or produced" (178). Indeed, according

to William, a produced or caused esse intelligibile of the creature would be

coeternal to God, and the only solution to escape such a paradox is to identify
the esse intelligibilis of the creature with God Himself. In this discussion
William's target is especially James, who actually denied any identity between
the eternal intelligible being of the creature and God's essence, reducing the
creature's being to the esse intelligibile. On the contrary, for William, the being-
represented and its representing form are identical, and the eternal intelligible
being of the creature coincides realiter with God.

Indeed, William's view is that the essence of God includes the esse intelligibile

of the creatures in the same way as the primary cause includes the causal

power of the secondary ones. Such an inclusion found the identity between
form and being sought by William, "identity which becomes a distinction when
considering the same cause as already existing in nature, whose causality, even
if that [secondary] cause did not exist, would all the same be perfectly
contained by the primary cause" (195). Yet, William borrows from James a distinction

between subjective and objective intelligible being, admitting that the
creature could have an eternal subjective intelligible being, but only in an
improper sense, that is "to the extent that God's eternal intellection also has as
its secondary object the subjective intelligible being of the creature" (196).

After Scotus, the Franciscan debate will move towards a progressive
dismantling of the doctrine of the divine ideas, which culminated with Ockham.
Still, before the Venerabilis Inceptor, other masters tried to rethink that issue.
One of them is Peter Auriol, whose thought on divine ideas was already
reconstructed by Conti elsewhere, and has now been further studied by Chiara Pala-
dini's essay (Exemplar Causality as similitudo aequivoca in Peter Auriol). Pala-
dini contextualizes the position of Auriol especially in respect to that of Aquinas
(divine ideas as relations of imitability) and Scotus (divine ideas as objects of
knowledge); two perspectives appearing to Auriol unable to explain in particular

the passage from the one to the many and so "how God can at once know
himself and the many things (the ideas)" (211). Avoiding multiplying entities in
the divine essence, Auriol "explains God's knowledge of creatures by means of
a unique object, that is its own essence" (215). For Auriol, the act of knowledge
must be understood as a qualitative variation in a subject, that is "through an
intellectual act, the subject actively relates itself to a specific object within its
mental 'field of vision'" (217), and posits the object in an intentional existence.
Accordingly, God's intellect "relates itself directly to his essence (and only to
this), and then posits it in apparentia objective, in the same way that in the
human cognitive process the intentional act relates itself to an object in its mental

'field of vision' and posits it in esse intentionali" (218). This explains how
the divine essence is the only object to which God directs His intelligere and so
His knowledge, within the creature appears denominative "by the fact that
what appears in God indirectly is the undivided totality of all creatures" (219).

Paladini stresses that, in Auriol's view, God knows individuals just in a
mediated way, and the divine essence "turns out to be the only exemplar for the



204 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

creation of both specific natures and individuals" (230). So, he partially
disagrees with Averroes, who denied that God has complete knowledge of
individuals, but he also agrees with him in saying that God's own essence suffices
for God to get such a knowledge. Nevertheless, "Auriol's exemplarism [...] does

not entail a direct correspondence between archetype and copy, since there
can be no correspondence at all between the divine essence and creatures,
based on something holding between idea and ideatum" (233) supposed by
Augustine. On the contrary, Auriol grants his model upon the original concept
of "equivocal exemplar", that is God's essence acts like an exemplar cause that
produces effects different from it. By formulating this model, Auriol "is able to
contest precisely the traditional model of creation: equivocation requires no
conformity of the being to an idea, so there is no contradiction in the fact that
the single ratio of divinity is equivocally the exemplar cause of different forms"
(235)-

Still, Scotus' breakthrough is important even in the light of the efforts of
some Franciscan masters in re-discussing Platonism. This debate is presented
by William Duba (From Scotus to the Platonici: Hugh ofNovocastro, Landulph
Caracciolo and Francis of Meyronnes), who focuses on Novocastro, Caracciolo
and especially the Platonism of Meyronnes. Duba starts from the opposition
between Scotus' reduction of divine ideas to intelligible objects and Augustine's

exemplarism, showing how Novocastro tries to place the Subtle Doctor
and Plato close together. According to Hugh, "ideas exist" and "are creations
cognized objectively from eternity", including "divine ideas of individuals,
relations, genera and differences" (249). So, he essentially agrees with Scotus in
thinking of divine ideas as the cognized object insofar as objectively known by
God. Still, at the same time, he defends Plato from Aristotle's accusations,
denying that he claimed the real being of the ideas, and attributing to him a

Scotist view. In its turn, instead, Caracciolo's is an attempt to reply to Auriol's
criticisms, "reasserting Scotus' view holding the ideas to be formally distinct in
the divine essence, and criticizing Auriol severely for arguing that a relation of
likeness should run from God, the exemplar, to creatures, the exemplified"
(254). Conversely, Caracciolo holds that the relation of likeness "does not go
from the divine essence to creatures, but rather from creatures to the divine
essence" (256) and his thought can be summarised in the following three theses:

1) "distinct cognizables, including matter and form, accidents and
passions, have distinct ideas in God", whereas 2) negations and privations have no
corresponding ideas; and 3) "all ideas in God are practical, in the sense that
God can produce or do everything he cognizes".

Special attention should be given to Meyronnes's account of divine ideas,
which openly breaks with Scotus and tries to retrieve Augustine and Plato.
Nevertheless, Meyronnes distinguishes between two senses of the "idea", a

theological and a metaphysical, attributing to the first group Augustine's
divine ideas and limiting the second group to universals. So, from the theological

point of view, he subscribes to Augustine's position, whereas from a
metaphysical side he seems to mainly follow Avicenna. As Duba notes,



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 205

"from Augustine, Meyronnes takes [the view] that the ideas are exemplars
formally in the divine mind [...] and eminently contained in the divine essence.
From Avicenna, he gets that ideas are precise quiddities, that is, they express
what it is to be something, and they express just what it is to be something
shorn of the trappings of being any particular instantiation. [...] Finally, from
Plato, he states that an idea is the formal definition (in a broad sense) of a

given thing, that is, a form" (269).

A crossbreed between Scotus and Augustine is, instead, that of Petrus Thomae,
as presented by Garrett Smith (Petrus Thomae on Divine Ideas and Intelligible
Being). The goal of Petrus is twofold: "first he offers a definition of the divine
idea largely derived from Augustine, second, he identified this definition with
the Scotist notion that the objects of divine knowledge are the intelligible
quiddities of creatures" (374). Accordingly, with Augustine, Petrus's divine ideas

are "stable principles" eternally present in God's mind, according to which
creatures are formable to their proper nature; at the same time, the Spanish
Franciscan also denies Scotus's claim that divine ideas are produced by the
divine intellect, trying to disarm the contradiction between the two different
formulations of the instants of natures' sequence formulated by Scotus, the
first presenting a creation of the divine ideas by God, the second claiming that
the quiddities of the creatures are contained by the divine essence and
represented by it to divine intellect. According to Peter, the production is only
metaphorical, and Scotus did not actually affirm the first position, that of divine
ideas' production. Therefore,

"the divine essences is like a perfect and infinite mirror, which can represent
every other being. There are representations in the divine essence, but they
have no causal relation to the divine essence. [...] The representations of
creatures are in the divine essence, but they are not caused by it. They are not in it
subjectively, however, as a part of the divine essence, but as a reflection that
shines out of a mirror" (385).

Yet, relevant elements of Platonism, even if influenced by Augustine, can be
found also in Petrus' defense of the reality of the divine ideas. According to
Peter too, ideas "have a real, true, and eternal being distinct from the divine
being" (387). Moreover, there is "a plurality of eternal beings, namely, God and
all the quiddities of creatures that are contained in and represented by the
divine essence" (389). A conclusion pushing Peter even to accept the existence
of a plura aeterno, a position defended by the necessity of a positive plurality
of eternal relations of reason between the possible creatures and the divine
mind. But also a perspective that forces Peter to defend a different account of
"nothing" in the definition of creation as ex nihilo.

After Bonaventure and Scotus, a crucial turning point for the Franciscan
Schools of the 14th century is—of course—William of Ockham. From the side
of the divine ideas, Ockham is also the main responsible for their dismantlement.

In his chapter (Le idee divine in Guglielmo di Ockham), Alessandro
Ghisalberti follows the steps of Ockham's dismissal, which first of all starts
from criticism to Scotus's instants of nature. Ockham challenges especially



2o6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Scotus' use of this concept in describing God's logically ordered knowledge,
first of his essence and then of the essence of His creature. According to Ock-
ham, such a view cannot be defended: either by a formal distinction or by a

distinction of reason. Indeed, there are no instants of nature in God, who "in
every imaginable instant knows his own essence, knowing at the same instant
all creature, since he knows everything in a unique act of knowledge" (407).

But what is Ockham's own solution? As Conti too remarks, Ockham understands

the sole divine essence as "insufficient from granting the rationality of
creation, since the production of something is rational if and only if the
producer analytically knows what he is going to produce—and creatures in no
way are the divine essence" (480). Accordingly, the Venerabilis Inceptor wipes
out the entire debate on divine exemplarism by a simple redefinition of the
term "idea". For Ockham, the world idea is a connotative or a relative term,
"that is", in the words of Ghisalberti, "the term idea has not any quid rei, it
does not own an autonomous significant content" (408). The idea is nothing
but "a description of what the name means, and it is the following: 'The idea is

a thing known by an intellective productive principle, looking at which the
active principle is able to produce something in the real being"' (408). Ockham's
original solution is so that

"the very creature is the idea, first of all, because it fits all the components of
the given definition of the idea; it is known by an active productive principle,
and God looks at the idea to produce in a rational fashion. Indeed, even if God
knows his own essence, if he would not know what he can produce, it would
produce it in an unaware way, and not rationally, and so not through the idea.
Thus, God really looks at the producible creature and looking to it he can
actually produce it" (409).

Or, with the words of Conti, for Ockham "God knows creatures not mediately
by understanding something else, but immediately in themselves, and creates
what He creates directly, without using something else as a formal principle of
his action" (481). Hence, the divine ideas, Ghisalberti stresses, "are not to be

placed in God as exemplars really existing in the divine mind, turning to which
the divine intellect produces the creatures, but they rather are placed in God

only obiective, inasmuch as entities that he knows, since ideas coincide with
the things itself, insofar as they are producible by God" (412).

As Ghisalberti stresses, Ockham's account is a direct consequence of his
thought regarding divine omnipotence and a new conception of the creature
as a radical individual reality. Indeed, exemplarism seems to Ockham a

constant obstacle to the consideration of the simplicity of God's essence and the
radical contingency of the nature he created. A view representing the main no-
vitas introduced by Ockham in the Franciscan School. According to Ghisalberti,

the latter is especially the idea that "the absolute freedom of the creator
God, and the importance of the single individuals raised out of God's act of
love [...] are treated by Ockham by saving them from any preexisting order,
and entrusting them to God's absolute and ordered power". Therefore, "there
is no needed to pass through the attribute to God's intellect of ideal abstract
knowledges, and, ultimately, conflicting with his full simplicity; the rules of



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 207

the Aristotelian logic must be respected, but they cannot be extended to the
investigation on the contents of the scientia Dei, free from any obligation to
temporality" (425). Accordingly, Ghisalberti argues, there is no access anymore
to what Scotus called a "theology in itself', but just to a "theology of the
viator", a non-metaphysical attempt to approach God, «according to which
theological epistemology must distinguish the path marking the epistemic structures

of the human subject respect to the epistemic enigma lying in the poten-
tia Dei absoluta, characterized by an incomprehensible distance" for human
knowledge (425-426).

However, despite the strength of Ockham's attack to exemplarism, traces
of this doctrine can be still found in later authors like John of Ripa, as proven
by Andrea Nannini's essay (Immensa exemplaritas. La dottrina delle idee nella
metafisica di Giovanni da Ripa). Nannini unearths, in particular, the way Ripa
rethinks the problem of the relationship between God's unity and the multiplicity

of the creatures. Ripa's metaphysics is intentionally over-complex, and
grounded on God's absolute immensity and on the fundamental metaphysical
mechanism of the replicatio unitatis divinae. This latter could be described as a

"system of progressive articulations, originated from the divine essence
understood as a One, each communicates ad extra and adds to the previous ones a

new denomination of perfection" (433). By this principle, the internal puncti-
form unity of God can be multiplied on a plurality of creatural levels. Such a

replicatio, which according to Nannini reprises, metaphysically, the
mathematical generation of numbers, generates different "latitudes", namely
metaphysical dimensions populated by the various perfections of the creatures, that
is by their ideas; finally, on a third level, it generates individuals. A crucial
source of Ripa is overall the treatise De unitate De et pluralitate creaturarum,
which the Franciscan erroneously attributed to Anselm of Canterbury, but that
was actually written by Acardus of Saint-Victor.

Thanks to his peculiar approach, Ripa is able to deny all univocity between
God and the creatures, accepting a relation of analogy between the perfections
of God and the created perfections. What Ripa takes from the Pseudo-Anselm
is indeed a threefold articulation of the ideas:

"a first level is the very divine essence, which is immense and creative perfection;

a second level is represented by the multiplicity of the ideas in the mind
of God, in the Verbum, eternally thought without being necessarily temporally
produced; only on a third lever we have the temporal production of the things
eternally thought by God, which determine the richness and the multiplicity of
the created Universe, which is shaped, through following replicationes, on the
original perfection contained by God's essence" (441).

According to his idea of God's overflowing infinity, ideas are for Ripa infinite,
and from the same perspective, Ripa also proposes a harsh attack against Duns
Scotus's doctrine of the production of the ideas, which Nannini rebuilds
meticulously.

The last essay of this valuable collection is that of Conti. His contribution
provides a very complete overview of the evolution of medieval exemplarism



2o8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

(to which we already referred several times) focusing especially on the logical
tools that Medieval authors used to face the issue, and showing the
almost-deterministic evolution that the various logical approaches impose to these
doctrines. Conti looks in particular at the classic problem of identity and distinction,

and their use in explain the relationship between the divine essence and
divine ideas or, mutually, between different ideas in God. As he notices, from
this perspective Medieval authors can be divided into two groups: a first one
(made of all those coming before Scotus, such as Bonaventure, Aquinas, Olivi,
etc.) pivot especially on real identity, falling into many difficulties and
paradoxes when they try to conciliate God's omnipotence with the rational structure

of possibilities He contains and actualizes. Indeed, these authors are
pushed by their very premises to defend the identity of the divine essence and
the divine ideas. The second group of authors (gathering Henry of Ghent, Duns
Scotus, and almost the totality of the t4th century Franciscans), opts instead
for weaker relations such as formal or intentional distinction. This tradition
has "a more functional logical apparatus with respect to their goal, i.e. distinguish

the ideas between them and from divine essence and at the same time
preserve their (real) identity with it" (468). Nevertheless, "without an instrument

such as the formal distinction [...] it is almost impossible for a late
medieval thinner not to end up either denying the existence of ideas in God or
making them practically independent from Him" (484). Yet, Scotus account is

destined to collapse against the criticism of Ockham, who breaks with the
Subtle Doctor especially for not accepting his use of the formal distinction and
for questioning the use of intentional distinctions within the articulation of
the instants of nature.

Other final remarks of Conti contribute to analyzing the entire evolution of
the problem of the divine ideas in Franciscan thought, by pointing out three
different approaches. A first on is that of "some people, not particularly aware
of the contrast between philosophical tools and the content of Augustine's
doctrine of exemplarism", which tried to defend and clarify that the relation
between the Aristotelian reason and the enigma of the Christian God's infinity
by inadequate means. These authors, such as Alexander of Hales, Aquinas,
Bonaventure, or Olivi, introduced "a somehow distorted interpretation of the
views they intended to illustrate", identifying divine essence and divine ideas.
A second group, composed by James of Ascoli, Peter Auriol and Petrus Thomae,
pointed especially at constraining the theological problem within the boundaries

of their previous metaphysical and conceptual apparatuses, often ending
up in denying the problem initially posed by Augustine. Yet there is just a

third group, including Duns Scotus and Ockham, trying to develop new
concepts and paradigms "that will adequately explain the content of faith, or at
least be wholly compatible with it, thereby breaking new ground for philosophical

thinking" (487). A debate concluded by the gigantomachy between the
two Franciscan masters and which—we may stress—ends with the success of
Ockham's razor, able to undermine the very foundations of Augustine's
approach.



Michael Quisinsky

Gibt es eine katholische Philosophie?

l. Eine keineswegs überholte Frage: „Gibt es eine christliche Philosophie"?

Eine christliche Philosophie könne es so wenig geben wie eine christliche
Mathematik oder eine christliche Physik - so postulierte mit aller wünschenswerten

Klarheit der Philosophiehistoriker Émile Bréhier im Jahre 1931.1 Recht
schnell erwies sich freilich, dass sich hinter der vermeintlichen Klarheit
grundsätzliche Fragen auftaten: Was ist überhaupt Philosophie? Was ist das Christliche?

Wie verhalten sich beide zueinander? Diese Fragen brachten 1933
führende Vertreter des christlichen Denkens - genannt seien nur Maurice
Blondel, Jacques Maritain und Étienne Gilson - und mit Edith Stein auch eine
christliche Denkerin im Konvent der Dominikaner von Juvisy zusammen.2 Der
Konvent war nicht nur Gastgeber dieser seinerzeit im französischen Katholizismus

einflussreichen Debatte (mit dem Titel Y a-t-il une philosophie
chrétienne?) darüber, was das Denken und näherhin das christliche Denken
ausmacht, sondern als Sitz der Éditions du Cerf auch wichtiger Impulsgeber für
das christliche Leben sowie für die Verschränkung von christlichem Leben
und Denken in Frankreich und darüber hinaus.3 Die Frage, ob es eine christliche

Philosophie gibt, ist auf Grund ihres Gegenstandes - es geht ihr letztlich
um Gott und die Welt und damit um „alles" und sogar noch mehr - nicht
einfach abschließend beantwortbar, zumindest nicht dergestalt, dass ein für allemal

klar wäre, worin genau sie bestünde bzw. bestehen könnte. Trotzdem oder
gerade deshalb bleibt diese Frage erstaunlich aktuell, legte doch jüngst unter
diesem Titel der katholische Philosoph Denis Moreau bedenkenswerte
Reflexionen vor.4 Wenn sich die „Arbeitsgemeinschaft deutschsprachiger
Philosophiedozentinnen und -dozenten im Studium der katholischen Theologie an
wissenschaftlichen Hochschulen" auf ihrer Tagung 2016 der Frage „Welche
Philosophie braucht die Theologie?"5 widmete, kann diese in der Perspektive der

1 BRÉHIER, Henri: Y a-t-il une philosophie chrétienne?, in: Revue de métaphysique et de
morale 38 (1931), 133-162, 162. Zur Einordnung s. FOUILLOUX, Étienne: Une Église en quête de
liberté. La pensée catholique française entre modernisme et Vatican II (1914-1962). Paris:
Desclée de Brouwer 1998,151-153.

2 Brunier-GOULIN, Claude: Y a-t-il une philosophie chrétienne? Un colloque de philosophie

à juvisy en 1933. Paris: Éd. Franciscaines 2013.
3 FOUILLOUX, Étienne/CAVALIN, Tangi/VlET-DEPAULE, Nathalie: Les Éditions dominicaines

du Cerf, 1918-1963. Rennes: Presses Universitaires de Rennes 2018.
4 Moreau, Denis: Y a-t-il une philosophie chrétienne? Trois essais. Paris: Éditions du Seuil

2019. Vgl. auch BRITO, Emilio: La „philosophie chrétienne" a-t-elle un avenir?, in: Revue
Théologique de Louvain 36 (2005), 508-538.

5 BLAY, Martin/SCHÄRTL, Thomas/SCHRÖER, Christian/TAPP, Christian (Hgg.): „Stets zu
Diensten?" Welche Philosophie braucht die Theologie heute? Studien zur systematischen
Theologie, Ethik und Philosophie 14). Münster: Aschendorff Verlag 2019 (im Folgenden wird
diese Veröffentlichung im Fliesstext „Tagungsband" genannt).



2io Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

longue durée am Beispiel der französischen Debatte der r93oer Jahre in einem
weiteren Horizont verortet werden. Um diesen anhand ausgewählter Aspekte
auszuleuchten, sollen im Folgenden beide Fragen verbunden werden zu
derjenigen, ob es eine katholische Philosophie gibt.

2. Eine aktuelle Frage: „Welche Philosophie braucht die Theologie"?

Angesichts ihrer Voraussetzungen und Implikationen erscheint die Frage des

Tagungsbandes geradezu sisyphoshaft. Sind Philosophie und Theologie der
Gegenwart jeweils für sich genommen unüberschaubare Gefdde, so gilt dies
erst recht für die Komplexität ihres Verhältnisses bzw. der Verhältnisse
zwischen unterschiedlichsten Philosophien und Theologien. In jedem Fall müssen
den o.g. Fragen weitere hinzugesellt werden: was ist überhaupt Theologie?
Was heißt „brauchen" oder auch „gebrauchen" in diesem Zusammenhang?
Wer stellt diese Fragen und warum?
So empfiehlt es sich, mit Richard Schaefflgr6 der Frage, welche Philosophie die
Theologie braucht, zunächst die Frage vorzuschalten, wozu der Glaube
überhaupt Theologie braucht. Schaefflers

„erste Antwort lautet: Theologie, d.h eine wissenschaftlich argumentierende
Kriteriologie des themengerechten Glaubens-Verständnisses, entsteht immer
dann, wenn innerhalb der Glaubensgemeinschaft die Erfahrung gemacht wird,
dass die Inhalte der Glaubensbotschaft (die fides quae creditur) auf ruinöse
Weise missverstanden werden können, d.h. auf eine Weise, die auch den Akt
des Glaubens (die fides qua creditur) korrumpiert. Dann .braucht' der Glaube
eine Theologie, die die Inhalte des Glaubens so auslegt, dass derartige
Missverständnisse vermieden werden können."7

Der Theologe (und die Theologin) „legt auf den unterschiedlichsten Themen-
feldern [...] die Glaubenslehre" nicht dadurch kritisch aus, „dass er diese
Botschaft anhand irgendwelcher an sie herangetragener Kriterien ,richtigstellt
sondern dadurch, dass er das selbstkritische Potential freilegt und zur Geltung
bringt, das in der überlieferten Glaubensbotschaft impliziert ist."s

Nun ist einerseits die Frage, welche Philosophie geeignet ist, „der Theologie
Wege zur Erfüllung ihrer hermeneutisch-kritischen Aufgabe zu weisen"9, nicht
mit dem Verweis auf eine einzige Philosophie zu beantworten, der sich der
Glaube dann ja unterordnen würde. Andererseits kann derzeit ein eklek-
tizistischer Umgang der Theologie mit der Philosophie (bzw. „Gebrauch" der
Philosophie durch die Theologie) nicht geleugnet werden, der wahlweise die

6 Dem zwischen Tagung und Publikation verstorbenen Gründungsvorsitzdenden der
Arbeitsgemeinschaft Richard Schaeffler ist der Tagungsband gewidmet, „dessen letzter, in
diesem Buch abgedruckter Aufsatz auch ein Vermächtnis ist" (BLAY, Martin/SCHÄRTL, Tho-
mas/SCHRÖER, Christian/TAPP, Christian (Hgg.): Vorwort der Herausgeber, in: DIES.: „Stets zu
Diensten?" [wie Anm. 5], 1-2, 2).

7 SCHAEFFLER, Richard: Transzendentalphilosophie und Theologie, in: Blay/SchArtl/
SchröER/Tapp (Hgg.): „Stets zu Diensten" (wie Anm. 5), 75-85, 75.

8 Ebd., 76 (Hervorhebungen im Original).
9 Ebd., 7Öf. (Hervorhebungen im Original).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 211

Philosophie der Theologie oder die Theologie der Philosophie unterordnet.10
Es sei zunächst einmal dahingestellt, inwiefern ein systematisch-theologischer
Ansatz bzw. gegebenenfalls die Wahl einer bestimmten Philosophie als Magd,
Fackelträgerin oder Dialogpartnerin der Theologie „am Ende eine Frage des
Charakters und des Temperaments ist"11 und inwiefern eine „vermeintliche []
Brauchbarkeit"12 einer Philosophie für die Theologie auch dann noch Aussagekräftiges

beinhaltet, wenn tatsächlich ein „Kurzschluss"13 vor- oder naheliegt.
Grundsätzlich führt all dies letztlich zur Frage, was die reale Vielfalt der
Philosophie^) für die Theologie(n) bedeutet und wie sie damit umzugehen hat
bzw. haben. So könnte für die philosophische Vielfalt überhaupt analog gelten,

was Holger Zaborowski für den französischen Poststrukturalismus postuliert,

nämlich dass sie intellektuell - und näherhin theologisch - ernstzunehmen

wäre „erstens als Zeichen der Zeit, zweitens als Komplementärphänomen
im philosophischen Denken und drittens als Anregung für die Theologie, die
Wirklichkeit und auch ihre eigene Tradition neu und vielleicht auch besser zu
verstehen, als sie es momentan selbst vermag."14

Eine solche optimistische bzw. je nach Standpunkt auch idealistische oder
utopische Sicht der Dinge (der abschließend auf anderem Wege zugestimmt
werden soll) ist freilich keineswegs selbstverständlich, ist es doch vielmehr
alles andere als ausgemacht, ob derzeit fehlende Konsense überhaupt hergestellt

werden können oder auch nur sollen. Die Frage nach einem theologisch
verantworteten Umgang mit der Vielfalt stellt sich von daher umso mehr.

10 Thomas Schärtl hat v.a. ersteres im Blick, wenn er den Eindruck äußert, dass sich die
verschiedenen Ansätze (besonders) in der systematischen Theologie „dadurch voneinander
unterscheiden, dass sie auf unterschiedliche Philosophien und unterschiedliche philosophische

Stile zugreifen - und damit (nolens, volens) die Philosophie zu einem Angebote bereit
haltenden .Denkraumausstatter' der Theologie machen: Theologie des Leibes mit Merleau-
Ponty und Levinas, Demonstratio religiosa mit Foucault und Derrida, Demonstratio Christiana

mit Agamben und Nancy, Theodizeefragen mit Swinburne, Stump und Pantinga,
Sakramententheologie und Ekklesiologie mit Adorno oder Habermas, Eucharistietheologie mit
Marion oder Mauss, Trinitätstheologie mit Honneth oder wohlfeilen Interpersonalitäts-
theorien, Christologie eingefädelt mit Kant und Fichte via Krings, Soteriologie mit Girard
oder Ricoeur, oder doch, wenn es hart auf hart kommt, mittelalterliche Metaphysik - nach
welchen Kriterien richten sich die profdierten systematisch-theologischen Ansätze der
Gegenwart eigentlich?" (SCHÄRTL, Thomas: Relevanzfragen für eine Philosophie in der Theologie,
in: BlAY/DERS./SCHRÖER/TapP [Hgg.j: „Stets zu Diensten?" [wie Anm. 5], 3-37, 3f.
[Hervorhebungen im Original]).

11 Ebd., 5.
12 Brachtendorf, Johannes: Braucht die Theologie Philosophiegeschichte?, in: Blay/

SchäRTL/SchröER/Tapp (Hgg.): „Stets zu Diensten" (wie Anm. 5), 57-71, 68.
13 Ebd.
14 ZABOROWSKI, Holger: (Französischer) Poststrukturalismus und christliche Theologie,

in: BlAY/SCHÄRTL/SchrÖER/Tapp (Hgg.): „Stets zu Diensten" (wie Anm. 5), 181-196, 195.



212 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

3. Ein aktueller Lösungsvorschlag: der theologische Ort der analytischen
Philosophie

Angesichts der Unübersichtlichkeit dieser Vielfalt, die ja auch ein Reflex der
Unübersichtlichkeit der Welt ist, scheint es zunächst nahezuliegen, für den

Umgang mit ihr nach einem sicheren Standpunkt zu suchen und von diesem
ausgehend mit methodischer Stringenz Ordnung und Klarheit in unübersichtliches

Gelände zu bringen. In diesem Sinn ragt aus den die Viefalt widerspiegelnden

Beiträgen das Plädoyer Benedikt Paul Göckes heraus, die analytische
Philosophie als ancilla theologiae zu nutzen,15 wobei Theologie hier v.a. Dog-
matik und Fundamentaltheologie meint bzw. es um deren apologetische
Aufgabe zu tun ist.16 Dass dies die Frage beinhaltet, was das Theologische an
anderen theologischen Disziplinen ist bzw. was diese in ein topologisches
Zusammenspiel verschiedener Bezeugungsinstanzen einspeisen können, kommt
in diesem Zusammenhang wenig in den Blick.17 Insofern es die Aufgabe besonders

der beiden genannten Disziplinen ist, „ihre metaphysischen, ontologi-
schen und epistemologischen Verpflichtungen zu klären und argumentativ als

wahre oder zumindest rational akzeptierbare Thesen zu begründen"18, wird
man in der Tat auf wichtige Hilfestellungen durch die analytische Philosophie19

nicht verzichten wollen. Es dürfte dies allerdings durchaus komplexer
sein, als eine vordergründige Klarheit in Göckes Plädoyer glauben machen
möchte, die durch eine gelegentlich unterkomplexe Terminologie bzw. daraus
folgende Argumentation bei näherem Hinsehen letztlich verunklart wird.
Wenn etwa eingangs der „Katholizismus" als „Weltanschauung der römisch-
katholischen Kirche, in deren Zentrum Gott und Gottes Offenbarung in und
durch seinen eingeborenen Sohn Jesus Christus stehen"20 definiert wird, so ist
zunächst zu fragen, wer mit „römisch-katholische Kirche" gemeint ist (das
Lehramt? Alle Getauften?), wie genau sich weiterhin die „den Katholizismus
konstituierenden Annahmen [...] in ihrer Genese aus den Bezeugungsinstanzen

der Schrift, der kirchlichen Überlieferung, der theologischen Reflexion,
des Glaubenssinns der Gemeinschaft der Gläubigen und des Lehramtes"21 er-

15 GÖCKE, Benedikt Paul: Alter Wein in neuen Schläuchen: Analytische Philosophie als
ancilla theologiae, in: Blay/SchäRTL/Schröer/Tapp (Hgg.): „Stets zu Diensten" (wie Anm. 5),

229-260.
16 Ebd., 229.245.
17 Würde sich die pastorale „Motivation der katholischen Theologie als Wissenschaft"

auf eine ,,bessere[n] Vermittlung des Wortes Gottes" (ebd., 234) beschränken, hätte eine solche

Reduktion auf eine „Vermittlung" fundamentale Auswirkungen auf das Verständnis
nicht nur der Pastoral(-theologie), sondern auch des Wortes Gottes, das in Gestalt der Heiligen

Schrift die „Seele der Theologie" sein soll (DV 24). Auf diese und andere Auswirkungen
einer weitgehend ausbleibenden offenbarungstheologischen Reflexion (die Ausführungen
ebd., 230, Anm. 2 können lediglich als eine Problemanzeige gelten) in Göckes Argumentation

kann hier nicht weiter eingegangen werden.
18 Ebd., 245. Ähnlich bereits ebd., 239 mit Verweis auf Hubert Filser.
19 Hier im Sinne der weiten Definition von ebd., 244, freilich unter Verzicht auf die

polemische Verzeichnung anderer Positionen ebd., 244f.
20 Ebd., 229.
21 Ebd., 230.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 213

geben bzw. wie die genannten Bezeugungsinstanzen sich dabei in ihrer Eigen -

dynamik und zueinander verhalten und insbesondere wie damit umzugehen
ist, dass ja auch „die in ihrer Geltung zentralen Sätze des Katholizismus, die
das Lehramt der katholischen Kirche als Bestandteil katholischer Lehre implizit

oder explizit anerkennt"22, in einer gewissen und gewiss nicht immer
spannungsfreien Vielfalt existieren. Bei einer Klärung dessen, was genau in diesem
Sinn mit „Lehre" gemeint ist, käme z.B. der Frage ein prominenter Platz zu,
wie sich - um nur lehramtliche Beispiele zu nennen23 - etwa die „Sätze" von
Mirari vos (DH 2730-2732) oder des Syllabus (DH 2901-2980) und die „Sätze"
des Dekrets Dignitatis humanae (DH 4240-4245) der Pastoralkonstitution
Gaudium et spes (DH 4301-4345) zueinander verhalten. In jedem Fall genügt es

angesichts dieses Sachverhalts nicht, einzelne „Sätze" durch Zitate von Theologen

zu belegen bzw. illustrieren, denen so faktisch die Rolle von „dicta
probanda" zukommt,24 ebensowenig wie einer vermeintlichen Ungeschichtlich-
keit philosophischer Sätze25 theologisch schon das letzte Wort zukommen
kann, wenn doch die Theologie ihrer ancilla Philosophie erst noch folgen soll.
Damit aber tritt die Frage nach Geschichte und Geschichtlichkeit, die eben
noch vollmundig vor das philosophische Hauptportal des analytischen Gebäudes

verwiesen wurde, wenigstens kleinlaut über dessen theologische Hintertreppe

wieder in dieses ein. Die genannte Problematik nur vermeintlicher
terminologischer Klarheit wird deutlich an der „für die katholische Theologie
grundlegende[n] Annahme der Existenz Gottes"26, die Göcke als Beispiel dient.
Hier kann man zwar durchaus der These zustimmen, „dass die Existenz Gottes
adäquat [...] im Modus des philosophischen Realismus verstanden werden

22 Ebd., 230. auch ebd., 232, wo zu fragen wäre, was genau theologisch mit „Wahrheit"
gemeint ist und wie sich dabei die von Göcke gebrauchten Begriffe zueinander verhalten, die
er verwendet bzw. auf die er in Zitaten verweist („Sätze", „Annahmen", und „Prinzipien").
Wohlgemerkt impliziert ein theologischer Wahrheitsbegriff, der z.B. auch eine „Hierarchie
der Wahrheiten" (UR 11; vgl. KKK 90 und 234 bzw. EG 36, 37 und 246) kennt, nicht weniger
an Wissenschaftlichkeit, sondern ein „mehr als" Wissenschaftlichkeit, das aber dann näher
ebenso näher zu bestimmen ist wie seine Rückwirkungen auf die Wissenschaftlichkeit selbst.

23 Zum Lehramt ebd., 230. Die Vielzahl der im ebd. zur Begründung herangezogenen
Zitat von Thomas Schärtl aufscheinenden „Sätze" erhöht die Komplexität nochmals expo-
nentiell, wie Göcke mit Blick auf die Bibel zwar zugesteht, ohne im lapidaren Verweis, dass
dies schon immer so gewesen sei, wissenschaftstheoretische Folgerungen daraus zu ziehen.

24 So Göcke in den Grundlegungen seines Beitrags - Warum wird beispielsweise der
Anspruch des Lehramts gerade durch einen Beitrag von Wolfgang Beinert belegt und nicht
eher durch einen anderen Theologen oder durch das Lehramt selbst (vgl. ebd., 230, Anm. 3)?
Nur nebenbei bemerkt gilt es auch, sich um das korrekte Verständnis entsprechender
„Sätze" bzw. Positionen zu bemühen. Beispielsweise „impliziert" Ursula Lievenbrücks Aussage

„Gott ist der schlechthin Nichtdefinierbare" (zit. nach ebd., 255) mitnichten, „dass das
Nichtdefinierbare mit Gott identisch ist" (ebd.).

25 Vgl. ebd., 241. Im Übrigen führt das hier zur Begründung (oder Illustration?)
herangezogene dictum probans von Gottlob Frege zur Frage, ob hier nicht jenseits der Begrifflichkeit

eine gewisse Strukturanalogie zu Hegel vorliegt. Ob man dies bejaht oder verneint,
es wäre jeweils zu eruieren, was dies theologisch bedeutet.

26 Ebd., 245ft



214 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

kann".27 Man wird aber das im eben zitierten Satz ausgelassene „nur" hinterfragen

dürfen,28 ist damit doch die Frage nach Theologie als „Reflexion auf die
Möglichkeit und auf den Grund des Credo"29 überhaupt erst gestellt, wenn
denn gerade im „Credo - Ich glaube an Gott" theologische Satzhaftigkeit,
liturgische Verortung und existenzieller Glaubensvollzug (inkl. Glaubenszweifel) in
dichtester Weise zusammenkommen.30 Damit aber sind theologische „Sätze"
nicht mehr „nur" philosophisch und vor dem Forum der Philosophie
auszuweisen, haben sie doch aufgrund des von ihnen beanspruchten Zusammenhangs

mit der von ihnen ausgedrückten Sache - fides non terminatur ad enun-
tiabile, sed ad rem31 - auch einen „mehr als satzhaften" Charakter, der einzelne
Sätze transzendiert.32 Diese müssen dann natürlich durchaus vor dem Forum
der philosophischen Vernunft bestehen, können diese dabei aber auch
bereichern, was in mehrfacher Hinsicht komplexitätssteigernd ist. Wird diese
spezifische Art (im Sinne der Analogie-Regel) bzw. Zielrichtung (im Sinne eines
„mehr als") theologischer „Sätze" nicht berücksichtigt, könnte der Eindruck
einer bemerkenswerten Parallele entstehen zwischen dem erhobenen
Anspruch, dass die eigenen Behauptungen über die Wirklichkeit tatsächlich
vertretbar sind,33 und der zurückgewiesenen Annahme, dass es hinter der Zei-

27 Ebd., 246.
28 Man lese dazu Richard Schaefflers Problematisierung von „Monopolansprüchen der

Wissenschaft": Schaeffler: Transzendentalphilosophie und Theologie (wie Anm. 7), 81.

29 Walter Kasper, zit. nach GÖCKE: Alter Wein (wie Anm. 15), 238.
30 Dazu Kasper, Walter: Der Gott Jesu Christi WKGS 4). Freiburg: Herder 2008, 45ft:

,„Credo in unum Deum' [...] Dieser erste Satz ist zugleich der Grund-Satz des ganzen Credo;
er enthält implizit den ganzen christlichen Glauben [...] Gott - das Heil der Welt und des
Menschen - ist sozusagen das eine Wort in den vielen Wörtern der Theologie [...] Bevor man
also fragt: ,Existiert Gott?' und bevor man antwortet: ,Gott existiert' oder behauptet ,Gott
existiert nicht', muss man wissen, was mit dem vieldeutigen Wort ,Gott' überhaupt infrage
steht." Zwar handelt es sich beim letzten Satz wohl um einen Seitenhieb gegen das
gleichnamige, einige Jahre zuvor erschienene Buch von Hans Küng, in unserem Fall interessiert er
aber als Verweis auf das Wort „Gott" als Wort des Glaubens, d.h. als Wort im Rahmen eines
umfassenden relationalen Geschehens (vgl. DV 5, so ebd., 13).

31 Thomas von Aquin-, S.th. II-II, q.i, a.2, ad 2, vgl. KKK 170.
32 Dies ist auch philosophisch denkbar, wie SCHAEFFLER: Transzendentalphilosophie und

Theologie (wie Anm. 7), 81, aufzeigt.
33 Dazu völlig zu Recht GÖCKE: Alter Wein (wie Anm. 15), 239: „Wer, wie Dogmatik und

Fundamentaltheologie, etwas über die Wirklichkeit behauptet, und anders lässt sich der
Katholizismus in Anbetracht des traditionellen katholischen Selbstverständnisses nicht
verstehen, der muss, wie in jeder anderen Disziplin, die etwas über die Wirklichkeit behauptet,
Rede und Antwort stehen im Bezug auf die Frage, welche metaphysischen und epistemo-
logischen Verpflichtungen katholische Sätze mit sich bringen, und ob diese Verpflichtungen
und Annahmen heute noch aus Sicht der Philosophie und Naturwissenschaft vertreten werden

können. Da aus katholischer Sicht ,der Grundsatz, dass Vernunft und Offenbarung sich
letztlich nicht widersprechen können, [...] nach beiden Richtungen [gilt und] in Konfliktfallen

zur Überprüfung unseres Vernunftwissens und unseres Offenbarungsglaubens, die beide
geschichtlicher und kontingenter Art sind, herausfordert]', müssen Dogmatik und
Fundamentaltheologie daher unter Einbezug des interdisziplinär gegenwärtigen wissenschaftlichen
Kenntnisstandes, also im Dialog mit Philosophie, den Natur- und Geisteswissenschaften,
Argumente dafür entwickeln, dass die von ihnen als Teil katholischer Lehre hermeneutisch
geklärten Aussagen wahr sind oder, je nach Satz des Katholizismus, ohne Widerspruch zu



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 215

chenhaftigkeit der Wirklichkeit keine Objektivität gibt.34 Überhaupt kann
man fragen, ob die Aufgabe theologischer Sätze nicht eher die einer (proto-
logisch-eschatologischen) „Orientierung"35 sein könnte (was die Wahrheitsfrage

gerade nicht ausklammert, sondern in einen größeren Zusammenhang
stellt) als eine Art von Definition („Abgrenzung") anzustreben, die in Gefahr
steht, entgegen ihrer Intention verkürzend zu sein bzw. die Wahrheit der
angezielten Sache nicht ausreichend in den Blick zu bekommen? Vielleicht würde

dies auch einfacher möglich machen, andere Positionen nicht als „bloße
Behauptung ohne systematische Relevanz"36 oder „bloßes Gerede"37 zu
betrachten, sondern (wenigstens) als „Denkoptionen"38, die auch ihre particula
veri beinhalten. Auf diese Weise ließe sich dann vielleicht sogar auch das

berechtigte und für die Theologie unverzichtbare Grundanliegen Göckes,
Glaubensaussagen bzw. - ,,-sätze" als philosophisch denkbar auszuweisen, aus der
Engführung seiner Begründung und Entfaltung befreien.39 Denn spätestens,
wenn sich Verkürzungen und nur scheinbare Klarheiten verselbständigen,
kann eine Engführung die gewünschte Stärkung des Glaubens und seiner
Inhalte nicht mehr leisten und sich sogar ins Gegenteil verkehren.

Zudem erklärt sich aus dieser Problemkonstellation her wohl auch der
Neuscholastikvorwurf an die Adresse der analytischen Philosophie bzw. Theo¬

anderen wissenschaftlichen Erkenntnissen epistemologisch legitim als Glaubenswissen
anerkannt werden können" (das Zitat im Zitat entstammt einem Beitrag von Hubert Filser,
Auslassungen durch Göcke). M.E. besteht eine Spannung zwischen „wahr" und „ohne Widerspruch

zu anderen wissenschaftlichen Erkenntnissen anerkennbar", die als erkenntnisgenerierend

theologisch erst einzuholen gilt.
34 Der theologische Blick auf die Wirklichkeit entspräche dann strukturell dem

philosophischen, den Roland Barthes vom Eiffelturm aus auf Paris wirft (bzw. die „bekannten
Punkte" Barthes' entsprächen den theologischen „Sätzen" Göckes): „In dem vor ihm
ausgebreiteten Paris unterscheidet er [der Besucher des Eiffelturms] spontan unauffällige - weil
bekannte - Punkte und hört doch nicht auf, sie zu verknüpfen und sie innerhalb eines
großen funktionellen Raumes wahrzunehmen. Kurz: Er trennt und ordnet. Paris bietet sich
ihm dar wie ein virtuell präpariertes Objekt das der Intelligenz vorgelegt wird, das er jedoch
selbst durch eine letzte Anstrengung des Geistes konstruieren muß: Nichts ist weniger
passiv als der Blick den der Eiffelturm auf Paris ermöglicht. Diese Tätigkeit des Geistes,
ausgeübt durch den bescheidenen Blick des Touristen, hat einen Namen: das Entziffern" (zit.
nach ZABOROWSKI: [Französischer] Poststrukturalismus [wie Anm. 14], 184).

35 Zu diesem Anliegen GÖCKE: Alter Wein (wie Anm. 15), 259.
36 Ebd., 253 Anm. 47 in der Diskussion mit Hans-Joachim Höhn.
37 Ebd., 256 Anm. 50 in der Diskussion mit Magnus Striet.
38 SCHÄRTL: Relevanzfragen (wie Anm. 10), 36.
39 Der „sprachbasierte Zugriff auf den Glauben ist zwar abstrahierend, aber nicht

reduzierend: Andere, existenzielle und praktische Dimensionen des Glaubens werden dadurch
keineswegs ausgeschlossen. Einzuräumen ist freilich, dass viele analytische Religions
Philosophen der Gegenwart zu einer deutlich kognitivistischen Deutung von Glaubenssätzen
der Gegenwart neigen, die die Fragen nach der Begründung dieser Sätze in den Vordergrund
stellt. Dass dabei das existenzielle Moment des Glaubens zuweilen unterbelichtet erscheinen

mag, heißt aber nicht, dass man diese Dimension neben den Begründungsfragen nicht auch
akzentuieren könnte" (LÖFFLER, Winfried: Analytische Philosophie und Theologie, in: BLAY/

SchäRTL/SchRÖER/TAPP [Hgg.[: „Stets zu Diensten" [wie Anm. 5], 199-227, 210).



2l6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

logie.40 So naheliegend dieser Vorwurf im Falle enggeführter und damit auf
Dauer wohl wenig weiterführender Konzeptionen ist, so wenig löst der
Vorwurf als solcher bereits die zugrundeliegende Problematik. Einen ihrer Aspekte

bringt Thomas Schärtl auf den Punkt, wenn er zwar die „Geschichte der
Unfruchtbarkeit der vorkonziliaren Neuscholastik" zu erzählen bereit ist, eine
darauf aufbauende Erzählung einer nachkonziliaren Linie „von Schmaus zu
Rahner zu Metz und Werbick" aber zugleich auch „als Märchen" wertet, insofern

sie nicht „die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die Pluralität von
philosophischen Stilen [erklärt], die in der Theologie immer noch rezipiert und
fortgeschrieben werden, obwohl sie fachphilosophisch aus der Zeit gefallen
scheinen."41 Inwiefern allerdings Schärtls Darstellung, die die analytische
Philosophie als passende Antwort auf die Frage der philosophischen Vielfalt in
der Theologie insinuiert,42 die faktische Kontingenz theologischer Erkenntnisgewinnung

auch als Chance einer nolens volens nachneuscholastischen Zeit
würdigen kann, ist nochmals eine eigene Frage. Möglicherweise liegt ein
Antwortelement gerade in dieser Kontingenz begründet: ist nicht immer - und
sogar im Falle der analytischen Theologie - eine theologie- und
philosophiebiographisch bzw. -genetisch unvermeidliche Kontingenz nicht nur nicht zu
vermeiden, sondern sogar von theologischer Valenz? Schließlich geht es der
Theologie bei aller ihr inhärenten Notwendigkeit, den Glauben auch philosophisch

zu artikulieren und reflektieren, um die dem Glauben zugrundeliegende

und von ihm angezielte „Sache" (s.o.), die von ihrer personalen und
relationalen Dimension nicht absehen kann („Credo").43

4. Ein aktueller Vergleich: Erfahrung als theologischer Ort „zwischen" Theologie

und Philosophie, Rationalität und Religion?

Angesichts der offen bleibenden Fragen, die aus dem Lösungsvorschlag Göckes

resultieren, gilt es weiter zu suchen, wie die (auch im Tagungsband herrschende)

Vielfalt synthetisiert werden kann und dies näherhin in einer konstrukti-

413 BLAY/SCHÄRTL/SchröER/TAPP (Hgg.): Vorwort der Herausgeber (wie Anm. 10), 1-2, 1.

41 Alle Zitate Schärtl: Relevanzfragen (wie Anm. 10), 8.
42 „Es wirkt so, als wäre es eine Frage der Geographie, des Gemüts, des Temperaments

eines Schulgründers, warum an einem theologischen Standort fröhlich Transzendental theologie

getrieben wird, warum an einem anderen Ort dagegen der Gabediskurs neu aufgelegt
wird, warum wiederum anderswo der deutsche Idealismus tief in das Säurebad postmoderner

Text- und Diskurstheorien eingetaucht wird oder eine nihilistische Bedeutungstheorie
und eine Destruktion herkömmlicher Metaphysik dazu benutzt werden, um für das sich von
oben einsenkende Offenbarungsgeheimnis einen neuen Platz zu schaffen, während wieder
an anderen Orten neo-marxistisch-postmoderne Theorieelemente, die empirisch kaum
validierbar sind, dafür herhalten müssen, um dem sozialkritischen Impetus des Evangeliums
neu Gehör zu verschaffen, wohingegen die analytische Philosophie, die in der Fachphilosophie

zum Leitparadigma avancierte, theologisch bislang noch kaum Wurzeln geschlagen
hat" (ebd. [Hervorhebungen im Original]).

43 Zum Problemhorizont immer noch die freilich teilweise durchaus in die Jahre
gekommenen Überlegungen von JOSSUA, Jean-Pierre: De la théologie au théologien, in: Concilium

60 (1970) - Supplément: Congrès de Bruxelles. L'avenir de l'Église, 55-60; vgl. auch das
thomistisch-thomasische Echo darauf bei TORRELL, Jean-Pierre: Théologie et sainteté, in:
Revue Thomiste 71 (1971), 205-221, 207 Anm. 14.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 217

ven und weiterführenden Weise. Hierfür bietet sich ein Vergleich an mit einer
weiteren (ebenfalls in sich von Vielfalt geprägten) Publikation, die die seit 2014
im Regensburger „Akademischen Forum Albertus Magnus" gehaltenen Vorträge

dokumentiert.44 Diese zeigt zunächst: die Frage, welche Philosophie die
Theologie braucht, ist zwar eine wissenschaftlich-universitäre Frage, muss
aber auch im Horizont der gesellschaftlichen Verantwortung von Theologie
und Kirche behandelt werden, insofern sie im Wissenschaft und Universität
übersteigenden Horizont „zwischen Rationalität und Religion" angesiedelt ist.
Folgerichtig enthält der Regensburger Band nicht nur Beiträge zu philosophischen

und theologischen, sondern auch zu naturwissenschaftlichen und sozio -

kulturellen Aspekten.
Angesichts der eben aufgezeigten Problemhorizonte liegt ein erster wichtiger

Beitrag des Regensburger Bandes darin, dass verschiedentlich die (bereits
im Tagungsband v.a. in Richard Schaefflers an Immanuel Kant ausgerichteter
Grundlegung thematisierte) Dimension der Erfahrung in besonders intensiver
und wiederum vielgestaltiger Weise reflektiert wird, was hier nur kurz erwähnt
werden kann. Franz von Kutschera etwa problematisiert eine „Vergegenständlichung

alles Seienden"45 als dem intentionalen Denken innewohnende
Tendenz, das aber seinerseits „überintentionalen Erfahrungen"46, wie sie gerade
die Religionen kennen, keinen „kognitiven Wert"47 zuschreiben könne. Die
von Kutschera mit Karl Rahner angelegte Spur der Mystik greift im Anschluss
Reto Luzius Fetz im Dialog mit Johannes vom Kreuz auf und entfaltet sie von
der Trinität her als dem, „was die christliche Religion im Höchsten und Tiefsten

zur christlichen macht"48. Wie ein naturwissenschaftliches Echo wirken
dann die Ausführungen des Neurobiologen Thilo Hinterberger zum Vorgang
der Erfahrung, die er in den Satz von Pierre Teilhard de Chardin münden lässt:
„Es gibt eine Innenseite der Dinge, die sich ebenso weit erstreckt wie ihre
Außenseite"49.

Die Erfahrung ist aber dann eben auch nur ein Aspekt zwischen Rationalität

und Religion, den Philosophie und Theologie berücksichtigen müssen.
Einen weiteren stellen die Naturwissenschaften dar, die im Regensburger Band
in erfreulicher Klarheit und Offenheit vertreten sind. Beispielsweise zeigt der
Physiker Matthias Brack ausgehend von Niels Bohrs Komplementaritätsbegriff,
dass und wie sich „naturwissenschaftliches und religiöses Denken [...] zu ei-

44 BONK, Sigmund (Hg.): Zwischen Rationalität und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven.

Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2019 (im Folgenden wird im Fließtext diese
Veröffentlichung als „Regensburger Band" bezeichnet).

45 KUTSCHERA, Franz von: Wissenschaftliche Weltsicht und der Glaube an einen personalen
Gott, in: Bonk (Hg.): Zwischen Rationalität und Religion (wie Anm. 44), 51-67, 60.
46 Ebd., 65.
47 Ebd.
48 Fetz, Reto Luzius: Gotteserfahrung in der Du- und Ich-Form. Zur Struktur christlicher

Mystik, in: BONK (Hg.): Zwischen Rationalität und Religion (wie Anm. 44), 68-85, 66.
49 Hinterberger, Thilo: Spiritualität, Religion und Naturwissenschaft, in: BONK (Hg.):

Zwischen Rationalität und Religion (wie Anm. 44), 253-267, 263. Das von Hinterberger nicht
belegte Zitat findet sich in TEILHARD DE CHARDIN, Pierre: Der Mensch im Kosmos (1959J,
München: Beck 42oio, 45.



2i8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

nem einheitlichen Weltbild"50 zusammenfügen können. Diesen Aspekt der
Komplementarität im Sinne Bohrs greift Sigmund Bonk in seiner ausführlichen

Einleitung auf und macht auf Parallelen bei Augustinus und Nikolaus
Cusanus aufmerksam.51 So entfaltet er zunächst vom Namensgeber des

„Forums Albertus Magnus" her eine Möglichkeit des Zusammenspiels von Glaube
und Vernunft, die in einer „grundsätzlich positiven Sicht der Spannung
zwischen Rationalität und Religion"52 gipfelt. Bonk verweist sodann auf eine
Parallele der Äußerungen Bohrs aus dem Jahre 1962 mit einer hermeneutischen
Grundlegung aus Joseph Ratzingers Einführung in das Christentum aus dem
Jahre 1968: „Dass heutige Physik über das Gefüge der aristotelischen Logik
hinausgehend in dieser Weise denkt, ist doch wohl auch schon Auswirkung
der neuen Dimension, die die christliche [Trinitäts-jTheologie eröffnet hat,
ihres notwendigen Denkenmüssens in Komplementaritäten".53

Die Frage ist nun, wie das in einer solchen komplementären Sicht liegende
Potential gehoben werden kann. Bei Bonk selbst macht sich in der Folge
bemerkbar, dass es ihm zwar „im Anschluss an Albert primär um eine Verteidigung

des spannungsreichen, deswegen aber nicht gegensätzlichen Gefüges von
wissenschaftlicher Rationalität und christlicher Religiosität" ging, aber „nun,
im Anschluss an Ratzinger, der Versuch einer Verteidigung des christlichen
Glaubens gegenüber besagter Rationalität erfolgen"54 soll. Damit ändert sich
der Ton merklich, denn im Modus der Verteidigung werden Antwortelemente
oder auch nur berechtigte Fragen deutlich weniger im Sinne einer
Komplementarität oder produktiven Spannung gewürdigt.55 Im Beitrag von Karl-
Heinz Menke wird übrigens dann noch viel stärker ein „Entweder-Oder"
strukturbildend,56 von dem man fragen kann, wie es die Weite „zwischen" Ra-

50 Brack, Matthias: Komplementarität als Brücke zwischen Physik und Religion, in: Bonk
(Hg.): Zwischen Rationalität und Religion (wie Anm. 44), 268-283, 2^o.

51 Bonk, Sigmund: Zur Einführung, in: ders. (Hg.): Zwischen Rationalität und Religion
(wie Anm. 44), 11-47, 27 bzw. 29.

52 Ebd., 26.
53 Zit. nach ebd., 29.
54 Ebd., 33.
55 Die Argumentation Bonks ist natürlich komplexer, als es folgendes (als Beispiel für

einen apologetischen Unterton dienendes) Urteil nahelegen könnte: „Um eine, wenn irgend
möglich mit vereinten Kräften vollzogene, entschiedene und kompromisslose Zurückweisung

der vergifteten Äpfel aus der Kiste der Postmodernisten sollte es eigentlich allen
denkenden Christen zu tun sein" (ebd., 37.). Die im Begriff der „Postmodernisten" insinuierte
Anspielung auf die „Modernisten" verweist auf die Frage nach der Bewertung von Geschichte
und Geschichtlichkeit des Glaubens und der Theologie. Davon hängt auch ab, wie die
Zusammengehörigkeit von Menschwerdung Gottes und Menschenrechten, die Bonk aufzeigen
will, gedacht und begründet werden kann. Hier wäre wohl eine differenziertere historische
Darstellung Bonks Anliegen dienlicher: „Nachdem die Kirche seit den Zeiten ihres der
Menschenliebe geradezu übervollen Begründers tatsächlich sehr viel für die Emanzipation der
Kinder, Frauen, Sklaven und Armen getan hatte, traten ihr in und nach der Französischen
Revolution antiklerikale Mächte entschieden und kämpferisch mit eben diesem Schlagwort
.Menschenrechte' entgegen, das dann besonders im Vatikan lange verhasst geblieben ist"
(ebd., 40).

56 MENKE, Karl-Heinz: Das Tribunal des zeitgenössischen Relativismus. Joseph Ratzingers
Argumente für die Erkennbarkeit der einen Wahrheit, in: ebd., 192-217, 199.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 219

tionalität und Religion philosophisch und theologisch in den Blick bekommt.57
Dass im Tagungsband wiederum Klaus Müller just in Joseph Ratzinger einen
Gewährsmann für sein pantheistisches Modell des Ineinanders von Philosophie

und Theologie findet,58 schlägt dann einen Bogen vom Regensburger
Band zurück zu diesem.

5. „Katholische Philosophie" als Antwort auf die Fragen der Vielfalt?

Angesichts der Vielfalt in Philosophie und Theologie und in ihrem Verhältnis
zueinander, die hier nur ganz ausschnitthaft in einigen Implikationen
gegenwärtiger Debatten problematisiert werden sollte, stellt sich die Frage nach
gangbaren Wegen, das mit der zweifellos vorhandenen Spannung gegebene
Potential auch tatsächlich zur Entfaltung zu bringen. Eine im Anschluss an
Julia Kristeva als „Komplizenschaft"59 zwischen Anthropologie und Theologie
zu charakterisierende Zusammenarbeit stellt dabei für Philosophie und Theologie

komplementäre, aber in der Komplementarität eben auch unterschiedlich

akzentuierte Aufgaben bereit. Im Folgenden soll nur kurz skizziert werden,

worin diese für die Theologie bestehen könnten.
Zunächst sieht Wilfried Löffler eine „Hermeneutik des Verdachts gegenüber

der eigenen Tradition"60 als wenig hilfreich an, theologische Erkenntnis
zu erheben. Sekundiert wird dies von Johannes Brachtendorfs Nachweis, dass

Philosophie (und dies gilt analog auch für die Theologie) immer schon ein
nicht nur synchrones, sondern auch diachrones „Gespräch über die Generationen

und Zeiten hinweg"61 darstellt. Gerade die Theologie könnte die
grundsätzliche Geschichtlichkeit auch des Denkens als Stärke ins Spiel bringen, wobei

übrigens im Sinne ihrer eschatologischen Dimension auch künftige
Generationen und Zeiten nicht aus dem Auge verloren werden dürfen. Was das
synchrone Gespräch angeht, deutet Thomas Schärtl in Weiterführung von Karl

57 Nebenbei bemerkt ist im Regensburger Band die Offenheit der Naturwissenschaften
für die Theologie umso bemerkenswerter, als sie anders als mancher theologische Beitrag
aufApologetik verzichtet.

58 „Es führt kein Weg darum herum: Für eine Theologie, die Vernunft groß schreibt -
und was sollte sie unter dem Vorzeichen der Spätmoderne und angesichts des Verdachts
struktureller GewaltfÖrmigkeit der monotheistischen Denkform überhaupt anderes tun können!

-, entpuppt sich das Theologumenon von der großen Differenz als dekonstruktionsbedürftiges

Märchen. Ausgerechnet in Benedikt XVI. dafür einem Gewährsmann zu begegnen,
wird nicht jedem ins Schema passen. Was mich von dieser unerwarteten Gewährsinstanz
freilich dennoch fundamental trennt, ist unbeschadet aller Gemeinsamkeit hinsichtlich der
Fundamentalität des Logos die Zentralstellung des autonomen, selbstbewussten Subjekts,
die Ratzinger/Benedikt XVI. zu keiner Zeit anzuerkennen vermochte, vielmehr als ins Apo-
retische führende Anmaßung des modernen Menschen verstand, während ich sie als conditio
sine qua non einer auf dem Areopag der Vernunft rechenschaftsfähigen Theologie betrachte.
Von woanders her wüssten wir denn überhaupt um so etwas wie einen Logos, wenn nicht
einzig aus der unmittelbaren wissentlichen Selbstbeziehung!" (MÜLLER, Klaus: Idealismus
und Theologie. Ein prekäres Syndrom mit Zukunftsvermerk, in: Blay/Schärtl/SchröER/Tapp
[Hgg.]: „Stets zu Diensten" [wie Anm. 5], 87-101, 94).

59 Zit. nach Zaborowski: (Französischer) Poststrukturalismus (wie Anm. 14), 196.
60 Löffler: Analytische Philosophie und Theologie (wie Anm. 39), 214.
61 BRACHTENDORF: Braucht die Theologie Philosophiegeschichte (wie Anm. 12), 66.



22o Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Rahner eine vielversprechende hermeneutische Zuordnung von Philosophie
und Theologie an, die auch dann Bestand hat, wenn man sie als theologischen
Brennpunkt einer Ellipse ansieht, deren philosophischer Brennpunkt nochmals

eigens zu reflektieren ist: „Die .Dienstleistung' für die Theologen kann
bei der Philosophie eben gerade darin bestehen, dass sie jene letzten Fragen
im Modus radikaler Fraglichkeit stellt, die für die Theologie von Belang sind
oder sein sollten."62 Mehr noch als Rahner aber will Schärtl die Theologie dabei

„sich thematisch nicht eingrenzen (also auch nicht nur auf die menschliche

Selbstverständigung festlegen) lassen [...], weil in jedem Thema die Linie
in die Radikalität letzter Fraglichkeit weitergezogen werden kann."63

Wenn damit aber letztlich jede Frage zu einer theologischen bzw. theologisch

relevanten Frage wird, gilt es nochmals rückzuffagen, was (inhaltlich und
methodisch) gegebenenfalls als das Eigene der Theologie gelten kann und wie
dies einem sich als philosophisch verstehenden Fragen nicht nur standhält,
sondern dieses sogar bereichern kann. Ausgehend von dem eingangs skizzierten

Fragehorizont der christlichen Philosophie einerseits sowie der dem

Tagungsband zugrundeliegenden Frage nach der „passenden" Philosophie für die

Theologie führt dies zur Frage nach einer „katholischen Philosophie", die
diesem Beitrag den Titel gegeben hat. Eine solche ist grundsätzlich paradoxer
Natur, denn ihre Definition besteht darin, aufzuzeigen, dass es eine „Definition"

im Sinne einer Abgrenzung gar nicht ohne Weiteres geben wird, ist doch
wie eben gezeigt jede philosophische Frage auch eine theologische bzw. von
theologischer Valenz. Wohl aber bietet die Theologie einen „katholisierenden"
Umgang mit der philosophischen Vielfalt an, der einzelne Definitionen
würdigen und zur Geltung kommen lassen kann.

Denn betrachtet man es Proprium des Katholischen, eine letztlich von Gott
kommende und zu ihm führende Fülle zur Welt kommen und sich entfalten
zu lassen, so ist dies angesichts historischer Kontingenz nur mit dieser möglich,

allerdings zugleich auch nur über diese hinaus. Mit Hans Urs von Balthasar

ist hier auf eine Dynamik „katholischer Integration"64 zu verweisen, die
allerdings, worauf Holger Zaborowski zu Recht hinweist, nicht an einem
„vorgegebenen Rahmen"65 haltmachen kann. Vielmehr übersteigt eine Dynamik
des Katholischen jeden Rahmen, den es gleichwohl nicht einfach ignoriert
oder negiert, aber der im Horizont eines sich Gottes Lebensfülle verdankenden

bzw. verpflichtet wissenden Zuges zur Fülle selbst noch einmal zum
Gegenstand der Reflexion wird - womit sie anders gesagt die Grenzen (auch von
Sätzen) zum Ort der Erkenntnis macht66: „Eine Theologie aber, die den Glauben

dazu anleiten will, diese Doppelgefahr [des Objektivismus und des Sub-

62 SCHÄRTL: Relevanzfragen (wie Anm. 10), 37.
63 Ebd. Dass dies auch die berechtigten Anliegen der analytischen Philosophie integrieren

kann, zeigt LÖFFLER: Analytische Philosophie und Theologie (wie Anm. 39), 213.
64 ZABOROWSKI: (Französischer) Poststrukturalismus (wie Anm. 14), 193.
65 Ebd. Auch das Bild der „Symphonie" bzw. symphonischen Wahrheit (ebd., 194) ist in

diesem Sinne noch etwas zu festlegend.
66 Zu diesem Motiv s. QuiSINSKY, Michael: Prolegomena zu einer Theologie als Lebenswissenschaft

„aufder Grenze". Papst Franziskus und die theologische Erkenntnislehre, in: Theologie

und Glaube 107 (2017), 137-156.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 221

jektivismus, MQ] zu vermeiden, .braucht' eine Philosophie, die gerade an den
Grenzen des Wissens eine neue Weise objektiver Gültigkeit entdeckt und so
die spezifische Art von objektiver Geltung beschreibt, die gerade religiösen
Aussagen zukommt."67 Eine solche Dynamik begegnet jedweder menschlichen
Erkenntnis und jedweder Denkmöglichkeit mit der Unterstellung, etwas zu
einem konstruktiven Umgang mit der Wirklichkeit beizutragen. Prinzipiell
werden dabei alle Erkenntnisse gewürdigt, aber dies gerade dadurch, dass sie
auch als von anderen Erkenntnissen begrenzt gedacht werden.68 Eine Begrenzung

ist damit zugleich eine Ent-Grenzung und umgekehrt. In diesem Sinn
kann man von einer be-entgrenzenden Dynamik sprechen, die die Eigenart
des Katholischen als „wechselseitige Ent-Grenzung"69 ausweist. Eine solche

„wechselseitige"70 Dynamik des Denkens (in der Wechselseitigkeit von Leben
und Denken) kann aus der Perspektive der Naturwissenschaft mit dem Para-
doxiebegriff71 ebenso begründet werden wie mithilfe philosophischer Denkfiguren

wie etwa der Transrationalität72 als schließlich auch aus einer genuin
theologischen Hermeneutik etwa im Sinne eines „differenzierten Konsenses"73
oder einer „synodalen Vernunft"74 heraus. Papst Franziskus hat in Veritatis
gaudium (bes. Nr. 3 und Art. 71) im Anschluss u.a. an Fides et ratio auf einen
entsprechenden „katholischen" Umgang mit der Philosophie hingewiesen.75

67 SCHAEFFLER: Transzendentalphilosophie und Theologie (wie Anm. 7), 78.
68 Es handelt sich also nicht um eine „Pan-Hermeneutik" im Sinne von LöffleR: Analytische

Philosophie und Theologie (wie Anm. 39), 211.

69 QUISINSKY, Michael: „Katholisch". Leben und Denken zwischen „De-finition" und „Ent-
Grenzung", in: Münchener Theologische Zeitschrift 70 (2019), 239-253, 249.

70 Was in der in der vorangegangenen Fußnote zitierten Studie theologisch begründet
wird, entwickelt aus philosophischer Sicht SCHAEFFLER: Transzendentalphilosophie und Theologie

(wie Anm. 7), 83, demzufolge „das Verhältnis des Subjekts zu seinen Gegenständen nicht
einseitig als Gesetzgebung, sondern wechselseitig als Dialog gedacht" werden muss, was „die
Bedingung dafür [ist], dass verschiedene Subjekte untereinander einen Dialog über die gleiche
Sache fuhren können" (Hervorhebungen im Original).

71 Brack: Komplementarität als Brücke zwischen Physik und Religion (wie Anm. 50), 282t.
72 Damit bezeichnet HlNTERBERGER: Spiritualität, Religion und Naturwissenschaft (wie

Anm. 43), 258, „eine Fähigkeit unseres Bewusstseins, die Rationalität an sich zu relativieren."
In der Folge mache dies ein „harmonisches Wechselspiel" zwischen Rationalität und
Transrationalität möglich (ebd., 259).

73 Zu diesem hermeneutischen „Werkzeug" aus der Gemeinsamen Erklärung zur
Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der römisch-katholischen Kirche vom 31.

Oktober 1999 s. QuiSlNSKY, Michael: Theologie als angewandter Glaube. Ökumenische Impulse

zur gesellschaftlichen Verantwortung christlichen Lebens und Denkens, in: Cath(M) 72
(2018), 215-230; s. auch DERS.: L'intellectus ßdei à l'heure du „Nouveau Réalisme". Une
perspective oecuménique sur le dialogue entre théologie et philosophie, in: Revue des Sciences
Religieuses 92 (2018), 201-219.

74 Ruhstorfer, Karlheinz: Synodale Vernunft wagen. Zu Heiner Wilmers Kritik an der
deutschen Theologie, in H K 73 (2019), 47-50.

75 Dieser Aspekt spielt keine Rolle in der im Tagungsband abgedruckten kritischen
Würdigung MÜLLER, Klaus: Paradigmenwechsel oder Rollback? Gedanken zur Apostolischen
Konstitution Veritatis gaudium und der fälligen Neufassung des Akkomodationsdekrets für den

deutschsprachigen Raum, in: Blay/SchäRTL/SchröER/Tapp [Hgg.]: „Stets zu Diensten" (wie
Anm. 5), 321-328. Vgl. aber WALLACHER, Johannes: Die Wirklichkeit verstehen, um die Welt



222 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Entscheidend ist, dass die „katholisierende" Dynamik kein bloßes Addieren ist,
sondern jenseits von Paradoxien neue Erkenntnis generiert.76 In diesem Sinn
ist eine „katholische Philosophie" kein fertiges Gedanken- oder Definitionsgebäude,

sondern ein aus dem Glauben heraus erfolgender und im Dialog mit
allen Menschen guten Willens erfolgender Prozess kriterien- und vernunftgeleiteten

Denkens, der dem Menschen etwas zutraut, weil er auf Gott vertraut.

zu gestalten. Die zentrale Bedeutung der Philosophie für eine missionarische Kirche „im
Aufbruch", in: SCHAVAN, Annette (Hg.): Relevante Theologie. „Veritatis gaudium" - die kulturelle
Revolution von Papst Franziskus. Ostfildern: Matthias-Grünewald Verlag 2019, 259-272, bes.

2Ö8ff.
76 Zur Paradoxie s. QuiSINSKY: „Katholisch" (wie Anm. 69), 241-249; vgl. auch aus der

Sicht des Chemikers Dick, Bernhard: Kann man Paradoxes Glauben?, in: BONK: Zwischen
Rationalität und Religion (wie Anm. 38), 284-308, 307^: „Bei dieser Suche nach der Wahrheit,

vor allem aber beim Aussortieren des Irrtums können uns Paradoxien einen unschätzbaren

Dienst erweisen. Daher sollten wir uns vor Paradoxien nicht fürchten, wir sollten sie

im Gegenteil aktiv suchen und nach Möglichkeit sogar konstruieren, wie es Einstein, Po-
dolsky und Rosen getan haben. Paradoxa entstehen, wenn unsere Beobachtung beziehurigs-
weise das Experiment nicht mit unserer Erwartung, also unserem sicher geglaubten Wissen,
übereinstimmt. Haben wir ein Paradoxon gefunden, zwingt es uns, unseren aktuellen
Wissensstand und die dazu paradoxen Beobachtungen genau zu überprüfen. Letztlich wollen
wir in den Naturwissenschaften das Paradox natürlich auflösen, aber dabei auch eine neue
Erkenntnis gewinnen. Wenn wir glauben, dass die Schöpfung sinnvoll und vernünftig ist,
dann muss sich jedes Paradoxon lösen lassen - und wir gewinnen eine neue Erkenntnis."



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

KOBUSCH, Theo: Selbstwerdung und Personalität. Spätantike Philosophie und
ihr Einßuß auf die Moderne Tria corde 9). Tübingen: Mohr Siebeck 2018,

454 S., ISBN 978-3-16-155509-1.

Mit Selbstwerdung und Personalität. Spätantike Philosophie und ihr Einfluß
auf die Moderne, legt Kobusch eine Vertiefung seines Programmes vor, welches

von ihm rund zwölf Jahre zuvor in Christliche Philosophie. Die
Entdeckung der Subjektivität1 grundgelegt wurde. Es geht um die Frage nach
dem Ursprung der Moderne und vor allem um die Entstehung der Subjektivität,

die er im Mittelpunkt für ein Verständnis der Moderne sieht.2 Was ist
nun die Eigenart dieses Werkes?

Kobusch beginnt seine Untersuchung mit vier Perspektiven. Dabei macht
er schon zu Beginn auf die spätantike Philosophie aufmerksam, wobei er ein
Defizit in der Forschung bemerkt. „Die eigentümlichen Grundzüge der
spätantiken Philosophie und ihr Einfluss auf die Gestaltung des modernen Denkens

sind noch gar nicht recht erkannt" (8). Anders als „klassisch gewordene
Antworten" (1) wie von Blumenberg3, welche den Beginn der Subjektivität
mit Augustinus festmachen und den Blick so eher verengen, gelingt es Kobusch,
von vornherein einen viel größeren Rahmen von Schulen, Strömungen und
Autoren abzudecken.4 Zugleich knüpft er an Diskussionen an, die seit einigen

Jahren von Gill und Sorabji geführt werden, ihren Ausgangspunkt bei
Steel nehmen, an denen sich aber die „deutschen Experten kaum beteiligen"
(14). Was Kobusch an diesen Diskussionen bemängelt, ist eine Verbindung
von Subjektivität und Individualität, welche aber bis in den Idealismus eher
als „allgemeine Subjektivität" (18) zu deuten ist. „Weite Teile der Philosophie
des 13. und 14. Jahrhunderts haben die Gegenstandserkenntnis als eine
Zusammenarbeit zwischen der Tätigkeit des Objekts und der des Intellekts,
d.h. des Subjekts, verstanden" (18). Ähnliches gilt für den Philosophiebegriff,
wobei er, gegenüber Ansätzen, die vor allem den Gegensatz hervorheben möchten,

grundsätzlich von der „Einheit der paganen und christlichen Philosophie"

(8) ausgeht, da der Schritt zu einer Offenbarungstheologie „erst seit

1 KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006.
2 KOBUSCH, Theo: Selbstwerdung und Personalität. Spätantike Philosophie und ihr

Einßuß auf die Moderne Tria corde 9). Tübingen: Mohr Siebeck 2018, 1. „Diese Frage der
Genese der Moderne kann zugespitzt werden zu der Frage nach dem Ursprung der
neuzeitlichen Subjektivität."

3 Kobusch verweist hier u.a. auf: Blumenberg, Hans: Die Legitimität der Neuzeit.
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 19968.

4 KOBUSCH: Selbstwerdung und Personalität, 1: „Die Antike, d.h. die Spätantike ist für
Blumenberg vor allem Gnosis und - in der Gestalt der augustinischen Philosophie - der
erste gescheiterte Versuch der Überwindung der Gnosis, während die Neuzeit als die
zweite, die endgültige Überwindung der Gnosis gewertet wird."



224 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dem 13. Jahrhundert" (8) zu verzeichnen ist. In Anlehnung an Pierre Hadot
ist Philosophie für Kobusch vielmehr Lebensform, welche „Leben und
Diskurs in einem" (6) meint.

Nach diesem Auftakt erfolgt eine detaillierte Analyse verschiedener
Themengebiete, welche die pagane als auch christliche Philosophie einbeziehen.
Methodisch geht Kobusch so vor, dass er die vierzehn Themengebiete
anhand der pagan-spätantiken Philosophie einführt, sie in der christlich-philosophischen

Antike weiterführt und dann Brücken in die Moderne baut.
Anstelle diese Gebiete nun im Einzelnen durchzugehen, ein Aspekt, der

im Rahmen einer Rezension nicht eingeholt werden kann und in den nächsten

Jahren sicherlich durch Einzelarbeiten fortgeführt werden muss, soll nur
auf ein wesentliches Moment hingewiesen werden, welches in einer
Neubewertung christlicher Philosophie als „Metaphysik des inneren Menschen" liegt
und das Kernstück der Analyse bildet. Mit Kobusch:

„Während die Eigentümlichkeit des spätantiken Philosophie- und
Aufmerksamkeitsbegriffs vor allem dank der Arbeiten von P. Hadot dem allgemeinen
Bewusstsein deutlich gemacht worden ist, ist der ausdrücklich universale
Anspruch der christlichen Philosophie wie auch die ausformulierte Lehre vom
inneren Menschen und damit der Entwurf einer ersten Subjektphilosophie in
der Spätantike noch kaum als solche angemessen zu Bewusstsein gekommen"
(11).

Dabei wurde der Begriff des „inneren Menschen" und sein konzeptionelles
Potential in der Forschung bis dato eher marginalisiert. Neben Kobusch
widmete sich Heckel in den 90-er Jahren einer exegetischen Einordnung5 der
Metapher, die dem Leser erstmalig in Piatons Politeia IX begegnet, sich aber
an ihren rezeptionsgeschichtlichen Anfangen auch bei Philo von Alexandrien
und Paulus (2 Kor 4,16; Rom 7,22) finden lässt. Eine erste systematische
Einordnung erfährt sie sodann bei Durchrow6 und einen ausführlichen
rezeptionsgeschichtlichen Abriss bei Markschies.7 In der englischsprachigen
Forschung finden sich zudem Beiträge von Betz8 und bei van Kooten9. Während

5 HECKEL, Theo: Der innere Mensch. Die paulinische Verarbeitung eines platonischen
Motivs Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 53). Tübingen: Mohr
Siebeck 1993.

6 Duchrow, Ulrich: Christenheit und Weltverantwortung. Traditionsgeschichte und
systematische Struktur der Zweireichelehre. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag 19832, 59-136.

7 MARKSCHIES, Christoph: „Innerer Mensch", in: DASSMANN, Ernst u.a. (Hgg.): Reallexikon

für Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur Auseinandersetzung des Christentums
mit der antiken Welt, Band 18: Indien-Italia II. Stuttgart: Hiersemann 1998, 266-312;
MARKSCHIES, Christoph: Die platonische Metapher vom „inneren Menschen". Eine Brücke
zwischen antiker Philosophie und altchristlicher Theologie, in: International Journal of the the
Classical Tradition Nr. 1 (1995), 3-18.

8 BETZ, Hans Dieter: The Concept of the 'Inner Human Being' (oécroj âvBpcorroo) in the
Anthropology ofPaul, in: New Testament Studies Heft 46 (Juli 2000) 3, 315-341.

9 Van Kooten, George: Paul's anthropology in context. The image of God, assimilation
to God, and tripartite man in ancient Judaism, ancient philosophy and early Christianity,
Tübingen: Mohr Siebeck 2008, 358-374.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 225

Markschies die „Marginalität" (18) der Metapher für die Dogmengeschichte
betont, machte Kobusch bereits im Jahr 2006 auf ihre Wichtigkeit aufmerksam.10

Dabei argumentiert er nun in Selbstwerdung und Personalität von zwei
Seiten. Zum einen wendet er sich gegen Gilsons Entwurf einer Exodusmetaphysik,

welche er mit Beierwaltes und De Vogel ausräumt (254). Zum anderen
wird aber gerade vor diesem Hintergrund die „Metaphysik des inneren
Menschen" als Subjektphilosophie der Spätantike eingeführt, aber nicht nur als
Wesensmerkmal der christlichen Philosophie gedeutet, sondern über „ihre
gemeinsame Grundlage" (254), die natürliche Vernunft und die platonischen
Herkunft der Metapher, auch als Gemeinsamkeit mit der paganen Philosophie
betrachtet.

Die Metapher des „inneren Menschen" birgt tatsächlich ein ungeheures
Potential, welches ich in meiner Dissertationsschrift an den rezeptionsgeschichtlichen

Anfängen bei Piaton, Philo und Paulus erst jüngst konzeptionell zu
erfassen versuchte11 und dabei zum Ergebnis kam, dass Piaton mit der Metapher

tatsächlich zum ersten Mal in der Denkgeschichte das „Selbst" des
Menschen in den Begriff hebt und so die Bahnen zu einer Subjektivität als
„Aufmerksamkeit auf das Irreduzible"12 legt.

Der Beitrag Kobuschs ist deshalb neben dem umfassenden Forschungsspektrum,

welches der Autor abdeckt und der philologischen Prägnanz, welche

sich durch das gesamte Werk durchzieht, nicht nur aufgrund der marginalen

Forschungslage zu diesem Thema von großem Interesse. Zweifelsohne
kann er als Ausgangspunkt dienen, vor dem nun wesentliche Eigenheiten des
christlichen Denkkreises präzisiert behandelt werden können, sodass nicht
nur die Frage nach der Genese, sondern auch die Frage nach vergessenen
Konzepten gestellt werden muss. Ein Desiderat, das nun im Wesentlichen auch
die Theologie betrifft.

Stephan Hecht

NÉRIA, William : Le mythe de la caverne. Platon face à Heidegger. Paris : Les
Éditions du Cerf 2019, 378 p., ISBN 972-2-204-13293-0.

Le livre de William Néria (WN) se risque à confronter la lecture par Heidegger
- plusieurs fois recommencée - de ce que nous préférons appeler l'Allégorie
de la caverne au sens que Platon lui aurait donné.

Avant son introduction, WN fait figurer l'entièreté de la traduction française

de l'Allégorie faite par Georges Leroux13 (23-26), suivie de la traduction
française, réalisée par Alain Boutot, de la traduction allemande de Heidegger

10 KOBUSCH: Christliche Philosophie, 64: „Für die Geistesgeschichte ist es von erheblicher

Bedeutung, daß die platonische Vorstellung vom inneren Menschen im Christentum
auf breiter Basis aufgenommen wurde."

11 Die Arbeit befindet sich zurzeit in der Publikationsphase.
12 KOBUSCH: Christliche Philosophie, 19.
13 Platon : La République, Georges Leroux (trad.) GF Flammarion). Paris : Flammarion

2001.



22Ô Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

(27"3o)l4. Et puis, pour chaque étape de l'Allégorie, WN remet les parties en
question des traductions respectives de Leroux et de Boutot. Il donne
ensuite, à chaque fois, son interprétation de la partie du texte platonicien, puis
présente sa lecture de l'interprétation de Heidegger, pour finalement
confronter sa lecture à celle de ce dernier.

Le travail WN se divise en trois parties fondamentales, respectivement
intitulées « dans la caverne » (41-151), « hors de la caverne » (155-258) et
« au-delà de la caverne » (261-354), contenant un découpage de l'Allégorie en
six stades - chaque partie en comportant deux stades. Le premier stade (« les
ombres », 41-101) se consacre à la situation « initiale » (des hommes enchaînés

aux cuisses et au cou, ainsi « condamnés » à ne regarder que devant eux,
et par conséquent dits « prisonniers », regardent des ombres défiler sur une
paroi au fond d'une demeure souterraine en forme de caverne, ombres
produites par des objets fabriqués et portés par d'autres habitants). Le deuxième
(« entre ombre et lumière », 103-151) considère la libération du prisonnier et
le retournement de son âme comme de son corps en direction de la «

lumière » produite par un feu, allumé loin au-dessus de lui et des porteurs. Le

troisième (« la montée dans la lumière », 155-208) présente la sortie de la
caverne et l'exposition du prisonnier à la lumière du jour. Le quatrième (« la
lumière », 209-258) s'arrête sur le rapport dudit prisonnier à l'égard des
choses s'ouvrant à lui dans la lumière du soleil. Le cinquième (« Le souverain
Bien », 261-308) porte bien évidemment sur ce symbole du Bien qu'est le
soleil, sa nature et son rapport eu égard à tout ce qui est, ainsi que la remémo-
ration par le désenchaîné de sa vie jadis passée au sein de la caverne. Enfin,
le sixième et dernier stade (« l'idée illuminatrice dans la cité », 309-354)
envisage la redescente de l'homme libre dans la caverne au sein des habitants
qui ne l'ont point quittée et ses conséquences : son exposition à la dérision
et à la mort.

L'ouvrage de WN est porté tout entier par sa thèse : « Le mythe de la

caverne [...] se découvre être à l'origine un appel à la conversion intérieure, au
mourir à soi [•••] Ce mythe, signe de la rédemption de tous les êtres pour
tous les êtres, résume, en sa substance, la misère et la grandeur de la condition

humaine vouée à plus qu'elle ne peut espérer : la surexistence en Dieu »

(354). « Conversion intérieure » et « rédemption » qui auraient lieu selon
l'auteur par l'union mystique de l'âme et de l'Idée du Bien, résultat de la...

dialectique : « Ce prodige de l'union mystique à l'Idée du Bien, l'âme le réalise

grâce à la science dialectique, qui lui permet de passer au-delà de toutes
les déterminations intelligibles et donc de son intellect pour ni n'être ni pas
être le non-être L'âme unie à l'Idée du Bien [...] a simplement trouvé [...] le
Bien par-delà l'essence de tous les êtres » (276).

Cette lecture, découlant, nous semble-t-il, d'une interprétation de l'épé-
keina tès ousias, expression utilisée comme on le sait par Platon pour signi-

14 HEIDEGGER, Martin : De l'essence de la vérité. Approche de V« allégorie de la caverne » et
du Théétète de Platon, Alain Boutot (trad.) Bibliothèque de la philosophie). Paris :

Gallimard 2001.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 227

fier ladite « transcendance du Bien » et qui marquerait selon WN la « césure
métaphysique entre les régions hénologique et ontologique, la première
région n'étant jamais en contact avec la seconde [...] » (279), n'est pas celle de

Heidegger. Ce dernier pense au contraire ladite transcendance en tant que
potentialisation (Ermächtigung) : le Bien étant ce qui dote l'étant de sa
puissance d'être, et c'est dire : d'être pour de bon, soit encore : bon à ce qu'il a à

être ; sa puissance (dunamis) et son apriorité faisant qu'il est au-delà du
domaine (ousia) auquel appartiennent tous les étants (ta onta)'5.

Or, c'est précisément là ce que WN reproche à Heidegger :

« Jusqu'à présent, la plupart des interprétations du mythe recélaient [sic] un
fond de transcendance platonico-chrétienne, mais avec Heidegger, exit cet
arrière-plan spirituel : il est question de faire table rase du passé en l'approchant

phénoménologiquement [...] C'est pourquoi nombre de schèmes
interprétatifs platoniciens ne sont pas en adéquation avec ceux de Heidegger, en
ce qui concerne l'arrière-plan spirituel de l'allégorie. La divergence quant au
fondement spéculatif et spirituel de l'interprétation du mythe est donc abyssale,

entre Platon et Heidegger » (361).

S'il n'y a pas lieu ici d'infirmer ou de confirmer les conclusions de l'auteur,
on peut toutefois relever un certain nombre de points problématiques
concernant tant la compréhension par celui-ci du sens du travail phénoménologique

et herméneutique de Heidegger que celle de l'Allégorie en question.
Soulignons d'abord ceci : pour Heidegger, il ne s'agit pas de proposer une

interprétation de l'Allégorie qui serait plus correcte que celle des traditions
sous l'égide desquelles se place synchrétiquement WN. Mais de préparer la
possibilité d'un autre commencement pour la pensée occidentale, par le
questionnement sans cesse approfondi de l'impensé de son commencement grec,
dont Platon marque le début de l'institution - et par là-même de son éloigne-
ment - en tant que métaphysique. Or, cet impensé a fondamentalement à

voir avec ce que les Grecs ont entendu avec le mot alèthéia, traditionnellement

traduit par « vérité ». Heidegger y entend 1'« événement » où quelque
chose se trouve arraché à son retrait (Lèthè, Verborgenheit) et en devient
privé (un-verborgen). Il traduit dès lors le mot signant pour lui le destin de
l'histoire occidentale par die Unverborgenheit, soit en français - propose Boutot
dans le sillage de Jean Beaufret - « l'être ouvert sans retrait » ou « l'hors
retrait »16.

Or, dans notre Allégorie, se joue selon Heidegger l'exténuation (das
Schwinden)17 de cette expérience foncièrement grecque de l'alèthéia. Platon
y expose comment l'homme grec gagne son essence d'être humain par un
arrachement toujours plus originaire au retrait, jusqu'à pouvoir regarder en face
et droitement l'origine de tout ouvert sans retrait comme de toute rectitude
de l'intelligence faisant face à tout ce qui s'y présente à et devant elle. L'ex-

15 Cf. HEIDEGGER, Martin : De l'essence de la vérité, § 14. Le Bien : la potentialisation de ce
dont il retourne avant tout, 128-133.

16 Ibid., Préface du traducteur, 12.

17 Cf. ibid., §16. L'exténuation de l'expérience fondamentale de l'alèthéia, 139-145.



228 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

périence du retrait à partir duquel a nécessairement lieu à chaque fois l'être
ouvert hors retrait - portée au moins une fois à la parole par Héraclite -
s'efface dès lors chez Platon au profit de la justesse ou rectitude (homoiosis,
orthotès) avec laquelle l'intelligence peut prendre en vue ce qui précisément
est d'ores et déjà hors retrait. La vérité peut dès lors se domicilier au sein du

jugement et prendre pour sens celui de la rectitudo puis, comme on le sait,
de l'adœquatio18.

Pour ce qui est de l'interprétation de Platon, l'auteur use de nombreuses
citations provenant d'une multitude de dialogues platoniciens (de jeunesse,
de la maturité et tardifs) sans tenir compte de la diversité de leurs
provenances, contextes, perspectives et moments dans le déploiement d'une pensée

platonicienne qui n'est jamais figée. De même, les passages retenus pour
être le commentaire original par Platon de son Allégorie peinent à nous
convaincre, comme le choix de ne pas s'appuyer sur les images et analogies du
soleil et de la ligne, pour l'interpréter, sous prétexte « que celles-ci ne font
qu'annoncer son symbolisme plus qu'elles ne l'expliquent » (35). Plus
préoccupante encore, sa lecture de la symbolique de l'Allégorie s'avère
problématique, pour ne pas dire erronée, notamment en ceci : les ombres de la paroi

symboliseraient « les objets empreints de sensibilité » (356), alors qu'elles
renvoient aux images des réalités matérielles sensibles ; les objets manufacturés

correspondraient « dans le commentaire [de Platon] aux données
rationnelles issues des sciences telles que la géométrie, l'arithmétique et
l'astronomie » (ibidem), alors qu'ils sont les symboles des réalités matérielles
sensibles ; et la lumière du feu serait celle de « la rationalité basique » (357)
alors qu'elle symbolise l'ouverture de visibilité sensible. Enfin, la compréhension

de plusieurs autres concepts et distinctions fondamentales chez
Platon nous semble tout aussi problématique : la doxa ressortirait aux «

connaissances tronquées et inexactes » (49), alors qu'il est établi pour Platon
qu'un avis, sans jamais pouvoir devenir épistèmè, peut tout à fait être vrai, au
sens de droit ou correct ; le sens et le statut, jamais véritablement expliqués
ni définis par WN de ce que Platon entend, dans la République, par
hupothésis (240), éidos et idéa, ce qui ne permet pas à WN de comprendre
que ce Heidegger entend par « être » (au sens métaphysique de l'étantité de

l'étant) ne vise pas d'abord et avant tout quelque chose d'autre que ce que
Platon entend par « idée » (242).

Emmanuel Mejîa

18 Cf. ibid., § 2. Le retour au cœur de l'histoire du concept de vérité n'a pas pour but de

confirmer historiquement nos préjugés, mais de nous faire entrer dans le domaine de

l'expérience grecque initiale de l'alèthéia (l'ouvert sans retrait), 24-36.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 229

Cajthaml, Martin/VOHÂNKA, Vlastimil: The Moral Philosophy of Dietrich von
Hildebrand. Washington D.C.: The Catholic University of America Press 2019,
222 pp., ISBN 987-0-8132-3250-8.

In den letzten Jahren ist im angelsächsischen Raum ein bemerkenswertes
Interesse an der Philosophie Dietrich von Hildebrands zu verzeichnen. Ein
großes Verdienst ist John Henry Crosby zuzuschreiben, der mit seinem medial

wirksamen „Hildebrand Project" dem 1977 verstorbenen Hildebrand ein
Denkmal setzte und durch Übersetzungen und Neuauflagen seiner Werke
den Diskurs dazu begünstigte. Die Philosophie des Husserl-Schülers leidet
im Vergleich zu der anderer Schülerkreis-Kollegen gegenwärtig unter einer
gewissen Vergessenheit. Das gilt im Besonderen für den deutschsprachigen
Raum, der erst in jüngster Zeit monographische Arbeiten zu Hildebrand
hervorgebracht hat. So wundert es kaum, dass der erste öffentlichkeitswirksame
Band, der sich einer Darstellung der Moralphilosophie von Hildebrands widmet,

kürzlich in englischer Sprache vorgelegt wurde - und zwar von den Ol-
mützer Philosophen Martin Cajthaml und Vlastimil Vohänka. In insgesamt
fünf thematischen Kapiteln werden zentrale Motive der Moralphilosophie
Hildebrands vorgestellt, namentlich: moral epistemology (6-39); the concept
of value (40-90); akrasia (91-122), value blindness (123-152) sowie love and
happiness (153-202).

Die Moralepistemologie Hildebrands wird auf die Frage hin zugespitzt,
wie die Gegebenheit von Werten in epistemischen Akten zu verstehen sei.

Maßgebend für ein solches Verständnis ist die Kontextualisierung der
Einflüsse Franz Brentanos und Max Schelers auf Hildebrand. Brentano habe den
Blick auf die axiologische Dimension mentaler Akte geöffnet und die Erfah-

rungs- und innere Wahrnehmungsdimension gegen den apriorischen idealistischen

Formalismus rehabilitiert. Hildebrand knüpfe daran an, wenngleich
er sich von Brentano insofern abgrenze, als für Brentano der Erkenntnisakt
selbst ein emotionaler, während der emotionale Akt für Hildebrand auf res-
ponsiver Ebene angesiedelt sei. Scheler habe in Kants Abneigung gegen Werte

als vermeintlich historisch kontingente Größen eine Fehlprämisse
erkannt, nämlich die Verankerung von Werten im Bereich empirischer Güter
(25). Hildebrand teile Schelers Anliegen, Werte empirieunabhängig zu
begründen (25-29), sie so zu rehabilitieren und auf diese Weise zu einer objektiven

Werteerkenntnis vorzudringen. Final wird darauf aufbauend beschrieben,

wie sich Werte in der Erfahrungswelt als mentale Akte konstituieren
(29-38).

Ihre Ausführungen über das Konzept von Werten konzentrieren die
Autoren auf die Sphären verschiedener Bedeutungs- und Verbindlichkeitsebenen

von Wichtigkeit in der Grundspannung von intrinsischer Wichtigkeit
und der Wichtigkeit lediglich subjektiver Befriedigung - eine Unterscheidung,
die seit Hildebrands Dissertation dessen ganzes Œuvre durchzieht. Beide
Sphären, obwohl ihnen die Terminologie des „Glücks" gemein ist (45), lassen
sich zunächst phänomenologisch voneinander unterscheiden, um sodann
aus dieser Unterscheidung auf eine grundsätzliche ontologische Differenz zu
schließen. Das Glück der subjektiven Befriedigung und das Glück der Teil-



230 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

habe am Schönen, Guten, intrinsisch Bedeutsamen, dessen Geltung außerhalb

des Subjektes selbst liege, seien voneinander zu unterscheiden (46).
Gerade dieses Beispiel veranschaulicht den Transzendenzbezug und die ästhetische

Mittelbarkeit intrinsischer Wichtigkeit, die hier aber nur gestreift
werden. Die Erkenntnis intrinsischer Wichtigkeit - darin münden die
fortlaufenden Ausführungen - sei für Hildebrands Ethik die wesentliche Quelle
sittlicher Verpflichtung. An dieser Stelle wird auch ein wesentlicher Unterschied

zu Schelers Werteethik identifiziert, dem die Autoren Emotivismus
vorwerfen (204). Während für Kant die Erfahrung des Sollens den kategorischen

Charakter sittlicher Pflicht ausmache, ist es für Hildebrand der Wert
(59). Neben einer komparativen Untersuchung hinsichtlich der Herleitung
moralischer Verpflichtungen (63-71) widmen sich die Autoren dem Konzept
des Guten bei Hildebrand in seiner Bezüglichkeit zur klassischen griechischen

Philosophie (72-89). Letzteres führt zur Diagnose, dass Hildebrands
Philosophie in Kontinuität zum griechischen Denken stehe, die Philosophie
damit nicht revolutioniere, sie aber phänomenologisch anreichere (90.)

Der Dialog zwischen griechischer Antike und Hildebrand wird in der
Wiederentdeckung der Akrasia fortgesetzt. Dem Phänomen, warum
Menschen sich im Bewusstsein des Guten für das Schlechte bzw. das hierarchisch
niederstehende Gut entscheiden, widmet sich Hildebrand so, wie es lange
vor ihm schon Piaton tat. Kam Piatons Analyse zum Schluss, dass solche
Phänomene auf Formen verirrter Vernunft zurückzuführen seien, macht
Hildebrand in augustinischer Tradition das voluntative Moment entsprechender

Entscheidungen stark. Die Unterscheidung der Wichtigkeit in eine
intrinsische und eine subjektiv befriedigende Kategorie erlaube es Hildebrand,
eine Wahlfreiheit zwischen zwei unterschiedlichen Handlungsmotiven
anzunehmen. Während die platonische Konzeption also allein die Vernunftverfassung

des moralischen Subjekts verantwortlich mache, sei es bei Hilde-
brand die willentliche Präferenz gegenüber zwei qualitativ unterschiedlichen
objektiven Werten, sprich letztlich die moralische Grundeinstellung des

Subjekts. Inhaltlich unmittelbar daran anknüpfend widmet sich das Kapitel
zur „Wertblindheit" umfassend den Formen und Fehlformen moralischer
Grundeinstellung. Die phänomenologische Präzision, mit der Hildebrand
das moralische Subjekt analysiert, wird an dieser Stelle schematisch
aufgearbeitet.

All dies mündet in das längste Kapitel, das sich Hildebrands Liebesphilosophie

widmet. Das besondere Interesse der Autoren gilt dabei Hilde-
brands Verständnis von der Legitimität des Eigeninteresses (166-174) und
seiner Synthese aus Liebe und Glück (174-185), um so im Dialog mit empirischen

Befunden personale Liebe als höchstes Glück begreifen zu können
(185-196). Damit wird nochmals deutlich, dass Hildebrands Moralphilosophie,

phänomenologisch angereichert, der Tradition aristotelisch-thomisti-
schen Denkens nähersteht als des kantianischem (196-201).

Zunächst ist klarzustellen, dass es sich bei dem Buch nicht, wie der Titel
suggerieren mag, um eine Gesamtdarstellung der Moralphilosophie Dietrich
von Hildebrands handelt. So bleiben etwa die Sozialphilosophie und spezi-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 231

fisch christliche Abhandlungen gänzlich unerwähnt. Es ist kein klassisches
Einleitungswerk für den Einsteiger im engeren Sinne. Vielmehr haben wir es,

was die Autoren eingangs transparent machen (3), mit einer Auswahl von
Untersuchungen zu tun, die nicht den Anspruch auf vollständige Darstellung
erheben, sondern eher einer systematisch aufeinander aufbauenden Aufsatz -

Sammlung ähneln. Es empfiehlt sich, das Buch als Ganzes zu lesen, da sich
die Kapitel gegenseitig hermeneutisch ergänzen und erschließen. Im Mittelpunkt

der Untersuchung steht die Frage nach der Begründung und Erkenntnis

intrinsischer Werte sowie deren Sitz im Leben der menschlichen Person.
Deren Konzept wird eindrücklich vorgestellt, was auch dem uninformierten
Leser einen soliden Eindruck der Materie vermittelt, wenngleich eine
pointiertere Leserführung diesem Ziel noch dienlicher wäre. Nur wenig
zufriedenstellend fällt der Versuch aus, einen Anschluss an den breiteren
philosophischen Diskurs zu suchen, denn der Bezugsrahmen (Scheler, Brentano,
Kant, Piaton, Aristoteles) ist durchgehend eng gesetzt und so bleiben die
Traktate nolens volens oft in einer Binnendiskussion gefangen. Gleichzeitig
lässt das Buch aufgrund des stark deskriptiven Ansatzes an entscheidenden
Stellen den erhofften apologetischen Tiefgang vermissen.

Wir erleben derzeit einerseits das Nischendasein der philosophischen
Axiologie im akademischen Alltag bei gleichzeitiger Hochkonjunktur der
Wertebeschwörung in öffentlichen Diskursen - ein Umstand, der regelrecht
nach einer Renaissance der Beschäftigung mit Wertephilosophie verlangt.
Ein solches Unterfangen lag nicht in der Absicht der Autoren. Dies ändert
wenig an der Tatsache, dass Cajthaml und Vohänka das Interesse an vergessenem

Denken wecken, implizit auf Desiderate gegenwärtiger Philosophie
und Theologie aufmerksam machen und so einen wesentlichen Beitrag dazu
leisten, Dietrich von Hildebrand und eine ganze dahinterstehende philosophische

Denkrichtung wieder in den philosophischen wie theologischen
Diskurs zu integrieren. Damit haben sie einen wesentlichen Beitrag zum Fundament

geleistet, auf dem eine entsprechende Renaissance aufbauen kann, die
Cajthaml und Vohänka hoffentlich auch weiterhin prägend begleiten werden.

The Moral Philosophy of Dietrich von Hildebrand leistet nicht nur einen
gelungenen intellektuellen Zugang zum Denken eines unterschätzten
Philosophen, es ist auch ein allgemeiner Zugang zur philosophischen Axiologie
und eine Schatzgrube für jeden Philosophen und Theologen, der in Zeiten
des Zusammenbruchs normativer Ordnungen nach neuen Ansätzen
ethischen Denkens sucht.

Dorian Winter



232 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

BULGAKOV, Sergii: The Apocalypse ofJohn. An Essay in Dogmatic Interpretation.
Translated by Mike Whitton, revised by Michael Miller, with photographs

of Sister Joanna's Wall Paintings by Sergei Bessmertnii and an essay
by Bronislava Popova, edited by Barbara Hallensleben and Regula M. Zwahlen
in collaboration with Dario Colombo. Münster: Aschendorff Verlag 2019, 389

pp. ISBN 978-3-402-12042-2.

Erschienen ist das Buch in der Reihe Epiphania, als Band 4 der sonst ins
Deutsche übersetzten Werke von S. Bulgakov. Dieser Band erscheint
ausnahmsweise in englischer statt wie sonst in deutscher Übersetzung.

Das Buch des russischen Religionsphilosophen Sergii Bulgakov (1871-
1944) hat den Untertitel „An Essay in Dogmatic Interpretation". Es ist ein
Essay, keine strenge Abhandlung, sondern reflektierte und inspirierte „Close
Lecture", ein Versuch, das letzte Buch der Bibel möglichst „von nahe" zu
lesen und dessen Bedeutung im Kontext der ganzen Bibel und seiner aktuellen
Botschaft zu bündeln. Die dogmatische Interpretation unterscheidet sich von
rein philologisch-historischer Exegese oder religionsgeschichtlicher Kompara-
tistik; sie hält sich an die Rolle von Christus als Lehrer, wie er in der
Offenbarung des Johannes „zum Wort" kommt. Christus kommt nicht durch eine
apokryphe Vermehrung der Jesus-Worte zum Wort, auch nicht durch eine
Religionsphilosophie oder Theorie von aussen, sondern als Paradigma der
Auferstehung aller. Auch wenn sich Bulgakov des exegetischen Wissenstandes

um 1900 bedient und eine Reihe von Details in vier Exkursen erklärt,
geht es ihm nicht um eine „rein gelehrte", kritisch distanzierte Doktrin oder
eine Rezeptionsgeschichte zu diesem Text oder zum „Christusbild" in der
Geschichte, sondern um Offenbarung von Christus als göttlichem Lehrer. Ein
denkender Nachvollzug des Bibeltextes in diesem Kommentar dient wesentlich

der Verdeutlichung der Ermahnung und Verheissung für alle Christen,
doch die Interpretation ist zugleich informativ, gedankenreich und offen für
Fragen, insbesondere bezüglich der Durchdringung von „historischen" und
„mystischen" Lesarten.

Die Einleitung im ersten Kapitel und die ersten drei Kapitel als Ganzes

dringen ein in den dogmatischen Verweisungszusammenhang des Ganzen
und klären den Status eines Buches, das als einziges Buch der Bibel im
Haupttitel „Apokalypse" trägt und damit einen eigenen literarischen Charakter

mit stilistischen Eigentümlichkeiten ausmacht, der sich von den Evangelien

und Briefen des Neuen Testaments unterscheidet. Offb 1-3 präludieren
und benennen die Adressaten der sieben Gemeinden bzw. der ersten
„Kirchen"; die Auswahl ist nicht völlig verständlich und entspricht eher einer
exemplarischen als einer vollständigen Aufzählung. Dass die Aufzählung auch
symbolisch ist, zeigt sich in der Zahl 7: Sieben erste Kirchen der ersten beiden

Jahrhunderte, jeweils angesprochen und bezeichnet mit einer bildlichen
Teilwahrheit der Christologie, machen zusammen die Einheit der Kirche
Christi in der Vielfalt aus. Kapitel 2 und 3 der Offb führen die Signaturen
dieser sieben Urgemeinden aus, flankiert durch Tadel ihrer Schwächen und
Laster. Sie richten sich an die Schutzengel der Gemeinden, vielleicht die
späteren Bischöfe. Dabei wird der bestehende Vorrat von prophetischen und



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 233

apokalyptischen Bildern der hebräischen Bibel aufgegriffen, obwohl es
darum geht, mit zum Teil „alten, bekannten Mitteln" der jüdischen Apokalyp-
tik etwas Neues zu sagen, nämlich Aussagen über den ewigen Gott, der
Anfang und Ende ist, auf Christus als Vollender zu übertragen. Es geht darum,
„etwas", das sich nicht leicht und eingängig ohne die Macht der prophetischen

Bilder und endzeitlichen Trompeten mitteilen Hesse, im Medium der
Symbolik zu verdeutlichen. Als Offenbarung an Johannes wird auch die
doppelte Wirkkraft dieser visuellen und akustischen Vision unterstrichen, die
zugleich „tötet" und tröstet (Offb 1,17). Indem sich Johannes umkehrt, sieht
er die sieben Leuchter Gottes (1,12). Unabhängig von der historischen und
archäologischen Klärung der adressierten Gemeinden bilden diese sieben
Briefe an die sieben Kirchen Ermahnungen, Verheissungen und einen „geistlichen

Spiegel" für alle Zeiten. Es geht Bulgakov um eine typologische
Erfassung der Mitteilung an alle Christen in der Geschichte bis in die Gegenwart.

Diese ist (nach Offb 2,15-17) auch eine kraftvolle Verurteilung der Lauheit

im Glauben und in der Lebensform, der ideologischen Bourgeoisie und
der Säkularisierung des kirchlichen Lebens in bornierte Selbstgefälligkeit,
die nicht bereut (vgl. 31).

Bilden Kapitel 2 und 3 sozusagen den „Prolog auf Erden", so vermitteln
die Kapitel 4 und 5 den „Prolog im Himmel". Hier wird die spezielle Vision
des Johannes auf Patmos als Blick in den offenen Himmel präsentiert. Man
könnte vereinfachend sagen, dass dem Blick auf die typischen „Erfolge" und
„Abstürze" der Kirche der „Höhenflug" der speziellen Visionen des Sehers
Johannes folgt. Es ist dieser (vermeintlich epistemische) Zugang zum
Übernatürlichen, den Immanuel Kant im Blick auf Emanuel Swedenborg als „Träume

eines Geistersehers" verunglimpft hat. Man darf das an dieser Stelle
erwähnen, da sich Bulgakov intensiv mit den Höhenflügen und Abstürzen der
deutschen klassischen Philosophie auseinandergesetzt hat (vgl. sein Buch
Die Tragödie der Philosophie, deutsch 1927). Wie steht es nun mit den
„Höhenflügen" in der Apokalypse des Johannes? Nach Bulgakov wird hier das

spekulative Denken Fichtes und Hegels mit einer Alternative konfrontiert:
dem christologischen und in Ansätzen trinitarischen Denken.

Die dogmatische Interpretation erreicht nach Bulgakov ihren ersten und
vom Rest des Buches unübertroffenen Höhepunkt in der Bedeutung von
Christus als Lamm Gottes. Gemeint ist damit die Ausrichtung und Spezifizierung

der gesamten Heiligen Schrift auf die allumfassende Versöhnung
(„all-embracing apocatastasis", 46). Kein Geschöpf im Himmel, auf Erden,
selbst unter der Erde wird davon ausgeschlossen. Darin besteht die enorme
Bedeutung des 5. Kapitels für den Rest der Offenbarung, aber auch für die
Entsiegelung der gesamten Heiligen Schrift. Alles, was in den nachfolgenden
Kapiteln noch folgt, sind unerwartete, z.T. schreckliche Bilder, z.T. erhebenden

Visionen (etwa vom Neuen Jerusalem), in denen sich die Wirkmacht
Christi als Lamm Gottes und Hohepriester und die sich aufbäumenden
Gegenkräfte manifestieren. Im Lamm Gottes kulminiert das „Lernen Gottes" in
Christo - Bulgakov drückt es weniger „häretisch" so aus, dass Gott mit dem
Sohn alles Menschliche durchlebt, ausser der Sünde. Es ist mit dem aufer-



234 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

standenen und in den Himmel aufgefahrenen Christus die Geschichte des

Sieges des Lamms, am Ende der Geschichte, in der universalen Harmonie,
Theodizee und Anthropodizee. Die üppige Symbolik der Johannes-Apokalypse

entspricht der Tatsache, wie sehr diese wunderbare Ausrichtung der
Heilsgeschichte unser endliches Verstehen übersteigt. Alles in dieser
Bildsprache ist dem Missverständnis und der Deformation des endlichen
Verstandes oder der Verirrung in angeologische, dämonologische oder astrologische

Spekulationen oder Kulte ausgesetzt, wie auch die Wiederkunft Christi
am Jüngsten Tag nochmals gründlich missverstanden werden kann. Das
bekannte Gleichnis dazu ist Dostojewskis Erzählung vom Grossinquisitor, der
zu einem Schlüsseltext der russischen Religionsphilosophie seit Wladimir
Solowjew und dessen Deutung des Anti-Christ wurde. Es kommt mit grosser
Wahrscheinlichkeit zur Zurückweisung Christi in Namen eines vermeintlich
besser bekannten und institutionell verwalteten Christus-Bildes. Auch über
der Novelle von Dostojewski lastet der Schatten eines Missverständnisses,
nämlich dass es darin wesentlich um eine konfessionelle Polemik gegen die
katholische Kirche (statt um eine subtile Selbstkritik der eigenen Kirche)
gehe, dass überhaupt eine Fraktion, eine marginale oder etablierte Glaubensrichtung

oder irgend ein „unbedeutender" Wurm oder Fisch im Meer durch
ein institutionelles Anathema und in voreiliger Vorwegnahme des Endes von
menschlichen Richtern vom Heil ausgeschlossen werden könnte. Das

Hohepriesteramt Christi steht, wie der orthodoxe Priester Bulgakov durch seine
Deutung bestätigt, über allem Klerikalismus und Antiklerikalismus gleicher-
massen. Deshalb ist die Offenbarung des Johannes im Kern ein mahnender
und tröstender sophiologischer (vom Heiligen Geist inspirierter) Beitrag zur
Einübung im Durchhalten aller Christen in der Fürbitte für die ganze Kreatur

bis zum nahen Endgericht, dessen Datum kein Mensch kennt.
Angesichts der Kirchenspaltungen, Religionsstreitereien und Religionskriege

legt sich eine ökumenische Schlussfolgerung nahe, welche nochmals
und verstärkt den Grundgedanken der Vielfalt in der Einheit der universalen
Erlösung hervorhebt. Die ganze Schöpfung seufzt, und Gott „sinkt" als Christus
in die Welt, um mit seinem Wirken, Leiden und Tod alle aus einem
allmenschlichen Verstehen heraus zu „richten" und mit seinem Gehorsam ohne
Sünde und zur Rechten des Vaters alle zu retten, „damit Gott alles in allen
sei" (1 Kor 15,28). Auch darin liegt die Bedeutung dieser wertvollen, mit viel
Hintergrund- und Teamarbeit geleisteten Neuedition im Rahmen des
Ökumenischen Instituts der Universität Fribourg: sie ist ein Meilenstein in der
Neuerschliessung eines weiteren Werks des hervorragenden Denkers der
russischen Religionsphilosophie: dessen Beitrag zur dogmatischen Deutung der
endzeitlichen Überwindung der Sieben Siegel des Heiligen Buches, die in
ihrer Tiefe, Detailtreue und Intensität alle Glaubensrichtungen erreichen
und bewegen kann und sollte.

Jean-Claude Wolf


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

