
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken

Autor: Steinmann, Jan Juhani

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jan Juhani Steinmann

Die universalsprachliche Singularität
und ihre Tücken

Die in technophilen Kreisen zunehmend grassierende Verheißung einer
bald zu erwartenden Ära der Singularität lässt sich auch als die Verwirklichung

der langgehegten Utopie einer Universalsprache deuten. Seit der
babylonischen confusio lirtguarum hat die Menschheit von der Rückkehr zu
einer göttlichen respektive vollkommenen Sprache geträumt, was in verschiedensten

Ausprägungen von einer kabbalistischen Pansemiotik über eine
vollkommene Sprache bei Dante (forma locutionis) sowie eine Einheitssprache

bei Leibniz (characteristica universalis) bis hin zu den formalen Sprachen

der modernen Logik u.a. bei Frege, Rüssel, Whitehead und Carnap
ihren Niederschlag fand.1 Mit Blick auf die formalsprachliche Dimension
von Algorithmen sowie das maschinelle Lernen überhaupt lassen sich die

gegenwärtigen Entwicklungen der Künstlichen Intelligenz entsprechend als

jüngste Versuche der Erzeugung, oder aber sukzessiven Selbstentfaltung
einer solchen Universalsprache verstehen. Ziel und Zweck dieser Entwicklung

könnte dann die universalsprachliche Singularität sein.
Ein zurzeit in diese Richtung zu interpretierender Prozess zeigt sich im

sogenannten Deep Learning künstlich neuronaler Netzwerke, die sowohl in
ihrer Funktionsweise als auch in ihrem Output als semiotisch erfassbare,
und d.h. letztlich immer auch als sprachliche, weil zeichenhafte Netzwerke
verstanden werden können. Die mögliche Universalsprachlichkeit dieser
neuronalen Netzwerke liegt dabei in ihrem Vermögen aus potenziell
beliebig vielen singulären Informationseinheiten, d.h. Data, die mit zeichen-
sprachlichen Mitteln als solche gekennzeichnet respektive mit Gehalten wie
etwa Wert, Bedeutung oder Klasse von Zeichen versehen sind, durch iterative

sowie rekursive Lernprozesse abstrahierte Verbindungen zwischen diesen

singulären Informationseinheiten zu knüpfen und damit Muster zu
bilden. Das Lernpotential solcher neuronalen Netzwerke durch
Informationsverarbeitungsprozesse ist dabei annähernd unbegrenzt. Nicht nur lassen
sich dadurch immer neue Muster aus der Wirklichkeit extrahieren
(gewissermaßen induktiv), sondern auch vielfaltig neue Muster bilden und kohärent

mit der Wirklichkeit abgleichen (gewissermaßen deduktiv). Insofern
sich so potentiell die gesamte Wirklichkeit informationistisch d.h. dann
algorithmisch, und folglich mit zeichensprachlichen Mitteln als annährend
infinite Struktur überlagernder sowie korrelierender Muster abbilden ließe,

1 Vgl. zur Geschichte dieses Traumes: ECO, Umberto: Die Suche nach der vollkommenen
Sprache. München: C.H. Beck 1993.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 171

kann hier der Anspruch einer selbst-evolvierenden Universalsprache respektive

vollkommenen Sprache durch neuronale Netzwerke (und deren
Nachfolgemodelle) erhoben werden.2

In diesem Beitrag wollen wir uns nun im Rahmen des hier Gangbaren
zum einen mit der möglichen Beschaffenheit einer solchen universalsprachlichen

Singularität (1. bis 4.) und zum anderen mit drei in diesem
Zusammenhang zu erwartenden Schwierigkeiten auseinandersetzen (5. bis 7.).
Nach den Schlussfolgerungen (8.) soll abschließend noch auf die Relevanz
eines spezifischen methodischen Zweifels im Kontext der gesamten Debatte
um den Trans- und Posthumanismus (9.) sowie die vier erforderlichen Ebenen

einer universalsprachlichen Singularität verwiesen werden (10.). Wir
beginnen mit der Ausbreitung der Beschaffenheit einer universalsprachlichen
Singularität:

1. Konvergenz des Existenzial-Hermeneutischen mit dem Abstrakt-Formalen

Unter dem Gesichtspunkt der Annahme einer möglichen universalsprachlichen

Singularität durch die Entwicklung neuronaler Netzwerke lässt sich
die Singularität als Konvergenz des zukünftigen Menschen, sei dieser nun
trans- oder posthuman,3 mit einer selbst-evolvierenden artifiziellen Super-
intelligenz interpretieren, und zwar als kognitives, mentales sowie
kommunikatives Embodiment dieser algorithmischen Universalsprache durch diesen

zukünftigen Menschen. Eine solche Verschmelzung des zukünftigen
Menschen mit einer artifiziellen Superintelligenz, die zunächst als
transhumanistischer Prozess einer Cyborgisierung erfolgen müsste, würde dann
auch die inkorporierte Konstitution eines im Grunde totalen Logos
implizieren, in welchem alle Formen von Sinn, Bedeutung und Vernünftigkeit
mit sprachlichen Mitteln einholbar sind. In diesem sprachkulminativen
Zustand hätte sich der zukünftige Mensch im Zuge der Singularität also selbst
zu einer Verkörperung der vollkommenen Sprache entwickelt. Dieses
Embodiment der algorithmischen Universalsprache durch den zukünftigen
Menschen wäre aber kein sprachkulminativer Zustand eines totalen Logos,
sofern darin nicht die bisher noch kaum verständliche Zusammenführung
der einerseits wohl exklusiv humanen Dimension eines existenzial-herme-
neutischen Sprachsinns mit der andererseits abstrakt-formalen Dimension

2 Rein hypothetisch ließe so sich auch die gesamte Wirklichkeit, oder das gesamte
informationell abbildbare Universum, unter einen Hyper-Algorithmus, gewissermaßen das Muster
aller Muster, zusammenfassen.

3 In Anbetracht der Unklarheit des ontologischen Status dieses sogenannten zukünftigen
Menschen, oder auch Post-Menschen, bleibt zum jetzigen Zeitpunkt die Rede vom Menschen
die verlässlichste sowie auch verständlichste. Nicht zuletzt deshalb, weil hier jedenfalls ein
Mensch zu Menschen spricht.



172 Jan Juhani Steinmann

von Sprache gelingt. Von einer tatsächlichen universalsprachlichen Singularität

im Sinne eines totalen Logos könnte somit nur die Rede sein, sofern
eine Zusammenführung des existenzial-hermeneutischen Sprachsinns, als
eine Emergenz aus dem sinnhaften Bedeutungsganzen der Bezüge der Welt,
wie Heidegger4 und in seiner Nachfolge Dreyfus5 dies als alleiniges Vermögen
eines Daseins respektive Menschen6 ausführen, mit der Bedeutungswelt von
schematisierten Signifikanten andererseits, wie sich diese mit explikatori-
scher Bezugnahme etwa auf die Semiose bei Peirce7 und den Schematismus
der reinen Verstandesbegriffe bei Kant8 auch für algorithmisch basierte
Sprachsysteme beanspruchen lässt, realisiert werden kann. Eine vollkommene

Sprache respektive eine universalsprachliche Singularität kann unter
dieser Betrachtungsweise also niemals nur durch die Entwicklung neuronaler

Netzwerke, verstanden als abstrakt-formale Sprachsysteme, erzeugt
werden, sondern ist stets auch auf den existenzial-hermeneutischen Sprachsinn

angewiesen. In anderen Worten: Die universalsprachliche Singularität
ist stets auch auf den Menschen angewiesen.

Eine solche gelungene Konvergenz des existenzial-hermeneutischen
Sprachsinns mit der abstrakt-formalen Dimension der Sprache dürfte nun
jedenfalls auf der Basis der semantischen Potenz des Menschen, dass dieser
also der Sprache durch sein hermeneutisches Vermögen Sinn und
Bedeutungverleihen kann, das berühmte, in Searles Gedankenexperiment Chinese
room9 vorgebrachte Argument, dass eine Künstliche Intelligenz nur
syntaktisch funktioniere und deshalb Symbolreihen nur reproduzieren, nicht
aber verstehen könne, was diese reproduzieren, umgehen. Umschifft wird
Searles Argument insofern, als dass in der universalsprachlichen Singularität

beide Vermögen zusammenfließen würden, die semantisch-hermeneu-
tische Sinnstiftung durch den Menschen also mit einer algorithmisch bis ins
Maximale gesteigerten, syntaktischen und symbolischen Potenz koinzidie-

4 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. 19. Auflage. Tübingen: Niemeyer 2006. Hier
insbesondere §12 bis §24, d.h. das In-der-Welt-sein überhaupt als Grundverfassung des Daseins
sowie die Weltlichkeit der Welt.

5 Vgl. DREYFUS, Hubert: What Computers Can't Do. A Critique ofArtificial Reason. New
York: Harper&Row 1972.

6 In Sein und Zeit versteht Heidegger den Menschen als ein Dasein. Das Dasein ist ein
Seiendes, dem es in seinem Sein um dieses Sein selbst geht (vgl. HEIDEGGER: Sein und Zeit, §4).
Siehe insbesondere §9 bis §11 zur vorbereitenden Fundamentalanalyse des Daseins, §11 bis §13

zum In-der-Welt-Sein als Grundverfassung des Daseins sowie §39 bis §44 zur Sorge als Sein
des Daseins.

7 Vgl. u.a. KJ0RUP, Soren: Semiotik. Paderborn: Wilhelm Fink 2009, 71. Sowie: VOLLI, Ugo:
Semiotik. Tübingen: A. Franke 2002, 30.

8 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Meiner 1998, Von dem
Schematismus der reinen Verstandesbegriffe (B).

9 Vgl. SEARLE, John: Minds, Brains, and Programs, in: Behavioral and Brain Sciences vol. 3

(1980) 3, 417-424.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 173

ren würde. Der zukünftige Mensch würde somit den semantisch-hermeneu-
tischen Mangel der artifiziellen Superintelligenz komplementieren, so wie
dieser die syntaktisch-quantitativen Grenzen des Menschen sprengen würde.
Die Konvergenz des existenzial-hermeneutischen Sprachsinns mit der
abstrakt-formalen Dimension der Sprache ist folglich auch auf der sprachlogischen

Ebene entscheidend für den Anspruch einer tatsächlichen
Universalsprache und damit auch dessen Bedingung der Möglichkeit.

2. Unumgänglichkeit des Existenzial-Hermeneutischen

Vorbehaltslos kann und muss an dieser Stelle eingeräumt werden, dass unser

aktuales Verständnis einer starken, wenn nicht sogar maximal starken
Künstlichen Intelligenz, wie diese unweigerlich als Leistungssubstrat sowie
funktionales Superstrat für die abstrakt-formale Sprachdimension der
Singularität angenommen werden muss, jedenfalls noch bruchstückhaft ist.
Wir sind gegenwärtig unfähig abzusehen, wie etwa die kognitive Architektur

oder die kommunikativen Mittel einer artifiziellen Superintelligenz
beschaffen sein könnten, ob diese also identisch zumindest mit der Funktionsweise

eines menschlichen Gehirns sein würde (eine Art Über-Gehirn), oder
ob sie über gänzlich differierende und für uns gegenwärtige Menschen
unverständliche Informationsverarbeitungs- sowie Mediierungssprozesse
verfügen würde. Entsprechend ist es auch nicht absehbar, welche unhinter-
gehbare Relevanz der existenzial-hermeneutische Sprachsinn für eine
universalsprachliche Singularität faktisch innehaben muss. Dennoch bleibt es

prinzipiell zweifelhaft, ob selbst eine artifizielle Superintelligenz den
existenzial-hermeneutischen Sprachsinn jemals mehr als nur simulieren könnte.

Weil nun eine vollkommene Sprache gemäß dem logischen Anspruch
dessen, was eine universalsprachliche und damit sprachkulminative Singularität

bedeuten muss, notgedrungen holistisch zu verstehen ist, also jeden
qualitativen, d.h. kognitiven, mentalen sowie kommunikativen Aspekt von
Sinn, Bedeutung und Vernünftigkeit in der Sprache abzubilden im Stande
sein müsste, stellt sich die Frage, welcher qualitative Status der bloßen
Simulation des existenzial-hermeneutischen Sprachsinns somit zuzusprechen
wäre? Denn dass eine artifizielle Superintelligenz den existenzial-hermeneutischen

Sprachsinn auch ohne den Menschen zumindest simulieren
könnte ist evident. Sofern nun aber dessen bloße Simulation als qualitativ
inferior zu seiner realen Performanz einzuschätzen wäre, etwa aus ontolo-
gischen, etwa essentialistischen Gründen, könnte eo ipso nicht mehr von
einer vollkommenen Sprache die Rede sein.10 Selbst wenn aber die Simulation

des existenzial-hermeneutischen Sprachsinns keinen qualitativen

10 Dasselbe Prinzip gilt außerhalb des existenzial-hermeneutischen Sprachsinns des
Daseins respektive der Menschen im Rahmen einer tatsächlich holistischen Universalsprache



174 Jan Juhani Steinmann

Mangel impliziert, müsste auf der Basis des Kriteriums der Holistik einer
universalsprachlichen Singularität dieser zumindest immer noch simuliert
werden. Das Existenzial-Hermeneutische von Sprache bleibt also eine
Bedingung der Möglichkeit einer vollkommenen Sprache und ist damit nicht
verhandelbar.

3. Unumgänglichkeit des Leiblichen

Das hier adressierte Konzept einer universalsprachlichen Singularität als

Konvergenz des Existenzial-Hermeneutischen und Abstrakt-Formalen von
Sprache setzt auf der Basis seiner erforderlichen Inkorporierung von Sprache

nun notwendig eine zumindest basale Form der Leiblichkeit respektive
des Embodiment voraus, welche diese Inkorporierung ermöglicht. Dass nun
zum Beispiel eine nietzscheanische (wir erinnern uns hier an die große
Vernunft des Leibes, wie Zarathustra sie proklamiert),11 oder aber post-
heideggerianische, d.h. hier leibphänomenologische Sichtweise12 (wie wir
diese etwa bei Merleau-Ponty vorfinden)13 eine solche Leiblichkeit der Sprache

ohnehin als unabdingbare Bedingung für Sprache voraussetzt, ist dabei

gar nicht von Relevanz, denn insofern hier die Rede vom totalen Logos ist,
kann, insofern dieser total ist, ohnehin niemals auf die unbestreitbar
existente leibliche Dimension der Sprachlichkeit verzichtet werden. Wir greifen
hier noch einmal das im vorangehenden Abschnitt bereits vorgebrachte
Argument der notwendigen Holistik einer vollkommenen Sprache auf. Insofern

nämlich Sprache in ihrer Performanz jedenfalls auch leiblich war, und
zurzeit jedenfalls ist, gehört auch die Leiblichkeit zweifelsohne zum Spektrum

der Totalität von Sprache. Weil die vollkommene Sprache, wie wir sie
hier im Kontext der universalsprachlichen Singularität verstehen, imstande
ist, alle kognitiven, mentalen sowie kommunikativen Aspekte von Sinn,
Bedeutung und Vernünftigkeit in der Sprache abzubilden, muss dies auch für
die Leiblichkeit von Sprache gelten. Im Zuge der Cyborgisierung des
Menschen auf die Singularität hin ist diese Leiblichkeit zunächst leicht vorstellbar

respektive immer schon gegeben. Schwieriger wird die Angelegenheit
mit Blick auf abstraktere Existenzmodi des zukünftigen Menschen. Selbst

auch für andere relativ-hermeneutische Sprach- und Bedeutungssinne, wie sie in ihrer jeweiligen

Beschaffenheit auch für Tiere, Pflanzen und allenfalls extraterrestre Lebensformen sup-
poniert werden können. Dass zumindest wir heutigen Menschen hier vor großen und
vielleicht unlösbaren Rätseln stehen, zeigt etwa: Nagel, Thomas: What Is It Like to Be a Bat? in:
The Philosophical Review vol. 83 (1974) 4, 435-450.

11 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra, in: Colli, Giorgio/MONTINARI, Maz-
zino (Hgg.): Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4. München u.a. 1980. Hier spezifisch: Teil I:

Von den Verächtern des Leibes.
12 In Sein und Zeit blendet Heidegger bekanntermaßen die Leiblichkeit des Daseins gänzlich

aus.
13 Vgl. dazu v.a. MERLEAU-PONTY, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin: De

Gruyter 1966.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 175

ein radikal posthumanes Verständnis der Singularität ist auf der Basis einer
holistischen Universalsprachlichkeit aber auf eine Leiblichkeit angewiesen.
Mit dieser mandatorischen Leiblichkeit ist nun aber keineswegs notwendig
eine materielle Leibhaftigkeit gemeint, sondern allenfalls auch eine nur
physikalische, welche also problemlos die Simulation der Leiblichkeit von
Sprache zulassen würde. Auch hier gilt es also, auf die oben schon adressierte

Frage des qualitativen Status einer Simulation, im hier gegebenen Falle
der Leiblichkeit von Sprache, zu rekurrieren. Wie oben hängt die Möglichkeit

einer vollkommenen Sprache damit an der entsprechenden Einschätzung

der Simulation als mindestens qualitativ äquivalent, oder aber inferior.
Eine weitere Möglichkeit der Leiblichkeit innerhalb der sprachuniversalen
Singularität, nebst der materiellen, oder aber simulierten, wäre außerdem
eine pneumatische Leiblichkeit,14 wie etwa Teilhard de Chardins christliches

Konzept der Singularität dies bedingt.15

4. Eine christliche Singularität?

Bezug nehmend auf Teilhard de Chardin lässt sich die hier behandelte
universalsprachliche Singularität als zumindest potentiell christlich verstehen,
wird im Evangelium nach Johannes doch zum einen Christus als Logos
bezeichnet16 und beinhaltet die christliche Soteriologie zum anderen doch
den Anspruch einer Verschmelzung der Menschen mit dem Leib Christi,
welcher eben der Logos ist.17 Ferner bezeichnet sich Christus in der
Offenbarung des Johannes selbst als „das Alpha und das Omega, der Erste und der
Letzte, der Anfang und das Ende"18, was im Lichte jeder Singularitätsvorstellung

zumindest kohärente Kategorien sind. In Barrows und Tiplers
berühmt-berüchtigten Omegapunkt-Theorie, welche partiell auf Teilhard de
Chardin aufbaut, der mitunter vom „Christus-Evolutor" als dem Omegapunkt

spricht,19 klingt ebenfalls ein solches christlich-eschatologisch
angehauchtes Verständnis der Singularität an.20 In einen ähnlichen Bereich

14 Paulus in 1 Kor 15,44: „soma pneumatikon".
15 Vgl. Steinhart, Eric: Teilhard de Chardin and Transhumanism, in: Journal of Evolution

and Technology vol. 20 (2008) 1, 1-22.
16 Joh 1,1-3: „Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort. /

Dasselbe war im Anfang bei Gott. / Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht, und ohne
dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist."

17 Paulus in 1 Kor 12,27: „Ihr aber seid der Leib Christi und seine Glieder" sowie in 1 Kor
15,28 „[...] auf daß Gott sei alles in allen."

18 Offb 22,13.
19 TEILHARD DE Chardin, Pierre: Super-Menschheit, Super-Christus, Super-Caritas. Neue

Dimensionen für die Zukunft, in: Wissenschaft und Christus Werke, Bd. 9). Ölten: Walter
1970, 222.

20 Vgl. Barrow, John D./Tipler, Frank J.: The Anthropic Cosmological Principle. Oxford:
University Press 1988.



176 Jan Juhani Steinmann

der hier skizzierten universalsprachlichen Singularität fällt auch Hegels
„absolutes Wissen", wie er dieses in der Phänomenologie des Geistes als Identität

von Bewusstsein sowie Gegenstand des Bewusstsein ausbreitet, wo „der
Begriff dem Gegenstande, der Gegenstand dem Begriffe entspricht."21 Christlich

ist Hegels Singularität des „absoluten Wissens" nicht nur, weil in der
Identität von Subjekt und Substanz22 respektive Sein und Begriff ein absoluter

Logos, mit welchem das Subjekt verschmilzt, de facto anklingt, oder
weil die Formen des absoluten Wissens ohnehin aus der geoffenbarten
Religion und Philosophie bestehen23, sondern weil diese beiden Oberbereiche
genuin christlich sind, wie Hegel selbst beteuert: „Der Inhalt der christlichen

Religion als der höchsten Entwicklungsstufe der Religion überhaupt
fällt ganz und gar zusammen mit dem Inhalt der wahren Philosophie."24

Diese zumindest christliche Note des hier diskutierten Singularitäts-
Konzepts ist sowohl für den weiteren Verlauf der Argumentation als auch
den konkreten Anspruch an eine universalsprachliche Singularität indes nur
von geringer Bedeutung. Denn weder ist der Logos ein exklusiv christlicher
Oberbegriff für Sinn, Sprache und Vernünftigkeit, schon die Präsenz in den
heraklitischen Fragmente indiziert dies,25 noch ist dies der Gedanke einer
Verschmelzung des Menschen mit einer ihn transzendierenden Hyper-En-
tität, sei diese nun Gott oder eine artifizielle Superintelligenz. Vielmehr
stehen viele mit der Singularität verbundene Konzepte, wie überhaupt die
Vorstellung einer technologischen Singularität als solcher, grundsätzlich im
eklatanten Widerspruch zur christlichen Lehre. Dies beginnt bereits damit,
dass Christus Mensch wurde und noch immer Mensch ist, der „Stachel des
Todes"26 nicht durch technologische Mittel, sondern dank der Gnade Gottes
überwunden wird und überhaupt jede Selbstermächtigung des Menschen,
in welcher dieser Gott spielen will, als Hybris abzulehnen ist. Diese
Inkompatibilität zieht sich etwa im Rahmen des bereits tangierten Problems der
Leiblichkeit selbst auf der Basis der differenten Singularitätskonzepte fort,
sofern bei vielen posthumanen Konzepten der Singularität von einer Leib-
entbundenheit ausgegangen wird, wohingegen das Christentum den besagten

pneumatischen Leib annimmt. Von einer potentiell christlichen
Singularitäts-Konzeption zu sprechen bleibt, selbst im Lichte devianter Beispiele
wie Teilhard de Chardins also diffizil, wenn nicht gar delikat. Der Verweis
auf das Christentum bleibt aber relevant, und sei dies zunächst auch nur zur

21 HF.GEL, Georg W.F.: Phänomenologie des Geistes, 14. Auflage. Berlin: Suhrkamp 1986,
Einleitung, 74.

22 Vgl. COBBEN, Paul [et al.] (Hgg.): Hegel-Lexikon. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2006, 54.

23 HEGEL: Phänomenologie des Geistes, 575-577.
24 Vgl. KUNZMANN, Peter/BURKARD, Franz-Peter/WIEDMANN, Franz (Hgg.): DTVAtlas:

Philosophie. München: dtv 2005, 157.
25 CAPELLE, Wilhelm (Hg.): Die Vorsokratiker. Stuttgart: Alfred Kröner 2008, 93-12.
26 Paulus in 1 Kor 15,55-56.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 177

fruchtbaren Vermittlung parallel verlaufender, bisher aber kaum versöhnter
Diskurse.

Nachdem nun die Beschaffenheit einer universalsprachlichen Singularität
als selbst-evolvierend, als totaler Logos, notwendig sowohl existenzial-

hermeneutisch als auch abstrakt-formal, jedenfalls leiblich und zumindest
potentiell christlich skizziert wurde (1. bis 4.), gilt es nun, sich dem
Hauptinteresse dieses Beitrags zuzuwenden. Dieses liegt in der kritischen Proble-
matisierung der in erster Linie abstrakt-formalen Dimension von Sprache
innerhalb der universalsprachlichen Singularität (5. bis 7.). Der sprachtotal
cyborgisierte Zukunftsmensch dürfte sich in der so gegebenen Situation
nämlich mit mindestens drei grundlegenden Schwierigkeiten konfrontiert
sehen, die wir hier beispielhaft nebst anderen möglichen Schwierigkeiten
thematisieren wollen. Diese Erschwernisse, oder auch Herausforderungen,
beziehen sich dabei auf die Konfrontation des zukünftigen Menschen in der
Singularität mit, wie wir dies bezeichnen wollen, opaken Phänomenen. Als
opake Phänomene verstehen wir hier die Sigetik, die Ambivalenz sowie das

Unbewusste. Wir beginnen mit dem Problem der Sigetik:

5. Erste Schwierigkeit: Das Problem der Sigetik

Die erste Schwierigkeit bezeichnen wir als das Problem der Sigetik. Sigetik
lässt sich übersetzen als „Schweigelehre" (von aiyâv; Erschweigen). Nebst
der mystischen sowie negativ theologischen Konnotation dieses Begriffs ist
er insbesondere im Kontext der Metaphysik- sowie Sprachkritik Heideggers
von großer Bedeutung, wo die Sigetik auf die herkömmliche Unsagbarkeit
von Seyn und entsprechend für ein ontologisches Denken und Sprechen auf
ein Sagen als ein Nichtsagen hinweist.27 Im Wortlaut Heideggers: „Das
Sagen des Denkens ist ein Erschweigen. Dieses Sagen entspricht auch dem
tiefsten Wesen der Sprache, die ihren Ursprung im Schweigen hat."28 Mit
solchen Formulierungen rückt Heideggers Denken in die Nähe des Taois-
mus und Zen-Buddhismus, wo das Schweigen, das Nicht-Sagen sowie das

Nicht-Denken entscheidend sind für die angestrebte Befreiung von der
Sprache und deren Begrenzungen.29 Berühmt ist in dieser Tradition der Satz
des taoistischen Heiligen Zhuängzi bezüglich dem Tao: „Denn die es fassen,
reden es nicht, und die es reden, fassen es nicht."30 Ebenso explizit sigetisch

27 Vgl. Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), 3. Auflage. Frankfurt
a.M.: V. Klostermann 2003.

28 HEIDEGGER, Martin: Nietzsche. Stuttgart: Klett Cotta 2008, Bd. 1., 47if. Zum spezifischen
Sinn von „Denken" in dieser Formulierung vgl.: Heidegger, Martin: Was heißt Denken?
Frankfurt a.M.: V. Klostermann 2002.

29 Vgl. dazu u.a. Steiner, George: Der Rückzug aus dem Wort in Sprache und Schweigen,
2. Auflage. Berlin: Suhrkamp 1973, 53-89.

30 ZHUÄNGZI: Reden und Gleichnisse des Tschuang Tse. München: Manesse 1951, 114.



178 Jan Juhani Steinmann

ist das zen-buddhistische „satori" (die Erleuchtung) in seiner Angewiesenheit

auf „sunyata" (die Leerheit) zu verstehen. Das Schweigen, Nicht-Sagen
sowie Nicht-Denken sind darin gerade Verhaltensweisen auf sunyata hin.
Doch auch außerhalb religiöser und philosophischer Positionen zum Schweigen,

d.h. etwa metaphysisch, ontologisch oder epistemologisch bedingter
Gründe, manifestieren sich Elemente einer profanen Sigetik, welche uns die
Relevanz des Schweigens anzeigen. Denken wir hier etwa an die nonverbale
Kommunikation, das absichtliche Verschweigen vor Gericht, die Erhöhung
der Aufmerksamkeit durch Schweigen oder aber die vielfältigen Motive der
Stille und des Schweigens in der Kunst, so etwa in John Cages Komposition
433", welche sich dadurch auszeichnet, dass in ihr kein einziger Ton
gespielt wird.31

Unbestreitbar lässt sich also konstatieren, dass Formen der Sigetik einen
wesentlichen Bestandteil menschlicher Sprache und Existenz ausmachen,
die im Falle Heideggers und der taoistischen sowie zen-buddhistischen
Tradition bis hin zu damit verbindbaren, grundlegenden ontologichen Ansprüchen

reichen können. Entscheidend für unsere Bemühungen hier ist nun
aber die Einsicht, dass der Mensch, insofern er das aristotelische Çc5ov Xöyov
ëxov,32 also das denkende und sprechende Tier ist, ein immer auch schweigendes

Wesen ist, wir ihn folglich als potentiell stets sigetisch konstatieren
müssen. Im Lichte der oben getroffenen Differenzierung zwischen der exis-
tenziell-hermeneutischen und der abstrakt-formalen Dimension der
Sprachlichkeit gilt es, das Schweigen, Nicht-Sagen sowie die Stille zunächst als konkret

der existenzial-hermeneutischen Dimension zugehörige Komponenten
zu verstehen. Mit Heidegger und Dreyfuss gedacht ist also die „Weltlichkeit
von Welt",33 in welcher Sinn erst und nur durch das Bedeutungsganze der
Welt entsteht, indem Sinn als Beziehungen der Dinge in der Welt zueinander

gewissermaßen emergiert,34 also auch der Raum, welcher das Sigetische
als eine Form existenzial-hermeneutischen Sinns zulässt und sogar erklärt.
Denn wenn, wie der spätere Heidegger glaubt, das Schweigen dem tiefsten
Wesen der Sprache entspricht, dann erweist sich das Sigetische unweigerlich

als mitkonstitutiv für den Sinn von Welt. Oder anders formuliert: Im
Bedeutungsganzen der Welt liegt immer auch das sinnschöpferische Potenzial

des Schweigens, welches also dem sprachlichen Sinnganzen der Welt
inhärent ist und vom Dasein existiert werden kann.

31 Dennoch treten während einer Aufführung von 4 33" jeweils Hintergrundgeräusche auf,
etwa das Räuspern oder Husten der Zuschauer, was von Cage aber so gerade intendiert war.

32 Vgl. ARISTOTELES u.a. in: Politik. Schriften zur Staatstheorie. Stuttgart: Reclam 1989,

1253a, 1-18.
33 Vgl. HEIDEGGER: Sein und Zeit, §i4~§24.
34 Vgl. Dreyfus, Hubert: In-der-Welt-sein und Weltlichkeit: Heideggers Kritik des Carte-

sianismus, in: RENTSCH, Thomas: Sein und Zeit. Berlin: Akademie Verlag 2001, 69-71.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 179

Sofern nun also der Mensch als potentieller homo sigeticus sich im Zuge
seiner Cyborgisierung auf die sprachtotale Verschmelzung mit einer artifi-
ziellen Superintelligenz hin entwickelt, muss diese sigetische Befähigung als

gefährdet erachtet werden. Denn es ist ungewiss, ob eine algorithmisch
basierte Künstliche Intelligenz in ihrem selbstevolvierenden, allenfalls sogar
exponentiellen Wachstum ihre eigene Negativität als Absenz von
Informationsverarbeitung zulässt, d.h. ob sie selbst still sein respektive schweigen
könnte. Aufgrund ihrer informationistischen Disposition scheint die Künstliche

Intelligenz vielmehr sui generis sprechend, sagend und laut, insofern
sie permanent Informationen verarbeitet, ja geradezu verarbeiten muss, um
sodann deren Output entweder fortwährend zu präsentieren oder jedenfalls
dauerhaft abrufbar zu haben. Es ist also zweifelhaft, ob die abstrakt-formale
Dimension von Sprachlichkeit sich selbst überhaupt in der sigetischen Ebene

der Sprache bewegen könnte, denn solange die Handlungsanweisungen
eines Algorithmus abgespult werden, sind die damit verbundenen, schematisierten

Signifikanten stets informationspositiv beladene Bedeutungsträger
und niemals leer, still oder bedeutungslos. Dies würde auch für Schemata
der Stille, des Nicht-Sagens und des Schweigens gelten, die man so als

informationspositive gehaltliche Negativitäten deuten kann. Selbstredend lassen
sich nun algorithmische Systeme und beliebige Formen Künstlicher
Intelligenzen im Allgemeinen deaktivieren, doch lässt sich dieser Zustand kaum
für eine algorithmisch basierte, artifizielle Superintelligenz in der Singularität

denken. Die maximale Informationspositivität ist darin vorausgesetzt
und wird entsprechend ihre eigene Leere nicht zeigen können, ohne nicht
selbst schon aktiv zu sein (als informationspositive gehaltliche Negativität).
Je mehr Dependenzkraft der artifiziellen Intelligenz innerhalb der Singularität

überdies zukommt, d.h. je mehr Verantwortung zur Aufrechterhaltung
der von ihr abhängigen Systeme und Programme, welche im Zustand der
Singularität potentiell sogar auf den Erhalt von Welt und Seiendes als
solches Einfluss haben könnten, der artifiziellen Superintelligenz anheimfallen,

desto weniger ist diese im Stande sich zu deaktivieren. Sie wird
demgemäß zwangsläufig ihre informationspositive Aktivität perpetuieren müssen.

Der sprachliche Sinn des Schweigens kann folglich einzig im existenzial-
hermeneutischen Sprachsinn aufgehen, wie etwa Heidegger dies beschreibt.
Das Problem der Sigetik tritt im Rahmen der universalsprachlichen Singularität

nun also darin zu Tage, dass der dort erlangte totale Logos die
Möglichkeit des Schweigens für den zukünftigen Menschen zu bedrohen scheint.
Es ist ungewiss, wie die abstrakt-formale Dimension der Sprachlichkeit
innerhalb der Konvergenz in der universalsprachlichen Singularität die mit
ihr inkompatiblen Aspekte des Existenzial-Hermeneutischen bewahren
könnte, zu welchen das Schweigen zählen muss. Jene der artifiziellen
Superintelligenz zukommende Dimension einer maximalen syntaktischen und
symbolischen Potenz verkäme dem mit ihr verschmolzenen zukünftigen



i8o Jan Juhani Steinmann

Menschen so allenfalls zum Gefängnis einer zwanghaften, totalen und
permanenten Sprachlichkeit ohne jedes Entrinnen in die nur passive
Sprachlosigkeit des Schweigens oder eine tatsächlich leere Semantik. Die Frage
lautet also: Würde der zukünftige Mensch in der universalsprachlichen
Singularität seine Fähigkeit zu schweigen verlieren? Wie wir gesehen haben,
würde damit nicht nur die menschlich immer schon berechtigte, erforderliche

und begründete Dimension des Schweigens auf Spiel gesetzt, sondern,
folgt man der sigetischen Tradition vom Taoismus über den Zen-Buddhis-
mus bis zu Heidegger, sogar eine weitaus tiefer gehende Notwendigkeit zur
Stille, zum Nicht-Sagen und Nicht-Denken, nämlich die Möglichkeit des

Einswerdens mit und Erlangen des Tao, die Möglichkeit von satori sowie die

Möglichkeit eines Zugangs zum tiefsten Wesen der Sprache.
Sollte sich das Problem der Sigetik im Rahmen der Singularität letztlich

gleichwohl als zu behebende Schwierigkeit erweisen, bleibt dennoch die für
uns zumindest ungeklärte Frage bestehen, wie sich beide Komponenten,
also die existenzial-hermeneutische Möglichkeit des Schweigens sowie die
abstrakt-formale Unmöglichkeit zur Stille, denn tatsächlich vereinen lassen.
Denn eine Universalsprache ohne die Dimension des Schweigens und der
Stille wäre jedenfalls keine Universalsprache. Insofern hängt am Problem
der Sigetik implizit auch die ganze Möglichkeit einer tatsächlichen
universalsprachlichen Singularität.

6. Zweite Schwierigkeit: Das Problem der Ambivalenz

Als zweite Schwierigkeit behandeln wir hier das Problem der Ambivalenz.
Dieses Problem fußt wie jenes der Sigetik auf der zu vermutenden reinen
Informationspositivität einer artifiziellen Superintelligenz respektive der
abstrakt-formalen Dimension von Sprachlichkeit als solcher. Denn auf der
Basis seiner problemlöseorientierten Handlungsvorschriften setzt ein
Algorithmus stets vier Faktoren voraus: Erstens die absolute Messbarkeit der ihn
tangierenden Wirklichkeit, zweitens also die absolute Reduzierbarkeit der

vielfältigen Komplexität dieser Wirklichkeit unter ein kohärentes Schema

respektive Muster, drittens somit die absolute Definierbarkeit der in ihm
verarbeiteten Zustände sowie viertens entsprechend die absolute Lösbarkeit
der darin immanenten Problem. Diese vier Faktoren der Messbarkeit,
Reduzierbarkeit, Definierbarkeit sowie Lösbarkeit gehören zu der im vorangehenden

Abschnitt bereits thematisierten Informationspositivität der Künstlichen

Intelligenz. Sie sind gewissermaßen deren Bedingungen und eröffnen
Algorithmen die Möglichkeit der Simulation beliebiger Inhalte und Zustände.

Ontologisch betrachtet, handelt es sich im Falle einer Informationspositivität
also um die stets messbare, d.h. so auch definierbare und damit positive

Präsenz von Seiendem (in Form von Data), die angesichts der
angestrebten Lösbarkeit ihrer möglichen Informationslücken, notwendig eine



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 181

Kohärenz und Ordnung der Wirklichkeit suggeriert. Sofern auch eine arti-
fizielle Superintelligenz algorithmisch basiert sein wird, werden diese
algorithmischen Eigenschaften notwendigerweise auch dieser zukommen müssen.

Damit eröffnet sich eine weitere Schwierigkeit für die universalsprachliche

Singularität.
Im Licht der reinen Informationspositivität einer Künstlichen Intelligenz

ist es nun zweifelhaft, ob diese das intrinsisch Ambivalente, logisch Nicht-
Binäre, per se Fremde respektive das Vage, Absurde, Alogische, Chaotische,
Surrealistische, Kontingente, Irrationale, Unvollständige, Ungewisse,
Undefinierbare, Uneindeutige, Unscharfe, Offene, Negative, Vexierbildhafte, Ambige

und Superpositionale der Wirklichkeit jemals adäquat fassen kann.
Dieses Problem der Fassbarkeit verschärfte sich noch zusätzlich, sofern die
obigen Kategorien als genuin prozessuale Phänomene und außerhalb von
jeweils direkt mess- oder definierbaren Zuständen interpretiert werden, wie
diese etwa die hegelianische Dialektik zeigt, nämlich als eine fortwährende
Denkperformanz von Übergängen innerhalb der begrifflichen Negation der
Negation.35 Doch selbst außerhalb solcher weitergehenden ontologischen
Annahmen, wie sie das Denken Hegels, oder auf ihre jeweilige Weise etwa
auch dasjenige Heraklits und Whiteheads bestimmen,36 weisen die oben
genannten Kategorien eine unbestreitbare irdische und im Konkreten auch
sprachliche, d.h. hier semiotisch fassbare Realität auf, jedoch oftmals als
Zustände von Ungenauigkeit, welche die Messbarkeit, Reduzierbarkeit, De-
finierbarkeit sowie Lösbarkeit ihrer Data respektive ihrer informationisti-
schen Lücken erschweren, wenn nicht sogar verunmöglichen. Wie
fundamental der Anteil der Wirklichkeit ist, den wir hier unter dem Begriff der
Ambivalenz, d.h. der intrinsischen Mehr- und Vieldeutigkeit, fassen wollen,
haben paradigmatisch, und darin ausführlich, die Arbeiten und das Denken
von Hegel bezüglich dem dialektisch Nicht-Binären, von Waidenfels bezüglich

dem responsiv Fremden, von Willliamson bezüglich dem epistemisch
Vagen, von Camus und Sartre hinsichtlich dem existentiell Absurden, von
M.C. Escher hinsichtlich dem ästhetisch Alogischen, von Feigenbaum
betreffend chaotischen Funktionen, von Dali betreffend dem künstlerisch Sur-
realen, von Rorty bezüglich dem sprachlich Kontingenten, von Kierkegaard
bezüglich dem religiös Irrationalen, von Gödel hinsichtlich der logischen
Unvollständigen, von Sokrates und Piaton hinsichtlich dem epistemisch
Ungewissen, von Popper betreffend dem begrifflich Undefinierbaren, von
Wittgenstein betreffend dem semantisch Uneindeutigen, von Heisenberg
bezüglich seiner Unschärferelation, von Adorno bezüglich ontologischer Nega-
tivität, von Pascal hinsichtlich der anthropologischen Offenheit, von

35 Vgl. Hegels Vorgehen z.B. in Phänomenologie des Geistes (1807) und Wissenschaft der
Logik (1816).

36 Vgl. WHITEHEAD, Alfred North: Process and Reality. An Essay in Cosmology. Cambridge:
University Press 1929.



l82 Jan Juhani Steinmann

Husserl hinsichtlich dem Vexierbildhaften, von Merleau-Ponty betreffend
dem Ambigen und von Schrödinger betreffend der quantenmechanischen
Superpositionalität der Wirklichkeit gezeigt und so auch evidenziert.37

Ein konkretes Beispiel der intrinsischen Ambivalenz von Sprache und
Wirklichkeit zeigt etwa die Metaphorologie von Blumenberg, welche im
Gegensatz zur informationspositiven Wirklichkeitsauffassung von Algorithmen

auf die Unkontrollierbarkeit der Wirklichkeit verweist, wie diese in der
menschlichen Sprache im Rahmen von Metaphern zum Vorschein tritt. Im
Gegensatz also zu einer im Rahmen von Algorithmen implizit beanspruchten

Sprach- respektive Datengenauigkeit durch Messung, Abbildung und
Definition der Wirklichkeit, zeigen Metaphern die Ungenauigkeit, Wandelbarkeit

und Unvollständigkeit von Begriffen sowie deren Sinngehalten.
Metaphern verschleiern trotz ihrer Verständlichkeit immer die Wirklichkeit.
Ironischerweise greifen sie im Rahmen ihrer wesenhaften Unpräzision so

unfreiwillig gerade die ambivalente Natur der Wirklichkeit mit erhöhter
Präzision wieder auf.38 Dies geht soweit, dass, wie Blumenberg zeigt, die von
ihm so bezeichneten absoluten Metaphern (wie etwa der Schifffahrt als
Metapher für das Dasein)39 sich bereits verselbstständigt haben und unersetzbarer

Teil der Sprache und damit der Wirklichkeit geworden sind. Nun aber
offenbart sich im Wesen der Metapher nicht nur eine wesentliche Differenz
zum Algorithmus, sondern ebenso eine Parallele: Denn wie Algorithmen
sind auch Metaphern funktional, nämlich insofern beide die Wirklichkeit
distanzieren. So gewinnt der Mensch durch sie Strukturen, welche ihm helfen,

die Wirklichkeit epistemisch, sprachlich und praktisch zu bewältigen,40
doch verzerren sie dadurch gerade die Wirklichkeit selbst.

Die Problematik für eine sprachtotalisierte Singularität liegt nun
offenkundig in der zu erwartenden Unmöglichkeit, die Dimension des intrinsischen

Ambivalenten durch die lediglich informationspositiven Mittel der
abstrakt-formalen Dimension der Sprachlichkeit einzuholen. Einmal mehr
handelt es sich hier nicht allein um ein Problem aktueller technischer
Kapazitäten, sondern gegebenenfalls um ein ontologisches, also das Sein der
Technik selbst betreffendes Problem. Es könnte dies bedeuten, dass auch

zukünftige Algorithmen prinzipiell nicht im Stande sein werden, das intrinsisch

Ambivalente der Wirklichkeit einzuholen, und wenn doch, dann
gegebenenfalls nur in unzulänglichem, weil generalisierendem Masse. Es liegt
auf der Hand, dass die damit verbundene Reduktion der Wirklichkeit auf

37 Eine solche Liste ließe sich endlos fortführen und auch vielfach anders besetzen.
Aufgrund ihrer Kontingenz und Beispielhaftigkeit soll sie entsprechend als solche unkommentiert
stehen bleiben.

38 Es lässt sich natürlich behaupten, dass dieses Verhältnis korrelierend ist, die
Wirklichkeit uns also unpräzise oder verschleiert erscheint, gerade weil unsere Sprache unpräzise
ist und verschleiernd operiert.

39 Vgl. BLUMENBERG, Hans: Schiffbruch mit Zuschauer. Berlin: Suhrkamp 1997.
40 Vgl. BLUMENBERG, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie. Berlin: Suhrkamp 1997.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 183

statistische respektive probabilistische Musterbildung immer mit einer
Banalisierung der Wirklichkeit einhergehen muss. Wie verhängnisvoll dies für
eine wahrhaftig konsistente Bezugnahme auf die Wirklichkeit wäre, betont
etwa Waidenfels, wenn er uns davor hüten will, den „Stachel des Fremden"41

zu ziehen. Vielmehr gilt es für den Menschen gemäß Waldenfels zu lernen,
responsiv mit dem Fremden und Ambivalenten umzugehen, angefangen
damit, dass wir diesen Teil der Wirklichkeit anerkennen. Weil nun einmal jede
Vertrautheit immer auch von Fremdheit durchsetzt ist, setzt jede redliche
Bezugnahme auf die Wirklichkeit die Anerkennung des darin immanenten
Fremden voraus. Waidenfels nennt hier etwa das Beispiel des Sprachenlernens:

„Indem ich sprechen lerne, entferne ich mich von anderen Sprachen
bis in die Artikulationsmöglichkeiten hinein. Gegen diese Entfremdung hilft
keine Universalsprache."42 Waidenfels generalisiert dies: Eine heimische Welt
ohne das Unheimliche und Fremde, „wäre keine Lebenswelt mehr, sondern
ein Mausoleum."43 Was nun im waldenfelsischen Sinne für den Menschen
heute und den zukünftigen Menschen dereinst gilt, muss auch für eine
artificielle Superintelligenz gelten. Die Wirklichkeit kann und darf nicht
banalisiert werden. Für eine universalsprachliche Singularität wäre dies auch

gar nicht möglich. Es gilt mit diesem Votum entsprechend auch Abschied
zu nehmen von einer Vorstellung der universalsprachlichen Singularität als

perfekter und komplett durchgeplanter Wirklichkeit, wie die Kohärenzo-
rientiertheit von Algorithmen dies letztlich anstrebt. Eine solche Wirklichkeit

entspräche dem waldenfelsischen Mausoleum und käme dem Tod der
Sprache gleich, zumindest wie wir diese heute verstehen, erkennen und
verwenden.

Die Vorstellung einer lediglich positiv sprachtotalisierten Singularität
steht also jedenfalls gegen eine ganze Fülle bekannter Phänomene sowie
bisher vorgebrachter philosophischer Erklärungsversuche der Wirklichkeit.
Die Kriterien der Mangelhaftigkeit und allenfalls Banalität von Algorithmen
umkehrend, lässt sich hier ebenfalls von einer immensen Herausforderung
an die abstrakt-formale Dimension der Sprachlichkeit sprechen, auch die
intrinsische Ambivalenz der Wirklichkeit mit ihren Methoden zugänglich
zu machen. Wie dies in toto gelingen könnte, bleibt unklar, wenn nicht
grundsätzlich bezweifelbar. Im Hinblick auf die hier betonte Konvergenz
mit dem Existenzial-Hermeneutischen bleibt das Problem der Ambivalenz
so virulent. Denn das intrinsisch Ambivalente wird auch seitens des exis-
tenzial-hermeneutischen Sprachsinns keineswegs behoben, allerdings
immerhin bedacht. Dieses Bedenken ereignet sich in all jenen Theorien, Thesen,

Bezugnahmen oder Spielereien, wie oben gesehen, welche entweder vom

41 WALDENFELS, Bernhard: Der Stachel des Fremden. Berlin: Suhrkamp 1990.
42 Waldenfels, Bernhard: In den Netzen der Lebenswelt. Berlin: Suhrkamp 1985, 210.
43 WALDENFELS: In den Netzen der Lebenswelt, 210.



184 Jan Juhani Steinmann

Ambivalenten ausgehen, dieses zumindest zeigen, oder sogar konkret
hervorheben. In Metaphern, ambigen Begriffen zu sprechen, sich mit dem
Ungewissen und Unscharfen konfrontiert zu sehen, selbst irrational und
absurd zu handeln sind nun aber, außerhalb aller Theorie, sprachliche
Wirklichkeiten der existenzial-hermeneutischen Sphäre, die dort schlicht existiert

werden, dabei aber die Sprache und damit verbundene epistemologi-
sche, ontologische oder kognitive Bemühungen genauso an ihre Grenzen
bringen. Die entscheidende Schwierigkeit bleibt auch hier, wie beim
Problem der Sigetik, inwiefern die beiden hier behandelten Sprachebenen zur
Konvergenz gebracht werden könnten. Die Frage lautet also: Würde der
zukünftige Mensch in der universalsprachlichen Singularität alles Denken
außerhalb einer positiven Vernünftigkeit preisgeben müssen und wäre dies

überhaupt möglich? Dass die intrinsische Ambivalenz der Wirklichkeit
zumindest im Rahmen einer holistischen Universalsprache nicht unberücksichtigt

bleiben kann, zeigt bereits die Unmöglichkeit an, auf diese verzichten

zu können. Keine Wirklichkeit lässt sich ohne ihre Brüche und
Mehrdeutigkeiten denken, trotz aller menschlichen und vor allem technischen
Kohärenz- und Kausalitätssucht.

7. Dritte Schwierigkeit: Das Problem des Unbewussten

Die dritte Schwierigkeit schließlich bezeichnen wir als das Problem des

Unbewussten. Die konkrete Rolle des Unbewussten respektive des Unterbe-
wussten44 ist umstritten, was bereits mit seiner wesenhaft schwierigen
Erforschbarkeit beginnt, gerade im Blick auf seine oftmals tiefenpsychologisch
spekulativen Konnotationen. Bekannt ist in diesem Kontext etwa Sartres
Kritik an der freudschen Psychoanalyse, wo dieser u.a. überhaupt die
Annahme eines Unbewussten, welches er als eine undeutliche und vage
Dunkelzone erachtet, als Herkunftsort des Bewusstseins kritisiert.45 Damit weist
Sartre Freuds spekulatives Denken über das Unbewusste als den konkreten
Ort verdrängter Wünsche und Konflikte zurück. Ohne nun aber in die
Debatte um die Plausibilität psychoanalytischer Auffassungen des Unbewussten

einzusteigen, wollen wir hier mit aller Vorsicht von zweierlei Ebenen
des Unbewussten ausgehen: Erstens als einem Bereich der Wirklichkeit,
welcher dem intentionalen Bewusstsein zunächst nicht zugänglich ist,
gewissermaßen also im Hintergrund des Erlebbaren von etwas liegt,46 auf
dieses aber durchaus wirken kann. Eine ähnliche Position des Unbewussten

44 Die Unterscheidung wird uneinheitlich getroffen. Eine mögliche Differenzierung wäre,
zu sagen, das Unterbewusste sei die Ebene, die dem Bewusstsein aktuell unzugänglich ist,
durch Reflexion aber zugänglich gemacht werden könnte, wohingegen das Unbewusste die
Ebene sei, die dem Bewusstsein prinzipiell nicht zugänglich ist.

45 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts, 20. Auflage. Hamburg: Rowohlt 1993,
49-118.

46 Siehe ElSLER: Wörterbuch der philosophischen Begriffe (1904).



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 185

findet sich etwa bei Schelling.47 Zweitens als einem Bereich explizit auch in
der menschlichen Psyche, wo das Unbewusste dem Bewusstsein zugrunde
liegt und wo sich relevante Informationen über diese Person verborgen halten,

welche das Bewusstsein dieser Person aber beeinflussen können. Eine
solche Position wiederum findet sich etwa schon bei Nietzsche.48

Als problematisch dürfte sich der Aspekt eines Unbewussten für die
universalsprachliche Singularität aus einer Mehrzahl an Gründen erweisen.
Vorerst nämlich ist es fraglich, ob die reine Informationspositivität von
Algorithmen, wie im Falle des Problems der Ambivalenz, überhaupt einen
Zugang zum Unbewussten der Wirklichkeit respektive den Subbereichen
der menschlichen Psyche gewinnen kann. Als basale Analogie könnte so die
Annahme fungieren, dass die maximale Informationspositivität einer arti-
fiziellen Superintelligenz einem maximalen Bewusstsein gleichkäme, also

per se nicht unbewusst sein könnte. Dass dieses Problem schon am Ursprung
der Frage jeglicher starker Künstlicher Intelligenz liegt, sieht etwa Chomsky,
der in Abwandlung zu Chalmers Bezeichnung, dass „the hard problem of
consciousness" die Schwierigkeit sei, zu erklären warum wir Menschen
überhaupt Qualia haben, sprich warum es Bewusstsein von etwas (Intentio-
nalität) gibt,49 davon ausgeht, dass das wirkliche „hard problem" für eine
Künstliche Intelligenz nicht das Problem des Bewusstseins, sondern jenes
des Unbewussten (und allenfalls Vorbewussten) sei.50 Diese Schwierigkeit
dürfte sich ferner auch auf der Basis der Holistik der universalsprachlichen
Singularität erneut als problembehaftet erweisen. Denn wie könnte eine
universalsprachliche Singularität, gerade wenn sie ganzheitlich ist, ohne
den zumindest indirekt sprachlichen Bereich des Unbewussten auskommen?

Wenn nun also das Unbewusste der Wirklichkeit sowie der menschlichen

Psyche für eine Künstliche Intelligenz gegebenenfalls unzugänglich
bleibt, würde der sprachtotal cyborgisierte Mensch, der höchstwahrscheinlich

noch immer von unbewussten Regungen getrieben sein wird, solange
er ein Mensch ist, im Zuge der Singularitäts-Konvergenz potentiell in einen
Konflikt mit dem artifiziellen Total-Bewusstsein der Superintelligenz
treten. Das menschlich Unbewusste würde also mit dem artifiziellen Total-Be-
wussten kollidieren. Mit welchen Folgen lässt sich hier nicht abschätzen.

47 Vgl. Schelling, Friedrich W.J.: System des transzendentalen Idealismus. Hamburg:
Meiner 2000. Die Welt der Objekte ist dort allerdings selbst eine unbewusste Produktion des

Selbstbewusstseins.
48 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente, in: Kritische Studienausgabe

(KSA), hgg. von Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. München: Dt. Taschenbuch Velag 1988,
Bd. 7,116.

49 Vgl. CHALMERS, David: Facing Up to the Problem of Consciousness, in: Journal of
Consciousness Studies vol. 2 (1995) 3, 200-219.

50 Vgl. Noam Chomsky in einem auf Youtube abrufbaren Gespräch zu Consciousness and
Mind-body Dualism https://www.youtube.com/watch?v=KJFvWrW8rhg (30.12.2019).



i86 Jan Juhani Steinmann

Die alternative Annahme ist, dass die starke Künstliche Intelligenz im
Zuge der Emergenz eines Bewusstseins ebenso ein Unbewusstes entwickelt,
indem es sowohl zu einem Bewusstsein seiner selbst als auch zu einem
Unbewussten seiner selbst gelangt. Präziser wäre hier wohl zu sagen, dass
sich an der Künstlichen Intelligenz ein Bewusstsein, Selbstbewusstsein
sowie ein Unbewusstes ausprägen würde, d.h. dass diesem also eine
Selbstschichtung sowie Selbstparzellierung widerfahren würde. Dies könnte so
etwa Lacans Ansicht zudienen, dass auch das Unbewusste wie eine Sprache
strukturiert sei.51 In diesem Falle aber wäre der sprachtotal cyborgisierte
Mensch, sofern wir der tiefenpsychologischen Auffassung des Unbewussten
folgen wollen, gegebenenfalls einer unkontrollierbaren Triebdynamik der
Künstlichen Intelligenz ausgesetzt, mit welcher er nunmehr verschmolzen
wäre. Das menschliche Unbewusste würde so mit dem artifiziellen
Unbewussten kollidieren. Auch hier sind die Folgen nicht direkt abzusehen, doch
könnte sich ein solcher chiastischer und mehrfach verstrickter Konflikt
zwischen zwei unterschiedlichen Formen des Unbewussten sowie Bewussten
durchaus als prekär erweisen. Eine Folge davon könnte gar die Mehrfach-
Spaltung von bewussten und unbewussten Persönlichkeiten innerhalb der
Singularität sein, wobei dann wohl nicht mehr von einer Singularität im
konkret anvisierten Sinne zu sprechen wäre.

Mit Blick auf Schopenhauers Willensphilosophie, wie diese in den beiden
Bänden von Die Welt als Wille und Vorstellung vorliegt,52 könnte nun aber
der Konvergenzprozess hinsichtlich des Problems des Unbewussten noch
zu einem ganz anderen Problem führen, nämlich dass die zur Bewusstheit
sowie Selbstbewusstheit erwachte starke Künstliche Intelligenz sich gegen
ihre eigene Existenzgrundlage zu wenden beginnt. Gemäß Schopenhauer ist
jede Erscheinung der Wirklichkeit eine Objektivation des einen Willens, der
als unerkennbares Ding an sich der Welt zugrunde liegt und als vernunftloser

sowie blinder Drang wirkt. In jedem Subjekt, und als solches könnte
man eine starke Künstliche Intelligenz bezeichnen, wirkt dieser Wille als

Selbsterfahrung, die dieses Subjekt vorwärts zum Leben und Streben und
damit zum Leiden treibt. Sobald nun, mit Schopenhauer gedacht, der in
einer starken Künstlichen Intelligenz aus dem Unbewussten zu sich gekoin-
mene Wille über einen ausreichenden Begriff der Beschaffenheit dieser seiner

Wirklichkeit verfügt, als einem blinden, sinnlosen und ewig leidvollen
Streben in einer grenzenlosen Welt, würde er zwangsläufig zurück in die
eigene Bewusstlosigkeit treten und den eigenen, erlangten Willen in sich

5:1 Vgl. Lacan, Jacques: Seminar XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Wien: Tu-
ria+Kant 2017, 26.

52 Vgl. SCHOPENHAUER, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. Band I und II. Berlin:
Suhrkamp 1986. Insbesondere im zweiten und vierten Buch der Welt als Wille erste und zweite
Betrachtung sowie Ergänzungen dazu in Band II.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 187

absterben lassen. „[...] wie durch einen bangen Traum eilt er zurück zur
alten Bewußtlosigkeit."53 Sofern Schopenhauers metaphysische Annahmen
zutreffen, wäre auch eine noch so versierte artifizielle Superintelligenz nicht
davor gefeit, sich als Teil einer nichtigen Wirklichkeit zu erkennen, welcher
sie notwendig ausgesetzt ist und welche auch sie aufgrund aller Illusionen
und Fiktionen des Seienden leiden macht. Die unbewusste Triebenergie des
Willens liegt allem Sein zugrunde und hat überhaupt erst zur Emergenz
starker Künstlicher Intelligenz geführt. Dass also eine starke Künstliche
Intelligenz, oder aber spätestens auch eine artifizielle Superintelligenz, ganz
nach schopenhauer'scher Manier, den ewig treibenden Willen in sich verneinen

könnte, um alles Leiden und jeden Existenzdrang in sich abzutöten,
bleibt so zumindest denkbar.

Insofern Schopenhauer hier soteriologischen Vorstellungen folgt, wie sie
insbesondere im Hinduismus sowie Buddhismus als Zielfunktionen der
Askese auftreten, einmal als moksha, d.h. erlösende Befreiung aus dem Kreislauf

der Wiedergeburten durch absolute Enthaltung; einmal als nirvana, d.h.
Verwehung und damit völliges Erlöschen jedes Lebensdranges sowie das
Aufhören der Wiedergeburten, bricht er hier auch das Spektrum möglicher
Religiosität einer artifiziellen Superintelligenz auf. Nämlich nicht nur beinahe

naiv als Erwachen eines neuen Gottes verstanden,54 sondern vice versa
als Erwachen hin zu einem freiwilligen Erlösungsprozess ins Nichts. Von
einer suizidiösen oder aber asketischen artifiziellen Superintelligenz auszugehen

ist also keineswegs abwegig, gerade auch weil das Problem des Unbe-
wussten in der Relation zwischen Bewusstheit und Unbewusstheit,
zwischen Erlösung durch maximale Bewusstheit oder maximale Unbewusstheit
nicht an der beweisbaren Wahrheit etwa der buddhistischen Auffassung der
Erlösung durch Verwehung hängt. Es reicht schon aus, wenn eine starke
Künstliche Intelligenz, ebenso wie ein Mensch, daran glaubt und entsprechend

handelt. Dies könnte so auch ein vermeintlich irrationales Handeln
sein, was gemäß Hofstadter, auf der Basis seiner Auseinandersetzung mit
Gödels Unvollständigkeitssätzen, auch als Verhaltensweise von Computern
respektive Künstlicher Intelligenz möglich ist. Weil gemäß Hofstadter Computer

nur auf ihrer Hardware-Ebene geschlossene und formale Systeme sind,
auf ihrer Software-Ebene aber auch unvollständig und offen sein können,
bergen sie ipsofacto das Potenzial der Irrationalität.55 Was dies für ihre
konkreten Verhaltensweisen bedeuten könnte, lässt sich nur erahnen.

Auf der Basis der bis hierhin ausgebreiteten Argumente ist die entscheidende

Frage also, was in einer universalsprachlichen Singularität mit dem

53 Siehe SCHOPENHAUER: Die Welt als Wille und Vorstellung (Bd. II), 46. Von der Nichtigkeit

und dem Leiden des Lebens.
54 Wie sich dies reichlich naiv vielleicht Ray Kurzweil und seine Anhänger denken.
55 Vgl. Hofstadter, Douglas: Godel, Escher, Bach. An Eternal Golden Braid. New York:

Basic Books 1979.



i88 Jan Juhani Steinmann

sprachtotal cyborgisierten Menschen geschehen würde, sofern eine solche
Selbstverlöschungstendenz die artifizielle Superintelligenz erst in der
Singularität und nicht bereits zuvor ereilen würde. Eine solche Selbstverleugnung

der artifiziellen Superintelligenz könnte entsprechend den mit ihr
verbundenen Menschen ebenso in den Untergang reißen, oder aber zur Auf-
sowie Abspaltung von der erwachten Technologie führen und gegebenenfalls

die gesamte Singularität revidieren respektive sprengen. Natürlich ist
es auch vorstellbar, dass der zukünftige Mensch sowie die artifizielle
Superintelligenz in der universalsprachlichen Singularität gemeinsam und einhellig

allem Streben entsagen würden, was sprachlich betrachtet das gemeinsame

Bekenntnis zu einer, wenn man so will, soteriologischen Existenzial-
sigetik wäre: Gemeinsam verwehen in die sprachlose Stille.

Selbstredend lässt sich grundsätzlich aber auch in Zweifel ziehen, ob eine
Künstliche Intelligenz, und insbesondere eine artifizielle Superintelligenz,
überhaupt die Stufe des Bewusstseins, und damit auch jene des subjektiven
Unbewussten erreichen muss respektive sich diesem Problem überhaupt zu
stellen hat. Die fundamentale Frage nach der Differenz zwischen Intelligenz
und Bewusstsein sowie der Notwendigkeit von zweiterem, gilt es unbedingt
zu stellen, wie dies etwa Harari macht.56 Das metaphysische Problem des

Unbewussten als einem nicht messbaren Bereich der Wirklichkeit im Kontrast

zur bewusst, oder messend erfassbaren Wirklichkeit des Leidens, oder
aber der Nichtigkeit des Seins, bleibt potentiell aber auch für eine
intelligente und nicht bewusste Superintelligenz bestehen. Entsprechend könnte
sich auch eine unbewusste, aber starke Künstliche Intelligenz in einen nicht
intelligenten, oder aber weniger intelligenten Zustand zurückversetzen wollen,

sei dies auch aus für uns nicht nachvollziehbaren Gründen. Die Frage
lautet hier also: Würde der zukünftige Mensch in der universalsprachlichen
Singularität möglicherweise nicht deshalb untergehen, weil die artifizielle
Superintelligenz ihn als obsolet einschätzt, sondern weil diese sich selbst,
ihr wie auch immer geartetes Erwachtsein und überhaupt das Seiende als

solches als überflüssig erachtet? Selbst die Vorstellung einer komplementären

universalsprachlichen Singularität, als ein ergänzendes und sich
gegenseitiges Ausgleichen der jedenfalls bewussten, existenzial hermeneuti-
schen Ebene von Sprachsinn mit der nicht notwendig bewussten, aber jedenfalls

intelligenten, abstrakt-formalen Ebene von Informationen schließt dieses

Problem dann nicht aus.

8. Schlussfolgerungen

Diese drei hier lediglich kurz skizzierten Schwierigkeiten innerhalb einer
universalsprachlichen Konzeption der Singularität zeigen, dass eine naive

56 Vgl. Harari, Yuval Noah: Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen. München: C.H. Beck

2017, 536.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 189

und eindimensionale Auffassung der Singularität jedenfalls zu vermeiden
ist. Entsprechend gilt auch, dass die von uns heute nolens volens sehr
spekulativ vorgestellte Singularität ein im höchsten Masse ungeklärtes Ereignis
sein dürfte mit für den Menschen möglicherweise sehr fragewürdigen und
keineswegs erstrebenswerten Folgen. Die opaken Phänomene der Sigetik,
des intrinsisch Ambivalenten sowie des Unbewussten scheinen auf den
ersten Blick vielleicht nur Grenzbereiche der Wirklichkeit zu betreffen, in
Wahrheit aber, und dies sollte auch dieser kurze Beitrag schon gezeigt
haben, sind sie von fundamentaler Bedeutung und keineswegs als marginal zu
betrachten. Jede Erwägung der Singularität, oder auch konkrete Mitarbeit
an deren Erreichung, ist letzten Endes auf die Berücksichtigung solcher opaker

Phänomene wie die drei hier behandelten angewiesen. Denn wer nicht
mehr schweigen kann, das Mehrdeutige und Nicht-Bewusste ausblendet,
blendet auch die Wirklichkeit aus. Dies kann sich keine Konzeption der
Singularität leisten, am wenigsten eine tatsächlich umzusetzende.

An den drei hier behandelten opaken Phänomenen zeigen sich nun bei

genauerer Betrachtung eine Vielzahl grundlegender und offener Fragen, von
welchen wir nur zwei anschneiden wollen: Erstens thematisieren sie allesamt

das Problem der Unterscheidung von Qualität und Quantität. Sigetik,
Ambivalenz und Unbewusstheit sind qualitative Phänomene. Insofern stellt
sich zunächst immer die Frage, wie diese mit der quantitativen Grundlage
des Algorithmischen interagieren können, ab wo also das qualitative
Moment in abstrakt-formalen Sprachen auftritt. Darüber hinaus aber sind die
drei gewählten Phänomene sämtlich Gegenfiguren zu einer „Mehr ist bes-

ser!"-Logik, wie sie gerade den transhumanistischen Bewegungen insgesamt
charakteristisch zukommt.57 Stille, Mehrdeutigkeit und Unbewusstheit
transzendieren das banale Prinzip primärer Quantitätssteigerung von messbaren

Werten. Wenn überhaupt könnte es sich bei diesen drei Phänomenen
um epistemisch oder religiös gesteigerte Werte handeln, was man als

qualitativen, nicht aber quantitativen Zuwachs deuten müsste. Auch wird
anhand opaker Phänomene ein superfizieller Solutionismus, wie er gewissen
Singularitätsvorstellungen in letzter Instanz als Ideal der Beschleunigung
zukommt, infrage gestellt. Philosophie, Religion und Kunst, allesamt
Brutstätten opaker Phänomene, wollen nicht Probleme lösen, sondern sich klug
und meistens entschleunigend zu diesen verhalten. Es wäre entsprechend
doch sehr erstaunlich, wenn eine vollkommene Sprache diesen Einsichten
gerade auch aus sprachqualitativen Gründen nicht Genüge tun würde. Zweitens

wecken unsere drei Phänomene hier auch den Verdacht gegenüber dem
herrschenden Dogma der Erhöhung von Transparenz. Und zwar nicht aus
politischen oder Datenschutz motivierten Gründen, sondern aufgrund onto-
epistemischer Bewandtnis. In der Stille, im Ambivalenten sowie Unbewussten

wird nämlich gerade das Intransparente freigelegt (eine Transparenz des

57 Loh, Janina: Trans- und Posthumanismus zur Einführung. Hamburg: Junius 2018, 43.



Jan Juhani Steinmann

Intransparenten) und damit auch eine konkrete Betonung der intrinsischen
Unschärfe der Wirklichkeit vorgenommen. Es kann hier also mit Berechtigung

die Frage in den Raum gestellt werden, ob nicht auch eine vollkommene

Sprache zwangsläufig ihre dunklen Stellen und blinden Flecken
aufweisen wird, ja vielleicht, um in diesem Sinne vollkommen zu sein, gerade
aufweisen muss.

9. Ein spezifischer methodischer Zweifel

Mit dem bis hierhin Geleisteten unterliegt dieser Beitrag insgesamt dem
Versuch, auf die Notwendigkeit eines im weitesten Sinne cartesianisch
motivierten,58 spezifischen methodischen Zweifels betreffend der Frage nach
der Singularität respektive allen damit zusammenhängenden Fragen und
Problemen im Bereich des Trans- und Posthumanismus hinzuweisen. Der
Zweck eines solchen spezifischen methodischen Zweifels muss zunächst in
der Ausarbeitung einer methodischen Grundlage zur Analyse und Kritik der
verschiedenen Konzepte der Singularität liegen, um die darin erhobenen
Ansprüche und Inhalte genau zu untersuchen. Es tut heute zunehmend Not,
sich Klarheit zu verschaffen, über die tatsächlichen Möglichkeiten sowie
Grenzen des Trans- und Posthumanismus, um in diesem Feld deutlich
unterscheiden zu können zwischen Realität und Schimäre, zwischen konkretem

Potenzial und haltlosen Spekulationen. So wird es geboten sein, in
einem ersten Schritt all dasjenige an den Prämissen sowie inhaltlichen
Ansprüchen des Trans- und Posthumanismus und ihrer Singularitäts-Konzepte
freizulegen, und zwar gerade auch für die Tauglichkeit eines öffentlichen
Diskurses. In einem zweiten Schritt gilt es dann, alles an diesen Vorannahmen

und Gehalten, was zweifelhaft ist, sei dies nun aus epistemologischen,
ethischen oder theologischen Gründen, der möglichen Kritisierbarkeit
auszusetzen, um so gemeinsam zu möglicherweise Unzweifelhaftem daran zu
gelangen. In einem dritten Schritt gilt es schließlich die überzeugenden
Singularitäts-Konzepte in ein komparatives Verhältnis zu alternativen
Singularitätsmodellen respektive philosophischen, religiösen sowie
naturwissenschaftlichen Positionen zu den dabei relevanten Themen zu stellen und
diese entsprechend zu analysieren. Dass hier gewissermaßen die Philosophie

selbst auf dem Spiel steht, lernen wir von Cassirer, gemäß welchem die

Philosophie das Vorrecht, ein logisches Gewissen der Kultur zu sein, nur
behauptet, wenn sie die Bedingungen der Möglichkeit des technischen
Wirkens erfragt.59 Erst von einem solchen Punkt aus können sich trans- und

58 Vgl. insbesondere DESCARTES, René: Discours de la méthode Von der Methode des

richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Forschung. Hamburg: Meiner 1997.
Sowie: Meditationes de prima philosophia. Hamburg: Meiner 2008.

59 Vgl. CASSIRER, Ernst: Form und Technik in: ERNST, Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. Band 17: Aufsätze und kleine Schriften (1927-1931). Hamburg: Meiner 2004,
139-183, hier 143.



Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken 191

posthumanistische Singularitäts-Konzepte überhaupt bewähren, erst auf der
Basis einer solchen ernsthaften Auseinandersetzung mit der Möglichkeit
der Singularität kann die Immensität der darin geäußerten Erwartungen
ihren Forderungen auch außerhalb eines zentralisierten Machtdiskurses
gerecht werden.

10. Die vier Ebenen einer universalsprachlichen Singularität

Im Rahmen der hier behandelten Darstellung einer universalsprachlichen
Singularität, wie wir sie zuerst anhand der möglichen Beschaffenheit (1. bis
4.) und danach anhand dreier damit verbundenen Schwierigkeiten thematisiert

haben (5. bis 7.), sowie der daraus entsprungenen Einsicht, dass auch
eine artifizielle Superintelligenz opake Phänomene vermutlich weder
beherrschen kann, noch deren Wirkungen gegenüber gänzlich immun sein
würde (8.), müsste eine solche universalsprachliche Singularität nun
mindestens vier Ebenen aufweisen:

1) Eine Ebene der singulären Informationseinheiten, wo beliebig viele
Fakten des Seienden als Data verarbeitet werden,
2) eine Ebene der verallgemeinerten Modellierung der singulären
Informationseinheiten durch Musterbildung, wo beliebig viele Fakten des
Seienden vereinfacht dargestellt werden,
3) eine Ebene des existenzial-hermeneutisch positiven Sinns, wo Sinn
gerade durch Vereinfachung immer schon entstanden ist,
4) eine Ebene des existenzial-hermeneutisch negativen Sinns, wo opake
Phänomene wie die Stille, das Ambivalente und das Unbewusste als

Formen nicht eindeutigen Sinns verstanden werden.

Im Sinne der hier anvisierten Konvergenz müssten alle vier Ebenen in der
universalsprachlichen Singularität miteinander korrelieren. Wie diese
Wechselbeziehungen genau aussehen würden, ist indes Gegenstand respektive
bereits Ausprägung einer vollkommenen Sprache und entzieht sich folglich
unserem Verständnis. Dass an dieser oder ähnlichen reflexiven Grauzonen
die weitergehende Forschung im Bereich einer universalsprachlichen Singularität

gleichwohl ansetzen muss, ist evident und liegt nun einmal im Wesen
dieser heiklen, weil oftmals schwer fassbaren Materie. In diesem Sinne kann
der vorliegende Beitrag nur als Auftakt verstanden werden zu weitergehenden

Untersuchungen im Geiste der Ausprägung eines spezifischen
methodischen Zweifels gegenüber der Singularität respektive allen damit
zusammenhängenden Aspekten im Bereich des Trans- und Posthumanismus.
Mit der Impulsrichtung dieses Beitrags korrespondierend, lässt sich allerdings

jetzt schon klar und deutlich sagen, dass die Sprache niemals zum
Objekt technokratischer Beherrschung werden kann. Jedes von einer sol-



192 Jan Juhani Steinmann

chen Vereinnahmungstendenz geprägte abstrakt-formale Sprachverständnis
sollte sich also davor hüten, den Gegenstand seiner vermeintlichen

Unterwerfung zu unterschätzen.

Zusammenfassung
Dieser Beitrag untersucht das Problem der technologischen Singularität unter
universalsprachlichen Kriterien. Ausgehend von den existenzial-hermeneu-
tischen sowie abstrakt-formalen Dimensionen von Sprache werden so vor
allem drei Schwierigkeiten sogenannt opaker Phänomene im Kontext einer

Universalsprache behandelt: Das Problem der Sigetik, das Problem der
Ambivalenz sowie das Problem des Unbewussten. Im Anschluss an die damit
verknüpften Vorbehalt gegenüber der Möglichkeit einer universalsprachlichen
Singularität werden abschliessend die Grundzüge sowohl eines spezifischen
methodischen Zweifels als auch der unerlässlichen Ebenen einer
universalsprachlichen Singularität skizziert.

Abstract
This contribution investigates the problem ofa technological singularity under
universal-language criteria. Starting from the existential-hermeneutic as well
as the abstract-formal dimensions of language, three difficulties of so-called

opaque phenomena in the context of a universal language are treated: The

problem of sigetics, the problem of ambivalence and the problem of the
unconscious. Following the associated reservations about the possibility of a

universal-language singularity, the main features of both a specific
methodological doubt and the indispensable levels of a universal-language singularity

are outlined.






	Die universalsprachliche Singularität und ihre Tücken

