
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus

Autor: Maslov, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Denis Maslov

Zum Verhältnis von Ataraxie und
Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus1

Die Skepsis wird seit jeher stark kritisiert, wie vor allem die beständigen
Versuche der Epistemologen, den Skeptizismus zu widerlegen, zeigen.2
Auch manche gegenwärtige Forscher der Skepsis bringen verschiedene anti-
skeptische Argumente vor und sind der Meinung, dass Sextus Empiricus
eine inkonsistente und widerspruchsvolle Philosophie entwickelt habe. Zu
diesen Argumenten zählen solche wie der Einwand der Apraxie3, die epis-
temische Unaufrichtigkeit4 (die Unklarheit des wirklichen Motives von
Sextus) und andere. Zahlreiche Einwände zielen darauf ab, den Pyrrhonis-
mus als sich im Innern selbst widerlegend zu entlarven. Diese Argumentation

trägt zwar zur tieferen Erörterung des Themas durch Aufstellung
früher unbekannter Gesichtspunkte bei, doch erweisen sich diese Urteile oft
als übereilt.

Im vorliegenden Aufsatz soll ein Argument von derselben Art betrachtet
werden, welches praktische Inkonsistenz der pyrrhonischen Skepsis beweisen

will. Sextus Empiricus hebt in seiner Abhandlung Pyrrhoniae Hypo-
typoses5 die beiden wichtigsten Elemente der Skepsis hervor: dies sind die
Ataraxie als Ziel des Skeptikers (PH I 12,25) sowie das „Suchen"6, das die
skeptische Tätigkeit auszeichnet und den Namen des Skeptikers prägt.7
Schon auf den ersten Blick zeigt sich, dass diese zwei Eigenschaften der
Skepsis in enger Verbindung zueinander stehen. Das Ziel des pyrrhonischen
Skeptikers, so Sextus, bestehe in der Seelenruhe (Ataraxie), von der er
behauptet, dass sie ihm durch Suche auf eine indirekte Weise gelungen sei (PH

1 Für die sprachliche Korrektur des Manuskripts danke ich Anna Luise Heideik.
2 Siehe z.B. Grayling, Anthony: The Refutation ofScepticism. London: Duckworth 1985.

113.
3 Diesem Argument zufolge kann der Skeptiker ohne Meinungen nicht tätig sein. Das

Problem besteht jedoch darin, dass der Skeptiker selbst keine Meinung vertritt. Siehe VOGT,

Katja: Scepticism and action, in: Bett, Richard (ed.): The Cambridge Companion to Ancient
scepticism. Cambridge: CUP 2010, 165-180.

4 Palmer, John: Skeptical Investigation, in: Ancient Philosophy 20 (2000), 351-375.
5 Sextus Werke Grundriß der pyrrhonischen Skepsis und Gegen Dogmatiker werden als PH

und respektive M zitiert.
6 Im vorliegenden Artikel werden die Termini „Untersuchung", „Suche", sowie

„Wahrheitssuche" parallell verwendet im Bewusstsein, dass es einen Unterschied zwischen der
skeptischen auf der einen und der dogmatischen Wahrheitssuche auf der anderen Seite gibt.

7 „Skeptikoi" sind „Forschende", d.h. jene, die sich immer noch auf der Suche nach Wahrheit

befinden (PH I 1-3, 7). Diogenes Laertius nennt ausserdem die „zetetikoi", „ephektikoi"
und „aporetikoi" (DL IX 69-70).



15° Denis Maslov

I 26-27). Die Bedeutung der skeptischen Suche wird unter anderem dadurch
klar, dass Sextus sein Werk mit der Unterscheidung zwischen Skeptikern
und Dogmatikern eröffnet, der genau der Begriff der Wahrheitssuche
zugrunde liegt. Die Wahrheitssuche grenzt die Skeptiker von den Dogmatikern

ab: Diejenigen, die die Wahrheit entdeckt zu haben glauben, müssen
nicht weitersuchen. Im Gegensatz dazu befinden sich die Skeptiker unablässig

auf der Suche, weil sie feststellen, dass ihre Untersuchungen bislang
gescheitert sind (PH 11-3).

In jüngster Zeit wurde die Konsistenz der Skepsis Forschungsthema,
genauer: die Verträglichkeit der angegebenen Grundelemente des Pyrrho-
nismus. Anlass unserer Überlegungen ist die These Gabriels, die er in
seinem Werk Skeptizismus und Idealismus zum Ausdruck bringt und dort zum
Schluss kommt, dass die Skepsis keine eigentliche Theorie bilde, sondern
sich eher mit der Suche nach der Wahrheit und mit der Reinigung der Dogmen

in ihrer Gemeinschaft befasse. Das Problem des skeptischen Projekts
bestehe aber darin, so Gabriel, dass die Untersuchung mit dem
vorangeschickten skeptischen Ziel der Seelenruhe (Ataraxia) in Widerspruch stehe.
Zwar erkennt Gabriel den Apraxieeinwand an, jedoch glaubt er, einen
wichtigeren Einwand gegen die Skeptiker gefunden zu haben, der die Konsistenz
von Ataraxie und Untersuchung in Frage stellt. Lassen wir Gabriel selbst zu
Wort kommen:

„Die Schwierigkeit besteht vielmehr darin, daß der Skeptiker gar keine
Seelenruhe findet, da er unablässig beschäftigt ist, die Rolle eines konservativen
Kulturkritikers zu spielen, das heißt ein kathartisches Reformprogramm zu

propagieren, das die Gemeinschaft von ihren dogmatischen Tendenzen
befreien soll. Er hört deshalb niemals auf, die Wahrheit zu suchen, wodurch er
sich vom akademischen Skeptiker zu unterscheiden meint. Dies bedeutet aber,
daß er den Ursprung der Beunruhigung, die er zu therapieren verspricht, niemals
aufheben kann, sondern ihn immer wieder von neuem ins Leben importiert. Die
skeptische Lebensform ist deshalb inkonsistent, weil es ihr nicht gelingt, einen
konsequenten Quietismus zu entwickeln."8

Gabriels Diagnose lautet also, dass die pyrrhonisch-skeptische Lebensform
von Sextus wegen ihrer Unvereinbarkeit der zwei Hauptelemente
(Wahrheitssuche und Ataraxie) scheitert. Suchend kann der Skeptiker niemals Ruhe

finden und somit keine Ataraxie erreichen, was für das skeptische
Programm von entscheidender Bedeutung ist.

In Folgendem nehmen wir das Problem der Konsistenz von Wahrheitssuche

und Ataraxie auf. Zuerst werden wir Gabriels Interpretation in
Betracht ziehen, dann den Ataraxiebegriff erörtern und anschließend die

Quellen der Tarache, der Unruhe, diskutieren. Die möglichen Antworten
auf unser Problem der Konsistenz lassen sich in drei Positionen aufgliedern.

8 Meine Kursivierung. Gabriel, Markus: Skeptizismus und Idealismus in der Antike.
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2009, 169-170.



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 151

Bei der ersten handelt es sich um eine vollständige Inkonsistenz. Diese
These vertritt M. Gabriel, für den die Wahrheitssuche als die Quelle der
Tarache (Unruhe) die Ataraxie ausschliesst. Bei der zweiten sind Ataraxie
und Wahrheitssuche teilweise vereinbar, wobei die Suche der Ataraxie als

Bedingung und Mittel vorangehen soll, also als etwas, was sie erst zur Welt
bringt. Diese Position vertreten K. Vogt und J. Barnes. Zu diesem Umfeld
gehört auch die Deutung, der zufolge die Ataraxie mit der Suche teilweise
vereinbar scheint, das Erreichen der Ataraxie aber jedes Interesse an einer
weiteren Suche ausschließt. Diese Position scheint M. Hossenfelder zu
vertreten. Sie stellt den Skeptiker der Unaufrichtigkeit unter Verdacht und
bezweifelt gar seinen Namen und seine Identität. Die Vertreter dieser Position

sind sich darin einig, dass die Untersuchung keine selbstständige Rolle
im Leben des Skeptikers spielt und nach Erwerb der Ataraxie aufgegeben
werden müsse. Die ersten zwei Interpretationen unterscheiden sich
dadurch, dass sie je ein Glied der Dichotomie ins Zentrum rücken und ein
anderes ausklammern (so z.B. Gabriel und Hossenfelder). Als dritte Position
kann eine vollständige Vereinbarkeit behauptet werden, wenn der Skeptiker,

die Ataraxie einerseits genießend, gleichzeitig seine Untersuchung
weiterzuführen vermag. Diese Position nehmen F. Grgic und C. Perin ein und
diese Postion wird auch im vorliegenden Artikel vertreten. Der Artikel hat
zum Ziel, die Skepsis in Schutz zu nehmen. Im Anschluss an die Diskussion
der Forschungsergebnisse wird sich zeigen, dass die eigentliche Quelle der
Tarache das eifrige Streben nach dem Guten und das Meiden der Übel ist,
die durch das Meinen entstehen. Dies gilt für alle Meinungen, sofern sie

wahrheitsfahig sind, weil Wahrheit, dogmatisch gesehen, einen onto
logischen und ethischen Wert hat. Die Wahrheit ruft, wenn sie als das Gute
betrachtet wird, im Leben Unruhe hervor, sofern das Wissen als Leitfaden
zum glücklichen Leben dient. Jeder Wahrheitsanspruch versteht sich daher
als Wissen der Natur der Dinge, nach der sich zwangsläufig das gute Leben
richten muss. Mit Behebung des eifrigen Strebens eröffnet sich eine
Möglichkeit, die Wahrheitssuche als ein vom Wahrheitswert freies Unternehmen

aufzufassen, welches einerseits die Tarache beseitigt, anderseits wie
jede andere Tätigkeit undogmatisch betrieben werden kann, ohne sie als das
Gute oder das Übel an sich zu setzen. Damit wird auch der antiskeptische
Einwand aufgehoben.

I

Beginnen wir mit der Position Gabriels. Wie bereits angedeutet, hat der
Skeptiker die Ataraxie zum Ziel, sie ist das Wozu der skeptischen Lebensweise.

Falls der Skeptiker sie nicht zu erreichen vermag, muss seine Lebensweise

unausweichlich als inkonsistent und deshalb praktisch widersprüchlich
bezeichnet werden, weil er nicht gleichzeitig Ruhe verspüren und die

Wahrheitssuche ausüben kann. Wie gezeigt wurde, liegt der Grund von



152 Denis Maslov

Gabriels These im Verweis auf die skeptische Tätigkeit: Der Skeptiker hört
niemals mit der Wahrheitssuche auf, woraus folgt, dass Ataraxie unmöglich
gelingen kann. Da Gabriel keine weiteren Erklärungen angibt, müssen seine
Prämissen expliziert werden. Offenbar betrachtet Gabriel die Untersuchung
(wie auch die „Rolle eines konservativen Kulturkritikers", der „ein katharti-
sches Reformprogramm" propagiert) als eine im skeptischen Leben Unruhe
auslösende Aktivität, weswegen die Ataraxie nicht erreicht werden kann.
Daher kann angenommen werden, dass Gabriel erstens jede Tätigkeit als

Ursprung der Tarache betrachtet („Kulturkritiker" usw.), woraus zweitens
folgt, dass die Wahrheitssuche selbst die Quelle der Unruhe ist, weil sie

Letztere direkt entstehen lässt. Lediglich die Annahme dieser These, dass
die Suche als eine Tätigkeit Unruhe stiften muss, vermag seinen Schluss
geltend zu machen. Dies bedeutet, dass er drittens keinen Unterschied
zwischen der Wahrheitssuche und anderen Aktivitäten sieht, sowie von keinen
Tätigkeiten spricht, die skeptisch akzeptabel wären, d.h. die keine
Beunruhigung im skeptischen Leben herstellen. Wenn die Wahrheitssuche eine
besondere Art Tätigkeit darstellt, die ausschließlich Unruhe erzeugt, so sollte

das nicht ohne Weiteres stillschweigend angenommen werden. Falls
dennoch, dann müsste ein Unterschied bedacht werden, warum die Suche den

Skeptiker im Unterschied zu anderen Tätigkeiten beunruhigt. Die
Wahrheitssuche muss also auf Dogmatizität geprüft werden. Die Argumentation
von Gabriel lässt daher viertens vermuten, dass die Ataraxie einem totalen
Quietismus gleich kommt, der gar keine Handlung einräumt, weil sie die
Tarache hervorbringt.9

Gabriels Prämissen haben die Unvereinbarkeit von Ataraxie und
Wahrheitssuche zur Folge. Es ist daher zu prüfen, ob seine Prämissen selbst haltbar

und dem Pyrrhonismus entsprechend sind. Sollten seine Voraussetzungen

stimmig sein, sind wir gezwungen einzugestehen, dass die pyrrhonische
Skepsis in ihren Grundlagen als inkonsistent gelten muss. Folgen wir
Gabriel in seiner Deutung, ähnelt die Ataraxie, wie Hume sie auffasste,
einem lethargischen Schlaf; der Skeptiker wäre dann entweder einfach gestorben,

wenn er seiner strengen Einstellung anhinge, oder er würde dieser, so

Gabriel und Hume, nicht mehr folgen können.10 Das bringt wieder den
Aprax/eeinwand und verwandte Probleme ins Spiel (PH I 2r-24, M XI 165).
Bemerkenswert ist, dass Gabriel zwar den Apraxieeinwand ablehnt,11 sein
Argument aber auf den gleichen Prämissen aufbaut, denn er lässt nicht zu,

9 Zum Unterschied zwischen Handlung und Tätigkeit im skeptischen Leben siehe VOGT:

Skepsis und Lebenspraxis: Das pyrrhonische Leben ohne Meinungen. 2 Aufl., München: Karl
Albert Verlag 2015, Kap. 3.

10 Von Humes Einstellung spricht BURNYEAT, Myles: Can The Sceptic Live His Scepticism?,
in: SCOFIELD, Malcolm/BURNYEAT, Myles/BARNES, Jonathan (eds): Doubt and Dogmatism.
Studies in Hellenistic Epistemology. Oxford: OUP 1980, 20-23.

11 Gabriel: Skeptizismus und Idealismus in der Antike, 169.



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 153

dass der Skeptiker jegliche Tätigkeit ausüben kann, oder zumindest gibt er
keine weiteren Erklärungen für mögliche Tätigkeiten an.

II

Die zweite Interpretation bietet uns eine andere Perspektive an. Zwar lassen
sich ihre Anhänger nicht eindeutig zu einer Gruppe zählen, doch haben sie
einen wichtigen Zug gemeinsam. Sie nehmen die Untersuchung als Mittel
an, mit der Ataraxie gelingt und beurteilen die Untersuchung insofern als
teilweise kompatibel mit Ataraxie.

Malte Hossenfelder nimmt eine eher kritische Einstellung zur Skepsis
ein.12 Mit Bezug auf Cicero beschreibt Hossenfelder die Ataraxie als eine
totale, allumfassende Ruhe (er benutzt dazu die Metapher der Meeresstille)
und folgert daraus, dass die Unruhe für den Skeptiker aus jeder strebenden
Handlung, also dem Eifer in einem breiten Sinne hervorgeht. Ataraxie
besteht demnach für die Pyrrhoniker „in der Eiferlosigkeit und Gleichgültigkeit

gegenüber den Dingen".13 Der Eifer und das Streben, die mit den
Handlungen einhergehen, lassen die Tarache entstehen: Daher ist der Eifer
„die eigentliche Ursache der Tarache".>4 Der Eifer selbst hat seinen Ursprung
darin, dass etwas von Natur aus für Gut oder Böse gehalten wird, d.h. dem
Meinen selbst.15 Mit Bezug auf Sextus bezeichnet Hossenfelder Unruhe als

dem Unglück gleichgestellt. Als „Quelle alles Unglücks glaubten sie jedes
eifrige Streben, jedes Attachement an die Dinge zu erkennen. Daher lag das
Glück für sie in der Freiheit von solchem Streben, in der Gleichgültigkeit".16
Die Wurzel der Tarache und somit des Unglücks liegt also in eifrigem
Streben, das durch das Meinen (etwas sei Gut oder Böse) hervorgerufen
wird, sofern man im Leben das Gute erstrebt und das Böse meidet.

Hier kommt die Wahrheitssuche ins Spiel und erhält die Aufgabe, alle

Meinungen überhaupt zu unterminieren: „Der Eifer wurde dadurch
definiert, daß er entsteht, wenn man etwas für ein „Gut von Natur", einen objektiven

Wert, hält. Das Ziel der Pyrrhoneer mußte also sein, alle objektiven
Werte aufzuheben, und dazu schien ihnen die erkenntnistheoretische Skepsis

der einzige Weg".17 Sofern die Tarache beseitigt ist, braucht der Skeptiker

die Wahrheit nicht mehr zu suchen, was sich auch im Zustand der
Epoche äußert:

12 Hossenfelders Deutung bildet anscheinend die Grundlage für die Position Gabriels. Wir
haben hier Hossenfelder erwähnt, weil er ausgehend von einem ähnlichen Ausgangspunkt
andere Folgen zieht. Ähnlich sieht es auch PALMER: Skeptical Investigation.

13 HOSSENFELDER, Malte: Einleitung, in: SEXTUS Empiricus: Grundriß der pyrrhonischen
Skepsis, hg. und übers, von Malte Hossenfelder, 8. Auflage. Frankfurt/Main: Suhrkamp 1986, 33.

14 Hossenfelder: Einleitung, 35.
15 Hossenfelder: Einleitung, 35-36.
16 Hossenfelder: Einleitung, 66.
17 Hossenfelder: Einleitung, 35.



154 Denis Maslov

„Das Interesse des Skeptikers muß von vornherein darin gelegen haben, das
eifervolle Streben nach etwas unmöglich zu machen und dadurch seine
Gleichgültigkeit zu rechtfertigen; denn der Gedanke, daß die eigentliche Tarache in
jenem Streben liege und folglich die Ataraxie in seiner Abwesenheit, ist von der

Erkenntnisfrage völlig unabhängig".!8

Hossenfelder zufolge hat der Skeptiker eine zweideutige Beziehung zur
Epistemologie und mithin zur Wahrheitssuche. Einerseits ist sein Anliegen
völlig von der Wahrheitssuche unabhängig, weil ausschließlich das Glück
sein Ziel ist, welches der Skeptiker im Ruhezustand fand, anderseits ist die
Wahrheitssuche der einzige Weg, die Ataraxie zu erreichen. So stellt die
Epistemologie dem Skeptiker keinen Selbstzweck dar, da er sich um der
Ruhe willen ausschließlich für den Beweis der Akatalepsia interessiert.19
Wenn der Skeptiker durch Aufhebung der Werturteile die Ataraxie erreicht,
braucht er keine Untersuchung mehr durchzuführen.

Doch auf der anderen Seite, so Hossenfelder, sei die wahre Suche nach
der Wahrheit auch von gar keinem Interesse für Sextus. Das äußere sich in
der Deutung der Epoche. Die Epoche trete Hossenfelder zufolge zweideutig
auf: Einerseits ist sie Urteilsenthaltung, anderseits „das .Innehalten' mit der
Suche nach dem Wahren"20. Aus diesem Grund argumentiert Hossenfelder,
dass die Wahrheitssuche nur ein Mittel und kein selbstständiges Ziel
darstelle und deswegen in der Ataraxie aufgehoben werden könne: „Im
Skeptikerwerdegang, wie Sextus ihn darstellt, ist der bedeutsame Schritt, auf den
der Umschwung folgt und die Ataraxie eintritt, die Aufgabe dieses Strebens,
des Weitersuchens nach einem Ausweg aus der Urteillosigkeit, also das

„Innehalten"21. Daraus ergibt sich also ein Begriff, dementsprechend die „währe"

Untersuchung selbst als eine notwendig eifrige Handlung aufgefasst
wird, weil sie die Wahrheit als das Gute an sich präsupponiert. Wenn die
Wahrheitssuche eine eifrige Tätigkeit ist, angenommen, dass der Eifer die
Ursache der Tarache sei, so folgt daraus notwendig der Schluss, dass die
Ataraxie lediglich durch die Epoche als Resignation von der Suche und
somit vom dogmatischen Streben nach Wahrheit zu erreichen ist. Zwar tritt
die Untersuchung als ein indirektes Mittel für den Zustand der Ataraxie auf,
doch können sie nicht beide zugleich miteinander bestehen (angenommen,
die Untersuchung sei notwendig eifrig).

Im Ganzen genommen kann festgestellt werden, dass die Untersuchung
für Hossenfelder (im Unterschied zu Gabriel) ein Mittel zur Ataraxie und
somit ihre negative Bedingung ist. Das einzige Motiv der Wahrheitssuche
besteht im Bedürfnis, Meinungen durch Entgegensetzung der Argumente
aufzuheben. Enorme Wichtigkeit wohnt Hossenfelders These inne, dass die

18 Hossenfelder: Einleitung, 34.
19 Hossenfelder: Einleitung, 30.
20 Hossenfelder: Einleitung, 56.
21 HOSSENFELDER: Einleitung, 66; meine Kursivierung.



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 155

Suche nach der Wahrheit als eine eifervolle, bestrebende Handlung aufzufassen

sei.
Welches ist demgegenüber die Position der Philosophin Katja Vogt?

Vogt geht von der Anomalie aus, welche Sextus als eine der Quellen von
Tarache beschreibt. Die Anomalie, d.h. der Widerspruch in den Dingen (PH
1 12), gibt es in allen Bereichen, nicht nur in Bezug auf die Ethik. Weil der
Skeptiker keine sichere, endgültige Antwort gefunden hat (d.h. er fand die
Wahrheit nicht, denn sonst wäre er Dogmatiker geworden), besteht seine
Ruhe nicht auf Dauer, sondern ist in einem Zeitrahmen begrenzt. Es gibt
nämlich immer die Möglichkeit, dass neue Meinungen, d.h. Wahrheitsansprüche

und dadurch Anomalie, auftauchen, wodurch der Skeptiker aus der
Ruhe gebracht wird. Mit neuen Meinungen konfrontiert wird die Tarache in
des Skeptikers Gemüt wiedererweckt und sie muss daher wieder durch die
Wahrheitssuche neutralisiert werden. Dies drückt K. Vogt so aus: „[...]
[Sjkepticism is not a state of mind acquired once and for all. The skeptic
must continually produce her skepticism through a life of investigation" ,22

Auch ]. Barnes teilt eine ähnliche Auffassung.23
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass alle einbezogenen Autoren die

Wahrheitssuche für kein selbständiges Ziel des Skeptikers halten, obgleich
sie ihre negative Rolle in der Entgegensetzung der Meinungen als ein Mittel
zur Ataraxie anerkennen. Ihnen gemäss ist der beruhigte Skeptiker kein
Suchender mehr, weil ihm die Motivation für das Weitersuchen fehlt. In
diesem Sinne muss man die Suche als eine Bedingung der Ataraxie betrachten

(im Gegenteil zu Gabriels These), die jedoch mit der Beruhigung endet.

III

Casey Perin und Filip Grgic sind der Ansicht, dass Ataraxie und Wahrheitssuche

problemlos vereinbart werden können. Im Gegenteil zu den oben
dargestellten Meinungen glaubt Perin, die Suche (ihm gemäss ist sie wesentlich
das Streben nach Wahrheit) sei in einer Reihe mit der Ataraxie ein
eigenständiges Ziel des Skeptikers, obwohl Sextus das so nicht explizit
ausdrückt. Er begründet seine Aussage mit Bezug auf den Gedanken, dass die
Untersuchung nicht den besten Weg zur Ataraxie darstelle, denn man

22 VOGT, Katja: Belief and Truth. A Sceptic Reading of Plato. New York: OUP 2012, 123 fn.
6. F. Grgic hingegen glaubt, dass der Skeptiker eine permanente Ataraxie etablieren muss und
keine, die immer wieder hervorgebracht werden muss. GRGIC, Filip: Sextus Empiricus on the
Coal ofScepticism, in: Ancient Philosophy 26 (2006), 152.

23 Barnes vergleicht den Skeptiker mit einem Professor Emeritus, der kein Philosoph mehr
ist. BARNES, Jonathan: Sextan skepticism, in: SCOTT, Dominic (ed.): Maieusis. Essays on Ancient
philosophy in honour ofMyles Burnyeat. Oxford: OUP 2007, 329. Dies begründet er mit dem
Hinweis auf Sextus' Philosophieaufteilung (PH I 1-3). Barnes teilt aller Wahrscheinlichkeit
nach die Einsicht, dass Ruhe und Wahrheitssuche sich ausschließen und somit das Philosophieren

selbst aufhören muss.



156 Denis Maslov

könne sich willkürlich des Urteils enthalten und dasselbe Ergebnis ohne
Mühe an die Hand bekommen.24 Dazu passt eine Bemerkung von Sextus,
der von einigen Skeptikern erzählte, die die Urteilsenthaltung ohne
Wahrheitssuche vollzogen (PH 1 30). Laut Perins Auffassung könne sich der Skeptiker

nicht nur diese beiden Ziele gleichzeitig setzen, sondern auch ihnen
widerspruchsfrei folgen, wobei die Suche der Ataraxie in dem Sinne
untergeordnet sei, als dass sie ihr auch als Mittel, sie zu erreichen, diene: ,,[T]he
Sceptic can pursue both tranquillity and the discovery of truth and can

pursue the latter end as a means to the former end".25 Sein Schlusswort
lautet: ,,[T]he Sceptic will pursue both the discovery of truth and tranquility,
but he will not pursue the discovery of truth merely as a means to
tranquility".26 Das schließt aber die Möglichkeit nicht aus, dass Ataraxie ein
wichtiges Nebenziel des Skeptikers darstellt, sodass die Suche zwar ein
eigenständiges Ziel ist, gleichzeitig aber auch als Mittel für das Hauptziel
dient.

Ein anderes Bild zeigt sich in einem Aufsatz von Filip Grgic, der sich
dieser Fragen ganz besonders annahm, und dabei von dem Problem der
Entstehung der Tarache ausgeht. Grgic sieht den Ursprung von Dissens und der
darauffolgenden Unruhe in der Meinung, dass alle Sätze entweder wahr
oder falsch sind. Diejenigen, die sich erst auf die Suche begeben, sind
angesichts des Widerstreits der Erscheinungen beunruhigt und glauben, dass die
Ursache der Unruhe in der Widersprüchlichkeit der Erscheinungen liege
und dass sie lediglich durch die Entdeckung der Wahrheit beseitigt werden
könne.27 Aber nach seiner Urteilsenthaltung erreiche der Skeptiker die
gewünschte Ataraxie, ohne die Wahrheit entdeckt zu haben. Daraus folgert
Grgic, dass es nur zwei Erklärungen geben könne: Die Ruhe könne entweder
durch Aufgabe des Wissbegierde oder durch Aufgabe der Meinung, dass

eine der konfligierenden Erscheinungen wahr sein müsse, erreicht werden.28
Die Tarache verberge sich in der Meinung, dass manche Erscheinungen
(Überzeugungen) wahr und andere falsch seien: „[Djistress is not due to

your belief that p is true [...] but to your belief that it must be either true or

24 Perin, Casey: Demands of Reason. An essay on Pyrrhonian scepticism. New York: OUP
2010, 9.

25 PERIN: Demands of Reason, 16, siehe auch 15-17. Perin ist der Meinung, dass eine in-
strumentelle Beziehung zur Wahrheit nicht nur möglich, sondern auch sehr verbreitet ist.
Daraus folgt, dass die Untersuchung der Ataraxie problemlos untergeordnet werden kann,
und dass beide unabhängig voneinander angestrebt werden können. ,,[E]ven when he [d.i. der
Skeptiker] suspends judgement about a matter and is no longer distressed by the fact that he
does not know the truth about that matter, he still has a reason to investigate it", PERIN:

Demands ofReason, 17.
26 PERIN: Demands ofReason, 26.
27 GRGIC, Filip: Investigative and Suspensive Scepticism, in: European Journal ofPhilosophy

22 (2012) 4, 661.
28 GRGIC: Investigative and Suspensive Scepticism, 663; siehe auch: GRGIC: Sextus Empiricus

on the Goal ofScepticism, 148-149.



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 157

false, and that it can be false"29, und auch: ,,[C]onflict of appearances causes
distress just in case there is a belief that one appearance must be true,
whether or not it concerns value".30

In dieser Hinsicht behauptet Grgic, dass Urteilsenthaltung und Ataraxie
nicht unbedingt einen Verzicht auf die Untersuchung nach sich ziehen
müssen, weil die Tarache nicht durch den unerfüllten Wunsch nach Wissen,
sondern durch die Meinung entsteht, dass alle Überzeugungen notwendigerweise

wahr oder falsch sind. Nachdem alle Meinungen, zu denen auch
die vom Wahrheitswert zählte, aufgehoben worden sind, beruhigt sich der
Skeptiker und kann ohne den Wahrheitswert der einen oder anderen Aussage

anzunehmen seine Suche wiederaufnehmen. Dabei könne der Skeptiker

auch Meinungen einander gegenüberstellen, um seine Ataraxie nicht in
Gefahr zu bringen und sich ihre Stabilität zu bewahren. Das bedeutet, dass

der Skeptiker, auch die Ruhe genießend, seine positive Suche weiter betreiben

kann, und obwohl er weiß, dass ihm die Wahrheit unbekannt bleiben
könnte, kann er weiter nach ihr suchen.31 Somit beantwortet Grgic die Frage,

ob ein Streben nach Wahrheit Unruhe schafft, negativ: Da Tarache von
einer Meinung erzeugt wird und nicht vom Streben, ruft es auch keine
Unruhe hervor. Damit wird auch die Stabilität der Ataraxie gesichert, und es

hängt vom Streben ab, ob die Tarache wieder auftaucht.32 Weil die Dogma-
tiker im Gegensatz zu den Skeptikern aber nicht auf ihren Wahrheitsanspruch

verzichten können, finden sie keine Ruhe.

IV

Die Möglichkeit einer Vereinbarung von Ataraxie und Wahrheitssuche kann
nur dann begründet sein, wenn die Untersuchung keine Tarache auslöst und
wenn die Ataraxie zur selben Zeit mit der Untersuchung getrieben werden
kann. Um das herauszustellen, muss man die Ursachen der Tarache erörtern
und den Begriff der Ataraxie klären. Erst danach kann ersichtlich werden,
wodurch die Unruhe aufgehoben werden konnte und in welchem
Zusammenhang zur Ataraxie sie steht.

Was ist eigentlich Ataraxie? Sextus' Bestimmungen der Ataraxie sind
nicht sehr aufschlussreich und schaffen keine Klarheit in der Sache, wie F.

Grgic zu Recht bemerkt.33 Einmal beschreibt Sextus sie mit Bezug auf
Dichtungen von Pyrrhos Schüler Timon. Derjenige, der Ataraxie erreiche, werde
„with the greatest ease and tranquility / always heedless and uniformly

29 GRGIC: Investigative and Suspensive Scepticism, 661.
30 GRGIC: Investigative and Suspensive Scepticism, 662.
31 GRGIC: Investigative and Suspensive Scepticism, 664-667.
32 GRGIC: Investigative and Suspensive Scepticism, 660-661.
33 GRGIC: Sextus Empiricus on the Goal of Scepticism, 142; GRGIC: Investigative and

Suspensive Scepticism, 664.



158 Denis Maslov

moved" leben (M XI i).34 Außerdem bezeichnet Sextus Ataraxie als
„Ungestörtheit" (ctoxÀqaia) und „Meeresstille" (yûAr|vÔTqç) (PH I io).35 Das Wort
„rapaxil" weist auf eine körperliche und geistige Unordnung, Störung oder
Beunruhigung hin und Ataraxie steht somit für die Freiheit von diesen
Zuständen, was heisst, es gebe weder Aufregung noch Stress. Wir sollten im
Blick behalten, dass Epikur dieses Wort in das philosophische Lexikon
einführte und es im Kontext seiner Philosophie populär wurde. Unter Ataraxie
verstand er etwas ganz Bestimmtes, nämlich die Abwesenheit von Angst,
Aufregung und anderen die Seele quälenden Erlebnisse. Doch was sind die
Quellen der Tarache? Epikur zufolge handelt es sich dabei um falsche oder
leere Meinungen, die in der Menge verbreitet sind und die Ängste auslösen.
Zu erwähnen sind zuallererst Götterzorn und Todesangst (siehe DLX 123-
125). Die Narren, die den Weisen entgegengestellt wurden, können nicht
begreifen, dass solche Dinge nichtig sind und man sie deshalb nicht zu
fürchten hat. Epikurs Anliegen bestand darin, den Menschen die Angst
durch aufklärerische Argumente zu nehmen (siehe DL X 81-82). In der Freiheit

von Geistes- und Körperstörungen sah Epikur eine notwendige Bedingung

der menschlichen Glückseligkeit, obwohl er darüber hinaus auch noch
positive Bedingungen wie die Freundschaft und dergleichen anführte. Man
darf die Tatsache nicht ausser Acht lassen, dass die großen hellenistischen
Schulen ganz analoge Absicht hatten und nach einem glücklichen Leben
strebten, welches es je nach Schule durch verschiedene Mittel zu erreichen
galt.36 Es kann behauptet werden, dass der epikureische Begriff der Ataraxie
eine große Auswirkung auf die Skeptiker ausübte. Von größter Bedeutung
ist, dass Sextus' Auffassung zufolge Ataraxie als Ziel des Skeptikers nur in
folgendem Meinungsbereich gilt: „Seelenruhe in den auf dogmatischen
Glauben beruhenden Dingen und das maßvolle Leiden in den aufgezwungenen"

(PH I 25, siehe auch 30).37 Was Körperstörungen betrifft, weist
Sextus Menschen nun die Mäßigung der Pathe zu, weil Pathe außerhalb
unserer Macht stehen und nicht vollständig kontrolliert werden können
(siehe auch M XI150-160). Daraus kann gefolgert werden, dass die Ataraxie
des Skeptikers teilweise der epikureischen Auffassung folgte, jedoch nun
den ganzen Meinungsbereich einschloss. Damit kommen wir zur Erörterung
der Quellen der Tarache nach Sextus, der eine andere Sicht vertrat. Aus dem

34 Zitiert nach: SEXTUS EMPIRICUS: Against the Ethicists, hg. und übers, von Richard Bett.
Cambridge: CUP 1997, 336 p.

35 Alle deutschsprachigen Zitate aus Sextus werden nach Übersetzung von M. Hossen-
felder angeführt: SEXTUS EMPIRICUS: Grundriß der pyrrhonischen Skepsis, hg. und übers, von
Malte Hossenfelder, 8. Auflage. Frankfurt/Main: Suhrkamp 1986, 320 S.

36 Eudaimonia galt im griechischen Denken als Lebensziel überhaupt. Siehe VOGT: Belief
and Truth, 125.

37 <t>a(i£v 8s üxpi vüv téàoç elvai roü aK£7rriKoü xf]v èv roïç Kara 861;av drapa^iav Kai èv

toïç KatqvayKaapévoiç pErpionäGeiav. Zitiert nach: SEXTUS EMPIRICUS: Opera 3 vols, hgg. von
Hermann Mutschmann u. Jürgen Mau. Leipzig: Teubner Verlag, 1912-1961.



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 159

Begriff wird klar, dass die Ataraxie vor allem negativ als das Beheben von
Beunruhigungen, die vom Meinen stammen, definiert wird.

V

Im ersten Buch von PH nennt Sextus zwei Ursachen der Tarache, die sich
auf den ersten Blick nicht auf eine Grundlage zurückführen lassen: Es handelt

sich einerseits um die Anomalie (PH I 12) und Werturteile, d.i.
Meinungen über das, dass etwas von Natur aus gut oder übel sei (PH I 2Ö-27).38
Im Abschnitt PH 112 spricht Sextus von dem motivierenden, kausalen Prinzip

der Skepsis39, welches die Hoffnung auf die Ataraxie ist. Die Anomalie,
der Widerspruch in den Dingen, wird in der Regel als Hauptquelle der
Tarache betrachtet, weil sie das skeptische Bedürfnis der Wahrheitssuche
erklärt.40 Sextus selbst beschreibt den Prozess wie folgt: Im Hinblick auf die
Anomalie in den Dingen gelangten hocghbegabte Menschen in einen
Zustand der Unruhe. Um diesen abzuschaffen, begannen sie zunächst, das

Wahre und das Falsche in den Dingen zu untersuchen. Während dieser
Untersuchung beobachteten die Skeptiker eine Situation der Gleichgültigkeit
der streitenden Erscheinungen (Meinungen), die somit zur Unmöglichkeit
führten, ein Urteil zu fallen darüber, welche Dinge falsch und welche wahr
sind. Dies führte zu einer Urteilsenthaltung, worauf die Ataraxie zufallig
und unerwartet folgte.

Was steckt jedoch hinter dieser Skizze des skeptischen Weges? Die Pro-
toskeptiker, die zuerst mit der Wahrheitssuche begannen, hielten sich
zunächst an eine bloß dogmatische Einstellung, denn sie wollten durch
Forschung zur Wahrheit gelangen und damit die Anomalie überwinden.41 Doch
der Weg von der Anomalie über die Urteilsenthaltung zur Ataraxie wird
dadurch nicht ganz klar und eine Erläuterung bleibt erforderlich, was auch
viele Forscher betonen.42 In diesem Bild des Erreichens der Atarxie müssen
Prämissen still vorausgesetzt werden, damit dieses Schema funktioniert.

38 Eine gute Darstellung siehe in GRGIC: Investigative and Suspensive Scepticism, 658-663.
39 'Apxifv Sè rfjç CTKE7TTiKfj(; cüTici)Sr| [...]. Hossenfelder übersetzt es als „das motivierende

Prinzip", Annas und Barnes als „the causal principle".
40 So behauptet K. Vogt: Anomalie sei "[...] the core of the disturbance that sets off skeptical

investigation", VOGT: Beliefand Truth 126. Sie begründet das mit Hinweis darauf, dass die
Reichweite der Ataraxie im Falle von Werturteilen ausschließlich auf die ethischen
Meinungen begrenzt sei (VOGT: Belief and Truth, 125), während sich Anomalie auf alle Urteile
beziehe und sie alle umfasse. „Eudaimonist reading fails in part because it cannot account for
the generality of Pyrrhonian investigation", VOGT: Belief and Truth 126. Weiter wird sich
zeigen, dass in diesem Hinblick die ethischen Meinungen untrennbar von den epistemischen
sind.

41 K. Vogt stellt auch fest: „Preskeptical investigation aims at settling what is true and
what is false", VOGT: Beliefand Truth, 124.

42 So K. Vogt, F. Grgic und C. Perin. Die Art der Ataraxie, die dem Skeptiker gelingt,
unterscheidet sich stark von der, die der Skeptiker erwartete, weil die erste durch die Entdeckung



i6o Denis Maslov

Offensichtlich begegnen alle Menschen der Anomalie, doch nicht alle,
sondern nur die Hochbegabten wagen, sich für die Wahrheitssuche zu
entscheiden, um die Anomalie in den Erscheiungen auzulösen und die
Seelenstörung zu heilen. Wahrscheinlich schenken die anderen Menschen der

Verwirrung keine Aufmerksamkeit oder sie wählen andere Mittel um sie
abzuschaffen.43

Darüber hinaus müssen einige epistemologische Bedingungen erfüllt
sein: Zuerst ist auf den Umstand aufmerksam zu machen, dass mit der
Anomalie die Tatsache einhergeht, dass einer, der zu suchen beginnt, über kein
Wissen verfügt, sofern dieses als bewusstes und bewiesenes Wissen über die
Welt verstanden wird. Lediglich Nichtwissende begeben sich auf die Suche
und Wissende unterlassen die Suche als unnötig (vgl. PH 11-3). Wenn man
über Wissen verfügt, ist die Anomalie kein Hindernis mehr und verursacht
somit keine Unruhe mehr, weil sie als bloßer Schein erkannt wird, der nicht
mehr beirrt.44 Als Zeichen dessen, dass die Wahrheit nicht aufgedeckt ist,
sollte der Widerstreit unter den Dingen wie auch der Dissens in den

Meinungen dienen.45 Daraus folgt, dass das Widerspruchsprinzip von Anfang

der Wahrheits erreicht werden muss, während die zweite durch Urteilsenthaltung erworben
werden kann. Es lässt sich vermuten, dass es mehrere Arten der Ataraxie geben miisste, doch
angesichts dessen, dass Sextus sehr spärlich von Ataraxie und Tarache spricht, lässt sich diese

Interpretation kaum mit Textbelegen stützen. Siehe auch GrgiC: Investigative and Suspensive
Scepticism, 658.

43 Es besteht auch die Möglichkeit, dass nicht alle Menschen angesichts der Anomalie in
Verlegenheit geraten. Jedoch scheint diese Vermutung nicht plausibel zu sein. Hier kann die

Bemerkung vom Neurowissenschaftler V. Ramachandran von Interesse sein. Er beschreibt den
Fall eines Kranken, der am Capgras-Syndrom litt. Aufgrund eines Hirnsdefekts konnte er bei
persönlichem Blickkontakt seine Mutter nicht mehr als seine Mutter erkennen, obwohl er
imstande war, sie akustisch während eines Telefongesprächs zu erkennen. Der Sohn konnte
beim Anblick seiner Mutter gewöhnliche Gefühle nicht erleben. Um das Leiden hervorbringenden

Dissens aufzuheben und das Weltbild in Einklang mit der Wahrnehmung zu stellen,
spielte sein Gehirn ihm einen Trick, so Ramachandran: Der Junge fing an zu glauben, dass
diese vor seinen Augen stehende Frau nicht seine Mutter sei, sondern eine Doppelgängerin.
Ramachandran erklärt dies so: „Perhaps the only way David's brain can cope with this dilemma
is to rationalize it away by concluding that she is an imposter. This seems an extreme
rationalization, but as we shall see in the final chapter the brain abhors discrepancies ofany kind
and an absurdly far-fetched delusion is sometimes the only way out", Ramachandran, Vila-
yanur: The Tell-Tale Brain. A Neuroscientist's Quest for what makes us human. New York:
Norton & Company 2011, 70; meine Kursivierung. Siehe 68-70. Somit können wir eine
fundamentale Eigenschaft des menschlichen Bewusstseins beobachten, das die auseinandergehenden

Tatsachen zur Einheit zu bringen und Dissens auszuschließen strebt. Der Widerspruch
erzeugt eine Unruhe und mithin das Bedürfnis, sie zu beseitigen.

44 Vgl. VOGT: Belief and Truth, 123: „Pyrrhonian investigation begins with the realisation
(to nomizein) that discovery has not yet taken place".

45 Die Natur jedes Dinges wurde von den Dogmatikern so gedacht, dass sie jeden Widerspruch

und somit jede Zweideutigkeit ausschließen soll (M XI 69, 71). Sextus benutzt diese

Voraussetzung und verwendet sie gegen die Dogmatiker. Über die dialektische Strategie siehe
MACHUCA, Diego: Moderate Ethical Realism in Sextus' Against the Ethicists, in: MACHUCA,

Diego (ed.): New Essays on Ancient Pyrrhonism. Leiden: Brill 2011, 147-150, sowie La Sala,



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 161

an angenommen werden muss,46 weil sonst, wie Grgic betont, gar keine
Anomalie gedacht werden kann. Für einen Relativisten wie Protagoras
(wenn wir seinem von Piaton in Thaethetus gezeichneten Bild folgen) ist die
Anomalie kein Problem, da er die ontologische Fassung des Widerspruchs-
gesetzes nicht annimmt.47 Nur der, der den Widerspruch bemerkt und ihm
auszuweichen versucht, kann angesichts der Anomalie in Verlegenheit
geraten. Des Weiteren muss man auch ein Streben nach Wahrheit und
Wissbegierde besitzen. Wer das Streben nach Wissen der Wahrheit der Dinge
nicht teilt, hat auch kein Interesse, sie zu suchen.

Hier tritt nun unausweichlich ein Problem auf. Aus dieser Darstellung,
in der die Geschichte des Skeptikers von der Anomalie bis zur Ataraxie
erzählt wird, können wir nicht begreifen, warum der Skeptiker die Ruhe
gefunden hat, obwohl die vermeintliche Ursache der Tarache (Anomalie)
nicht behoben worden ist und weil die Wahrheit nicht zutage trat. Wäre die
Anomalie die wirkliche Quelle der Tarache, könnte der Skeptiker Ruhe
finden, sobald er die Wahrheit entdeckt hat.48 Da aber der Sachverhalt nicht
diese Richtung nahm und anstelle der Entdeckung der Wahrheit die
Urteilsenthaltung der Ataraxie verursachte, kann behauptet werden, dass die wahre

Ursache der Tarache etwas anderes als die Anomalie ist. Hier ist die
Bemerkung von F. Grgic von Bedeutung, und zwar, dass der Protoskeptiker am
Anfang die Ursache der Unruhe in der Anomalie sah, es sich aber anders
ergab. So ist Sextus' Narration geschichtlich anzusehen als eine Erzählung
über den Meinungswechsel über die Quelle der Tarache, nämlich von
Anomalie zu Werturteilen.49

Wenden wir uns daher der anderen Einsicht in Bezug auf die Quelle der
Tarache zu, weil anscheinend nur sie eine befriedigende Erklärung an die
Hand geben kann. Im Abschnitt PH I 26-27 wird die Geschichte des
Skeptikers so beschrieben:

Denn der Skeptiker begann zu philosophieren, um die Vorstellungen zu
beurteilen und zu erkennen, welche wahr sind und welche falsch, damit er Ruhe finde.

Dabei geriet er in den gleichwertigen Widerstreit, und weil er diesen nicht

Rosario: Die Züge des Skeptikers. Der dialektische Charakter von Sextus Empiricus' Werk.
Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2005, 204 S.

46 Nicht zu vergessen sei, dass Sextus das Widerspruchsprinzip gegen die Dogmatiker in
seinem dialektischen Spiel breit verwendet (z.B.: M 111). Siehe dazu: MACHUCA, Diego: Pyrrhonism

and the Law of Non-Contradiction, in: MACHUCA, Diego (ed.): Pyrrhonism in Ancient,
Modern and Contemporary Philosophy. New York: Springer 2011, 51-77.

47 VOGT: Belief and Truth, 109-110.
48 GRGIC: Sextus Empiricus on the Goal ofScepticism, 148.
49 So GRGIC: Sextus Empiricus on the Goal ofScepticism, 153: "Since the abandonment of

inquiry led them to tranquility, the proto-Skeptics discovered that the real source of disturbance

was not conflict among appearances, but holding beliefs". Doch zeigt er nicht, in
welcher Beziehung Meinungen zu den Werturteilen stehen.



1Ô2 Denis Maslov

entscheiden konnte, hielt er inne. Als er aber innehielt, folgte ihm zufällig die
Seelenruhe in den auf dogmatischen Glauben beruhenden Dingen (PH I 26).50

Dann fährt Sextus fort:

Wer nämlich dogmatisch etwas für gut und übel von Natur hält, wird fortwährend

[buchstäblich - durch alles - D.M.] beunruhigt: Besitzt er die vermeinten
Güter nicht, glaubt er von den natürlichen Übeln heimgesucht und jagt nach
den Gütern, wie er meint. Hat er diese erworben, gerät er in noch größere
Sorgen, weil er sich wider alle Vernunft und über alles Maß aufregt und aus Furcht
vor dem Umschwung alles unternimmt, um die vermeintlichen Güter nicht zu
verlieren. Wer jedoch hinsichtlich der natürlichen Güter oder Übel keine
bestimmten Überzeugungen hegt, der meidet oder verfolgt nichts mit Eifer, weshalb

er Ruhe hat (PH I 27-28, Übersetzung von Hossenfelder).51

Sextus schließt die Erzählung mit einer Metapher, die den Maler Apelles
beschreibt, welcher den gewünschten Effekt erst durch die Aufgabe weiterer
Versuche erzielte (PH I 28-29).

Es liegt also ein gemeinsamer Grund der Tarache vor, der nicht nur
epistemisch, sondern auch ethisch anzugehen ist, immer dann, wenn das

epistemische Ziel nicht erreicht wurde. Hier scheint die Analyse von M.
Hossenfelder in die richtige Richtung zu gehen. Eindeutig spricht Sextus

von den Meinungen, die sich auf Werte - gut und übel - als Quelle aller
Beunruhigung und somit allen Unglücks beziehen. Eine andere und
umfangreichere Darstellung bietet der Abschnitt M XI110-165 und verweist auf
die Vermutung, dass die Tarache dem Meinen entspringt. Alles Unglück
entstehe durch die Tarache, welche jedoch ihrerseits durch eifriges
(auvrôvooç) Streben oder Meiden zutage komme (M XI 112, siehe auch bis

zum Abschnitt 118). Zwar behaupten die Dogmatiker, dass im Hinblick auf
das Glück bestimmte Sachen zu erstreben und andere zu meiden seien, doch
sieht Sextus dies als Verschiebung des Problems an. Es komme der Situation
gleich, wie wenn eine Krankheit durch eine andere ersetzt aber nicht geheilt
würde (M XI 133-135). Sextus schliesst daraus, dass das einzige Mittel, die
Tarache aufzuheben, im Verzicht auf das Meinen bestehe, dass etwas gut
und übel von Natur aus sei (M XI 140). Eifrig strebt man nach vermeintlichen

Gütern und eifrig meidet man Übel, und genau dieser Eifer ruft nach
Sextus' Analyse die Tarache hervor. Ohne den Eifer, der vom Meinen (das

50 àpQpEvoç yàp t()iXoao<j)EÎv iinx.p toù tùç <j>avxaaia<; èrrtKpivca Kai KaraXaßetv, tiveç pév
eiciv àXr|0EÏ<; tivec; 8s ipevSeïç, œcrtE aTapaxrijaai, èvénsasv Eiç rf)v iaoa0Evfj 5ia<j>coviav, fjv
67tiKpïvou pr| Suvûpcvoç snsaxev- èniayôvxi 8s crötw tuxucœç 7tapr|KoXoi>0r|aEv ij èv toîç
SoÇacrrotç âxapa^ia.

51 ô pèv yàp SoÇàÇtov ti kcxXôv rjj cjnxjEt ij kockôv Eivat TapâaaErai 5ià rtavröc;- Kai öte pr|

TiàpEcmv aiircu ta KaXà Eivai SoKofivta, imô te tràv cjn'xjEt kokoiv vopßsi oivr|XaTEÎa0ai Kai
Sicokei Ta àyaQà., cbç oïstai- (X7t£p KTriaàpEvoç hXeioch rapaxaù; TTEpiTrinrEi, 5iâ te tö rrapa Xôyov
Kai àpéTpcoc; È7taip£a0ai Kai (ßoßoijpEvoc; xfjv pETaßoXtjv navra npàoosi, ïva pf) arroßdXti rà
àyaBà aÙTm Sokoùvtô Eivai. ô 8è àopiorrâv rtEpi r&v 7rpô(; Tf|v cßuaiv KaXrâv tj KaKoiv oüte ißEruyEi

Tt OÜTE SlOlKEl aUVTÔVOX;- 5lÔ7T£p àTapaKTEÏ.



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 163

Setzen von etwas als gut oder übel) herbeigeführt wird, würde man ruhig
und darum glücklich leben. Um den Eifer zu überwinden, ist eine
Urteilsenthaltung erforderlich, d.h. es muss auf alles Meinen verzichtet werden.

Sextus bringt folgerichtig die dogmatische Einsicht zum Scheitern, wie
man glückselig leben muss. Das Heilsversprechen machte den Kern der
hellenistischen Philosophien aus, die auf Glückseligkeit gerichtet waren und
das von den Skeptikern nicht nur geteilt, sondern auch durch Pyrrhon
geprägt wurde. Prägend für die hellenistische Philosophie war zudem der
Vorrang der ethischen Probleme. Dies wird sehr deutlich in den Metaphern
von Leib, Garten und Ei, die die Struktur der Philosophie erklären sollen
und als Gemeinplatz im Hellenismus anzutreffen sind (siehe M VII 17-19,
21). So setzt man die Ethik an die erste und wichtigste Stelle, welche die
endgültige Aufgabe des Denkens widerspiegeln muss. Angestrengt erarbeiteten

Dogmatiker Wege für eine glückliche Existenz und spätestens seit
Sokrates, der das Paradigma des Nachdenkens bestimmte, steht diese Frage
auf Hauptagenda. So betonte Sokrates immer wieder, dass viele Dinge wie
Ruhm, Geld, Eigentum etc., die als Güter an sich betrachtet werden, nichtig
seien und kein wirkliches Glück brächten. Die Menschen verwechselten
ständig Güter und Übel, weil sie über kein Wissen deren verfügten (siehe
z.B. Meno 77d-eff.). Das Missverständnis, dass man falsche Dinge für das
Gute halte, führe die Menschen in die Irre. Wenn sie aber die richtigen Werte

teilten, würden sie in diesem Fall ein gutes Leben führen.
Verschiedene Schulen schlugen verschiedene Werte und Interpretationen

der Glückseligkeit vor. Die Stoiker sahen die Ursache des Unglücks in
den Leidenschaften (zu denen auch Angst zählt, DL VII112) und dem Mangel

an Vernunft, und im Gegenzug sollten Vernunft und Tugend Glück bringen

(DL VII 101-102, 108, 110). Epikur vertrat die Ansicht, dass die Glückseligkeit

nur in Abwesenheit von Angst und anderen Tarachai möglich sei,
worauf auch weitere positive Bedingungen wie Freundschaft und dergleichen

folgen sollten. Da die Angst durch falsche Meinungen entstehe, sei ihre
Beseitigung der Weg zur Glückseligkeit. Sextus zeigt in seiner Analyse auf,
dass das Meinen als solche Angst und Tarache erzeugt und daher seien jene,
die etwas von Natur aus für gut oder übel halten, nicht in der Lage, der
Angst auszuweichen. Die Unruhe entsteht durch das Streben nach dem Guten

oder dem Meiden der Übel, die beide notwendig von Eifer begleitet werden,

so Sextus.
Wir haben bis hierher zwei nicht zusammenfallende Quellen von Tarache

in Betracht gezogen. Der ersten zufolge entspringt die Tarache der
Anomalie in den Dingen, der zweiten zufolge entspringt die Unruhe dem Meinen

von etwas als gut oder übel. Die eine Quelle deckt die Ätiologie der
Unruhe nicht auf, während die andere nicht in der Lage ist (zumindest nicht
auf den ersten Blick), eine allumfassende Geltung der Urteilsenthaltung zu
rechtfertigen. Aus diesem Zusammenhang erwächst das Problem des kon-



164 Denis Maslov

sistenten Zusammenhangs dieser zwei Quellen der Tarache. In diesem Artikel

wird die Position vertreten, dass sich die Anomalie auf die Werturteile
reduzieren lässt. Der Schlüssel zu diesem Problem liegt in der Frage: Warum
soll die Urteilsenthaltung alle Meinungen (Urteile) mit einbeziehen und
nicht nur die ethischen? Warum sind ethische Urteile die eigentliche Quelle
der Tarache?52

Folgende Erklärung, die zusammen mit dem zuvor von der praktischen
Motivation der hellenistischen Philosophie Gesagten gedacht werden muss,
scheint plausibel zu sein. Vergegenwärtigen wir uns die Anfangssituation,
als der Protoskeptiker seine Suche begann. Er ging von dogmatischen
Prämissen aus, welche die Erkenntnis in eine enge Beziehung zum guten Leben
stellte. Im Grunde genommen glaubten die Dogmatiker, dass ethische Fragen

durch Vernunft (durch Erkenntnis) entschieden werden müssten.
Darüber hinaus wurde geglaubt, dass die Erkenntnis als solche in der Lage
sei, den Weg zum Glück zu bahnen und zugleich das Glück mit sich zu bringen.

(Zumindest galt das für die einflussreichste Schule des Hellenismus,
die Stoa). Daher bekam die Wahrheit auch eine ontologisch-ethische
Dimension, nämlich, wenn man eine (falsche) Meinung oder einen Irrtum als

das Übel an sich annahm, und umgekehrt eine wahre Meinung als etwas
Gutes an sich. Unwissen oder Meinen (im Sinne der Stoiker) wurden als solche

als Übel und die Wissenschaft, die wahre und sichere Erkenntnis, galt
als das von Natur aus Gute. Es würde reichen, sich Sokrates, Plato und die
Stoiker in Erinnerung zu rufen.53 Auch Epikur, der sich weniger der Erkenntnis

widmete, argumentierte die für Abschaffung falscher Meinungen, die
Leid bringen. Also stellt die Erkenntnis (d.i. Wahrheitsanspruch) einen
ethisch gedeuteten Wert dar, weil sie den Menschen die Richtung zum
guten Leben im Einklang mit der Welt weist. Die Verneinung der
Bedeutsamkeit der Erkenntnis fürs gute Leben war eher eine seltene Ausnahme
(z.B. Ariston von Chios). Irrtum und Falschheit wurden wegen der
praktischen Konsequenzen vermieden, die, wie man glaubte, ins Böse führten,

52 R. Bett wies auf die gegenseitige Abhängigkeit der Meinungen hin, welche die
Allgemeinheit der Urteilsenthaltung fordert. Bett schreibt: „[B]eliefs in logic and physics are
frequently not independent of beliefs about ethics; dogmatic philosophy tends to be systematic,
and anyone who has the former type of beliefs is liable to have the latter type as well", BETT,

Richard: Commentary, in: SEXTUS EMPIRICUS: Against the Ethicists, hg. u. libers, v. Richard
Bett. Cambridge: CUP 1997, 131. Er kommt zu folgendem Schluss: ein Werturteil „disrupts
tranquillity in an especially dramatic and obvious way" (BETT: Commentary, 132), obschon zur
Ataraxie eine vollkommene Enthaltung benötigt wird. Siehe auch GrgiC: Sextus Empiricus on
the Goal ofScepticism, 159. Die beiden Autoren erklären aber nicht, warum diese Abhängigkeit
Geltung hat, sie deuten sie nur an.

53 Siehe z.B. Piatons Gorgias, wo Sokrates sagt, es gäbe kein Übel das schlechter sei als

falsche Meinung (Gorg. 458a8-bi). Die Stoiker sahen in Logos einen naturgemäßen Lebensleiter

an, welcher zum Glück führt (DL VII 86), wie sie auch Wissenschaft (Episteme) zum
Guten schlechthin zählten (DL VII 98, ûtAoùv 5' ècrriv ayocBöv ämarripq). Nicht zu vergessen
ist, dass die Stoiker die Hauptgegner der Skeptiker waren (PH I 65).



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 165

denn sie liessen ein falsches Bild von der Welt entstehen. (Auch heute
werden falsche Meinungen als etwas zu Vermeidendes gesehen, weil sie den
Weg, die Welt zu begreifen, verstellen und unsere Tätigkeit deshalb in
falsche Richtung führen). Dies ist eine pragmatische Dimension der antiken
Philosophie, dass die Wahrheit einerseits als Nutzen und andererseits als
das Gute verstanden wurde, weshalb alles dafür sprach, dass man der Wahrheit

einen ethischen Wert zuwies. Das heißt, dass alle Meinungen in sich
einen ethischen Wert tragen, sodass sich die Skeptiker aller Urteile
enthalten mussten, weil eine jede Meinung durch ihren Wahrheitswert einen
Einfluss auf die Tätigkeit dadurch ausüben muss, dass die Werte eifriges
Streben und Meiden hervorrufen. Deswegen behaupte ich, dass Werturteile
die gemeinsame Wurzel der Tarache für die Skeptiker darstellten. Dadurch
ergibt sich eine Beziehung zwischen Werturteilen und der Anomalie als

Widerspruch in den Dingen, was allumfassende Urteilenthaltung forderte
und zunächst durch Erkenntnis zu lösen war.

Zusammenfassend kann der skeptische Weg auf diese Weise präsentiert
werden: Hochbegabte Menschen wurden wegen der Anomalie in den

Dingen in die Irre geführt. Sie hatten zunächst vor, diesen untragbaren
Zustand auf eine dogmatische Weise durch Entdeckung der Wahrheit zu
beseitigen, deshalb begannen sie ihre Suche, d.h. das Streben nach Wahrheit

als Schlüssel zum guten Leben. Während der Wahrheitssuche trafen sie
auf einen Widerstreit zwischen den Meinungen, den zu beseitigen sie
außerstande waren, weil alle gleichwertig waren und keine vorzuziehen war.
Angesicht dessen mussten sie sich eines Urteils in jeder Hinsicht enthalten,
woraufhin die gewünschte Ataraxie zufällig erfolgte. Da aber die Wahrheit
nicht entdeckt wurde, stellte sich Unwissen als eine andere Quelle der Tarache

heraus. Der wahre Grund der Beunruhigung wurde somit als Meinung
von etwas als gut oder übel gesehen, und diese Beunruhigung hatte einen
impliziten Einfluss auf alle Meinungen überhaupt, weil Wahrheit von Natur
aus als das Gute verstanden wurde. Die eigentliche Ursache der Tarache
wird als Eifer, der mit dem Meinen einhergeht, betrachtet. Da die Dogma-
tiker die Wahrheit als etwas Gutes und Unwissen als Übel voraussetzten, ist
klar, dass dies ein Streben hervorrief, was folglich Unruhe erzeugte. Wer
solche Meinungen teilt, strebt nach Wahrheit und meidet Unwissen und
Falschheit, und wenn er diese nicht entdeckt, fällt er in einen Zustand der
Beunruhigung und des Leidens, weil er die Wahrheit nicht hat und trotzdem
stetig versucht, dem Falschen auszuweichen. Doch welche Implikationen
eröffnet dieses Bild für die Entscheidung der Frage nach der Relation
zwischen Ataraxie und der Wahrheitssuche?

VI

Die These von M. Gabriel, von der wir ausgegangen sind, lautet, dass der
Skeptiker seine Beunruhigung niemals auflösen könne, weil er sich immer



i66 Denis Maslov

auf der Suche nach der Wahrheit befinde. Es wurde festgestellt, dass die
Ataraxie nicht als ein totaler Quietismus verstanden werden darf, der jede
Aktivität verbietet, sondern als Befreiung von der Tarache im Sinne eines
durch Meinungen hervorgebrachten Leidens. Als Quelle der Tarache haben
sich Werturteile gezeigt, die durch die ontologische und ethische Auffassung

der Rolle der Wahrheit alle Meinungen in die Urteilsenthaltung mit
einbeziehen. Werturteile beunruhigen, weil das Meinen ein eifriges,
gespanntes Streben oder Meiden voraussetzt. Oben haben wir die Position von
Malte Hossenfelder in Betracht gezogen, welcher der Meinung war, dass der

Skeptiker Ansprüche auf die Entdeckung der Wahrheit haben könne, weil
das Suchen (Hossenfelder zufolge) als eifriges Streben nach Wahrheit
verstanden werde. Da der Skeptiker den Eifer als Ursache der Unruhe betrachtete,

müsse er deshalb mit seiner Untersuchung aufhören, um nicht mehr
in Verlegenheit zu geraten. C. Perin äußerte eine ähnliche Meinung über
das Streben, kam dann aber zu anderen Schlüssen. So kann Hossenfelders
Position als eine zusammengefasst werden, die die Unvereinbarkeit von
Ruhe und Suche folgert. Dieser Meinung schließt sich aller Wahrscheinlichkeit

nach auch Markus Gabriel an, dessen These Anlass vorliegender Arbeit
war.

Dieses geschilderte Bild gilt zweifellos nur bis zu einem gewissen Grad
für den Dogmatiker oder den Protoskeptiker, die sich beide vom Streben
nach Wahrheit in ihrer Suche nach dem Glück richten lassen. Wie F. Grgic
richtig bemerkte, verzichtet der reife Skeptiker, der die Ataraxie erreicht
hat, auf den Wahrheitswert und hebt somit das Dilemma auf. Ich glaube,
dass diese Darstellung aufgrund eines neuen Begriffs der Wahrheitssuche
erweitert und vertieft werden sollte. Die dogmatische Suche zeichnet sich
dadurch aus, dass sie von der Meinung über die Wahrheit als das Gute

angestrengt und gespannt ist. Jedoch kommt der Skeptiker während seines

Weges zum Geisteszustand von der epoche, welcher ihm in seinem Streben
den Eifer nimmt. Hossenfelder versteht die Wahrheitssuche als eine, welche
die Wahrheit als Gutes von Natur aus versteht und dementsprechend Un-
wissen oder Irrtum als Übel an sich. Nur eine solche Suche kann
beunruhigen, da sie von Eifer begleitet wird, der durch das Meinen entsteht, dass

die Erkenntnis der Wahrheit uns das gute Leben brächte. Ist es für das
Suchen notwendig, von Eifer begleitet zu werden? Man kann die Prämissen
einer Veränderung unterziehen, um einen neuen Begriff der Untersuchung
zu gewinnen. Sobald eine Urteilsenthaltung vollzogen wurde, steht der vorige

Begriff der Untersuchung dem Skeptiker nicht mehr zur Verfügung, weil
er den Wahrheitswert nicht mehr konzediert, folglich setzt er die Wahrheit
nicht mehr als das Gute selbst. Soll das aber zugleich heißen, dass die Suche
nach der Wahrheit dem Skeptiker nunmehr verschlossen ist? Ja, jedoch
lediglich in dem Fall, wenn die Wahrheitssuche durch das Setzen der Wahrheit

als das Gute an sich bestimmt ist. Ich glaube, dass die Antwort negativ
ausfallen muss, weil eifriges Streben nach der Wahrheit als Voraussetzung



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 167

der Wahrheitssuche nicht notwendig ist. So sollte man sich das Suchen als

etwas ohne Anstrengung und Meinungsbildung Betriebenes denken. Der
Verdeutlichung dieses Gedankens soll folgende Passage dienen. Am Ende

von PH I spricht Sextus vom Unterschied zwischen starkem und schwachem
Glauben, welcher eine Grenze zwischen Akademikern und Pyrrhoneern
ziehen soll. Es heißt, dass sich dies auf zweierlei Weise verstehen lasse. Einmal
bedeutet es „nicht Widerstreben, sondern einfaches Folgeleisten ohne
starke Neigung und Teilnahme", das andere Mal „Zustimmen zu etwas mit
Entschiedenheit und gleichsam einem Miterleben aufgrund eines starken
Wollens" (PH I 229-230).54 Dieser Unterschied kann gut die Diskrepanz
zwischen den dogmatischen und skeptischen Untersuchungsweisen zeigen,
nämlich dass der Skeptiker die Erscheinungen ganz unverkrampft und ohne
Eifer zu verstehen sucht.

Der Skeptiker glaubt, die Wahrheit könne ihm Seelenruhe bringen,
dennoch scheitert sein Vorhaben angesichts der Gleichwertigkeit der Meinungen.

Der Urteilsenthaltung folgt unverhofft die Ataraxie, weil der sie erzeugende

Eifer behoben wurde. Alle skeptische Tätigkeit nach epoche zeichnet
sich durch Abwesenheit von Eifer aus. Hossenfelder behauptet, dass der
Skeptiker auf seine Suche verzichten müsse, um die Ataraxie nicht zu stören,

aber es gibt eigentlich keinen Grund, warum der verwandelte Skeptiker
eine neue Untersuchung ohne Eifer, die die Wahrheit als einen Wert (das
Gute an sich) nicht setzt, nicht betreiben sollte.

Letztendlich kommt das Problem auf, warum eine andere, skeptische
Untersuchung ohne eifriges Streben nach Wahrheit möglich sei. Also, wie
kann der Skeptiker etwas untersuchen, wenn er keine Wahrheit anstrebt?
Gisela Striker widerspricht einer solchen Möglichkeit und zählt die Lehre

von Sextus zu der negativen Philosophie, die an keiner Wahrheitsentdeckung

interessiert ist und stattdessen beabsichtigt, die Unerkennbarkeit der
Welt zu beweisen.55 Auf diesen Einwand findet sich im Aufsatz von Katja
Vogt wie auch in einem Aufsatz von mir, in dem ich eine ähnliche Auffassung

entwickelte, eine Antwort.56 Die skeptische Suche lässt sich als eine
negative Untersuchung der zweiten Ordnung interpretieren, wenn der
Skeptiker die Meinungen von Dogmatikern unter die Lupe nimmt mit der
Absicht, die falschen aufzuzeigen und somit außer Kraft zu setzen. Der

54 tô yàp Treî0ECT0ai Xéyezai Siacßopcoc;, to te pr| àvtitEiveiv àXX' ânX&ç ënEaOai âvEu

atfioSpàc; TrpoaKÀiaEooç Kai TrpoarraOeiaç, œç ô 7raî<; 7TEi0£a0ai Aeyetai toi naiSaycoY'T änat, Sè

to p£tà aipéoEûx; Kai oiovti cruprraÖEiaq xatà tö atjjöSpa ßoüAeaOai auYKatati0Ea0ai ttvi, œç ô

âaootoç Tt£i0Etai tq> 8a7tavr)tiKö>(; ßioßv à^ioùvti.
55 Striker, Gisela: Scepticism as a Kind of Philosophy, in: Archiv für Geschichte der

Philosophie 83 (2001) 2,113-129.
56 VOGT, Katja: The Aims ofSkeptical Investigation, in: MACHUCA, Diego (Hg.): Pyrrhonism

in Ancient, Modern and Contemporary Philosophy. New York: Springer 2011, 33-50; MaüJOB,
fleHHc: Tlpupoda cKenmunecKoeo noucKa, in: BecTHHK Try. Cepwi <t>H;ioco<[>Ha. CopHoaorHH.
no/iHTOJiorwi 4 (2015), 287-297.



i68 Denis Maslov

Skeptiker betreibt also eine reinigende Tätigkeit und wäre imstande, die
Wahrheit festzustellen, wenn ein Dogmatiker sie fände und einen korrekten
Beweis an den Tag legte, den der Skeptiker nicht widerlegen könnte.

Darüber hinaus kann der Skeptiker nach der Urteilsenthaltung Meinungen

gegen Dogmatiker benutzen. Er hört einfach auf, Meinungen für wahr
oder falsch zu halten. Nichts hindert ihm, die Wahrheitssuche zu betätigen,
sofern sie vom Eifer gereinigt ist. Erkenntnis und Neugier zeichnen die
menschliche Natur aus, was viele Philosophen zugaben57. Im Hinblick auf
sie schrieb Sextus, dass der Mensch von Natur aus neugierig sei und im
Gemüt ein eingeborenes Begehren nach Wahrheit trage (M I 41-42). Wie auch
empirisch bestätigt wurde, sehnen sich manche Leute nach der Wahrheit
und wollen Forschung betreiben. Diese innere Sehnsucht ist daher
undogmatisch, weil sie nicht von der Meinung, die Untersuchung habe einen
Wert, getragen wird.

Die pyrrhonische Skepsis mag also der Forschungstätigkeit auf ihre Weise

eine Rechtfertigung geben, wie auch alle anderen Aktivitäten im
Zusammenhang mit dem undogmatischen Streben, das einem sein Leben zu führen

hilft. Im Abschnitt PH I 21-24 wird die skeptische Lebensweise und das

Kriterium des Verhaltens gemäss Sextus so dargestellt: „Wir halten uns also
an die Erscheinungen und leben undogmatisch nach der alltäglichen
Lebenserfahrung, da wir gänzlich untätig nicht sein können" (PH I 23; übers,

von M. Hossenfelder).58 Sextus spricht von vier Weisen, die sich auf die
menschliche Natur und die Passionen beziehen: „Vorzeichnung der Natur",
„Erlebniszwang", „Überlieferung von Gesetzen und Sitten", „Unterweisung
in Techniken" (PH I 23).

Die Wahrheitssuche, die frei von Eifer ist, kann genauso wie jede andere
menschliche Tätigkeit ausgeübt werden. Zunächst sind die Menschen von
Natur aus neugierig, die Wahrheit zu erfahren. Doch diese Neugier muss
nicht mit dem künstlich erzeugten Eifer verbunden sein. Darüber hinaus
verleiten natürliche Neigungen zu verschiedenen Dingen. Manche haben
eine natürliche Veranlagung zur Wahrheitssuche und nichts hindert sie

daran, ein undogmatisches Streben nach Erkenntnis der Wahrheit zu haben.
Sextus schreibt, dass der Skeptiker aufgrund der nicht-philosophischen
Einsicht (kcxtù 8è Tf)v ctcjnÀôaocjwv xijpr|aLv) eine Sache wollen kann und eine
andere nicht, was das Verhalten prägen würde, das Eine zu verfolgen und
das Andere zu vermeiden ohne dogmatisches, eifriges Streben (M XI 165).
Das kann sich auf den Pathos beziehen als etwas, das den Menschen be-
einflusst genauso wie Hunger oder Durst. So können manche Menschen
Pathos haben, welche sie zur Wahrheitssuche treibt. Außerdem ist nicht

57 Als Beispiel kann eine berühmte Aussage von Aristoteles gelten, dass sich alle Menschen
von Natur aus nach dem Wissen sehnen (Met. A 98oai).

58 TOtç 4>aivogévoi<; ouv npoaéxovTEÇ KOtuà tf|V ßiooriKi|v rr|pr|aiv àSoÇàcrrax; ßioßpev, ÈrrEl

pf] SuvagcBa àvEvépyriTOt navxänaoiv cîvai.



Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus 169

ausgeschlossen, dass der Skeptiker seine undogmatische Untersuchungsweise

durch die Überlieferung seiner Vorfahren als eine Lebensweise
vererben und ihr gemäß sein Leben führen kann. Dies würde keine dogmatischen

Implikationen nach sich ziehen, weil es als einfache Praxis ohne
Meinungen, die sich durch Sozialisation erwirbt, getan werden kann.
Zuletzt können technische Regeln jemandem beim Untersuchen helfen, weil
die logischen und methodologischen Regeln als Kunst verstanden werden
können. Wichtig ist, dass diese Rechtfertigung die Untersuchung in eine
Reihe mit anderen Aktivitäten zu stellen erlaubt und zeigt, inwiefern die
Untersuchung nicht dogmatisch betrieben wird.

Zusammenfassung
Der vorliegende Artikel behandelt das Verhältnis von Ataraxie und
Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus. Laut des deutschen Philosophen Markus
Gabriel können sie nicht konsistent betätigt werden und deshalb wird die
Philosophie von Sextus in pragmatischer Hinsicht widerlegt. Dieser Aufsatz
plädiert hingegen für eine vollständige Kompatibilität, weil die eigentliche Quelle
von Unruhe nicht in der Tätigkeit liegt, sondern im Setzen von etwas als Gut
oder Übel. Insofern die Wahrheit als das Gute an sich verstanden wird, löst
die Suche auch eine gewisse Unruhe aus. Die Skeptiker aber enthielten sich
nicht nur aller Meinungen, sondern haben vor allem darauf verzichtet, die
Wahrheit als das Gute zu setzen, weshalb sie weiter undogmatisch forschen
und gleichzeitig die Ataraxie genießen können.

Abstract
This paper concentrates on the relation between two core components in
Sextus Empiricus: tranquility and the search for the truth. Against the view of
M. Gabriel, who denied the consistency of these elements, I argue that these

components can be practiced consistently. I argue that a non-dogmatic concept

of investigation could be used by the sceptic to seek the truth and remain
tranquil. Positing something as good and evil by nature is revealed as the

proper source of anxiety since it causes an intensive longing for the item
deemed good. The sceptic refuses to hold the truth for the good through
suspension ofjudgement; as a result, he becomes able to seek the just on the
grounds ofan internal inclincation.


	Zum Verhältnis von Ataraxie und Wahrheitssuche bei Sextus Empiricus

