
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Filosofia come forma-di-vita : riflessioni sul pensiero di Giorgio
Agamben

Autor: Spina, Salvatore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Salvatore Spina

Filosofïa come forma-di-vita
Riflessioni sul pensiero di Giorgio Agamben

Premessa

Nell'Awertenza contenuta nel testo L'uso dei corpi, ultimo volume di una
grandiosa ricerca filosofica durata circa vent'anni e intitolata Homo sacer,
il filosofo italiano Giorgio Agamben, tirando le somme del proprio lavoro,
sc rive:

Il lettore troverà qui pertanto delle riflessioni su alcuni concetti - uso, esi-
genza, modo, forma-di-vita, inoperosità, potenza destituente - che hanno fin
dall'inizio orientato una ricerca, che, come ogni opera di poesia e di pensiero,
non puô essere conclusa, ma solo abbandonata (e, eventualmente, continuata
da altri).1

Inserendosi nel solco tracciato dal lavoro archeologico proposto da

Agamben e facendosi suo compagno di strada, questo contributo proverà
ad approfondire un aspetto che, sebbene più volte accennato tra le righe,
rimane in qualche modo non pienamente espresso nelle pagine dell'opera
agambeniana. Se tutto il pensiero di Agamben, e in particolare il tratto del

percorso archeologico intrapreso in Homo sacer, puô essere letto come il
tentativo di proporre una filosofia delle forme-di-vita - e dovremo capire
cosa egli intenda con quest'espressione -, si tratterà adesso di verificare,
con Agamben, la tenuta dell'ipotesi che, al di là di ogni possibile déclina-
zione genitiva, filosofia e forma-di-vita siano sotto molti riguardi lo Stesso

1 Agamben, Giorgio: L'uso dei corpi (Homo sacer, IV, 2). Vicenza: Neri Pozza, 9. Nel 2018

tutte le nove ricerche facenti capo al progetto di Homo sacer sono state raccolte in un unico
volume (AGAMBEN, Giorgio: Homo sacer. Macerata: Quodlibet 2018); in questo studio, tutta-
via, verranno utilizzate le singole edizioni. Per un'indagine generale delle tematiche trattate
nell'opera di Agamben, cfr.: BONACCI, Valeria (a cura di): Giorgio Agamben. Ontologia e

politico. Macerata: Quodlibet 2019; PANATTONI, Riccardo: Giorgio Agamben. Milano: Feltrinelli
2018; SALZANI, Carlo: Introduzione a Giorgio Agamben. Genova: il Nuovo Melangolo 2013;
Dell'Aia, Lucia (a cura di): Studi su Agamben. Milano: Ledizioni 2012. Un'analisi approfon-
dita di Homo sacer è possibile trovarla in: NORRIS, Andrew (ed.): Politics, Metaphysics and
Death. Essay on Giorgio Agamben's Homo sacer. Durham: Duke University Press 2003. II rap-
porto tra forma e vita, che è al centro di questo lavoro, costituisce il nucleo teorico dei se-
guenti volumi: LUCCI, Antonio/VlGLlAROLO, Luca (a cura di): Giorgio Agamben. La vita delle
forme. Genova: il nuovo Melangolo 2016; ClNQUEMANl, Luca: Formaldilvita. Dal pensiero
destituente nella filosofia di Giorgio Agamben alla radicale nullificazione del dispositivo. Roma:
Aracne 2019.



ii4 Salvatore Spina

[das Selbe].2 Detto in maniera più esplicita: non più filosofia delle forme di
vita, bensi filosofia come forma-di-vita per eccellenza.

Si tratterà, dunque, di fare i conti, tanto con la tendenza 'genitiva' della
filosofia, che nel corso della sua storia ha quasi sempre privilegiato la forma

della specificazione (filosofia della storia, filosofia della scienza e, nel
nostro caso, filosofia della forma di vita), quanto, cosa ancor più stringente
nell'ottica di Agamben, con una visione sostanzialistica e gerarchica dell'es-
sere propria della filosofia occidentale che, prediligendo fin dalla propria
scaturigine socratica la forma d'indagine basata sulla ricerca del 'che cos'è'

(fi esti), dunque dell'essenza, mette in secondo piano il modo di essere e di
dispiegarsi dell'essere stesso, la sua esistenza; detto altrimenti: il suo
come.

Ne L'uso dei corpi Agamben, attraverso il riepilogo e la critica serrata di
alcune posizioni filosofiche strategiche della tradizione occidentale, trat-
teggia le coordinate concettuali per pensare un'ontologia al di là dell'onto-
logia classica; non più fondata sulla sostanza e sull'essenza ma sui modi di
essere dell'essere stesso. Compagni di viaggio nella ricerca di quella che
egli definisce un'ontologia modale sono Leibniz, Suarez e Spinoza.

Dai primi due egli mutua l'idea di esigenza, owero "la categoria più
adeguata per pensare l'ambiguità di logica e ontologia che il dispositivo
aristotelico ha lasciato in eredità alla filosofia occidentale. Essa non cor-
risponde né al linguaggio né al mondo, né al pensiero né al reale, ma alla
loro articolazione. Se l'ontologia pensa bessere in quanto è detto, l'esigen-
za corrisponde all'in quanto che sépara e, insieme, unisce i due termini".3
Un'ontologia modale è comprensibile, allora, solo alla luce di una filosofia
dell'esigenza, che prenda in considerazione fin quanto tra bessere e la sua
possibilità di essere (detto).

Spinoza rappresenta, invece, il luogo teorico attraverso cui pensare il
superamento dell'ordine gerarchico, di matrice aristotelica, tra sostanza e

modi; infatti, per lo Spinoza di Agamben,

l'essere non preesiste ai modi, ma costituisce sé modificandosi, non è altro
che le sue modificazioni. [...] Nella formula che esprime il tema dell'ontolo-
gia: on he on, ens qua ens, 'bessere come essere', il pensiero si è soffermato
sul primo ens (l'esistenza, che qualcosa sia) e sul secondo (l'essenza, che

2 In questo contesto utilizziamo l'espressione 'lo Stesso' [das Selbe] nell'accezione im-
piegata da Heidegger. Non si tratterà di pensare una nuova forma di identità, quanto piut-
tosto la possibilità di declinare una sorta di affinità ontologica originaria. Diversi sono i testi
in cui Heidegger rimanda a quest'accezione particolare dell'espressione 'lo Stesso'; cfr., al-
meno, Heidegger, Martin: Conferenze di Brema e Friburgo. Milano: Adelphi 2002.

3 Agamben: L'uso dei corpi, 220; sulla questione dell'esigenza cfr. anche: Agamben, Giorgio:

Sul concetto di esigenza, in: Che cos'è la filosofia? Macerata: Quodlibet 2016, 47-56.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 115

cos'è qualcosa) e ha lasciato impensato il termine medio, il qua, il 'come'. Il
luogo proprio del modo è in questo 'come'.4

Se, dunque, la prima parte del lavoro da noi presentato si muoverà, ricon-
siderando diversi luoghi strategici dell'opera di Agamben, tra le maglie
teoriche del sintagma forma-di-vita, la seconda parte, coerentemente con
il programma agambeniano di un'ontologia modale, proverà a scandaglia-
re, invece, una delle esperienze - il monachesimo, e in particolare il fran-
cescanesimo -, che, in maniera esemplare, paradigmatica e, per alcuni ver-
si, fallimentare, ha incarnato il 'come' di una forma-di-vita.5 L'ultima parte,
quella più sperimentale e aporetica, e probabilmente per questo la piü
interessante da un punto di vista filosofico, proverà infine a pensare la possibilité

di un accostamento senza riserve tra filosofia e forma-di-vita.

Archeologia della forma-di-vita

Il sintagma forma-di-vita ricopre nella riflessione di Agamben, in particolare

in Homo sacer e nei testi a esso contemporanei, una funzione strate-
gica. Se, corne l'autore sottolinea ne L'aperto, la prestazione fondamentale
della macchina antropologica occidentale, che ha nella biopolitica il proprio

luogo di realizzazione e di performatività, è quella di proporre una se-
parazione netta e adiabatica tra bios e zoé, il concetto forma-di-vita nomi-
na, invece, il tentativo polare di risanare questa frattura; di disattivare, cioè,
l'operatività della macchina stessa.6 Forma-di-vita è, nell'ottica di Agam-

4 Agamben: L'uso dei corpi, 221-223. 'n questo contesto è bene sottolineare che Agamben,
in ciö fedele alla lezione del suo maestro Heidegger, piega il pensiero dei filosofi analizzati
aile proprie esigenze teoriche, fornendone un'interpretazione per alcuni versi forzata; po-
tremmo dire, storiograficamente parziale, ma, tuttavia, ontologicamente possibile.

5 Mi pare che proprio il tentativo di indagare la forma-di-vita nel suo 'corne' rappresenti
uno degli aspetti più aporetici e, al contempo, fecondi del pensiero di Agamben. Se, corne
accennato, l'ontologia classica si è concentrata esclusivamente sul 'cosa', silenziando o rele-
gando alio spazio dell'accidente il 'corne', altrettanto problematica, a mio awiso, è un'inda-
gine che faccia del 'modo' lo spazio privilegiato di dispiegamento dell'essere. Sebbene la lo-
gica di Agamben non si presenti mai in forma di esclusione - o meglio ancora, ogni esclusio-
ne implichi de facto un'inclusione -, la centralità assegnata all'istanza modale sottolinea la
volontà da parte di Agamben di portare la filosofia oltre la filosofia, oltre l'ontologia; in uno
spazio che compete più propriamente all'etica, nel senso greco di 'abitare' e, dunque, di ha-
bitus/hexis. Scrive Agamben: "La rivendicazione di un'ontologia modale andrebbe termino-
logicamente integrata nel senso che, intesa correttamente, un'ontologia modale non è più
un'ontologia, ma un'etica" (Agamben: L'uso dei corpi, 226). Forse proprio questa stretta con-
nessione tra ontologia ed etica, se letta nella sua forma più radicale e originaria, offre lo spazio

teorico per l'accostamento, che è al fondo di questa nostra ricerca, tra filosofia e forma-
di-vita.

6 Cfr. Agamben, Giorgio: L'aperto. L'uomo e l'animale. Torino: Bollati Boringhieri 2002,
38-43. 11 concetto di 'macchina antropologica' rivela il debito di Agamben con la riflessione
sul 'modello di macchina mitologica' elaborato da Furio Jesi. Tuttavia il filosofo romano
combina il modello jesiano con le indicazioni di Carl Schmitt sulla struttura dell'eccezione e

del bando; proprio questo gli permette di estendere il modello della macchina antropologica



ii6 Salvatore Spina

ben, il termine medio tra bios e zoe, che congiungendo (e, dunque, al con-
tempo disgiungendo) i due estremi permette che si dia una relazione tra
essi; relazione che ha la forma dello streben nach, délia 'tensione'.7 Ab-
bozzando una definizione di forma-di-vita, scrive Agamben:

Col termine forma-di-vita, intendiamo invece una vita che non puo mai es-
sere separata dalla sua forma, una vita in cui non è mai possibile isolare e

mantenere disgiunta qualcosa come una nuda vita.8

Questa breve citazione, proposta più volte da Agamben nei suoi testi e qui
scorporata per sottolinearne la centralità, ci consegna una serie di indica-
zioni fondamentali, sviluppando le quali potremo compiere qualche passo
in avanti, pur nella prowisorietà che innerva ogni ricerca filosofica, per
comprendere la costellazione teorica del pensiero agambeniano.

In primo luogo il sintagma forma-di-vita evidenzia tanto il debito di
Agamben con il pensiero di Heidegger quanto la decisa presa di distanza
da esso. Forma-di-vita, già nella struttura grafica con i trattini, riprende,
mutatis mutandis, alcune espressioni utilizzate dal giovane Heidegger so-

prattutto in Essere e tempo - essere-per-la-morte ed essere-nel-mondo, per
citare solamente le più importanti9. I trattini interposti tra i lemmi del sin-

oltre gli ambiti disciplinari dell'antropologia e del mito, come avveniva in Jesi, e renderlo
cosi funzionale aile proprie indagini di matrice politica e ontologica; sull'argomento, cfr.:
CAVALLETTI, Andrea: Il fîlosofo inoperoso, in: BONACCI (a cura di): Giorgio Agamben. Onto-
logia e politica, 389-415. È bene sottolineare che, sebbene la macchina antropologica funzio-
ni ponendo una cesura netta tra bios e zoé, questa divisione awiene per Agamben sempre
secondo un duplice movimento di inclusione/esclusione; proprio questa dialettica è alla base
délia sacertà di homo sacer (cfr.: AGAMBEN, Giorgio: Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda
vita. Torino: Einaudi 2005; d'ora in avanti, per evitare di confonderlo con l'insieme dell'opera
di Agamben avente lo stesso titolo o con il concetto che dà il nome alla ricerca, citeremo
questo testo corne Homo sacer /), e anche del concetto di eccezione, che a quello è intima-
mente connesso (cfr. AGAMBEN, Giorgio: Stato di eccezione (Homo sacer II, 1). Torino: Bollati

Boringhieri 2003).
7 Tensione è il nome utilizzato da Antonio Lucci (cfr.: LUCCI, Antonio: L'opéra, la vita, la

forma. La filosofia delle forme-di-vita di Giorgio Agamben, in: LUCCI, Antonio/VlGLlAROLO,
Luca (a cura di): Giorgio Agamben. La vita delle forme, 69-74) per indicare la relazione tra
vita e opus, vita e opera; non è possibile in questo contesto approfondire la questione in
maniera analitica, basterà dire che per Agamben nella relazione tra vita e opera, e nella tensione

che tra essa si istituisce, è possibile pensare un modo di dispiegarsi différente del

rapporto tra potenza e atto, non più fondato sul paradigma dell'operatività e deU'efficienza,
bensl su quello dell'inoperosità. Che il parallelo qui proposto tra bios/zoé, da un lato, e

vita/opera, dall'altro, non sia peregrino è lo stesso Agamben a confermarlo: "Un vivente non
puö mai essere definito dalla sua opera, ma soltanto dalla sua inoperosità, cioè dal modo in
cui, mantenendosi in un'opera, in relazione con una pura potenza, si costituisce come
forma-di-vita, in cui zoe' e bios, vita e forma, privato e pubblico entrano in una soglia di
indifferenza" (AGAMBEN: L'uso dei corpi, 313).

8 AGAMBEN: L'uso dei corpi, 264. Questa definizione è ripresa da un testo, intitolato proprio

Forma-di-vita, contenuto in Mezzi senza fine. Quest'ultimo raccoglie una serie di scritti
preparatori che confluiranno in seguito nei vari volumi di Homo sacer; cfr.: AGAMBEN, Giorgio:

Mezzi senza fine. Torino: Bollati Boringhieri 1996.
9 HEIDEGGER, Martin: Essere e tempo. Milano: Longanesi & C. 2001.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 117

tagma indicano la coimplicazione ontologica che Ii lega reciprocamente;
tra la forma e la vita del vivente, cosi come tra l'essere e il mondo del
Dasein, non c'è, al livello dell'essere, nessuno scarto possibile, nessuna frattu-
ra. Non è un caso d'altra parte che, subito dopo averci fornito la defini-
zione di forma-di-vita nella citazione testé riportata, Agamben, nel conno-
tare una vita che non puö mai essere separata dalla sua forma, utilizzi, rie-
laborandola e adattandola aile proprie esigenze teoriche, la formula che

Heidegger impiega in Essere e tempo per descrivere il Dasein10; scrive
Agamben: "una vita, che non puô essere separata dalla sua forma, è una vita

per la quale, nel suo modo di vivere, ne va del vivere stesso e, nel suo vi-
vere, ne va innanzitutto del suo modo di vivere".11

Tuttavia proprio in questo punto, in cui tra il pensiero di Heidegger e

quello di Agamben sembra darsi una sorta di prossimità, è possibile tro-
vare la divergenza maggiore tra le due posizioni. Da un lato, Heidegger per
nominare l'essere proprio dell'uomo utilizza il termine Dasein [Esserei, ma
anche esistenza], segnando cosi uno scarto decisivo con quella fenomeno-
logia délia vita effettiva [das faktische Leben] elaborata nei suoi primi corsi
universitari a Friburgo in Brisgovia e abbandonata poi in Essere e tempo
perché, anche già a livello semantico, troppo legata al biologismo da cui il
suo progetto ontologico-esistenziale voleva distanziarsi.12 Dall'altro lato, in-
vece, Agamben al concetto di esistenza preferisce quello di vita, in quanto
a suo awiso la battaglia per il superamento di una visione biologistica e

biopolitica dell'esistente deve giocarsi sul campo délia vita stessa, e non
nella sua neutralizzazione metafisica. Non è un caso, d'altra parte, che il
volume conclusivo délia monumentale opera Homo sacer - L'uso di corpi -
rechi nel proprio titolo il nome per eccellenza a cui inerisce la vita: la cor-
poreità.

Forma-di-vita, dunque, pensata da Agamben corne il tentativo di risa-
nare lo scollamento, creatosi nella bimillenaria storia dell'Occidente, tra la
vita e la sua forma, tra la funzione puramente animale e quella razionale;
in breve: tra bîos e zoé.

Questo tentativo pone in essere la possibilità di pensare un contromo-
vimento rispetto al dispositivo13 biopolitico occidentale, il cui funziona-

10 "L'Esserci non è soltanto un ente che si présenta fra altri enti. Onticamente, esso è ca-
ratterizzato piuttosto dal fatto che, per questo ente, nel suo essere, ne va di questo essere
stesso" (HEIDEGGER: Essere e tempo, 24).

11 AGAMBEN: L'uso dei corpi, 264.
12 Sull'argomento mi permetto di rimandare a: Spina, Salvatore: Esistenza e vita. Uomo e

animale nel pensiero di Martin Heidegger. Milano: Mimesis 2015; SPINA, Salvatore: Animalità e

Liberté. Riflessioni sulla fîlosofla di Heidegger e Agamben, in: Logoi.ph - Journal of Philosophy

IV (2018) 12, 141-151.
13 In Agamben il concetto di dispositivo ha un significato tecnico ben preciso, la cui

genesi è rintracciabile nell'opera di Foucault; sull'argomento, cfr.: Agamben, Giorgio: Che
cos'è un dispositivo? Milano: Nottetempo 2016.



ii8 Salvatore Spina

mento è legato, come indicate dalla citazione di Agamben qui presa in esa-
me in maniera analitica, alla possibilité di isolare ed escludere (dunque, in-
cludere) 'qualcosa come una nuda vita' dall'ambito délia polis, al fine di
renderla oggetto di pratiche di dominio e di potere.14

II concetto di 'nuda vita', com'è noto, rappresenta uno dei gangli deci-
sivi della riflessione di Agamben, attorno a cui si annodano vari fili tema-
tici che intessono una trama féconda tanto per comprendere la struttura
biopolitica, che innerva in maniera performativa 1'Occidente tout court,
quanto per provare a pensare una sua disattivazione in relazione all'idea di
forma-di-vita, che è al cuore di questa ricerca.15

II sintagma 'nuda vita' è la traduzione e la risemantizzazione dell'es-
pressione tedesca das bloße Leben utilizzata da Walter Benjamin.16 Sebbe-

ne l'orizzonte teorico della riflessione di Agamben presenti delle affinité
con il pensiero benjaminiano, di cui Agamben stesso è profondo conosci-
tore ed interprète, bisogna tuttavia sottolineare come l'autore romano, pur
proponendosi come obiettivo primario un ripensamento della nozione di
vita, sposti per alcuni versi il baricentro ermeneutico in maniera decisa

verso l'idea di nudité. Per comprendere come la posta in gioco del discorso
agambeniano ruoti intorno alia comprensione originaria dell'aggettivo 'nu-
do', basti pensare che, collaborando con i traduttori tedeschi delle proprie
opere, Agamben stesso, nel ritradurre in tedesco il concetto 'nuda vita' in
maniera coerente all'ambito semantico delle proprie ricerche, concordi
nell'utilizzare l'espressione 'das nackte Leben', invece dell'originale
benjaminiano das bloße Leben.17

Questa centralité dell'idea di nudité ci permette, in primo luogo, di
chiarire una determinazione importante del concetto di 'nuda vita' e di
sgomberare cosl il campo da possibili fraintendimenti teorici. Essa, lungi

14 A differenza di Foucault, che individua nella Modernità il periodo storico in cui si di-
spiega l'affermarsi di pratiche governamentali finalizzate al dominio della vita e delle sue

forme, e, dunque, l'affermarsi della biopolitica, Agamben estende il paradigma biopolitico
all'intera storia dell'Occidente ("La politica occidentale è fin dall'inizio una biopolitica",
AGAMBEN: Homo sacer I, 202), considerandolo quasi come l'espressione di una categoria on-
tologico-metafisica astorica. Categoria che trova "nella 'politicizzazione' della nuda vita [...]

il compito metafisico per eccellenza, in cui si decide dell'umanità del vivente uomo" (Agamben:

Homo sacer I, 11). Sulla problematicità di questa posizione, cfr.: CAFFO, Leonardo/ SFER-

RAZZA Papa, Ernesto C.: Nuda vita come animalità. Un argomento di ontologia sociale contro
Giorgio Agamben, in: Lo Sguardo. Rivista di filosofia II/18 (2015), 129-138.

15 Senza poter approfondire in maniera analitica la questione, in questo contesto è da

segnalare che il contromovimento, l'atto di resistenza assoluto contro ogni dispositivo di se-

parazione proprio della macchina antropologica occidentale, e, più in generale, della mac-
china governamentale del potere, assume, nel lessico di Agamben, il nome di 'profanazione';
cfr.: Agamben, Giorgio: Profanazioni. Roma: Nottetempo 2005.

16 Cfr.: Benjamin, Walter: Per la critica della violenza, in: Angelus Novus. Saggi e fram-
menti. Torino: Einaudi 2014, 5-30.

17 Sull'argomento cfr.: SALZANI, Carlo: Nudita: Agamben e la vita, in: BONACCI (a cura di),
Giorgio Agamben. Ontologia e politica, 461-479.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 119

dal poter essere associata immediatamente e senza riserve alla zoé, alia vita

naturale, rimanda a un processo di denudamento della vita stessa; de-
nudatio che, al di là di ogni mitologema dell'origine, la rende l'oggetto
politico per eccellenza. Scrive Agamben: "la nuda vita è un prodotto della
macchina e non qualcosa che preesiste ad essa"18; in altre parole: nuda vita
come il risultato di un processo interno della macchina antropologica,
come il resto, lo 'scarto' endogeno del processo di separazione tra bios e

zoé messo in atto dalla macchina stessa.19

Si tratta, dunque, di pensare la nuda vita come il processo risultante da
un doppio gioco di velamento e svelamento - e qui è impossibile non sen-
tire l'eco del duplice movimento di lethe e a-letheia che Heidegger inca-
stona al cuore della nozione di verità20 -, che è alla base del concetto di
nudità.21 Contro l'opinione comune che ritiene che l'uomo nasca nudo, ov-
vero privo di qualsiasi veste, Agamben orchestra una fenomenologia della
nudità, fortemente intrisa del paradigma teologico (e al contempo politico)

della dialettica natura/grazia, in cui la nudità è l'ombra riflessa dell'es-
ser vestito dell'uomo.

Si capisce, dunque, perché Agamben nel tradurre e risemantizzare l'es-
pressione benjaminiana das bloße Leben non potesse utilizzare gli aggettivi
'mero', 'nient'altro che', a cui pure il tedesco bloß immediatamente rimanda,

e perché fosse necessario d'altro canto pensare la relazione ontologica
tra nudità e vita.

Nell'indagine sulla forma-di-vita proposta da Agamben la posta in gioco
è, come vedremo meglio in seguito, il tentativo di pensare uno spazio al-
ternativo per l'etica e la politica rispetto alla declinazione data dalla tra-
dizione occidentale, la quale ha trovato nel processo di inclusione/esclu-
sione della nuda vita la propria forma di realizzazione privilegiata. Si trat-

18 AGAMBEN: Stato di eccezione, 112.

19 È grazie al concetto di nuda vita che Agamben puö specificare quale sia la prestazione
più propria della biopolitica nazista. Essa consiste esattamente in una politica del 'resto',
della riduzione a nuda vita - né fci'os né zoé, né uomini né animali - di coloro che sono rite-
nuti indegni di vivere; cfr.: AGAMBEN, Giorgio: Quel che resta di Auschwitz. L'archivio e il te-
stimone, Homo sacer, III. Torino: Bollati Boringhieri 2016. Sull'argomento mi permetto di
rinviare a Spina, Salvatore: Biopolitica e nazismo. Il concetto di Immunitas nel pensiero di
Roberto Esposito, in: Giornale di Metafisica, 2 (2020), (in pubblicazione).

20 Cfr.: Heidegger, Martin: Dell'essenza della verità, in: Segnavia. Milano: Adelphi 1987,

133-157-
21 È bene sottolineare corne il concetto di nudità non abbia in Agamben solo l'accezione

'negativa', a cui il sintagma 'nuda vita' rimanda; in un saggio intitolato proprio Nudità
(Agamben, Giorgio: Nudità. Milano: Nottetempo 2009), egli orchestra una fenomenologia
della nudità, che, liberata dalla propria segnatura teologico-politica, inerisce a quello spazio
dell'inappropriabile e dell'indicibile a cui un pensiero della destituzione e dell'inoperosità
dovrebbe rimandare. Fondamentale in questo percorso proposto da Agamben è l'immagine
del corpo glorioso, il quale "non è un altro corpo, più agile e bello, più luminoso e spirituale:
è lo stesso corpo, nell'atto in cui l'inoperosità lo scioglie dall'incanto e lo apre a un nuovo
possibile uso comune" (AGAMBEN: Nudità, 146).



120 Salvatore Spina

ta, in altre parole, di riconoscere un luogo teorico in cui tra il carattere
politico delFuomo (il bios) e la sua parte naturale (la zoé) non si dia alcuna
separazione; o meglio ancora: che questa separazione venga 'profanata' e

ripensata in vista di un suo uso différente. Se nella forma-di-vita non è più
possibile isolare qualcosa come una nuda vita, in quanto in essa la scissio-
ne tra bios e zoé si ricompone in vista di una loro diversa articolazione,
tutti i presupposti della biopolitica vengono allora disattivati e resi inope-
rosi.

Il discorso sulla forma-di-vita mostra cosi l'intima connessione tra fi-
losofia e politica, che, in fondo, è al cuore della riflessione di Agamben:

La forma del vivere umano non è mai prescritta da una specifica vocazione
biologica né assegnata da una qualsiasi nécessité, ma, per quanto consueta,
ripetuta, e socialmente obbligatoria, conserva sempre il carattere di una
possibilité reale, mette, cioè, sempre in gioco il vivere stesso. Non vi è, cioè, un
soggetto a cui compete una potenza, che egli puö decidere di mettere in atto:
la forma-di-vita è un essere di potenza non solo e non tanto perché puö fare
o non fare, riuscire o fallire, perdersi o trovarsi, ma innanzitutto perché è la
sua potenza e coincide con essa. Per questo l'uomo è l'unico essere nel cui
vivere ne va sempre della félicité, la cui vita è irrimediabilmente e dolorosa-
mente assegnata alla félicité. Ma questo costituisce immediatamente la
forma-di-vita corne politica.22

ALTISSIMA POVERTÀ COME FORMA-DI-VITA: UN SENTIERO INTERROTTO

Se, corne accennato, il ripensamento dell'ontologia occidentale, la quale ha

trovato nella ricerca dell'essenza il proprio fondamento, si articola in
Agamben attraverso un'indagine dell'esistenza, owero dei modi di dispie-
garsi dell'essere, si comprenderà, allora, quale sia la posta in gioco dell'ar-
cheologia dei movimenti monastici, e in particolare del francescanesimo,

proposta nell'ambizioso lavoro di Agamben del 2011, Altissima povertà. E si

comprenderà, altresi, quale connessione intercorra tra esso e l'idea di
forma-di-vita, la cui archeologia stiamo ripercorrendo in queste pagine.

Agamben, presentando il proprio lavoro, nell'incipit del volume sui
movimenti monastici scrive: "Oggetto di questa ricerca è il tentativo - inda-
gato nel caso esemplare del monachesimo - di costruire una forma-di-vita,

22 AGAMBEN: L'uso dei corpi, 265. In questo intenso brano è espresso uno dei cardini
fondamentali del pensiero di Agamben, ovvero il ripensamento della relazione di matrice
aristotelica tra potenza e atto, in vista di una politica dell'inoperosità e della destituzione.
Senza poter entrare nei dettagli della questione, per il momento basterà sottolineare corne
per Agamben in ogni potenza (dynamis), a differenza di quel che il paradigma occidentale
dell'efficienza e della causa efficiente ha dato per scontato, centrale non sia il movimento di
attualizzazione bensi la sua 'potenza di non', una sorta di consustanziale impotenza
(adynamia) che, nella sospensione e nel proprio girare a vuoto, caratterizza bessere della potenza
stessa in maniera altrettanto originale; cfr.: Agamben, Giorgio: La potenza del pensiero, in: La

potenza del pensiero. Saggi e conferenze. Vicenza: Neri Pozza 2005, 281-296.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 121

cioè una vita che si lega cosi strettamente alia sua forma, da risultarne in-
separabile".23

11 monachesimo è, dunque, indagato come caso esemplare che potrebbe
fornirci le coordinate concettuali per comprendere il modo di dispiegarsi
di una forma-di-vita. Non cosa, bensi come è una forma-di-vita.

Prima di inoltrarci nell'indagine della forma-di-vita del monachesimo, è

perô fondamentale, per inquadrare l'importanza di questo tentativo,
comprendere la funzione strategica del concetto di esempio nella riflessione
agambeniana. Per Agamben esso rappresenta una sorta di frammezzo, una
soglia di indiscernibilità tra il generale e il particolare, che nominando un
'terzo' tra essi non si lascia mai ridurre a nessuno dei due poli, creando,
invece, una serie continua di rimandi fecondi.24 Né asettica essenza universale

né mera esistenza particolare, l'esempio mette in crisi qualsiasi onto-
logia sostanzialistica e definitoria; ma impedisce altresl che il discorso filo-
sofico si riduca alia mera doxa. In quanto tale, l'esempio è il dispositivo
teorico più appropriato per poter decriptare la nozione di forma-di-vita.

L'indagine suH'esperienza monastica prende le mosse dalla constata-
zione che in essa, e in particolare nel francescanesimo25, si dia una sorta di
identificazione senza residui tra la regola e la vita. La vita dei monaci ade-
risce, infatti, pienamente alla regola, che costituisce il loro ordine infor-
mandolo, e per convesso la regola non è altro che il modo in cui la vita dei
monaci si dispiega. I sintagmi vita vel régula, régula et vita, forma vivendi,
forma vitae indicano proprio questa identificazione in cui vita e regola, nel
loro carattere sinonimico, perdono la propria specificità in favore di un terzo

che corrisponde alla forma-di-vita esemplare dei monaci.26
In quest'analisi della forma-di-vita dei monaci è in gioco, secondo

Agamben, la possibilità di disinnescare il dispositivo liturgico, che informa

23 Agamben, Giorgio: Altissima povertà. Regole monastiche e forma di vita (Homo sacer,
IV, I). Vicenza: Neri Pozza 2011, 7 (corsivo mio).

24 Sulla questione dell'esempio cfr.: Agamben, Giorgio: Signatura rerum. Sul metodo.
Torino: Bollati Boringhieri 2008. Nel medesimo volume (pp. 11-34) è contenuto un saggio dal
titolo Che cos'è un paradigma? Senza poter entrare nei dettagli, in questo contesto ci basterà
sottolineare che il concetto di esempio e quello di paradigma assumono in Agamben sfùma-
ture semantiche e concettuali per molti versi affini. Sull'argomento, cfr.: CROSATO, Carlo:
Una forma inaudita di resistenza. Agamben e il paradigma corne strumento di analisi archeo-
logica, in: Etica&Politica/Ethics8iPolitics, XXI, n. 1 (2019), 265-298.

25 Pur consapevoli delle innumerevoli differenze presenti tra un movimento monastico e

l'altro, e senza voler ignorare, d'altra parte, la specificità di ognuno di essi, in questo studio
prenderemo Tesperienza monastica tout court corne il nome di una forma-di-vita esemplare.
Per un'analisi generale dei movimenti religiosi del Medioevo, cfr.: GRUNDMANN, Herbert:
Movimenti religiosi nel Medioevo. Bologna: Il Mulino 1974.

26 Uno studio imponente, più volte citato dallo stesso Agamben, sul rapporto tra vita e

regola e sulla relazione che esse intessono con il diritto è rappresentato da: COCCIA, Ema-
nuele: «Regula et vita». Il diritto monastico e la regola francescana, in: Medioevo e Rinasci-
mento, XX (2006), 97-147; a esso si rimanda per una bibliografia approfondita sull'argomento

trattato in questo paragrafo.



122 Salvatore Spina

in maniera caratteristica il paradigma teologico occidentale e che, mutatis
mutandis, assume un ruolo preminente nell'ontologia - dunque, nella poli-
tica - dell'operatività e della causa efficiente della nostra tradizione. Se ha

ragione Carl Schmitt nel sostenere che "tutti i concetti più pregnanti della
moderna dottrina dello Stato sono concetti teologici secolarizzati"27, nell'in-
dagine della forma-di-vita e della liturgia la posta in gioco del discorso di
Agamben è, dunque, niente di meno che un ripensamento delle coordinate
concettuali del discorso politico ed etico occidentale.

Già a partire dall'etimologia del termine che la désigna, la liturgia lei-

tourgia, da laos, popolo, ed ergon, opera) ha a che fare con un operare e

un'operatività.28 Senza poter entrare nello specifico dell'indagine archeolo-
gica sul concetto di liturgia condotto da Agamben, basterà sottolineare
come in essa, almeno nella sua forma teologica canonica, egli rawisi il
paradigma proprio di una separazione tra la forma e la vita, tra la funzione
celebrata da un sacerdote e la sua vita. Il termine medio che permette que-
sta disgiunzione (che, come più volte sottolineato, in Agamben è al con-
tempo anche il nome di una segreta congiunzione) è rappresentato dall'idea
di opus Dei. Nell'attualità della liturgia, nell' officium (termine latino con
cui viene tradotto il greco leitourgia) di essa, a operare è il sacerdote in
quanto "strumento animato di un mistero che lo trascende".29 Si compren-
de, allora, il significato della scissione propria dell'economia ecclesiastica
tra opus operatum e opus operantis: l'officium religioso ha valore a pfe-
scindere dal soggetto che in esso opera, "déterminante non è più la retta
intenzione dell'agente, ma solo la funzione che l'azione svolge in quanto
opus Dei".30

È proprio questa scissione che nel monachesimo come forma-di-vita
viene messa in discussione. Se nell'ordine sacerdotale è possibile pensare
una divisione tra l'azione e il soggetto, tra il sacramento, che vale in quanto

espressione di opus Dei, e il sacerdote che lo amministra e lo officia, nel
monachesimo questa divisione perde completamente di senso, diviene on-
tologicamente inconsistente. Infatti, "mentre il sacerdote indegno resta in
ogni caso un sacerdote e gli atti sacramentale che egli compie non perdono
la loro validité, un monaco indegno semplicemente non è un monaco".31

Il fenomeno storico del monachesimo è, dunque, comprensibile corne
"un campo di forze percorso da due tensioni opposte, una volta a trasfor-

27 SCHMITT, Carl: Teologia politico, in: Le catégorie del 'politico'. Saggi di teoria politico.
Bologna: il Mulino 1972, 61.

28 Agamben conduce un'archeologia del concetto di liturgia nel volume di Homo sacer,
che costituisce una sorta di prologo alia ricerca sulla forma-di-vita monastica; cfr.: AGAMBEN,

Giorgio: Opus dei. Archeologia dell'ufficio ("Homo sacer, II, t). Torino: Bollati Boringhieri
2011.

29 Agamben: Opus dei, 28.
30 Agamben: Opus dei, 28.
31 Agamben: Altissima povertà, 106-107.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 123

mare la vita in liturgia e l'altra tesa a fare della liturgia una vita".32 La litur-
gizzazione della vita, e, al contempo, la vitalizzazione della liturgia vengo-
no portate talmente in avanti, verso le loro conseguenze ultime, che tra re-
gola e vita, diritto e natura, essere ed esistenza non si dà alcuno scarto. Tra
la vita del monaco e la sua azione non c'è alcuna differenza; esse, attra-
verso i dispositivi performativi del votum e della régula, rimandano l'un
l'altra secondo una sinonimia assoluta usque ad mortem: forma-di-vita.

La regola, in quanto elemento proprio della vita del monaco, è, ça va

sans dire, qualcosa di ancor più stringente delle leggi di diritto canonico.33
Quest'ultimo puô anche esser trasgredito, senza inficiare in toto la natura
della missione sacerdotale; la regola, invece, costituisce la forma suprema
della vita del monaco. Vita e regola nella loro sinonimia costituiscono i no-
mi di uno Stesso, owero della forma-di-vita del monaco. Ancor più che a

una legge, la cui essenza è rappresentata da uno spazio di esteriorità e di
eterogeneità, la regola monastica potrebbe essere accostata, secondo la de-
fïnizione di Canguilhem, al concetto di norma, in quanto 'legge' endogena
alla vita stessa.34

Come facilmente intuibile, la forma di vita del monaco ha corne propri
modelli di riferimento, da un lato, la vita di Cristo, dall'altro, quella che

prende forma tra i fedeli delle prime comunità cristiane.
Innanzitutto la figura di Cristo rappresenta in maniera icastica la coin-

cidenza tra una vita e la propria forma; in essa, in quanto legge in atto,
bios che corrisponde pienamente al proprio nomos, non c'è, e non puô
esserci, alcuno scarto tra la vita e il proprio officium. Seguire l'esempio di
Cristo per il monaco non ha, dunque, niente a che fare con la conformité a

una legge; semmai assume, tramite un movimento di abdicatio iuris, la forma

dell'imifatio.
In secondo luogo, e cià è evidente non solo nel francescanesimo ma già

nei primi movimenti cenobitici (i benedettini su tutti), la vita dei monaci è

pensata sempre a partire dal tentativo di riproporre la forma di vita delle
prime comunità messianiche. Corne le comunità protocristiane, nell'attesa
del Messia (che, invero, credevano imminente), vivevano una sorta di
comunità di vita (koinon bios, da cui cenobio), alio stesso modo la vita dei
monaci è tale solo nel darsi corne forma comunitaria.

32 AGAMBEN: Altissima povertà, 143.
33 Scrive Coccia: "Forse è proprio nella radicalizzazione più estrema di questa coinci-

denza tra régula e vita, che va colta la spécificité della riflessione francescana [...] il
francescanesimo sembra tentare di pensare un bios assoluto che coincida con la sospensione di ogni
nomos, e d'altra parte un nomos che cessi di avere altra consistenza che quella di un bios,
una vita compiuta [...] per questo i commenti alia Regola di Francesco, specie di origine
spiritual, affermano con estrema decisione che ciö che chiamiamo regola non è che una vita in
atto" (Coccia: «Regula et vita», 133).

34 Cfr.: CANGUILHEM, Georges: Nuove riflessioni sul normale e il patologico, in: Il normale
e il patologico. Torino: Einaudi 1998.



124 Salvatore Spina

In questo contesto è interessante sottolineare come già Heidegger nei
suoi corsi sulla fenomenologia della vita religiosa, e in particolare nell'in-
dagine dell'epistole di Paolo e del suo rapporto con le prime comunità cris-
tiane, ponga l'accento sull'identificazione di religione cristiana deH'origine,
come forma dell'evento della parusia, e vita effettiva [faktische Leben]. Egli
scrive: "La religiosité cristiana si dà nell'esperienza effettiva della vita anzi
è propriamente essa stessa tale esperienza. Noi cerchiamo di comprendere
questo fatto in base alia predicazione di Paolo".35 Utilizzando il lessico
agambeniano come prisma ermeneutico privilegiato, potremmo dire che le

prime comunità messianiche rappresentano un prototipo di forma-di-vita,
in cui la vita del cristiano è pienamente coincidente con la propria forma
di 'attendente' (il Messia).

D'altro canto è lo stesso Agamben a occuparsi della figura dell'apostolo
Paolo e del suo rapporto con le prime comunità cristiane, e in particolar
modo della forma epistolare in cui esso prende forma.36 Ed è proprio nella
Lettera ai Romani che Agamben isola la ricorsività di un termine che costi-
tuirebbe una sorta di precedente del concetto di inoperosità, owero il pao-
lino katargesis, che indica la relazione 'inoperosa' del Messia con la Legge.
Connettendo questo discorso all'idea di forma-di-vita, che è al centro della
nostra ricerca, scrive Agamben: "Inoperosità non significa inerzia, ma
katargesis - cioè un'operazione in cui il corne si sostituisce integralmente al
che, in cui la vita senza forma e le forme senza vita coincidono in una forma

di vita".37

Esplicitando questo passaggio alla luce degli studi agambeniani si po-
trebbe proporre il seguente parallelo: come l'attesa della parusia delle prime

comunità cristiane non rappresenta una mera passivité, ma una prepa-
razione 'attiva' e costante dell'awento del giorno del Signore, alio stesso
modo l'inoperosità non è una semplice mancanza di operazione, una pura
négativité, bensi rappresenta la disattivazione dell'opera stessa in vista di

35 Heidegger, Martin: Fenomenologia della vita religiosa. Milano: Adelphi 2003,176.
36 Cfr.: AGAMBEN, Giorgio: Il tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani. Torino:

Bollati Boringhieri 2000.
37 Agamben, Giorgio: La comunità cheviene. Torino: Boliati Boringhieri 2001, 92-93. Una

riflessione, che congiunge la nozione di inoperosità con quella di comunità, rimanda, ça va

sans dire, al mesmerico volume di Nancy, Jean-Luc: La comunità inoperosa. Napoli: Crono-
pio 2002. Tuttavia è Agamben stesso a distanziare la propria posizione tanto da quella di
Nancy quanto da quella di Blanchot, che con il primo ha imbastito un dialogo fecondo su taie

questione. Scrive Agamben: "11 tema del désœuvrement, dell'inoperosità corne figura della
pienezza dell'uomo alla fine della storia, che appare per la prima volta nella recensione di
Kojève a Queneau, è stato ripreso da Blanchot e da J.-L. Nancy, che lo ha posto al centro del
suo libro sulla Comunità inoperosa. Tutto dipende qui da che cosa s'intende per "inoperosità".

Essa non puö essere né la semplice assenza di opera né (come in Bataille) una forma
sovrana e senza impiego della negatività. Il solo modo coerente di intendere l'inoperosità sa-
rebbe quello di pensarla corne un modo di esistenza generica della potenza, che non si esau-
risce (come l'azione individuale o quella collettiva, intesa corne la somma delle azioni indi-
viduali) in un transitus de potentia ad actum" (AGAMBEN: Homo sacer I, 71).



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 125

un suo possibile diverso uso; una sorta di diatesi media che pensa l'inope-
rosità a partire da un verbo attivo come 'inoperare' o 'inoprare'.38 Attesa e

inoperosità sono i nomi di uno spazio non di segno negativo ma altro ri-
spetto all'azione e al paradigma dell'operatività e deU'efficienza proprie
délia tradizione occidentale. Non mera passivité ma pathos délia differen-
za.

Come l'attesa del Messia delle prime comunità cristiane prendeva forma

attraverso la condivisione del medesimo spazio (fïsico e spirituale) di
vita, alio stesso modo la vita in comune del cenobio, regolata attraverso
apposite norme, rappresenta uno dei tratti peculiari délia forma di vita
monastica. È essenziale che i monaci condividano la stessa abitazione, non
come mero luogo di esteriore comunanza, bensl corne lo spazio di un
comune habitus spirituale; dunque, secondo il legame tutto greco tra etica e

abitazione, corne l'etica délia loro forma di vita. Scrive Agamben:

L'abitazione comune è il fondamento necessario del monachesimo. Tuttavia
nelle regole più antiche, il termine habitatio sembra indicare non tanto un
semplice fatto, quanto piuttosto una virtù e una condizione spirituale. [...] E

nel contesto délia vita monastica, che il termine habitus, che significa in
origine "modo di essere o di agire" e, nella Stoa, diventa sinonimo di virtù, [...]
tende sempre più a designare il modo di vestire. [...] Abitare insieme significa
dunque per i monaci condividere non semplicemente un luogo e una veste,
ma innanzitutto degli habitus; e il monaco è, in questo senso, un uomo che
vive sul modo dell'abitare, cioè seguendo una regola e una forma di vita.39

Ribaltando quello che è un motto tipico délia tradizione occidentale, che

disgiunge veste e scelta di vita, è proprio l'abito a fare il monaco. Non è un
caso, d'altra parte, che simbolicamente l'entrata in monastero corrisponda
con l'abbandono dell'abito secolare e con l'assunzione del nuovo habitus.
Sebbene mai esplicitata, in questa interpretazione di Agamben ritorna quel-
la dialettica tra nudité e veste, tra velamento e svelamento a cui facevamo

cenno nel paragrafo precedente. La denudatio, che precede simbolicamente
l'investitura monacale, corrisponde, per alcuni versi, al processo di ridu-

zione a nuda vita propria di homo sacer; monaco e homo sacer sono due
banditi, abitano cioè in una soglia di indistinzione tra il dentro e il fuori
del diritto. E, secondo Agamben, è proprio questa incapacité di condurre
un discorso in uno spazio totalmente altro, e non meramente oppositivo,
rispetto al diritto che, come vedremo a breve, faré naufragare la possibilité
di trovare nel monachesimo il luogo di un autentico dispiegamento di una
forma-di-vita.

38 Cfr.: WALD LASOWSKI, Aliocha: L'inoperosità come prassi: in cerca di un nuovo
paradigma. Intervista con Giorgio Agamben, in: BONACCl (a cura di): Giorgio Agamben. Ontologia
e politico, 549-556.

39 AGAMBEN: Altissima povertà, 24~27-



12Ô Salvatore Spina

La prestazione fondamentale dei movimenti monastici, in relazione
all'archeologia délia forma-di-vita proposta da Agamben, è rappresentata,
dunque, dalla trasformazione dell'intera vita in habitus e officium. Attra-
verso la scansione minuziosa del tempo, parcellizzato tra il lavoro e la pre-
ghiera, ogni azione quotidiana della vita del monaco è regolata rigida mente,

facendo si che "la regola entri in una zona di indecidibilità rispetto alia
vita".40

Tratteggiate le peculiarità del movimento monastico in relazione alia

questione della forma-di-vita, bisogna perô ora indagare rapidamente quali
furono i motivi per cui, almeno secondo Agamben, esso non riuscl a espri-
mere pienamente le proprie possibilité, rimanendo in qualche modo un
sentiero interrotto.

Per comprendere le ragioni di tale 'fallimento' si rivela decisiva l'analisi
di due concetti, che sono incastonati al cuore dell'esperienza monastica,
soprattutto nella sua versione francescana: l'altissima povertà e l'uso.

In primo luogo è fondamentale sottolineare come l'altissima povertà
non rimandi originariamente a una categoria economica, sociologica o po-
litica. Queste determinazioni sono le 'conseguenze' ontiche di un concetto
ontologicamente connotato. Riprendendo in qualche modo la fenomeno-
logia della povertà allestita da Heidegger nei Concetti fondamentali della
metafisica, scrive Agamben:

La povertà è la relazione con un inappropriabile; essere povero significa:
tenersi in relazione con un bene inappropriabile. La povertà è, come dicevano i
francescani, expropriativa non perché implica una rinuncia alla propriété, tna
perché si rischia nella relazione con l'inappropriabile e dimora in essa. Ques-
to significa il vivere sine proprio di Francesco: non tanto o non solo un atto di
rinuncia alla propriété giuridica, ma una forma di vita che, in quanto si tiene
in relazione con un inappropriabile, è sempre già costitutivamente fuori del
diritto e non puö mai appropriarsi di nulla.41

Nell'altissima povertà di Francesco la posta in gioco è, dunque, quella di
costituire una forma di vita che si collochi fuori rispetto al diritto, una 'pa-
radossale' prassi giuridica - quale è, in fondo, la regola - che si arroghi il
diritto di essere fuori dal diritto. Se, come sottolineato da Coccia, le re-
gulae non possono essere considerate in senso tecnico degli iura, ciô awie-
ne in quanto lo ius non ha come compito principale il governo e l'ordina-

40 Agamben: Altissima povertà, 39. L'etica protestante, di cui Max Weber (L'etica
protestante e lo spirito del capitalismo, Milano: BUR 1991) ha tratteggiato magistralmente le ca-
ratteristiche, e la mobilitazione totale dell'ente, in relazione all'ontologia dell'Arbeiter, di cui
parla Ernst Jünger (L'operaio. Dominio e forma. Parma: Guanda 1997), potrebbero essere lette
proprio in virtù della trasformazione della vita dell'uomo in officium-, una sorta di secola-
rizzazione della liturgia monastica; sull'argomento cfr., tra gli altri, Berni, Stefano: Potere e

capitalismo. Filosofie critiche del politico. Pisa: ETS 2018.
41 Agamben, Giorgio: L'inappropriabile, in: Creazione e anarchia. L'opéra nelietà della re-

ligione capitalista. Vicenza: Neri Pozza 2017, 68.



Filosofîa come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 127

mento délia vita.42 Le regulae monastiche si danno, dunque, come una forma

di abdicatio iuris, una sospensione del diritto, in quanto del tutto es-
terne a esso e, al contempo, intimamente legate alla vita di cui, corne ab-
biamo visto, costituiscono la forma. Totalmente estranea al diritto, in quanto

aderente alla propria forma, dunque al proprio nomos, in maniera sor-
prendente la (forma-di-)vita monastica, più di quanto Agamben stesso sia

disposto a concedere, potrebbe essere considerata corne legge-di-vita; o,
ancor più precisamente, norma-di-vita.

Corne accennato, uno degli operatori metafisici, che consente una tale
abdicazione dal diritto, è rappresentato dal concetto di uso; nominando,
infatti, una pratica di relazione con l'inappropriabile, in esso si inscrive la

possibilité di emancipazione dalla propriété e dall'appropriazione.43 La vita
del monaco, infatti, non è caratterizza dal diritto di propriété sugli oggetti
e sul tempo a sua disposizione, bensi dall'uso che egli fa di essi, in quanto
sia i beni materiali sia il tempo appartengono a Dio e alla comunité.

Connettendo altissima poverté e uso, scrive Agamben: "L'abdicatio iuris
[...] e la separazione délia propriété dall'uso, costituiscono il dispositivo
essenziale, di cui i francescani si servono per definire la peculiare condi-
zione che essi chiamano 'poverté'".44

Tuttavia l'incapacité dei teorici francescani di pensare fino in fondo le

implicazioni connesse al concetto di uso e alla sua relazione con l'idea di
consumo (che di fatto trasforma un uso in propriété, in quanto il bene, una
volta consumato, non è più utilizzabile), da un lato, e la loro ostinazione
nella disputa con l'ortodossia ecclesiastica, soprattutto nella figura di papa
Giovanni XXII, a utilizzare argomenti giuridici per tratteggiare le caratteri-
stiche non-giuridiche del concetto di uso, dall'altro, portarono all'implo-
sione délia possibilité di pensare una forma-di-vita al di lé, o, meglio an-
cora, al di qua délia presa del diritto e délia macchina governamentale. Ri-
capitolando in qualche modo le motivazioni di taie fallimento, sottolinea
Agamben:

Invece di confinare l'uso sul piano di una pura prassi, come una serie fattizia
di atti di rinuncia al diritto, sarebbe stato più fecondo provarsi a pensare la
sua relazione con la forma di vita dei frati minori, chiedendosi in che modo
quegli atti potevano costituirsi in un vivere secundum formam e in un abito.

42 Cfr.: COCCIA: «Regula et vita».
43 Mi pare che uno dei punti di debolezza délia ricerca di Agamben sia quello di aver sal-

dato, funzionalmente alla necessità di tratteggiare le coordinate concettuali di inoperosità e

potere destituente, centrali ne L'uso dei corpi, la possibilità dell'abdicatio iuris con la nozio-
ne di uso; corne se il diritto fosse tout court diritto di proprietà. In questo modo, se
l'ortodossia ecclesiastica riesce ad avere la meglio nel dimostrare che il concetto di uso sia in-
scindibile da quello di proprietà - corne è effettivamente accaduto -, viene, infatti, a cadere
totalmente la possibilità di pensare una 'fuoriuscita' dal diritto da parte degli ordini mo-
nastici.

44 Agamben: Altissima povertà, 139.



128 Salvatore Spina

L'uso, in questa prospettiva, avrebbe potuto configurarsi come un tertium ris-
petto al diritto e alia vita, alla potenza e all'atto e definire - non soltanto ne-
gativamente - la stessa prassi vitale dei monaci, la loro forma-di-vita.45

Come è noto, il ripensamento del concetto di uso costituisce l'argomento
centrale del volume di Homo sacer che segue Altissima povertà e conclude
un lavoro di ricerca archeologica più che ventennale. Senza poter entrare
nello speciflco delle argomentazioni del testo in questione, owero de L'uso
dei corpi, la quai cosa richiederebbe un lavoro a sé stante, basterà accen-
nare al fatto che nell'idea di uso e nella connessione che essa instaura con i
concetti di altissima povertà e forma-di-vita, è in gioco secondo Agamben
la possibilité di un ripensamento essenziale delle coordinate filosofiche,
politiche, economiche dell'Occidente. La conclusione di Altissima povertà
rende in maniera sintetica, e al contempo poetica, lo stato delle cose:

La forma di vita francescana è, in questo senso, la fine di tutte le vite (finis
omnium vitarum), l'ultimo modus, dopo il quale non è più possibile la molte-
plice dispensazione storica dei modi vivendi. L'«altissima povertà», col suo
uso delle cose, è la forma-di-vita che comincia quando tutte le forme di vita
dell'Occidente sono giunte alia loro consumazione storica.46

FlLOSOFlA COME FORMA-DI-VITA?

Tratteggiate in maniera sommaria le coordinate concettuali della nozione
di 'forma-di-vita', e verificate le motivazioni per cui nell'esperienza storica
dei movimenti monastici "qualcosa di inaudito e nuovo, cioè una forma-di-
vita, si è ostinatamente awicinato alia propria realizzazione e l'ha, altret-
tanto ostinatamente, mancata"47, l'ultimo tratto di questa nostra ricerca
proverà, con Agamben, a testare la tenuta teorica dell'ipotesi che una filo-
sofia delle forme di vita, nelle varie declinazioni, nei tornanti di pensiero,
negli inevitabili fallimenti, trova la propria declinazione più originaria, il
senso più autentico del proprio dispiegarsi nella coincidenza tra la filosofia
stessa e il concetto forma-di-vita. Ontologia modale: filosofia come forma-
di-vita.

Sebbene questa coincidenza non venga mai posta a tema in maniera
esplicita nelle pagine di Agamben, è possibile tuttavia trovare diversi punti
strategici della sua opera in cui egli fornisce alcuni riferimenti utili per
declinare questa relazione. In Mezzi senza fine scrive:

II pensiero è forma-di-vita, vita insegregabile dalla sua forma, e dovunque si

mostra l'intimità di questa vita inseparabile, nella materialità dei processi

45 Agamben:
46 Agamben:
47 Agamben:

Altissima povertà, 172.

Altissima povertà, 175.

Altissima povertà, 8.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 129

corporei e nei modi di vita abituali non meno che nella teoria, là e soltanto là
vi è pensiero.48

Ricalcando un topos délia filosofia del giovane Nietzsche, in cui tra filo-
sofia/pensiero e vita non si dà alcuno scarto, Agamben ritiene che il pensiero

abbia la propria chora49, il proprio aver luogo solo laddove esso coin-
volga in un inscindibile abbraccio vita e forma. Filosofo sarà solo colui che
avrà fatto del pensiero il proprio officium, la più profonda liturgia délia
propria esistenza. Una sorta di costante e 'normale' régula laica quotidia-
na, che coinvolga pienamente ogni aspetto, ogni modo del suo stesso es-
sere.50 Detto in maniera aforistica: o il filosofo è nei modi délia propria
filosofia oppure, semplicemente, non è.

Si comprende, allora, perché gli studiosi di Agamben trovino difficoltà
nell'individuare il centro nevralgico del pensiero dell'autore romano. Se il
pensiero si dà - l'es gibt con cui Heidegger caratterizza la nozione di Ereignis

-, al di là di ogni specialismo disciplinare e di settore, laddove tra vita e

forma non c'è alcuno scarto, indifferentemente se ciô awenga, corne ripor-
tato nella citazione precedente, in stili di vita abituali, in spazi artistici
disparati, in processi materiali corporei non meno che nella teoria, diviene
allora più chiaro il motivo per cui i campi délia ricerca di Agamben siano
cosi eterogenei e irriducibili all'unità.51

Nella parte finale dell'ultimo volume di Homo sacer, owero L'uso dei

corpi, Agamben ci fornisce, a mio awiso, dei segnavia per comprendere il
possibile legame tra filosofia e forma-di-vita, al di là di quella declinazione
genitiva (filosofia délia forma di vita, pur centrale nel pensatore romano) a

cui accennavamo nell'introduzione a questo lavoro.
Innanzitutto, facendo riferimento esplicitamente aile Enneadi di Plotino,

Agamben présenta la figura del filosofo come una vita la cui forma si dà in
quanto 'l'esilio di un solo presso uno solo'. Il filosofo è il 'bandito', l'esi-

48 AGAMBEN: Mezzi senza fine, 19.
49 Sull'argomento cfr.: AGAMBEN, Giorgio: Sul dicibile e l'idea, in: Che cos'è la filosofia?,

57-122.
50 Alcuni aspetti délia biografia di Agamben possono essere compresi proprio in virtù di

una visione filosofica di tal guisa. Basti pensare all'abbandono di ogni incarico accademico
nelle università degli Stati Uniti, in segno di protesta verso i dispositivi di controllo (rile -

vazione delle impronte digitali) messi in atto nei confronti dei cittadini stranieri durante la
presidenza di George W. Bush; o ancora al fatto che, coerentemente a un visione non
'giuridica' del politico, egli non abbia mai preso attivamente parte alla vita politica italiana.

51 Emanuele Coccia associa l'impossibilità di ridurre il percorso speculativo di Agamben
a unità alla natura atmosferica dello stesso; scrive: "in questo senso, la natura atmosferica
délia conoscenza filosofica si manifesta soprattutto nella sua forma e nell'impossibilità di ri-
durla a un sapere definito da un oggetto, un metodo o uno stile specifico che ne esclude-
rebbe altri. L'opéra di Giorgio Agamben è l'esempio più straordinario délia natura atmosferica

del pensiero. Tutto è atmosfera, tutto è mistione nella sua opera" (COCCIA, Emanuele:
Quodlibet. Logica e fisica dell'essere qualunque, in: BONACCl (a cura di): Giorgio Agamben.
Ontologia e politica, 124).



i3° Salvatore Spina

liato, lo straniero; slegato, nella sua forma, da ogni vincolo politico-giuri-
dico - a differenza del monaco, che rimane ex negativo imbrigliato nelle
maglie del diritto - egli, come homo sacer, è nuda vita, ma di una nudità
che, rivendicata e assunta in proprio, si rovescia nel suo contrario disatti-
vando i presupposti della macchina governamentale; owero, nella forma-
di-vita per eccellenza.52 Scrive Agamben:

La relazione di bando in cui è presa la nuda vita, che in Homo sacer I aveva-
mo identificato come la relazione politica fondamentale, è rivendicata e

assunta in proprio dal filosofo; ma, in questo gesto, essa si trasforma e rovescia
in positivo, ponendosi come figura di una nuova e felice intimità, di un "solo
a solo" come cifra di una politica superiore. L'esilio dalla politica cede il pos-
to a una politica dell'esilio.

La filosofia si présenta in questo modo come il tentativo di costruire una
vita insieme "superpolitica e apolitica" (hypsipolis apolis): separata nel bando
dalla città, essa diviene, perô, intima e inseparabile da se stessa, in una non-
relazione che ha la forma di un "esilio di un solo presso un solo". "Solo presso
un solo" ("solo a solo") puö soltanto significare: essere insieme al di là di ogni
relazione. La forma-di-vita è questo bando che non ha più la forma di un le-
game, di una esclusione-inclusione della nuda vita, ma quella di un'intimità
senza relazione.53

Tante sono le indieazioni che ci vengono da questo brano decisivo per l'ul-
timo tornante del nostro lavoro. Innanzitutto la filosofia viene qui assunta
come una forma-di-vita 'superiore', capace di disattivare il dispositivo proprio

della biopolitica, owero la nuda vita, e mostrare cosi la possibilité
della 'felice intimità' di una vita talmente politica da risultare apolitica. In-
fatti, se, corne abbiamo visto, il contromovimento di ogni dispositivo è

rappresentato dalla profanazione, e se ciô awiene in maniera ancor più
significativa nel dispositivo della sacertà, che implica il doppio movimento
circolare di inclusione/esclusione della nuda vita, il filosofo, in quanto co-
lui che, nel far un uso diverso di questo dispositivo lo disattiva e lo rende

inoperoso, è, allora, il profanatore per eccellenza. Egli è colui che, in quanto
forma-di-vita sospesa tra bîos e zoé, ha fatto della sacertà la propria forma

di profanazione. In questo senso la filosofia, non declinata corne
disciplina bensi in quanto modo 'superiore' di dispiegamento del pensiero, è

quella forma-di-vita attraverso cui qualcosa come l'inoperosità e l'uso (co-
mune) possono prendere forma in una vita.

52 Senza poter approfondire la questione, la quai cosa ci porterebbe lontano dai binari
principali della ricerca, e ripromettendoci di riprendere il tema altrove, si potrebbe qui pro-
porre l'accostamento tra il filosofo, in quanto nome per eccellenza dello xenos, e la figura
contemporanea del migrante. Sciolto dai vincoli del diritto, in quanto senza-stato, questi,
con la propria nuda vita, mette in crisi l'ordinamento dello Stato moderno. Utilizzando il
lessico di Agamben, potremmo dire che egli rende inoperose le coordinate giuridiche della
statualità occidentale, aprendole a un loro possibile diverso uso.

53 AGAMBEN: L'uso dei corpi, 300-301.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 131

In un intervento tenuto a Lisbona nel 1987, dal mesmerico titolo La

potenza del pensiero, Agamben, ancor prima dell'impresa titanica compiuta
attraverso l'archeologia di Homo sacer, pone le basi per pensare la relazio-
ne tra il pensiero e l'inoperosità. Contrawenendo a quelli che sono i cano-
ni ermeneutici del pensiero aristotelico, egli ritiene che il sintagma 'pensiero

di pensiero', che costituisce l'apice de\\'episteme theoretike di Aristo-
tele, in quanto forma dell'atto puro, nasconda, invece, una sorta di inau-
dita preminenza della potenza. Egli scrive: "Ciö che la tradizione filosofica
ci ha abituato a considerare come il vertice del pensiero e, insieme, come il
canone stesso dell'energeia e dell'atto puro - il pensiero del pensiero - è, in
verità, il dono estremo della potenza a se stessa, la figura compiuta della
potenza del pensiero".54

Nel sintagma 'pensiero di pensiero' si dà, secondo Agamben, qualcosa
come una potenza che, inerendo al pensiero stesso, non puô essere sempli-
cemente ridotta all'atto. Nella potenza vi sarebbe, in altre parole, una sorta
di girare a vuoto, un corto circuito del movimento che disattiverebbe il
dispositivo dynamis/energeia - ma anche quello mezzi/fini - che ha costi-
tuito uno dei pilastri dell'ontologia, dell'etica e della politica occidentali.
Ogni dynamis porta con sé, secondo Agamben, l'ombra riflessa di una
adynamia, di un'impotenza, di una 'potenza di non', che la attraversa da parte
a parte costituendola in maniera altrettanto originaria. Nella forma-di-vita
del pensiero ci troviamo, allora, di fronte a una medialità pura di benja-
miniana memoria, a un 'mezzo senza fine', a un gesto che mette in scacco
il paradigma dell'operatività e dell'azione. Un vuoto della potenza, al di là
dell'alternativa tutta moderna tra liberté e necessità, in cui si apre, per
Agamben, lo spazio inusuale per il dispiegarsi (sempre in-attuale) della vita

propriamente umana, owero "quella che, rendendo inoperose le opere e

funzioni specifiche del vivente, le fa, per cosi dire, girare a vuoto e, in
questo modo, le apre in possibilité".55

Proprio nella filosofia come forma-di-vita, nello spazio in cui la potenza
del pensiero trova la propria forma disattivando e aprendo a nuovo uso la
macchina antropologica, che separava bios e zoe, razionalità e corporeità, è

allora possibile declinare il legame tra contemplazione e inoperosità, che
costituisce il messaggio intimamente politico che conclude la stesura de
L'uso dei corpi e con essa quella dell'intera opera Homo sacer. Scrive
Agamben:

Contemplazione e inoperosità sono, in questo senso, gli operatori metafisici
dell'antropogenesi, che, liberando il vivente uomo da ogni destino biologico o
sociale e da ogni compito predeterminato, lo rendono disponibile per quella
particolare assenza di opera che siamo abituati a chiamare "politica" e "arte".
Politica e arte non sono compiti né semplicemente "opere": esse nominano,

54 AGAMBEN: La potenza del pensiero, 296.
55 Agamben: L'uso dei corpi, 351.



132 Salvatore Spina

piuttosto, la dimensione in cui le operazioni linguistiche e corporee, materia-
li e immateriali, biologiche e sociali vengono disattivate e contemplate come
tali per liberare l'inoperosità che è rimasta in esse imprigionata. E in questo
consiste il massimo bene che, secondo il filosofo, l'uomo puè sperare: "una
letizia nata da ciô, che l'uomo contempla se stesso e la propria potenza di
agire".56

L'aver ricondotto la possibilité di un'altra politica aile nozioni di inope-
rosità e contemplazione ha spinto alcuni interpreti di Agamben a rinvenire
nel suo pensiero una sorta di implosione délia politica stessa; una chiusura
all'angolo che porterebbe, da un lato, all'impossibilità dell'azione57, dall'al-
tro, invece, al ritiro solipsistico proprio 'dell'esilio di un solo presso uno
solo' e alla conseguente impossibilité di pensare, come accadeva ancora ne
La comunità che vierte, uno spazio per il comune e la comunité.58

Sebbene queste critiche colgano pienamente nel segno, in quanto del
tutto coerenti con la declinazione délia politica présente nelle ultime am-
biziose opere di Agamben, vorrei in conclusione provare a leggere la que-
stione alla luce di un angolo visuale différente. E questo in virtù dell'iden-
tificazione che abbiamo provato a tratteggiare in queste pagine tra filosofia
e forma-di-vita.

Com'è noto, la politica occidentale - basti pensare, a titolo di esempio,
a Machiavelli e a Hobbes - ha trovato nella relazione mezzi-fïni la ragion
sufficiente del proprio agire. Per Agamben, coerentemente con l'idea di
una teoria dell'inoperosité e délia destituzione, non si tratta di distruggere
questa relazione ma, piuttosto, di renderla inoperosa e disattivarla in vista
di un suo différente uso. In questo caso specifico si tratta, dunque, di porre
le basi per pensare uno spazio per quella che egli definisce una 'politica dei
mezzi puri', una politica in cui la dyrtamis mezzo/fine subisca un arresto,
un corto circuito decisivo.

L'operatore metafisico che potrebbe far inceppare questo meccanismo è

il pensiero, in quanto spazio proprio délia potenza, nel duplice senso di
dyrtamis e adynamia a cui, corne abbiamo visto, continuamente fa riferimen-
to Agamben. Il pensiero, declinato aristotelicamente come supremo agire -
di un'azione che somiglia sempre di più a un gerere (da cui gesto) e sempre

56 Agamben: L'uso dei corpi, 351.
57 Un breve intervento online, Il potere destituente. Materiali e frammenti sparsi, com-

parso su Doppiozero (https://www.doppiozero.com/materiali/rivolte/il-potere-destituente),
sintetizza in maniera plastica una serie di ricerche critiche, che un gruppo di studi inter-
nazionale (tra le cui fda ci sono Pierandrea Amato e Luca Salza, autori dell'articolo) ha con-
dotto in relazione al concetto di potere destituente, centrale nella riflessione di Agamben.
Questo lavoro ha trovato una sua 'realizzazione' nell'organizzazione di alcuni numeri di una
rivista scientifica pubblicata dalla casa éditrice Mimesis ed intitolata Outis!.

58 Cfr.: LUCCI: L'opéra, la vita, la forma, in: Lucci/VlGLIALORO (a cura di), Giorgio Agamben.

La vita delle forme, 81-89.



Filosofia come forma-di-vita. Riflessioni sul pensiero di G. Agamben 133

meno ad un agere59 -, è quella forma-di-vita che, in quanto potenza della
propria impotenza e, dunque, essendo in relazione con l'inappropriabile,
in quanto espressione di altissima povertà, "comincia quando tutte le
forme di vita dell'Occidente sono giunte alia loro consumazione storica".60

Riprendendo l'interpretazione che Nancy propone del pensiero di
Heidegger, potremmo sostenere che nella filosofia come forma-di-vita, come
qui abbiamo provato a pensarla, è celata una forma originaria di etica e di
politica che, precedendo ed eccedendo ogni forma storica, apre forse una
delle vie possibili per cominciare a comprendere l'arcano di una politica
che viene.61

59 Sull'archeologia dell'azione e sulla possibilité di una sua destituizione nello spazio del
gesto, cfr., tra gli altri, Agamben, Giorgio: Karman. Breve trattato sull'azione, la colpa e il ges-
to. Torino: Bollati Boringhieri 2017; mi permetto inoltre di rimandare a: SPINA, Salvatore: Per
un'etica e una politica destituenti. La questione del gesto nel pensiero di Giorgio Agamben, in:
Lessico di etica pubblica 1 (2019), 111-122.

60 AGAMBEN: Altissima povertà, 175. La possibilité di assegnare un ruolo decisivo al

pensiero potrebbe indurre a credere che la riflessione di Agamben rimanga in qualche modo
imbrigliata nelle maglie della modernité cartesiana, in cui il cogito rappresenta un operatore
metafisico tanto decisivo da poter abbozzare in essa un'identificazione tra essere e pensiero.
A smentire un'interpretazione del genere della riflessione agambeniana concorrono almeno
due elementi. In prima istanza, è da rilevare la centralité che il discorso di Agamben, a diffe-
renza della tradizione moderna che va da Cartesio a Hegel almeno, assegna alla corporeité
(l'ultimo decisivo volume di Homo sacer è intitolato L'uso dei corpi); non è un caso d'altra
parte che uno dei filosofi di riferimento di Agamben sia Spinoza, in quanto nome dell'oppo-
sizione al dominio di una visione cartesiana della modernité. In secondo luogo, il pensiero in
Agamben è preso in considerazione in virtù della sua potenza e, quindi, anche della sua
impotenza, della sua aletheia ma anche, e soprattutto, della sua lethe. Siamo in uno spazio
completamente différente rispetto al carattere sovrano, efficiente (secondo la duplicité se-
mantica del termine) e performativo della razionalité tecno-scientifica del Moderno.

6lPer il riferimento a Nancy, cfr.: Nancy, Jean-Luc: Sull'agire. Heidegger e l'etica. Napoli:
Cronopio 2005. Per una declinazione ontologica del discorso politico di Agamben, cfr.:
ABBOTT, Mathew: Agamben e la questione dell'ontologia politica, in: BONACCI (a cura di): Giorgio

Agamben. Ontologia e politica, 201-225.



134 Salvatore Spina

Riassunto
Lo scopo del présente intervento è di analizzare il concetto di forma-di-vita
nel pensiero di Giorgio Agamben e mostrare come in esso possa essere
individuate un nesso ontologico tra la fdosofia e la stessa idea di forma-di-
vita. In altre parole: fdosofia come forma-di-vita per eccellenza.

La prima parte del lavoro si muoverà, riconsiderando diversi luoghi stra-
tegici dell'opera di Agamben, tra le maglie teoriche del sintagma forma-di-
vita; la seconda parte, coerentemente con il programma agambeniano di

un'ontologia modale, proverà a scandagliare, invece, una delle esperienze - il
monachesimo, e in particolare il francescanesimo -, che, in maniera esem-
plare, paradigmatica e, per alcuni versi, fallimentare, ha incarnato il 'come'
di una forma-di-vita. L'ultima parte, quella più sperimentale e aporetica, e

probabilmente per questo la più interessante da un punto di vista filosofîco,
proverà infine a pensare la possibilità di un accostamento senza riserve tra
fdosofia e forma-di-vita.

Abstract
The aim of my paper is to analyze the concept of "form-of-life" in Giorgio
Agamben's thought. I will try to show how in Agamben's work we can identify

an ontological nexus between the philosophy and the idea ofform-of-life.
In other words, philosophy as form-of-life par excellence.

The first part ofmy paper will focus on the question of the form-of-life as

it is developed in the immense work ofAgamben. In line with the Agambe-
nian program of a modal ontology, the second part will try to sound out the
historical experience of monasticism, and in particular of the Franciscan

way of life, which represents a paradigmatic and, in some respects, failed
example ofform-of-life. The last part of my work, the most open and
experimental one, will consider the possibility of a juxtaposition without reserve
between philosophy and form-of-life.


	Filosofia come forma-di-vita : riflessioni sul pensiero di Giorgio Agamben

