
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim

Autor: Lechner, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Lechner

Die Transmigration bei Agrippa von
Nettesheim

Einführung

Agrippa wurde bereits zu Lebzeiten und bis in das 20. Jahrhundert (Fritz
Mauthner) als Scharlatan betrachtet, der gegen die theologischen Wahrheiten

verstoßen hat. In der Sekundärliteratur wurde er als Magier, Neu-
platoniker, Hermetiker und Kabbaiist bekannt, das bedeutet, viele durchaus

unterschiedliche Philosophien sind in seiner Gedankenwelt vereint.
Dieser für den Renaissance-Platonismus so typische Eklektizismus beruhte
auf einer philosophia perennis, die davon ausgeht, dass das Wichtigste in
der Philosophie bereits gesagt wurde. Nun ging es darum, diese philosophia

perennis in ein für die damalige Zeit gültiges neues System zu
integrieren. Agrippa und der englische Renaissance-Platoniker John Dee wurden

aufgrund ihrer Theurgie, Hermetik und Kabbala der Ketzerei verdächtigt

und die Verfolgung der Vertreter des Renaissance-Platonismus wurde
ein Teil der Gegenreformationsbewegung. Giordano Bruno war ebenso ein
Denker dieser Richtung und ihm wurde dieser Eklektizismus, der aus vielen

heidnischen Elementen bestand, zum Verhängnis.1 In diesem Artikel
liegt die Aufmerksamkeit auf einem ganz bestimmten Punkt der neuplatonisch

inspirierten Philosophie Agrippas, nämlich auf der Seelenwanderung
oder besser der Reinkarnation. Helmut Zander hat in seinem Werk über
die Geschichte der Reinkarnation auf die Bedeutung der Seelenwanderung
im Renaissance-Platonismus hingewiesen.2 Es fehlen aber noch Studien,
die sich intensiver mit dieser Thematik auseinandersetzen. Diese Studie
über Agrippa hat daher das Ziel, einen Beitrag in diese Richtung zu liefern
und behandelt im Wesentlichen die Fragestellung, ob Agrippa ein Vertreter

der Lehre der Seelenwanderung war und wenn ja, wie diese Lehre in
sein neuplatonisch-hermetisches Philosophieren passt. Am Ende wird dabei

eine Interpretation über Agrippa stehen, die man bisher nicht in der
Literatur findet und die die bisherige Agrippa-Forschung um ein etwas
differenziertes Bild ergänzt. Die verdeckte Methode, die Agrippa in seiner
Philosophie angewendet hat, trifft ganz auf die Lehre der Seelenwande-

1 Vgl. DUXFIELD, Andrew: Doctor Faustus and Renaissance Hermeticism, in: Munson
DEATS, Sara (ed.): Doctor Faustus. A Critical Guide. London: Bloomsbury Arden Shakespeare
2010, 100.

2 Vgl. Zander, Helmut: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse
Traditionen von der Antike bis heute. Darmstadt: Primus Verlag 1999.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 89

rung zu und in diesem Sinne sind mehrere Interpretationen möglich.
Agrippas Hauptwerk trägt den Titel Occulta Philosophia, wobei das Wort
occultus aus dem Lateinischen stammt und dem Partizipialadjektiv occu-
lere entlehnt ist, was nichts anderes bedeutet als „verdecken" oder „verbergen".

Dies ist bereits der Hinweis auf die eigensinnige Methode Agrippas,
die aufgrund der widersprüchlichen Formulierungen oft eine durchgängig
logische Interpretation schwierig bis unmöglich macht.

Agrippas Schrift De incertitudine et vanitate wurde von der Universität
von Löwen und der Universität Louvain als „Ketzerei und Häresie"
verurteilt, denn diese Schrift stellte eine Auseinandersetzung mit der scholastischen

Theologie dar, die Agrippa ablehnte und gleichzeitig lehnte sie die
herkömmliche Theologie ab.3 Dass Agrippa jedoch ein durchaus
ernstzunehmender Philosoph war, der mit seiner Philosophie gegen die Autoritäten

seiner Zeit ankämpfte, konnte zum Beispiel Van der Poel4 zeigen. Van
der Poel sieht in Agrippa einen humanistischen Theologen, der ganz im
Sinne von Erasmus von Rotterdam die Theologie reformieren wollte. Er
sieht keinen Widerspruch in den Schriften von Agrippa. Ausgehend von
Agrippas Neuplatonismus ist für Van der Poel durchgehend eine Stimmig-
keit in seiner Argumentation zu erkennen.5 Van der Poel hat diese
„durchgehende Stimmigkeit" allerdings nicht in Bezug auf die Lehre der Metern-
psychose bei Agrippa untersucht, denn dabei kann man zunächst nur
schwer eine durchgehende Stimmigkeit feststellen. Van der Poel arbeitet
jedoch einen bedeutenden Aspekt im Denken Agrippas heraus, nämlich
seine Ablehnung der scholastischen Theologie und sein Eintreten für einen
freien Meinungsaustausch bei der Bibelexegese. Agrippa forderte die
scholastischen Theologen immer wieder dazu auf, seine Schriften nicht nur als
Häresie zu verurteilen, sondern seine Bibelauslegung und seine Philosophie

zu widerlegen. Es besteht wohl auch kein Zweifel, dass Agrippa
Sympathie für die humanistische Reform der Theologie hegte. Schipperges6

3 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera In Dvos Tomas nunc denuo accuratissime
récusa. Qvibvs Post Omnium Editiones de novo accessit Ars Notoria, ut atis in dicat Catalogus
post praefationem positus: 2: Quorum Catalogum exhibebunt tibi paginae sequentes. Vna Cvm
Rervm Et Verborvm Hoc tomo memorabilium Indice & locuplete & certo; Huic accesserunt
Epistolarum ad familiäres libri Septem, & orationes decern ante hoc seorsim editae. Lugduni:
Per Beringos Fratres 1600, 221-225. Dieses Werk wird im Folgenden zitiert AGRIPPA VON
Nettesheim: Opera 2. In der deutschen Übersetzung findet sich das Zitat zum Beispiel bei:
Über die Fragwürdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften, Künste und Gewerbe, hg. v. Siegfried

Wollgast. Berlin: Akademie Verlag 1993, Kapitel 97.
4 Vgl. VAN DER POEL, Marc: Cornelius Agrippa the humanist theologian and his declamations.

Brill: Brill Studies in Intellectual History 1997, 2-14.
5 Vgl. Van der POEL: Cornelius Agrippa the humanist theologian and his declamations,

263-267.
6 Vgl. SCHIPPERGES, Thomas: Vom leeren Schein der Musik: Paradoxa der effectus musicae

in Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheims „Declamatio" De incertitudine et vanitate
scientiarum et artium (1530), in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, vol. 55

(2003) no. 3, 205-226.



9o Gerhard Lechner

stellte richtig fest, dass die Schrift De incertitudine et vanitate Agrippas
Scheitern für eine Reform der Philosophie, Theologie und der
Wissenschaften dokumentiert. Das Buch wurde bereits von Zeitzeugen und
unmittelbaren Nachfolgern als Paradoxie betrachtet, die als eine typische
Methode der okkulten Philosophie Agrippas betrachtet werden kann. 1530
gab es Bemühungen vonseiten der „Kölner Inquisition", die Publikation
der Schrift De occulta philosophia zu stoppen. Leider geht Schipperges
nicht auf die für die Metempsychose wichtigen Stellen ein. Gerade in der
Schrift De incertitudine et vanitate findet sich nämlich eine ganz
bemerkenswerte Stelle dazu, auf die noch genauer eingegangen wird. Schmidt-
Biggemann7 befasste sich ausführlich mit der Kabbala von Agrippa und
sein Ergebnis in Bezug auf die Occulta Philosophia deckt sich mit vielen
anderen Interpreten. Agrippa habe einen Synkretismus vertreten, in dem
Magie, Astrologie, Pythagoreismus, Hermetik und Alchemie zu einem un-
durchdringbaren Dschungel werden. Schmidt-Biggemann geht jedoch den
Gründen für diesen Synkretismus, der ja für den Renaissance-Platonisrrlus
nichts Ungewöhnliches ist, nicht weiter nach. Agrippas Äußerungen über
die Metempsychose sind ebenfalls widersprüchlich und zunächst nicht
rational verständlich. Doch dahinter steckt eine ganz bestimmte Methode,
wie Schipperges richtig festgestellt hat.

Barbara Bowen8 befasste sich in einem Artikel mit der Paradoxie und
ihrer Bedeutung im Werk Agrippas. Sie konstatiert, dass paradoxe, polemische

und frivole Werke keine Seltenheit in der Renaissance sind (Erasmus,
Rabelais) und Agrippa kann als ein Beispiel dafür betrachtet werden. Seine
Ablehnung der Magie und sein Bekenntnis zur Lehre von Christus und zur
Bibel im Werk De incertitudine et vanitate sind nach Bowens Auffassung
als Schutz vor den Autoritäten aufzufassen. Vittoria Perrone Compagni9
zeigt in einem Aufsatz sehr gut auf, dass Agrippa Botschaften auf verborgene

Weise an den Leser transportiert. Sie zitiert dabei eine Stelle in der
Occulta Philosophia. Kiesewetter zeigte die „verdeckte Methode" mit der
Agrippa arbeitete, indem er eine Stelle in der conclusio totius operis zitiert,
wo Agrippa darauf hinweist, dass er seine Wissenschaft für den „Klugen
und Verständigen" so geschrieben habe, dass diesem nichts verborgen
bleibt. Nach Kiesewetter hat Agrippa seine Meinung zerstreut an verschiedenen

Orten vorgetragen. Was an einer Stelle verborgen ist, das wurde an
einer anderen Stelle offenbart. Dem „Klugen und Verständigen" bleibt es

nun überlassen, die Philosophie Agrippas richtig zu deuten, womit eine

7 Vgl. SCHMIDT-BlGGEMANN, Wilhelm: Geschichte der christlichen Kabbala, Band 1:15. und
16. Jahrhundert. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann holzboog Verlag 2012, 450-476.

8 Vgl. Bowen, Barbara: Cornelius Agrippas de Vanitate: Polemic or Paradox, in:
Bibliothèque d'Humanisme et Renaissance, t. 34, (1972) no. 2, 249-256.

9 Vgl. PERRONE compagni, Vittoria: "Dispersa Intentio". Alchemy, magic and scepticism in

Agrippa, early science and medicine, in: Alchemy and Hermeticism vol. 5 (2000) no. 2, 160-

177.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 91

breite Palette von Interpretationen die Folge ist.10 Die eben zitierte Stelle
wird für diese Untersuchung noch von entscheidender Bedeutung sein.

Agrippa wendete nämlich genau diese eben beschriebene Methode für die
Lehre der Metempsychose an. Wie er das gemacht hat, wird zu zeigen sein.
Kiesewetter war einer der wenigen, der mit dem Gedanken gespielt hat,
dass Agrippa in der Occulta Philosophia verdeckt die Lehre der Rein kar -

nation vertritt. Er weist auf ein Zitat im vierundvierzigsten Kapitel der
Occulta Philosophia hin, wo Agrippa explizit, das heißt, ohne dass er
jemand anderen dabei zitiert, auf die Reinkarnation eingeht.11 Kiesewetter
erwähnt dies aber nur beiläufig in einer Fußnote und beschäftigt sich nicht
weiter mit der Lehre der Reinkarnation bei Agrippa.

Fritz Mauthner hat 1913 De incertitudine et vanitate scientiarum neu
herausgegeben und mit einem umfangreichen Vorwort versehen. Für ihn
war Agrippa Zeit seines Lebens ein Scharlatan und ein Schwindler, der sich
als Astrologe, Wunderarzt, Zauberer und Wahrsager zu einem einfluss-
reichen Mann machen wollte. Seine Werke waren für Mauthner voll von
Schwindel und Unehrlichkeit. Das einzige Werk, das eine ernste Absicht

10 Vgl. Kiesewetter, Carl: Geschichte des neueren Okkultismus. Geheimwissenschaftliche
Systeme von Agrippa von Nettesheim bis zu Carl du Prel, Nachdruck der Ausgabe von 1891-95.
Leipzig: Ansata Verlag 2004, 23. Zur Verdeutlichung der für diese Arbeit sehr wichtigen Stelle

wird das gesamte Zitat aus der conclusio totius operis der Occulta philosophia nochmals
vollständig wiedergegeben: „Haec sunt quae ad magie introductionem ex traditione antiquorum,

compilatione diversa in hüc librum coegimus, sermone quidem brevi, sed sufficienti
his, qui intellecturi sunt, horum autem quaedam cum ordine, quaedam sine ordine scripta
sunt, quaedam per fragmenta tradita sunt, quaedam etiam occulta & investigation! intelli-
gentium relicta, qui in his quae scripta sunt acutius spéculantes & perscrutantes, artis ma-
gicae compléta documenta simul, & infallibilia expérimenta consequi possunt tradidimus
enim hanc artem taliter, ut prudentes, & intelligentes latere non accidat pravos vero, & in-
credulos ad secretorum illorum arcana non admittat, sed in stuporem adductos, sub igno-
rantiae 81 desperationis umbracula destitutos relinquat. Vos igitur doctrinae & sapientiae filii
perquirite in hoc libro, colligendo nostram dispersam intentionem, quam in diversis locis
proposuimus, & quod occultatum est a in nobis in uno loco, manifestum fecimus illud in alio
[...], in: AGRIPPA von Nettesheim: Opera in dvos tomos nunc denuo accuratissime
récusa. Qvibvs Post Omnium Editiones de novo accessit Ars Notoria, ut atis in dicat Catalogus
post praefationem positus: 1: Quorum Catalogum exhibebunt tibi paginae sequentes. Vna Cvm
Rervm Et Verborvm Hoc tomo memorabilium Indice & locuplete & certo; Huic accesserunt
Epistolarum ad familiäres libri Septem, & orationes decern ante hoc seorsim editae. Lugduni:
Per Beringos Fratres 1600, 403-404. In weiterer Folge wird dieses Werk mit Agrippa von
Nettesheim: Opera 1 zitiert. Diese Stelle findet sich auch in der Ausgabe von 1550 (vgl.
Agrippa VON Nettesheim: Occulta philosophia, Libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres

1550, 562-563). Die Occulta Philosophia wurde in der neueren Zeit zum Beispiel von V.
Perrone Compagni in lateinischer Sprache herausgegeben. Nach der Einleitung zeigt sie
genau die Unterschiede zwischen der Ausgabe von 1510 und 1533 auf. Die Version von 1510
existierte nicht in gedruckter Form, sondern war als Manuskript im Umlauf. Erst 1533 hat
Agrippa die Occulta Philosophia offiziell herausgegeben. Die oben zitierte Stelle findet sich
in der Ausgabe von Perrone Compagni (Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia,
libri très, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden: E.J. Brill 1992, liber tertius, cap. LXV,
599-)

11 Vgl. Kiesewetter: Geschichte des neueren Okkultismus, 41.



92 Gerhard Lechner

verbirgt, ist nach Mauthner De incertitudine et vanitate scientiarum.
Agrippa habe das Buch in „Not und Verzweiflung und in wildem Jähzorn"
gegen Fürsten, Gelehrte und Mönche geschrieben, die er für seine Situation

verantwortlich hielt.12 Obwohl Mauthner Agrippa bei der Verfassung
dieser Schrift ernste Absichten unterstellt, konstatiert er, dass Agrippa
seinen Schwindel und seine Scharlatanerie auch nach der Verfassung des
Werkes nicht beendet hat, im Gegenteil, er blieb Wunderdoktor, Astrologe
und Alchimist.13 Fritz Mauthner ging als bedeutender Atheismusforscher
in die Geschichte der Philosophie ein. Er verfasste ein umfangreiches Werk
über die „Geschichte des Materialismus" und sein Ziel war es, die
Metaphysik und insbesondere den Gottesbegriff aus der Wissenschaft und der
Philosophie zu verbannen.14 Sein Beitrag über Agrippa muss daher mit
Vorsicht interpretiert werden, weil er das Werk aus einer sehr kritischen
Perspektive rezipiert hat.15 Bei Mauthner wird man aufgrund seiner
kritischen Bemerkungen in Bezug auf Astrologie, Magie und Kabbala keine
nähere Untersuchung zur Metempsychose bei Agrippa erwarten dürfen.

Die umfassendste Biographie über Agrippa wurde von Charles G. Nau-
ert verfasst. Nauert berichtet ausführlich vom Aufenthalt Agrippas in
Italien, wo er Vorlesungen über die hermetische Schrift Pimander hielt. Für
Nauert war Agrippa sowohl neuplatonisch als auch hermetisch und
kabbalistisch inspiriert. Er meint, Agrippa glaubte, dass diese Werke von Gott
inspiriert waren und dass durch diese Schriften neue Einsichten in die
wahre und „innere" Bedeutung der biblischen Worte zu gewinnen seien.
Im Zusammenhang mit der Lehre der Seelenwanderung sieht Nauert
Agrippa in Gefahr (in danger), weil er vom Konzept des Astralkörpers
(vehiculum animae) ausging und damit die Präexistenz der Seele und die
Metempsychose implizit angenommen ist. Die anderen Renaissance-Plato-
niker (Ficino, Pico della Mirandola) waren in dieser Hinsicht wesentlich
vorsichtiger als Agrippa und Letzterer habe relativ „leichtsinnig" über die

Metempsychose gesprochen, ohne diese explizit zu befürworten.16 Nauert
ist neben Kiesewetter einer der wenigen Interpreten der Philosophie von
Agrippa, der bei ihm von Metempsychose ausgeht, wobei der Zusatz „ohne
diese explizit zu befürworten", eine gewisse Unsicherheit diesbezüglich

12 Vgl. AGRIPPA von NETTESHEIM: Die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften und
die Verteidigungsschrift, hg. v. Fritz Mauthner. München: Müller 1913, I-V.

13 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften und
die Verteidigungsschrift, hg. v. Fritz Mauthner, Kapitel 47.

14 Vgl. MAUTHNER, Fritz: Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, Nachdruck
der Ausgabe Stuttgart-Berlin von 1920-1923. Hildesheim: Olms 1963. Das Werk von Fritz
Mauthner ist in vier Bänden von 1920 bis 1923 erschienen.

15 Vgl. Nauert, Charles G: Agrippa and the crisis of Renaissance thought. Illinois:
University of Illinois Press 1965, 45-46.

16 Vgl. NAUERT: Agrippa and the crisis ofRenaissance thought, 282.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 93

andeutet. Er untersucht den Kontext in dem die Seelenwanderung bei
Agrippa steht dann auch nicht ausführlicher.

Eine eingehende Interpretation der theologischen Grundgedanken
Agrippas gibt es bei Kuhlow.17 Kuhlow zeigt, dass sich die Auffassung von
Religion bei Agrippa in der Occulta Philosophia schon recht weit vom
Christentum entfernt. Unter seinem Religionsbegriff könne man praktisch
jede Form von Religion subsumieren. Agrippa versuche zwar krampfhaft,
den Absolutheitsanspruch des Christentums zu halten, doch war er nicht
bereit, sich synkretischen Ansprüchen aus anderen Religionen zu enthalten.

Beispielsweise versucht Agrippa immer wieder, seine „geliebten Plato -
nici" für das Christentum hoffähig zu machen und sie vom „heidnischen
Makel" zu reinigen. Das Bemühen Agrippas, das Christentum und den Pla-
tonismus vollständig zu synthetisieren, kann jedoch aus Sicht von Kuhlow
nicht gelingen. Um nicht unter das Ketzeredikt der katholischen Kirche zu
fallen, musste Agrippa laut Kuhlow eine obligatorische Loyalitätserklärung
abliefern.18 Zur Seelenwanderung bei Agrippa äußert sich Kuhlow nicht
explizit. Er konstatiert aber, dass Agrippa viele widersprüchliche Äußerungen

über die Lehre der Wiedervergeltung aus der platonischen Philosophie
und der christlichen Theologie kritiklos aneinanderreiht.19 Kuhlow
versucht aber nicht zu erklären, warum Agrippa kritiklos auf die Reinkarna-
tion der Platonici eingeht und dann im selben Kapitel die christliche
Gnadenlehre trotzdem für gültig erklärt. Kuhlow hatte in dem Punkt recht,
dass der Widerspruch gerade bei diesem Punkt so groß ist, dass eine
Synthese nicht mehr möglich ist. Agrippa muss somit von einer Lehre
ausgegangen sein, die sowohl den Gedanken der Reinkarnation beinhaltet als
auch christlich inspiriert ist. Es gibt in der christlichen Gnosis solche
Vorstellungen und es wird zu überprüfen sein, inwieweit Agrippa einer gnos-
tischen Philosophie überhaupt zustimmen kann.

Helmut Zander befasst sich, in dem wohl umfassendsten Werk über die
Geschichte der Seelenwanderung in deutscher Sprache, ganz kurz mit
Agrippas Gedanken über die Seelenwanderungslehre.20 Er findet sehr
widersprüchliche Gedanken Agrippas in Bezug auf die Lehre der Seelenwanderung.

Am Ende kommt Zander dann aber doch zu dem Schluss, Agrippa
sei zu sehr kabbalistischer Christ gewesen, um an die Seelenwanderung zu
glauben. Zander begründet dies mit einem Zitat einer Stelle im dritten
Buch der Occulta Philosophia, wo Agrippa meint, der Mensch müsse nur
einmal sterben. Ähnlich wie bei Kuhlow versucht Zander nicht zu erklären,

17 Vgl. Kuhlow, Hermann F.W.: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Überfremdung.

Die theologischen Grundgedanken des Agrippa von Nettesheim. Berlin: Lutherisches
Verlagshaus 1967.

18 Vgl. Kuhlow: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Überfremdung, 24-26.
19 Vgl. KUHLOW: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Überfremdung, 29-30.
20 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse Traditionen

von der Antike bis heute, 242-243.



94 Gerhard Lechner

warum es widersprüchliche Gedanken von Agrippa in Bezug auf die

Seelenwanderung bzw. Reinkarnation gibt. Seine Erklärung ist am Ende doch
zu einfach, aber man muss bei der Fülle des von Zander verarbeiteten
Materials sagen, dass es kaum möglich ist, alle Aspekte der Philosophie Agrippas

aufzuarbeiten. Agrippa ist für die Geschichte der Reinkarnation in
Europa insgesamt wohl doch zu unbedeutend und es war für Zander daher
nicht unbedingt notwendig, sich umfassender mit den „Widersprüchlich-
keiten" in Bezug auf die Reinkarnation auseinanderzusetzen.

Agrippa und die neuplatonische Seelenlehre

In diesem Kapitel wird der Seelenbegriff von Agrippa eruiert, weil dieser
für die Fragestellung der Arbeit eine essentielle Bedeutung hat. Aus dem
oft nicht eindeutigen Begriff der Seele kann anschließend eine (mögliche)
Lehre der Transmigration abgeleitet werden. Agrippa vertrat eine
neuplatonisch-hermetische Philosophie, wonach die Seele aus Gott und der Weltseele

hervorgeht. Im Gegensatz zum antiken Neuplatonismus glaubt
Agrippa an die Lehre der Dreifaltigkeit.21 Der Sohn Gottes, und damit das
wahre Bild Gottes, ist sein Wort. Gott trägt die Welt so wie sie ist in
seinem Geiste. Dieser Sohn Gottes kann durchaus mit dem plotinischen nous
verglichen werden. Der Gedanke Gottes ist die allumfassende Totalität des
Seins. Agrippa geht davon aus, dass die heidnischen Philosophen (Piaton,
Plotin, Jamblichus, Hermes Trismegistos) ebenfalls drei Personen in Gott
angenommen haben. Für die Platoniker war die dritte Person in Gott die
Weltseele.22 Letztere definiert Agrippa ganz ähnlich wie Plotin und die
Neuplatoniker. Die Weltseele definiert Agrippa im zweiten Buch im
siebenundfünfzigsten Kapitel: „Est itaq; anima mundi, vita quaedam unica omnia
replens, omnia perfundens, omnia colligans & connectens, ut unam reddat
totius mundi machinam;"2:i und ist weltimmanent. Agrippa sieht zwischen
der Weltseele im Sinne der Platoniker und zwischen dem Heiligen Geist
der christlichen Lehre nicht unbedingt einen fundamentalen Unterschied.
Zumindest fügt er an die Lehre der Weltseele der Platoniker ein Zitat von

21 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, Libri tertii, Cap. X, 268-272; Agrippa von
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 368-373,
bzw. AGRIPPA von NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. X, 423-427. In deutscher Übersetzung findet
sich die Stelle zum Beispiel bei: Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke und weitere
Renaissancetraktate Occulta Philosophia), hg. v. Marco Frenschkowski. Wiesbaden: Ma-
rixverlag 2008, Buch III, Kap. 10.

22 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, Libri tertii, cap. VIII, 265-267; Agrippa von
NETTESHEIM: Occulta philosophia, Libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 363-366
bzw. AGRIPPA VON Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. VIII, 418-422.

23 Agrippa von Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres

1550, liber secundus, cap. LVII, 332.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 95

Apostel Paulus an: „Est digitur deus, ut inquit Paulus, a quo omnia, in quo
omnia, & per quem omnia, a pâtre enim tanquam a primo fonte émanant
omnia: infilio vero tanquam in piscina suis ideis collocantur omnia: per spi-
ritum sanctum vero explicantur omnia, & propriis gradibus singula distri-
buuntur,"24 Dieses Zitat von Paulus enthält sehr viele platonische bzw.
neuplatonische Elemente. Das „a patre enim tanquam a primo fonte émanant

omnia" bedeutet, dass alles aus der ersten Quelle (dem Vater)
ausströmt, und der Sohn enthält alles der Idee nach und so wie der Heilige
Geist in diesem Zitat verstanden wird, kommt er dem Begriff der Weltseele
doch recht nahe. Die Aussagen die Weltseele bzw. die dritte Person in
Gott betreffend sind bei Agrippa nicht ganz einheitlich. Auch die Frage, ob
es eine Schöpfung von Gott gibt, ist nicht eindeutig. Zum einen besteht
alles durch Emanationen aus Gott25 und zum anderen hat Gott die Welt
und den Menschen geschaffen.26 Bemerkenswert ist das folgende Zitat aus
dem dritten Buch: „...cum ipse sit aeternus, mundum creavit incorruptibilem
& aeviternum; [...] sed ex nihilo creavit, quod ab aeterno habuit per idea...".27

In diesem Zitat klingt explizit die „creatio ex nihilo" durch. Es gibt mehrere

Stellen in der „Occulta Philosophia", wo Agrippa dezidiert die Schöpfung

im christlichen Sinne behandelt. Zum Beispiel bei der Bedeutung der
Zahl sechs, „senario enim numéro constitutus mundus"2S.

Die Seele ist das Bild der Welt, genauso wie die Welt das Bild Gottes
ist. Der Gottesbegriff von Agrippa folgt nicht der strengen neuplatonischen

Unterscheidung zwischen hen und nous. In diesem Sinne folgt
Agrippa der Tradition des christlichen (Neu)platonismus, der ausgehend von
Augustinus und den Kirchenvätern Plotins Gottesbegriff modifizierte. Die
Entstehung des nous aus dem Einen kann nur auf einen Willensweg Gottes
zurückgeführt werden. Dieser Wille fehlt bei der Lehre von Plotin. Der
nous wird im christlichen (Neu)platonismus zum höchsten Seinsbegriff.
Dahingehend unterscheidet sich auch Agrippas Gottesbegriff von jenem
Plotins. Bei Augustinus werden Gott-Vater, Gott-Sohn und der Heilige
Geist zu einer Einheit zusammengeführt. Diese Einheit wird identisch mit

24 AGRIPPA VON Nettesheim: Occulta philosophia, Iibri très. Lugduni: Per Beringos Fra-
tres 1550, liber tertius, cap. VIII, 367.

25 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, Iibri secundi, cap. LVIII, 242-244; Agrippa von
NETTESHEIM: Occulta philosophia, Iibri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 332-335,
bzw. AGRIPPA VON Nettesheim: De occulta philosophia, Iibri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber secundus, cap. LVIII, 387-389.

26 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, Iibri tertii, cap. XXXVI, 330-335, bzw. Agrippa
von NETTESHEIM: Occulta philosophia, Iibri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 455-
463.

27 Agrippa VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, Iibri très. Lugduni: Per Beringos Fratres

1550, liber tertius, cap. XXXVI, 455-456.
2i* AGRIPPA von NETTESHEIM: Occulta philosophia, Iibri très. Lugduni: Per Beringos Fratres

1550, liber secundus, cap. IX, 198.



96 Gerhard Lechner

dem nous gedacht.29 Bei Agrippa enthält Gott als Archetypus Idee und
Form in sich (ideas et formae exemplares). Die Ideen sind über dem Körper,

den Seelen und der Weltseele und sie sind einfach, rein, unveränderlich,

unteilbar und körperlos. Die Ideen stimmen ihrem Wesen nach
miteinander überein, denn ansonsten wäre Gott eine verschiedenartige
Substanz.30 Das plotinische Eine (hen) und der Geist (nous) sind bei Agrippa
in einem gedacht und nicht unterschieden. In der Weltseele nehmen die
Formen voneinander verschiedene Ideen an. In der Natur erscheinen von
den Ideen „ausgeflossene" Formsamen und in der Materie erscheinen die
Ideen als Schatten.31 Wie erwähnt, kommt die Terminologie des Aus-
fließens häufig vor und ist typisch neuplatonisch. Überhaupt folgt Agrippa
mit dem Stufenschema dem antiken Neuplatonismus, mit Ausnahme des

angesprochenen Punktes, nämlich der Einheit von dem Einen (hen) und
dem Geist (nous).32 In der Vorstellung von Agrippa ist die Weltseele die
neunte Sphäre, die ihren Sitz aber auch in der Sonne einzunehmen
vermag. Insofern besitzt die Weltseele ein fixierendes Moment.33 Wenn die
Weltseele nun ihren fixen Sitz in der neunten Sphäre hat, dann kann sie

die unbewegliche Materie nicht erreichen.34 Um nun eine Verbindung zum

29 Vgl. STEGMANN, Viktor: Augustins Cottesstaat. Tübingen: Heidelberger Abhandlungen
zur Philosophie und ihrer Geschichte 1928, 8-9.

30 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, primi libri, cap. XI, 19; Agrippa von Nettesheim:

Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 25-26, bzw. AGRIPPA

VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Compagni:
Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XI, 107-108.

31 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. XI, 19; Agrippa VON NETTESHEIM:

Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 25-26, bzw. AGRIPPA

VON Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Compagni.
Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XI, 107-108.

32 Bei Bruno wird später die Weltseele zu einem Teil in Gott. Fast wortgleich ist die
Definition von Bruno und Agrippa. Dadurch, dass die Weltseele ein Teil Gottes ist, ist Gott
zugleich transzendent und immanent. Im Gegensatz zu Plotin ging Agrippa davon aus, dass

die Seele ganz in den Körper eingeht. Bei Plotin spielt die „Zeugung" oder „Emanation" eine
große Rolle. Das heißt, der nous geht aus dem Einen (hen) hervor und der nous wiederum
„zeugt" die Weltseele. Die Weltseele zeugt wiederum das ihr Untergeordnete, nämlich die
einzelnen Seelen (psyche). Die Entfaltung der Seele stellt dann keine weitere Entfaltung
mehr dar, sondern innerseelische Stufen (vgl. Deuse, Werner: Untersuchungen zur
mittelplatonischen und neuplatonischen Seelenlehre. Mainz: Franz Steiner Verlag 1983, 114-115.).

33 Agrippa übernimmt von den Platonici die Auffassung, dass die Weltseele ihren Sitz in
der Sonne hat (vgl. Agrippa von NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per

Beringos Fratres 1550, liber secundus, cap. XXXII, 284-287). Müller-Jahncke weist richtig
darauf hin, dass Agrippa von einem geozentrischen Weltbild ausgeht. Nur in Occulta
philosophia, liber secundus, cap. XXXI bezeichnet er die Sonne als die Mitte der Welt: „Sol itaque
cum mediam mundi regionem teneat [...]." Hier handelt es sich, wie Müller-Jahncke richtig
konstatiert, um eine Metapher (vgl. MÜLLER-JAHNCKE, Wolf-Dieter: Magie als Wissenschaft
im frühen 16. Jahrhundert. Marburg: Mahrburg/Lahn 1973, 76).

34 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, primi libri, cap. XIV, 13-14; Agrippa von
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 32-34, bzw.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 97

Körper und der Materie herzustellen, ist ein Mittelding notwendig, das

Agrippa den Weltgeist oder die quinta essentia (fünfte Essenz) nennt. Diese

quinta essentia steht als die fünfte Essenz „über und außer" den vier
Elementen. Bezugspunkt für Agrippa sind dabei Demokritus, Orpheus und
viele Pythagoräer. Agrippa erklärt die fünfte Essenz durch eine Analogie.
Genauso wie der menschliche Geist im Körper ist, gibt es im Weltkörper
eine solche Form. So wie sich die menschliche Seele durch den Geist den
Gliedern mitteilt, so wird alles vermittelst der quinta essentia von der
Kraft der Weltseele durchströmt.35 Der Mensch ist nicht einfach das Ebenbild

Gottes, sondern er ist „Bild des Bildes" und damit Mikrokosmos oder
kleine Welt. Die hermetische Formel „wie oben so unten" wird konsequent
angewendet und der Mensch wird zum vollkommenen Ebenbild Gottes
und enthält alles in sich, was in Gott ist.36 Eine Analogie zur Dreieinigkeit
in Gott ist in der Seele das Gedächtnis, der Verstand und der Wille. Das
Gedächtnis entspricht dem Vater, der Verstand dem Sohn und der Wille
dem heiligen Geist. Gleichzeitig hat die Zahl Drei für die Seele im
platonischen Sinne eine Bedeutung, nämlich im Sinne der drei Seelenteile der
Platoniker. Während der obere Teil der Seele niemals sündigt, verfallt der
untere „tierische Teil" der Seele immer wieder der Sünde. Interessant und
gleichzeitig widersprüchlich sind die Aussagen, dass einerseits der oberste
Teil der Seele niemals verdammt wird37 und andererseits kommt ein Kapitel

später der Hinweis, dass die Seele nach dem Tod von den Schutz-
geistern und Engeln begleitet wird, die sie vor den Richter, nämlich Gott,
führen. Die guten Seelen werden in die Herrlichkeit Gottes eingeführt und
die Bösen werden von einem grimmigen Dämon zur Bestrafung
fortgezogen.38 Es kann davon ausgegangen werden, dass es sich dabei um eine
absichtliche Strategie von Agrippa handelt, dass er diese Widersprüche nie
endgültig auflöst. Es ist jedoch bemerkenswert, dass er immerfort die pla-

Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden:
Brill 1992, liber primus, cap. XIV, 112-114.

35 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, primi libri, cap. XIV, 13-14; Agrippa von
Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 32-34, bzw.
Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XIV, 112-114.

36 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, libri tertii, cap. XXXVI, 331-332, bzw. Agrippa
von Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 456,
bzw. AGRIPPA von Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVI, 507.

37 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, libri tertii, cap. XXXVI, 334 bzw. Agrippa von
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 461, bzw.
Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVI, 511.

38 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, libri tertii, cap. XXXVl, 336, bzw. Agrippa von
Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 465, bzw.
AGRIPPA von Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVl, 515.



98 Gerhard Lechner

tonischen und hermetischen Lehren ins Spiel bringt, die konsequent
ausgelegt nie vollständig mit der christlichen Lehre übereinstimmen.

Die Frage, ob es eine Schöpfung der Welt und der Seelen gab, bzw. ob

Agrippa von der Präexistenz der Seele ausging, spielt für die Frage der
Seelenwanderung eine nicht unwichtige Rolle. Viele Platoniker, die von
einer Weltseele ausgingen, haben die Lehre der Seelenwanderung in ihre
Philosophie integriert. Diese Platoniker und Hermes Trismegistos zitiert
Agrippa in diesem Zusammenhang immer wieder. Augustinus beispielsweise

lehnte die Lehre der Weltseele und des Panpsychismus, der von
Agrippa vertreten wird, ab. Damit hat er der Lehre der Seelenwanderung den

Weg verstellt, wie Zander39 ganz zutreffend bemerkt hat. Ebenfalls nicht
konform mit der christlichen Philosophie geht die neuplatonische Kosmologie,

wonach es eine „unendliche Welt" und keine Schöpfung gibt. Wenn
die Welt nicht erschaffen wurde und ewig und gottgleich ist, dann ist die
Reinkarnation oder Seelenwanderung eine „unendliche Geschichte". Erlösung

im christlichen Sinne kann es dann nicht geben.40 Piatonismus muss
aber nicht zwangsläufig mit Seelenwanderung oder Wiedergeburt vorkommen.

Zander fand einige platonische Philosophen, die nicht die Lehre der
Seelenwanderung vertreten haben. Im lateinischen Mittelalter muss man
in Bezug auf die Seelenwanderung mit der Lupe suchen, wie Zander41 sagt.
Bei vielen christlichen Piatonikern des Mittelalters, zum Beispiel Johannes
Eriugena, Bernhard von Chartres, Michael Psellos, Bonaventura oder Meister

Eckhart finden sich wenige bis gar keine Hinweise auf die Lehre der
Seelenwanderung. Nach Agrippa gab es noch Platoniker, die vom Begriff
der Weltseele ausgingen und gleichzeitig die Präexistenz der Seelen
annahmen. Beispielsweise beim Cambridger Piatonismus von Henry More. In
seinem 1659 erschienen Werk über die Unsterblichkeit der Seele {The
Immortality of the Sou/)42 vertritt More den platonischen Begriff der Weltseele,

die Präexistenz der Seelen und das Christentum. Zander zeigt, wie
More so in die Nähe der Wiederverkörperungslehre gebracht wurde. In
seiner Gesamtausgabe die 1679 erschienen ist, hat sich More dann dezi-
diert gegen die Metempsychosen gewandt.43 Eine ebenso interessante
Variante eines christlichen Piatonismus ohne Seelenwanderung hat Ralph
Cudworth vertreten, der ungefähr zur gleichen Zeit gelebt hat wie Henry

39 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse Traditionen

von der Antike bis heute, 148.
40 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse Traditionen

von der Antike bis heute, 150.
41 Vgl. Zander: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse Traditionen

von der Antike bis heute, 217.
42 Vgl. MORE, Henry: The Immortality of the Soul, ed. by Alexander Jacob-,Dordrecht:

Kluwer 1987.
43 Vgl. Zander: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse Traditionen

von der Antike bis heute, 254-255.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 99

More. Für Cudworth bedeutete die Annahme der Präexistenz der Seelen

gleichzeitig die Annahme einer Metempsychose oder Transmigration.44
Cudworth dürfte das als kritische Anmerkung direkt gegen More verwendet

haben. Für ihn war die Präexistenzlehre ausschließlich historisch zu
erklären, diese sei in der griechischen Philosophie aufgrund der Angst vor
der „creatio ex nihilo" entstanden.45 Man sieht am Beispiel der Cambridger
Schule sehr genau, in welches philosophische System die Transmigration
sich am besten einordnen lässt. Cudworth hätte nicht besser ausdrücken
können, dass die Präexistenz der Seele notwendig mit der Transmigration
verbunden ist, auch wenn Zander der Meinung ist, dass dieser Zusammenhang

nicht notwendigerweise bestehen muss (wie bei Origenes oder zum
Beispiel More).46 Der Zusammenhang ist zumindest sehr naheliegend und
speziell bei More könnte es sein, dass er aus Angst vor einer Verfolgung
diesen Zusammenhang geleugnet hat. Beim Begriff der Weltseele und
beim Panpsychismus ist das nicht anders. Im Regelfall geht die Annahme
der Weltseele und des Panpsychismus konform mit der Transmigration
der Seelen.

Agrippa hatte noch einen weiteren Punkt mit den Neuplatonikern
gemeinsam - seinen starken Glauben an die Magie. Piaton hat die Magie
scharf verurteilt, während die Neuplatoniker unbestreitbar Wert auf Mystik

und Magie gelegt haben. Dies gilt insbesondere für die Nachfolger von
Plotin, Porphyrius, Jamblichus und Proklos.47 Agrippa schätzte die drei
genannten Philosophen sehr und hat sie immer wieder zitiert. Dieser Ein-
fluss der Magie hat häufig durchaus zur Geringschätzung der Neuplatoniker

beigetragen und Agrippa wurde der Vorwurf des Obskurantismus
gemacht. Der starke Einfluss der Magie und der Hermetik bei Porphyrius,
Jamblichus und Proklos lässt sich auf das starke Eindringen des religiösen
Fühlens in die Philosophie dieser Zeit zurückführen. Die hermetischen
Schriften und die Orakel der Chaldäer waren Offenbarungen und richteten
sich mehr an die Gläubigen als an die Mitphilosophierenden. Im Gegensatz
zu Piaton verhießen diese Lehren dem Gläubigen einen nicht so schmerzvollen

Aufstieg aus der Höhle des Nichtwissens. Die Seelen mussten sich
nur dem Element nähern, das dem Göttlichen am nächsten stand, nämlich
dem Feuer. So konnte der Eingeweihte dem schmerzvollen Aufstieg zum
Göttlichen entgehen und zu einem höheren Wesen werden. Selbst der

44 Vgl. CUDWORTH, Ralph: The True Intellectual System of the Universe: The First Part.
London 1678, 1/1,34 S. 38.

45 Vgl. Zander: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse Traditionen

von der Antike bis heute, 255.
46 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiöse Traditionen

von der Antike bis heute, 255.
47 Vgl. ZlNTZEN, Clemens: Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen

Philosophie, in: ZlNTZEN, Clemens (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977, 391.



ÎOO Gerhard Lechner

Körper konnte nach diesen Lehren in die Regionen des Göttlichen
eingehen. Nicht mehr das Denken und Künden von Gott, sondern die rituelle
Handlung die auf Gott gerichtet ist, versprach den Aufstieg der Seele. Wie
Zintzen sagt, ist „aus dem Theologen ein Theurge geworden".48

Neben dem Einfluss der Magie auf Porphyrius, Jamblichus und Proklos
wurde noch eine weitere Differenz zu Piaton und auch zu Plotin nachgewiesen.

Porphyrius, Jamblichus und Proklos vertraten im Gegensatz zu
Piaton nicht mehr die klassische Seelenwanderungslehre49, wonach der
Mensch bei einem „tierischen Verhalten" wieder in den Körper eines Tieres
geboren wird. Dörrie erwähnte, dass Porphyrius und Jamblichus der

Seelenwanderungslehre von Piaton für ihre Zeit revolutionär entgegengetreten
sind. Dörrie bezieht sich dabei auf Hinweise von Aineias von Gaza und

Augustinus. Letzterer lobte Porphyrius, weil er der Lehre von der
uneingeschränkten Seelenwanderung von Piaton entgegengetreten sei.50

Agrippas Gedanken zur Transmigration

In diesem Kapitel wird nun genauer auf die oft widersprüchlichen Aussagen

von Agrippa zur Transmigration eingegangen. Obwohl die Aussagen
widersprüchlich sind, soll gezeigt werden, dass Agrippa verdeckt eine ganz
bestimmte Position zur Seelenwanderung eingenommen hat. Agrippa nennt
viele Gelehrte, die für ihn zugleich Magier waren, wie zum Beispiel Pythagoras,

Empedokles, Hermes Trismegistus, Porphyrius, Jamblichus, Plotin
und Proklus.51 Diese heidnischen Philosophen glaubten an die Seelen-

48 Vgl. ZINTZEN: Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen Philosophie,
39C

49 Bei Piaton ist in der Literatur umstritten, ob es sich bei den Aussagen zur Seelenwanderung

um mythologische Aussagen oder um realistische Beschreibungen handelt (vgl.
ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 74.).

50 Vgl. DÖRRIE, Heinrich: Porphyrius'„Symmikta Zetemata". Ihre Stellung in System und
Geschichte des Neuplatonismus nebst einem Kommentar zu den Fragmenten Zetemata 20).
München: Beck 1959, 149-150. Interessant ist der Hinweis von Dörrie, dass Nemesios bezüglich

der Ablehnung der Seelenwanderungslehre Jamblichus lobte. Nemesios war sich
allerdings der Urheberschaft dieses Gedankens von Porphyrius nicht bewusst.

51 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, primi libri, cap. II, 3-4; Agrippa von Nettesheim:

Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 4-5, bzw. Agrippa
VON Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Compagni.
Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. II, 88-89. Das Zitat über die Gelehrten, die zugleich Magier
waren, lautet: „Haec gravissimis autoribus clarissimisque scriptoribus reperitur illustrata:
inter quos praecipue Zalmoxis 81 Zoroaster effulserunt adeo, ut inventores hujus scientiae a

pluribus crediti sint. Horum vestigia secuti sunt Abbaris Hyperboreus, Charmondas, Dami-
geron, Eudoxus, Hermippus: & clariores alii exiterunt antistites, ut Trismegistus Mercurius,
Porphyrius, Iamblichus, Plotinus, Proclus, Dardanus, Orpheus Threicius, Gog Graecus, Germa

Babylonicus, Appollonius Tyaneus, Osthanes etiam egregie scripsit in hac arte: cuius
libros e sepulchro erutos Abderites Democritus suis commentariis illustravit. Praeterea ad

hanc artem Pytharoras, Empedocles, Democritus, Plato, & plures nobilissimi philosophorum
discendam navigarunt: hanc in arcanis habuerunt: hanc reversi summa sanctitate prae-



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 101

Wanderung (Plotin) bzw. an die Reinkarnation (Porphyrius, Jamblichus,
Proklus). Im einundvierzigsten Kapitel des dritten Buches der Occulta
Philosophia, wo es um den Zustand des Menschen nach dem Tode geht,
bezieht sich Agrippa auf Origenes52, der nach Ansicht von einigen Autoren
als einer der wenigen Kirchenväter an die Seelenwanderung glaubte. Der
Ausgleich einer Sünde erfolgt nach Origenes nach dem Wort von Christus
„Wer das Schwert nimmt, der soll durch das Schwert umkommen (qui
gladio ferit, gladio perit)". Es sagt jedenfalls viel aus, dass Agrippa in diesem

Kapitel zuerst Origenes und gleich danach Plotin zitiert. Bei Plotin
wird der Glaube an die Seelenwanderung dezidiert angesprochen. Nach
Plotin werden Menschen, die ein menschliches Leben geführt haben, auch
wieder als Menschen geboren, während jene, die ein zu „sinnliches" Leben

geführt haben, im Körper eines Tieres wiedergeboren werden.53 Plotin
meinte, er folgte Piaton in diesem Glauben. Seelenwanderung bedeutete
im Gegensatz zum heutigen Begriff Transmigration oder Reinkarnation,
dass ein Mensch in einen Tierkörper geboren werden kann. Wie bereits
erwähnt, haben Porphyrius und Jamblichus diesen Gedanken Plotins
verworfen und es ist bezeichnend, dass Agrippa sich in den zitierten Stellen
nicht negativ über den Gedanken der Seelenwanderung bzw. der Reinkarnation

äußert, zumal er sich eindeutig zum Christentum bekennt. Auf der
anderen Seite ist es typisch für die Renaissance, dass immer eine gewisse
Doppeldeutigkeit verwendet wird, die nur sehr schwer zu ergründen ist.
Die zitierte Stelle von Agrippa ist gewiss nicht die einzige Paradoxie in
seiner Zeit. Für Agrippa sind scheinbar gegensätzliche Dinge gleichzeitig
wahr. Er bekennt sich indirekt zur Lehre der Seelenwanderung, die schon
von den „weisen Philosophen", die er zitiert, vertreten wird. Gleichzeitig
bekennt er sich zum Christentum, wo die Seelenwanderung abgelehnt
wird. Dieses Paradox lässt sich zumindest teilweise durch das gnostische
Christentum aufheben, wo der Gedanke der Seelenwanderung tief verwurzelt

ist. Dennoch war Agrippa mit Sicherheit kein strikter Anhänger eines

gnostischen Christentums. Er folgt eher einer Synthese aus gnostischem

dicauerunt: hanc in arcanis habuerunt." (AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap.
II, 3). Bezüglich Piaton meint Agrippa, dieser habe Seereisen unternommen und die Priester
von Memphis aufgesucht, um die Magie kennenzulernen. Nach diesen Seereisen wahrte
Plato die Magie als ein Geheimnis (Agrippa von NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. II, 3-
4). Zintzen wiederum zitiert eine Stelle, wo Piaton die Magie scharf verurteilt (ZlNTZEN: Die
Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen Philosophie, 391).

52 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, libri tertii, cap. XLI, 342, bzw. Agrippa von
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1530, 473, bzw.
AGRIPPA VON Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Com-
pagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521.

53 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, libri tertii, cap. XLI, 342-343, bzw. Agrippa
von NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très, Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 473-
474, bzw. AGRIPPA VON Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521-522.



102 Gerhard Lechner

Christentum und Piatonismus. Der Hinweis auf Origenes und das Zitat aus
der Bibel „qui gladio ferit, gladio perit" lässt auf eine ganz bestimmte
Interpretation dieses Bibelzitates schließen. Christus hat für Agrippa die
Wahrheit in Parabeln vermittelt. Mit diesem Zitat über Origenes will
Agrippa auf die Lehre der Wiedervergeltung verweisen und der
Zusammenhang mit der Reinkarnation ist offensichtlich, weil Agrippa gleich
danach auf die Lehre der Reinkarnation bei den Piatonikern zu sprechen
kommt. Explizit behandelt wird die Reinkarnation im zweiundfünfzigsten
Kapitel von De incertitudine et vanitate scientiarum und im vierundvierzigsten

Kapitel der Occulta Philosophia. Im Letzteren behandelt Agrippa
ganz zu Beginn des Kapitels die drei Seelenteile54, ganz im platonischen
Sinne. Der Verstand als höchster Teil der Seele ist unsterblich und ewig.
Auf der anderen Seite ist das „idolum" aus dem Schöße der Materie
entstanden und damit sterblich. Unter Bild versteht Agrippa den Körper, der
„idolum animae" ist. Der zweite Teil der Seele ist die Vernunft und diese
ist nur unsterblich in Vereinigung mit dem Verstände. Agrippa meint nun,
und dies ist die entscheidende Stelle bezüglich der Transmigration, die
Vernunft verweile in ihrem „aethereo vehiculo", so lange sie nicht aufgelöst

wird. So lange die Vernunft aber von einem neuen Körper umgeben
wird, wird sie nicht aufgelöst. Erst wenn sich die Vernunft mit dem
Verstand vereinigt, dann kommt es zu einer Auflösung der Vernunft. Sobald
dies der Fall ist, ist die Seele mit dem Göttlichen vereint und braucht nicht
wieder zu inkarnieren. Die Seele wäre damit nicht wie bei Plotin ewig in
den Kreislauf der Wiedergeburt gefangen, sondern eine Rückkehr zu Gott
bzw. eine Wiedervereinigung mit Gott wäre möglich. Bei einer Vereinigung

der Vernunft mit dem Verstand handelt es sich laut Agrippa um eine
„anima stans", ganz im Gegensatz zu einer „anima cadens".55 Ein Mensch
ist aber bereits im Laufe seiner Reinkarnationen im Stande, eine „anima
stans" zu sein. Es kann einem Menschen also gelingen, während einer
Reinkarnation die Vereinigung zwischen Verstand und Vernunft zu schaffen.
Wenn ihm dies gelingt, dann verfügt er über magische Kräfte.56
Kiesewetter57 war bisher der einzige in der Sekundärliteratur, der bei diesem Zitat

auf die Lehre der Reinkarnation bei Agrippa hingewiesen hat. Er mein-

54 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 1, libri tertii, cap. XLIV, 360, bzw. Agrippa von
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 498 bzw.
AGRIPPA VON Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Com-
pagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 542.

55 Vgl. AGRIPPA VON Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 499, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De
occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber
tertius, cap. XLIV, 542.

56 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 499, bzw. Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 542.

57 Vgl. Kiesewetter: Geschichte des neueren Okkultismus, 41.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 103

te, es handelt sich um die einzige Stelle über die Reinkarnation, wobei
Kiesewetter in seiner Abhandlung über Agrippa nur die Occulta Philoso-
phia in Betracht gezogen hat. Wenn man ausschließlich diese betrachtet,
hat er recht, denn Agrippa zitiert in diesem Fall keinen anderen
Philosophen. Für Kiesewetter ist eine Reinkarnation nur dann möglich, wenn
sich der „Astralleib", so bezeichnet er die Vernunft im Sinne von Agrippa,
auflöst. Warum sich der Astralleib in diesem Fall auflösen müsste, ist nicht
ganz klar. Die Stelle ist wohl so zu interpretieren, dass sich die Vernunft
erst dann auflöst, wenn sie mit dem Verstand vereinigt ist. Kiesewetter
bestätigt das gerade vorgebrachte Argument, indem er darauf rekurriert,
dass die Seele keiner Inkarnation mehr bedarf, wenn sie mit dem Gedanken

vereinigt ist. Mit Gedanken kann nur der Verstand im Sinne von
Agrippa gemeint sein. Das vierundvierzigste Kapitel der Occulta Philoso-
phia enthält noch weitere interessante Gedanken in Bezug auf die Lehre
der Reinkarnation. Nicht alle Menschen würden den Verstand von Gott
erhalten, denn Gott-Vater setzt den Verstand nach Hermes Trismegistos als

Siegespreis aus. Letzterer hängt von den Taten ab. Diejenigen, die nicht
nach dem Verstände gestrebt haben und zu unvernünftigen Tieren geworden

sind, verdienen diesen Siegespreis nicht.58 Aber verdienen können sich
die Seelen diesen Siegespreis nur durch Taten in vergangenen Leben.
Agrippa bedient sich der Bildsprache, wenn er von Siegespreis spricht. Denn
jede Seele hat Verstand, Vernunft und einen sinnlichen bzw. animalischen
Teil, die Frage ist nur, inwieweit die Seele nach dem Höchsten strebt.
Wenn Agrippa nun sagt, „verum non omnes homines mentem adepti sunt
quoniam", dann ist das eine Metaphorik und man könnte die Stellen so

interpretieren, dass der Mensch den Verstand wirklich im wahrsten Sinne
des Wortes von Gott erhält. Nach der Ansicht unserer Theologen, so

Agrippa, werden die Seelen der Tiere und die unvernünftigen menschlichen
Seelen untergehen und alleine die vernünftigen Seelen haben die Hoffnung

auf die künftige Auferstehung. Daran anschließend bringt Agrippa
erneut ein Zitat von Hermes Trismegistos, wonach die Seelen, die durch
„divina gratia" einen Verstand erlangt haben, „unsterblich (immortalem)"
seien.59 Bei Hermes Trismegistos kann die „divina gratia" nicht im Sinne
der christlichen Gnadenlehre verstanden werden, denn dieser vertritt die
Lehre der Wiedergeburt und Gnade entsteht einzig und allein durch

58 Vgl. AGRIPPA VON Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 499, bzw. Agrippa von NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 542-543.

59 Vgl. Agrippa VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 499, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 543.



104 Gerhard Lechner

Taten. Agrippa sagt explizit, dass die Fähigkeiten eines jeden in Form seiner

Gaben einzig und allein Folge von (vergangenen) Werken seien.60

Agrippa61 bezieht sich im zweiundfünfzigsten Kapitel von De incerti-
tudine et vanitate scientiarum auf die Wiedergeburt und zitiert Pythagoras62,

der sich erinnern konnte, dass er zu Zeiten des trojanischen Krieges
Euphorbus Panthoides gewesen sei. Besonders hebt er die Lehre der
Wiedergeburt von Jamblichus hervor, der sich auf Trismegistos berufen und
die Lehre der Seelenwanderung abgelehnt hat. Die Seele eines Menschen
könne in der nächsten Inkarnation (Behausung) ausschließlich wieder in
einen Menschen und nicht in ein Tier gehen63. Agrippa vermittelt in
diesem Kapitel interessanterweise die Position, dass Trismegistos die Wahrheit

in Bezug auf die Seele wiedergegeben habe und Jamblichus war für ihn
offenbar derjenige, der diese ursprüngliche Wahrheit unverfälscht
wiedergegeben hat. Gemäß Agrippa haben Pythagoras, Platon und Plotin die
ursprüngliche „Wahrheit" des Trismegistos in Bezug auf die Wiedergeburt
der Seele wohl nicht richtig wiedergegeben. Agrippa hielt Hermes Trismegistos

für den ägyptischen Gott Thot. Erst 1614 hat Isaac Casaubon in
seinem Werk De rebus sacris et ecclesiasticis exercitationes XVIM herausgefunden,

dass die Schriften des Hermes Trismegistos nicht vor dem ersten
Jahrhundert nach Christus entstanden sein konnten. Jamblichus hat aber
bereits in seinem Werk De Mysteriis darauf hingewiesen, indem er erklärte,

dass die Schriften des Hermes Trismegistos von ägyptischen Priestern
verfasst wurden, die nicht ohne Kenntnis der griechischen Philosophie
waren65. Wie bereits aus den bisherigen Ausführungen klar wurde, hielt
Agrippa Jamblichus für einen der „weisen Philosophen" und es ist davon
auszugehen, dass er De Mysteriis gekannt hat. Agrippa hat daher vermutlich
nicht geglaubt, dass die Schriften des Hermes Trismegistos direkt vom
Ägypter Thot stammten66, sondern er hielt sie, genauso wie Jamblichus, für

60 Vgl. AGRIPPA von Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 501, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v.

Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 544.
61 Vgl. AGRIPPA von NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.

lu, 90.
62 Laut der Biographie von Jamblichus glaubte Pythagoras, er sei in einer früheren Existenz

Euphorbos Panthoides gewesen. Euphorbos Panthoides war der Sage nach eine Heldengestalt

des trojanischen Krieges und kommt in einem Vers von Homer vor (vgl. CHALCIDEN-

SIS IAMBUCHOS: De Vita Pythagorica, hrsg., übers, und eingel. v. Michael v. Albrecht. Zürich:
Artemis Verlag 1963, 66-67).

63 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.
LH, 90.

64 Vgl. CASAUBON, Isaac: De rebus sacris et ecclesiasticis exercitationes XVI. Frankfurt:
1614.

65 Vgl. JAMBLICHUS: De Mysteriis, hg. v. Theodor Hopfner. Leipzig: Theosophisches Verl.-
Haus. 1922, Kap. VIII.

66 Dafür spricht auch, dass Agrippa im zweiten Kapitel des ersten Buches der Occulta
philosophia Zoroaster als „Erfinder" der Magie angibt, Hermes sei ihm nachgefolgt (AGRIPPA



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 105

Abschriften, die mit einer Interpretation aus der griechischen Philosophie
verbunden waren. Damit hat Casaubon nichts aufgedeckt, was Agrippa
nicht ohnehin bekannt war. Um dieser These stärker auf den Grund zu
gehen, wäre allerdings eine eigene Abhandlung erforderlich.

Die zitierte Stelle in De incertitudine et vanitate scientiarum zeigt, dass

Agrippa verdeckt eine Wahrheit darstellt, denn ansonsten hätte er die
Lehre der Transmigration wie auch alle anderen heidnischen und gnosti-
schen Weisheiten verworfen. Er verwirft die Astrologie, die Alchemie und
sämtliche anderen magischen Künste, die er in der Occulta Philosophia als

große Wahrheiten verkündet.67 Nur zur Transmigration bekennt er sich
und dies auf eine etwas merkwürdige Weise, und zwar indem er auf ein
angebliches Vorleben von Pythagoras in der Antike hinweist. Man könnte
diese Stelle als ironisch betrachten, doch das würde im gesamten Kontext
von De incertitudine et vanitate scientiarum kaum einen Sinn ergeben.

Agrippa äußert sich in De incertitudine et vanitate scientiarum praktisch

nirgends positiv über Magie, Astrologie oder Kabbala. Er verwirft das
hermetische Gesetz „wie oben so unten", das gleichzeitig die Basis für seine

Occulta Philosophia darstellt. Das Bild von Agrippa über Hermes Tris-
megistos ist in De incertitudine et vanitate scientiarum bis auf die eine
Ausnahme in Kapitel 52 durchgängig logisch und folgerichtig.

Die folgenden Argumente stärken die vertretene These, dass Agrippa an
die heidnisch-gnostische Transmigration glaubte. Die Materie wird nicht
mehr als böse und als „nicht-immanent" in Gott gedacht. Der Körper ist
ein vollkommenes Abbild der Seele und kann daher nicht „nicht-immanent"

in Gott sein68. Die Weltseele fließt in alle Teile des Universums. Die
quinta essentia durchströmt nicht nur den Menschen, sondern alle
Lebewesen und die gesamte Materie. Es gibt nirgends auf der Welt etwas, das

nicht einen Funken dieser Kraft innehat. Am stärksten fließt die quinta
essentia in jene Dinge, welche diese Essenz in reichem Maße besitzen.69
Diese Lehre ist die Basis für die Astrologie, die Alchemie und die Magie.
Agrippa verwendet eine Analogie, um die Kraft der Weltseele zu
versinnbildlichen: „...sicut enim animae nostrae vires per spiritum adhibentur mem-

VON Nettesheim: Opera 1, primi libri, cap. II, 3; AGRIPPA VON Nettesheim: Occulta
philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 4, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De
occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber
primus, cap. II, 88).

67 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.
XLVI1I, 80-82.

68 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 459, bzw. Agrippa von NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVI, 509.

69 Vgl. Agrippa von Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 32-34, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XIV, 112-113).



io6 Gerhard Lechner

bris, sic virtus animae mundi per quintam essentiam dilatatur per omnia."70
Giordano Bruno, der als ein Nachfolger von Agrippa gesehen werden kann,
ist der Glaube an die Reinkarnation später zum Verhängnis geworden. Ein
Grund für seine Verurteilung als Ketzer war der Glaube an die Transmigration.

Bruno hat diesen Gedanken nicht widerrufen. Er hat selbst kurz vor
seiner Inquisition noch behauptet, der „Heilige Geist" als dritte Person
Gottes sei als Weltseele zu verstehen.71 Agrippa hatte möglicherweise ein
Schicksal, wie es Bruno später widerfahren ist, befürchtet. Die Doppeldeutigkeit

und Paradoxie in seinen Aussagen kann als Schutz vor dem
Häresieverdacht gedeutet werden. Die Frage, die sich nun stellt, ist aber: Passt
diese Lehre der Weltseele mit der christlichen Lehre überhaupt zusammen?

Im Grunde muss diese Frage verneint werden. Nach Ansicht der Her-
metiker und der Platoniker ist und bleibt die Seele immer ein Teil der
Weltseele und somit ein Teil von Gott. Nur der „tierische Teil" der Seele
strebt immer wieder „nach unten" und inkarniert immer wieder neu. Wie
bereits gezeigt, schließt sich Agrippa dieser Lehre an, wonach der „obere
Teil" der Seele niemals der Sünde verfällt. Und er kommt wohl gewollt in
einen Widerspruch, wenn er von der Verbannung der Seele aus dem
Himmelreich spricht.72 Denn wie sollte der Panpsychismus mit dieser christlichen

Lehre vereinbar sein. Der obere Teil der platonischen Seele sündigt
nicht und damit ist eine Verbannung der Seele sinnlos. Nicht vernunftbegabte

Lebewesen wie Tiere müssten aufgrund ihrer Taten im Diesseits
automatisch von Gott bestraft werden. Das ergibt ganz offensichtlich keinen
Sinn. Die Doppeldeutigkeit wird bei dieser Lehre deutlich. Hätte Agrippa
konsequent die platonische Lehre der Seelenwanderung oder die Lehre der
Transmigration im Sinne von Jamblichus vertreten, dann wäre er der

Inquisition nicht entkommen. Die zitierten Stellen im einundvierzigsten
Kapitel zeigen diese Doppeldeutigkeit und die „Verhüllung der Wahrheit".73

70 AGRIPPA VON Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XIV, 113).

71 Vgl. BRUNO, Giordano: Gesammelte Werke, Herausgeber der deutschen Übersetzung:
Ludwig Kuhlenbeck, Band VI. Jena: Nabu Press 1909, 175-176. Der sechste Band handelt von
den Inquisitionsschriften des Nolaners.

72 Vgl. AGRIPPA VON Nettesheim: Occulta philosophia, libri très. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 475-477, bzw. Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 522-524.

73 Vittoria Perrone Compagni hat diesen Punkt in einem Aufsatz sehr gut herausgearbeitet.

Sie zeigte, dass die oft fragmentarische Darstellung eines Sachverhaltes auf eine
Strategie von Agrippa schließen lässt, nämlich, dass die „Wahrheit" verhüllt wird (Vgl. Per-
RONE Compagni, V.: "Dispersa Intentio". Alchemy, Magic and Scepticism in Agrippa, in: Early
Science and Medicine vol. 5 (2000) no. 2, 162.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 107

Die Seelenwanderung und Christus in der Gnosis

Es ist nicht ausdrückliches Ziel dieses Aufsatzes, die Gnosis systematisch
darzustellen. Vielmehr sollen im Folgenden die Rolle der Seelenwanderung
bzw. Transmigration und das Bild von Christus in Bezug auf diese Lehre
herausgearbeitet werden. Und es stellt sich die Frage, inwieweit diese Lehre

mit jener von Agrippa kompatibel ist74. Der Ausgangspunkt für dieses

Kapitel geht auf das Zitat von Agrippa über „den großen Origenes" zurück.
Es soll einerseits gezeigt werden, dass sowohl die gnostische Lehre über
die Wiedergeburt als auch jene von Origenes den Glauben von Agrippa an
die Wiedergeburt beeinflusst haben. Auf der anderen Seite kommen, wie
bereits gezeigt, Einflüsse von Piaton, Hermes Trismegistos und von den
Nachfolgern von Plotin zum Vorschein.

Unsere Kenntnis über die Gnosis war bis zum Fund der gnostischen
Bibliothek von Nag Hammadi auf Interpretationen und Exzerpte der
Kirchenväter beschränkt. Zu den bedeutendsten Interpreten gehörten Irenäus
von Lyon, Hippolytus von Rom, Tertullianus, Clemens von Alexandria und
Origenes. Seit dem Fund der Bibliothek von Nag Hammadi gibt es so viele
Richtungen in der Forschung der Gnosis, dass sich damit eine Bibliothek
anfüllen lässt.75

Der Gnosis liegt ein dualistisches Weltbild zugrunde, wonach Gott als
das gänzlich Andere und Gute von der Welt als dem Bösen völlig geschieden

sei. Wobei der gnostische Dualismus auf einer monistischen Grundlage

zu verstehen ist, denn der Mensch trägt über den Geist (pneuma) das

Göttliche in sich. Die Welt wurde von einem Demiurgen eigenmächtig
geschaffen. Zentral für die Christologie der Gnosis ist die Ablehnung der
christlichen Lehre, wonach Christus Gottes Sohn war. Für die Gnosis war
Christus ein Mensch, der durch viele Verkörperungen zur Vervollkommnung

gekommen ist.76 In der Gnosis besteht der Mensch aus Körper, Seele

und Geist und ist damit genauso dreigeteilt wie in der platonischen Tradition.

Der Geist (pneuma) ist der göttliche Funke im Menschen, welcher aus
der göttlichen Welt hervorgegangen ist und in die Welt des Schicksals, der
Geburt und des Todes „gefallen" ist. Die Gnosis unterscheidet sich vom
Neuplatonismus bzw. von Piaton ganz einfach in der Gestalt, dass sie
„antikosmisch" ist, das heißt, zu ihrem Konzept gehört eine eindeutig negative

Bewertung der sichtbaren Welt, die das Reich des Bösen und der
Finsternis bildet. Die griechische Position ist prokosmisch und darin liegt der

74 Am ausführlichsten hat sich Keefer mit der Problematik der Gnostik und Hermetik im
Werk von Agrippa auseinandergesetzt. Keefer meint, Agrippa sehe viele Berührungspunkte
zwischen Hermes Trismegistos und Simon Magus (KEEFER, Michael: Agrippa's dilemma:
Hermetic "Rebirth" and the ambivalences of De Vanitate and De Occulta Philosophia, in:
Renaissance Quarterly 41 [1988] 4, 614-653.)

75 Vgl. Zander: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 134.
76 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 135.



io8 Gerhard Lechner

große Unterschied zur Gnosis.77 Keine Bedeutung hat in der Gnosis
dementsprechend der Begriff der Weltseele (anima mundi) oder des Weltgeistes.

Damit wäre eine zu starke Aufwertung des Kosmos bzw. der sichtbaren

Welt verbunden. Die Gnosis lehnt auch den Begriff der Vorsehung ab,

so wie er von Plotin und den Neuplatonikern vertreten wurde.78 Agrippa
teilt mit den Gnostikern die antikosmische Sichtweise nicht. Wie bereits
gezeigt, folgt er diesbezüglich den Piatonikern und Hermetikern. Er stimmt
jedoch mit den Gnostikern dahingehend überein, dass er annimmt, Christus

habe die Lehre der Wiederverkörperung gelehrt. Das Zitat aus dem

Evangelium im einundvierzigsten Kapitel des dritten Buches: „Qui gladio
ferit, gladio perit",79 ist aus Sicht des Autors so zu verstehen. Gleich darauf
kommt der Hinweis, dass auch die heidnischen Philosophen an eine
derartige Vergeltung glauben.80 Der einzige Unterschied zwischen Agrippa
und den heidnischen Neuplatonikern ist wohl Agrippas Glaube, dass

Christus der Sohn Gottes war. Hier unterscheidet er sich auch von den
Gnostikern. Zumindest wird diese Ansicht nirgends bei Agrippa systematisch

in Frage gestellt. Im Gegenteil, er versucht, wie bereits erklärt, die
Lehre der christlichen Trinität mit der Lehre von Jamblichus und Por-
phyrius zu synthetisieren. Diese ganz spezielle Christologie wurde später
vielleicht bei Rudolf Steiner und den Anthroposophen in etwas abgewandelter

Form vertreten. Bei den Rosenkreuzern geht nirgends eindeutig hervor,

dass diese ausschließlich christlich sind. In der Sekundärliteratur zu

Agrippa folgt der vorgetragenen These in Bezug auf Christologie und
Transmigration noch Kuhlow, der bei Agrippa von einer gnostisch-neuplatonischen

Vergottung des menschlichen Geistes spricht und Keefer81. Kuhlow

77 Vgl. RUDOLPH, Kurt: Die Gnosis, Wesen und Geschichte einer spätantiken Religion.
Göttingen: UTB Vandenhoeck 1978, 64-69.

78 Vgl. Rudolph: Die Gnosis, Wesen und Geschichte einer spätantiken Religion, 74.
79 AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone

Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521.
80 Vgl. AGRIPPA von Nettesheim: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone

Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521. Es heißt an der zitierten Stelle

genauer: „Et hac doctrinae ratione etiam magnus ille Origenes enarrandum censuit illud
Christi evangelium: ,Qui gladio ferit, gladio perit'. Quin et ethnici philosophi eiusmodi
retaliation« ordinem adrastiam esse pronunciant, videlicet divinarum legum inevitabilem po-
testatem, qua futuris circuitibus rependatur unicuique pro ratione et meritis vitae prioris, ut
qui iniuste dominabatur in vita priore, vita alia in servilem relabatur statum; qui manus
sanguine polluerit, talionem subire cogatur; qui bestialem vixerit vitam, in brutale corpus re-
volutus praecipitetur." Wobei der Autor nicht davon ausgeht, dass Agrippa im hier
ausgeführten Zitat der Seelenwanderung folgt, sondern der Reinkarnation. Ein entscheidender
Hinweis dafür ist die Aussage von Agrippa in De incertitudine et vanitate scientiarum, wo er
explizit Jamblichus hervorhebt, der sich gegen die Lehre der Seelenwanderung von Plotin
stellte. (Agrippa von NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap. LH,

90.)
81 Vgl. KEEFER: Agrippa's dilemma: Hermetic "Rebirth" and the ambivalences of De Vanitate

and De Occulta Philosophia, 614-653.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 109

glaubt, Agrippa will Magie und Christentum synthetisieren, eine Ansicht,
die auch hier voll und ganz vertreten wird. Außerdem ist die Loyalitäts-
erklärung, die Agrippa für die katholische Kirche abgibt, nicht ernst zu
nehmen, im Gegenteil, sie muss als Schutz betrachtet werden. Agrippa ist,
wie Kuhlow ausführt, ein Anhänger der „Geheimen Philosophie" und er
glaubt, diese „Geheime Philosophie" steht nicht im Widerspruch zu einer
gewiss eigenen Deutung der heiligen Schrift.82

Die Lehre der Seelenwanderung der Gnostiker ist uns zum Beispiel von
Irenaus von Lyon vermittelt worden.83 Zunächst schildert Irenäus die Lehre

der Seelenwanderung bei den Gnostikern. Er meint, „die Seelen müssen
im Zuge ihrer Wanderungen in Leiber jedes Leben und jedes Tun durchmachen".

84 Die Seelen entscheiden sich freiwillig für die Rückkehr in den Körper,

obwohl der Körper ein Gefängnis für die Seele ist. Begründet wird die
Seelenwanderungslehre durch ein Zitat aus dem Lukas- und Matthäus-Evangelium,

wo es heißt: „Cum es cum adversario tu in via, da operam ut libe-
reris ab eo, ne forte te det iudici et iudex ministro et mittat te in carcerem.
Amen dico tibi, non exies inde, donec reddas novissimum quadrantem."85
Irenäus wendet sich dann in Adversus Haereses86 gegen die Seelenwanderungslehre

der Gnostiker und Norbert Brox zeigt den von Irenäus
aufgezeigten Widerspruch der christlichen Lehre mit der Gnosis auf, indem er
auf die Unvereinbarkeit von Auferstehung und Verwerfung des Menschen
mit der Seelenwanderungslehre verweist.87

Für die Gnostiker wurde die Lehre der Seelenwanderung durch Christus
gelehrt. Entscheidend für das Verständnis der Methode von Agrippa ist ein
Zitat von Irenäus, dass die Gnostiker glauben, Jesus würde zu seinen
Jüngern und Aposteln abgesondert und im Mysterium sprechen. Jesus mache
den Aposteln gleichzeitig die Auflage, die Wahrheit nur den „Würdigen
und Annahmewilligen" weiterzugeben.88 Dieses Zitat über die Gnostiker
geht Hand in Hand mit der „verdeckten Methode" von Agrippa. Dieser
sagt in der Occulta Philosophia, Christus habe seinen Jüngern die Wahr-

82 Vgl. Kuhlow: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Überfremdung, 32-42.
83 Vgl. Irenäus von Lyon: Gegen die Häresien I Adversus Haereses I, hg. v. Norbert

Brox. Freiburg: Verlag Herder 1993.
84 IRENÄUS von Lyon: Gegen die Häresien I Adversus Haereses I, hg. v. Norbert Brox.

Freiburg: Verlag Herder 1993, 1, 25,4.
85 Irenäus von LYON: Gegen die Häresien I Adversus Haereses I, 1, 25,4. „Wenn du mit

deinem Gegner auf dem Weg (zum Richter) bist, gib dir Mühe, von ihm freizukommen, damit

er dich nicht am Ende dem Richter übergibt und der Richter dem Gerichtsdiener, der
dich dann ins Gefängnis wirft. Amen, ich sage dir, du kommst da nicht heraus, bis du den
letzten Pfennig bezahlt hast."

86 Vgl. Irenäus von Lyon: Gegen die Häresien I Adversus Haereses I, 2, 33,1-34,1.
Relevant ist auch der Kommentar von Brox zur Seelenwanderungslehre von Justin und
Irenaus.

87 Vgl. Irenäus VON Lyon: Gegen die Häresien I Adversus Haereses I, 2, 33,5.
88 Vgl.IRENAUS von LYON: Gegen die Häresien I Adversus Haereses I, 1, 25,5.



no Gerhard Lechner

heit in Gleichnissen verhüllt. Neben Christus haben sich alle „Weisen" auf
diese Art verhalten.89 In De incertitudine et vanitate scientiarum, das nach
Meinung vieler Autoren voll von Ironie und Frustration ist, vertritt Agrippa

genau das Gegenteil von dem gerade Gesagten, wenn er meint, Christus
würde seine Botschaft vor den Weisen und Klugen verbergen und sie nur
Kleinen enthüllen, die geistig arm sind und keine Schätze der
Wissenschaften besitzen.90

Helmut Zander91 kommt zum Ergebnis, dass Origenes nicht die Lehre
der Reinkarnation vertreten hat. Er war aber laut Zander jener christliche
Philosoph, der versucht hat, die Reinkarnationslehre im Christentum zu
situieren. Auf der anderen Seite gibt es viele andere Origenes-Forscher, die
davon ausgehen, dass Origenes an Reinkarnation glaubte. Diese Interpfe-
ten kommen laut Zander vorwiegend aus der Anthroposophie und Theosophie

und haben sich nicht ausführlich mit den scharfen Verdikten von
Origenes im Matthäus-Kommentar beschäftigt. Fest steht, dass Origenes
ein philosophischer Schüler des Neuplatonikers Ammonios Sakkas war.
Zur Schule von Sakkas gehörten unter anderem Plotin und Porphyrius.
Origenes hat sich in diesem philosophischen Milieu entwickelt und man
kann davon ausgehen, dass er in intensiven Kontakt mit der Lehre der

Seelenwanderung gekommen ist, weil sämtliche Vertreter dieser Schule
Anhänger dieser Lehre waren.

Der Einfluss von Origenes auf die Renaissance ist zum Beispiel bei
Schär92 ausführlich dargestellt worden. Agrippa erwähnt er in seinem Werk
nicht, aber speziell der Einfluss von Origenes auf Pico della Mirandola
wird relativ ausführlich aufgezeigt. Speziell in Bezug auf die Lehre der Prä-
existenz der Seele folgt Origenes Piaton. Gott hat bereits vor der Schöpfung

der sichtbaren Welt die Seelen geschaffen, die wesensgleich waren
und in der Schau Gottes aufgingen. Die unterschiedlichen Fähigkeiten der
Menschen werden bei Origenes durch eine unterschiedliche Schwere der
präexistenziellen Schuld begründet. Der Mensch kann sich nach dem Fall
in die sichtbare Welt frei für oder gegen Gott entscheiden. Die christliche
Lehre des Origenes beinhaltet konsequenterweise den Gedanken des End-
gerichtes und der Gnade Gottes für die gefallenen Seelen.93

89 Vgl. Agrippa von NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri très, hg. v. Vittoria Perrone

Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. II, 405-406.
90 Vgl. AGRIPPA von Nettesheim: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.

CI, 240.
91 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 137-145.
92 Vgl. Schär, Max: Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus. Basel:

Helbing & Lichtenhahn, 1979, 101-142.
93 Vgl. SCHÄR: Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus, 17-18.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 111

Schlussbemerkungen

In diesem Aufsatz wurde gezeigt, dass Agrippa eine Synthese zwischen
dem Christentum, dem gnostischen Christentum, dem Piatonismus und
der Hermetik vertreten hat. Die eigentliche Frage des Aufsatzes, nämlich
jene nach der Transmigration bei Agrippa, muss vor diesem Hintergrund
gesehen werden. Ohne einen Versuch, die verdeckte Methode der „geheimen

Philosophie" bei Agrippa zu enthüllen, würde ein sehr widersprüchliches

Bild in Bezug auf die Transmigration bleiben. Der Eindruck der
Widersprüchlichkeit bei dieser Lehre wird von der Sekundärliteratur bestätigt.

In diesem Aufsatz wurde ein „spekulativer Versuch" zur Enthüllung
dieser Widersprüchlichkeit unternommen und am Ende steht ein Bild über
Agrippa, das sich so noch nicht in der Literatur findet. Ein starkes Argument

dafür, dass Agrippa an Transmigration glaubte, liefert das
vorgebrachte Zitat in der viel zitierten Schrift De incertitudine et vanitate scien-
tiarum, in dem Agrippa auf eine vorige Inkarnation von Pythagoras
anspielt. Das ganze vor dem Hintergrund, dass dieses Werk eigentlich so
ziemlich alles ablehnt, was auf die Transmigration hinweist oder damit in
Verbindung gebracht werden kann. Agrippa hat verdeckt auf seine wahre
Position in dieser Frage hingewiesen und zwar an einer Stelle, an der man
nicht damit rechnet und wo man auch nicht ausschließen kann, dass dies

völlig ironisch gemeint ist. Im Gesamtbild mit den Aussagen in der Occulta

Philosophia macht die Stelle in De incertitudine et vanitate scientiarum
aber Sinn. Weiters kann aus dem Zitat in „De incertitudine et vanitate
scientiarum" die Ablehnung der platonischen Seelenwanderungslehre
interpretiert werden. Denn gleich nach dem Hinweis auf das Vorleben, geht
Agrippa auf Jamblichus ein, der die Lehre, wonach der Mensch in ein Tier
inkarnieren könne, ablehnte. Agrippa hat ganz die Position von Jamblichus
und Porphyrius vertreten und somit kann man bei ihm von Transmigration

und nicht von Seelenwanderung sprechen.
Auch die kosmologische Position Agrippas ist mit der hier interpretierten

Position der Transmigration vereinbar. Die Lehre der Weltseele und
des Panpsychismus, die speziell in der Occulta Philosophia von Bedeutung
sind, bilden einen wesentlichen Bestandteil der neuplatonischen
Philosophie bei Plotin und seinen Nachfolgern. Der Gedanke der Schöpfung
und die Präexistenz der Seele sind wiederum ambivalent und es ist kein
Zufall, dass Augustinus sowohl die Präexistenz der Seele ablehnte als auch

von einer Schöpfung durch Gott ausging. Agrippa ist ähnlich wie bei der
Transmigration in dieser Frage nicht konsequent. Es fällt aber auf, dass er
beispielsweise Augustinus nicht zu den großen Philosophen zählt.

Ein weiteres Ergebnis des Aufsatzes ist die eigene Christologie von
Agrippa, die bisher in der Literatur so keine Erwähnung gefunden hat. „Wer
das Schwert zieht, der wird durch das Schwert getötet" wird ganz
offensichtlich im Sinne der Lehre der Wiedervergeltung interpretiert. Dass Ag-



112 Gerhard Lechner

rippa ausgerechnet dieses Zitat aus der Bibel im Kapitel über „das Leben
nach dem Tod" verwendet, wird hier als eine ganz spezielle Christologie
gedeutet. Im Gegensatz zur Gnosis gibt es bei Agrippa gar keinen Hinweis
darauf, dass er Christus nicht als Sohn Gottes gesehen hat. Dieser Widerspruch

wird bei Agrippa nie ganz aufgelöst, doch gerade bei Rudolf Steiner

gibt es in etwas abgewandelter Form eine Christologie, die sowohl an
einen wiedergeborenen Christus als auch an einen Christus als göttliche Person

glaubt.

Zusammenfassung
Agrippa von Nettesheim gilt in der Literatur als Philosoph, der versucht hat,
viele verschiedene philosophische Richtungen zu synthetisieren. Sehr interessant
ist dabei seine Position zur Transmigration, die bisher in der Literatur nicht
intensiver untersucht worden ist. Dieser Aufsatz geht der Frage nach der Position

von Agrippa in Bezug auf die Transmigration nach. Durch die sehr verstreuten

und widersprüchlichen Zitate von Agrippa zu diesem Thema gibt es bisher
keine eindeutigen Aussagen in der Sekundärliteratur dazu, ob Agrippa die Lehre
der Transmigration vertreten hat oder nicht. Die These dieses Aufsatzes ist, dass

Agrippa an Transmigration glaubte, und am Ende steht diese Erkenntnis in
Verbindung mit einer etwas eigenen Christologie, die man bis dahin so nicht findet.
Agrippa glaubte, dass Christus die Lehre der Wiedervergeltung gelehrt hat, doch
im Gegensatz zu den Gnostikern war Christus für ihn nicht Mensch, sondern
Sohn Gottes. Agrippa hat selbst darauf hingewiesen, dass nur der „einsichtige
Leser" seine verdeckte Methode entschlüsseln kann. Gerade bei der Transmigration

hat Agrippa absichtlich diese verdeckte Methode eingesetzt, um sich vor der

Verfolgung durch kirchliche Autoritäten zu schützen.

Abstract
Agrippa von Nettesheim appears in the literature as a philosopher who tried to

synthesize many philosophical doctrines. In this context, his own position with
respect to transmigration is interesting, especially because this topic has not
been closely considered in the literature. This paper tries to analyze Agrippas
position regarding transmigration. Because of the very dispersed and confusing
nature of his citations regarding this topic, there are no ditinct interpretations
in the secondary literature of whether he was a representative of the doctrine of
transmigration or not. The thesis of this paper is that Agrippa believed in

transmigration and, in the end, we find a connection between that doctrine and a
certain christology which was not represented before Agrippa. He believed that
Christ taught the doctrine of retaliation, but also, in contrast to the gnostic
doctrine, that Christ was the son ofgod. Agrippa himself indicated that only the

„wise reader" could decode his occult philosophy. Especially concerning the

transmigration, Agrippa used this occult philosophy to protect himself against
church authorities.


	Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim

