Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim
Autor: Lechner, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERHARD LECHNER

Die Transmigration bei Agrippa von
Nettesheim

EINFUHRUNG

Agrippa wurde bereits zu Lebzeiten und bis in das 20. Jahrhundert (Fritz
Mauthner) als Scharlatan betrachtet, der gegen die theologischen Wahr-
heiten verstoflen hat. In der Sekundarliteratur wurde er als Magier, Neu-
platoniker, Hermetiker und Kabbalist bekannt, das bedeutet, viele durch-
aus unterschiedliche Philosophien sind in seiner Gedankenwelt vereint.
Dieser fiir den Renaissance-Platonismus so typische Eklektizismus beruhte
auf einer philosophia perennis, die davon ausgeht, dass das Wichtigste in
der Philosophie bereits gesagt wurde. Nun ging es darum, diese philoso-
phia perennis in ein fiir die damalige Zeit giiltiges neues System zu inte-
grieren. Agrippa und der englische Renaissance-Platoniker John Dee wur-
den aufgrund ihrer Theurgie, Hermetik und Kabbala der Ketzerei verdach-
tigt und die Verfolgung der Vertreter des Renaissance-Platonismus wurde
ein Teil der Gegenreformationsbewegung. Giordano Bruno war ebenso ein
Denker dieser Richtung und ihm wurde dieser Eklektizismus, der aus vie-
len heidnischen Elementen bestand, zum Verhdngnis.! In diesem Artikel
liegt die Aufmerksamkeit auf einem ganz bestimmten Punkt der neuplato-
nisch inspirierten Philosophie Agrippas, namlich auf der Seelenwanderung
oder besser der Reinkarnation. Helmut Zander hat in seinem Werk iiber
die Geschichte der Reinkarnation auf die Bedeutung der Seelenwanderung
im Renaissance-Platonismus hingewiesen.2 Es fehlen aber noch Studien,
die sich intensiver mit dieser Thematik auseinandersetzen. Diese Studie
tiber Agrippa hat daher das Ziel, einen Beitrag in diese Richtung zu liefern
und behandelt im Wesentlichen die Fragestellung, ob Agrippa ein Vertre-
ter der Lehre der Seelenwanderung war und wenn ja, wie diese Lehre in
sein neuplatonisch-hermetisches Philosophieren passt. Am Ende wird da-
bei eine Interpretation iiber Agrippa stehen, die man bisher nicht in der
Literatur findet und die die bisherige Agrippa-Forschung um ein etwas
differenziertes Bild ergdnzt. Die verdeckte Methode, die Agrippa in seiner
Philosophie angewendet hat, trifft ganz auf die Lehre der Seelenwande-

1 Vgl. DUXFIELD, Andrew: Doctor Faustus and Renaissance Hermeticism, in: MUNSON
DEATS, Sara (ed.): Doctor Faustus. A Critical Guide. London: Bloomsbury Arden Shakespeare
2010, 100.

2 Vgl. ZANDER, Helmut: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiése
Traditionen von der Antike bis heute. Darmstadt: Primus Verlag 1999.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 89

rung zu und in diesem Sinne sind mehrere Interpretationen moglich. Ag-
rippas Hauptwerk tragt den Titel Occulta Philosophia, wobei das Wort
occultus aus dem Lateinischen stammt und dem Partizipialadjektiv occu-
lere entlehnt ist, was nichts anderes bedeutet als ,verdecken“ oder ,verber-
gen“. Dies ist bereits der Hinweis auf die eigensinnige Methode Agrippas,
die aufgrund der widerspriichlichen Formulierungen oft eine durchgangig
logische Interpretation schwierig bis unmdoglich macht.

Agrippas Schrift De incertitudine et vanitate wurde von der Universitat
von Lowen und der Universitdat Louvain als ,Ketzerei und Haresie“ ver-
urteilt, denn diese Schrift stellte eine Auseinandersetzung mit der scholas-
tischen Theologie dar, die Agrippa ablehnte und gleichzeitig lehnte sie die
herkdmmliche Theologie ab.3 Dass Agrippa jedoch ein durchaus ernstzu-
nehmender Philosoph war, der mit seiner Philosophie gegen die Autorita-
ten seiner Zeit ankdampfte, konnte zum Beispiel Van der Poel* zeigen. Van
der Poel sieht in Agrippa einen humanistischen Theologen, der ganz im
Sinne von Erasmus von Rotterdam die Theologie reformieren wollte. Er
sieht keinen Widerspruch in den Schriften von Agrippa. Ausgehend von
Agrippas Neuplatonismus ist fiir Van der Poel durchgehend eine Stimmig-
keit in seiner Argumentation zu erkennen.> Van der Poel hat diese ,durch-
gehende Stimmigkeit“ allerdings nicht in Bezug auf die Lehre der Metem-
psychose bei Agrippa untersucht, denn dabei kann man zundchst nur
schwer eine durchgehende Stimmigkeit feststellen. Van der Poel arbeitet
jedoch einen bedeutenden Aspekt im Denken Agrippas heraus, ndamlich
seine Ablehnung der scholastischen Theologie und sein Eintreten fiir einen
freien Meinungsaustausch bei der Bibelexegese. Agrippa forderte die scho-
lastischen Theologen immer wieder dazu auf, seine Schriften nicht nur als
Haresie zu verurteilen, sondern seine Bibelauslegung und seine Philoso-
phie zu widerlegen. Es besteht wohl auch kein Zweifel, dass Agrippa Sym-
pathie fiir die humanistische Reform der Theologie hegte. Schipperges¢

3 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera In Dvos Tomos ... nunc denuo ... accuratissime
recusa. Qvibvs Post Omnium Editiones de novo accessit Ars Notoria, ut atis in dicat Catalogus
post praefationem positus: 2: Quorum Catalogum exhibebunt tibi paginae sequentes. Vna Cvm
Rervm Et Verborvm Hoc tomo memorabilium Indice & locuplete & certo; Huic accesserunt
Epistolarum ad familiares libri septem, & orationes decem ante hoc seorsim editae. Lugduni:
Per Beringos Fratres 1600, 221-225. Dieses Werk wird im Folgenden zitiert AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Opera 2. In der deutschen Ubersetzung findet sich das Zitat zum Beispiel bei:
Uber die Fragwiirdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften, Kiinste und Gewerbe, hg. v. Sieg-
fried Wollgast. Berlin: Akademie Verlag 1993, Kapitel 97.

4 Vgl. VAN DER POEL, Marc: Cornelius Agrippa the humanist theologian and his declama-
tions. Brill: Brill Studies in Intellectual History 1997, 2-14.

3> Vgl. VAN DER POEL: Cornelius Agrippa the humanist theologian and his declamations,
263-267.

6 Vgl. SCHIPPERGES, Thomas: Vom leeren Schein der Musik: Paradoxa der effectus musicae
in Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheims ,Declamatio” De incertitudine et vanitate
scientiarum et artium (1530), in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, vol. 55
(2003) no. 3, 205-226.



90 Gerhard Lechner

stellte richtig fest, dass die Schrift De incertitudine et vanitate Agrippas
Scheitern fiir eine Reform der Philosophie, Theologie und der Wissen-
schaften dokumentiert. Das Buch wurde bereits von Zeitzeugen und un-
mittelbaren Nachfolgern als Paradoxie betrachtet, die als eine typische
Methode der okkulten Philosophie Agrippas betrachtet werden kann. 1530
gab es Bemithungen vonseiten der ,Kolner Inquisition®, die Publikation
der Schrift De occulta philosophia zu stoppen. Leider geht Schipperges
nicht auf die fiir die Metempsychose wichtigen Stellen ein. Gerade in der
Schrift De incertitudine et vanitate findet sich namlich eine ganz bemer-
kenswerte Stelle dazu, auf die noch genauer eingegangen wird. Schmidt-
Biggemann’ befasste sich ausfiihrlich mit der Kabbala von Agrippa und
sein Ergebnis in Bezug auf die Occulta Philosophia deckt sich mit vielen
anderen Interpreten. Agrippa habe einen Synkretismus vertreten, in dem
Magie, Astrologie, Pythagoreismus, Hermetik und Alchemie zu einem un-
durchdringbaren Dschungel werden. Schmidt-Biggemann geht jedoch den
Griinden fiir diesen Synkretismus, der ja fiir den Renaissance-Platonismus
nichts Ungewdhnliches ist, nicht weiter nach. Agrippas Auferungen iiber
die Metempsychose sind ebenfalls widerspriichlich und zundchst nicht ra-
tional verstindlich. Doch dahinter steckt eine ganz bestimmte Methode,
wie Schipperges richtig festgestellt hat.

Barbara Bowen? befasste sich in einem Artikel mit der Paradoxie und
ihrer Bedeutung im Werk Agrippas. Sie konstatiert, dass paradoxe, pole mi-
sche und frivole Werke keine Seltenheit in der Renaissance sind (Erasmus,
Rabelais) und Agrippa kann als ein Beispiel dafiir betrachtet werden. Seine
Ablehnung der Magie und sein Bekenntnis zur Lehre von Christus und zur
Bibel im Werk De incertitudine et vanitate sind nach Bowens Auffassung
als Schutz vor den Autoritaten aufzufassen. Vittoria Perrone Compagni®
zeigt in einem Aufsatz sehr gut auf, dass Agrippa Botschaften auf verbor-
gene Weise an den Leser transportiert. Sie zitiert dabei eine Stelle in der
Occulta Philosophia. Kiesewetter zeigte die ,verdeckte Methode“ mit der
Agrippa arbeitete, indem er eine Stelle in der conclusio totius operis zitiert,
wo Agrippa darauf hinweist, dass er seine Wissenschaft fiir den ,Klugen
und Verstdandigen“ so geschrieben habe, dass diesem nichts verborgen
bleibt. Nach Kiesewetter hat Agrippa seine Meinung zerstreut an verschie-
denen Orten vorgetragen. Was an einer Stelle verborgen ist, das wurde an
einer anderen Stelle offenbart. Dem ,Klugen und Verstandigen“ bleibt es
nun iberlassen, die Philosophie Agrippas richtig zu deuten, womit eine

7 Vgl. SCHMIDT-BIGGEMANN, Wilhelm: Geschichte der christlichen Kabbala, Band 1: 15. und
16. Jahrhundert. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann holzboog Verlag 2012, 450-476.

8 Vgl. BOWEN, Barbara: Cornelius Agrippa’s de Vanitate: Polemic or Paradox, in:
Bibliothéque d’Humanisme et Renaissance, t. 34, (1972) no. 2, 249-256.

9 Vgl. PERRONE COMPAGNI, Vittoria: “Dispersa Intentio”. Alchemy, magic and scepticism in
Agrippa, early science and medicine, in: Alchemy and Hermeticism vol. 5 (2000) no. 2, 160-

177



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 91

breite Palette von Interpretationen die Folge ist.10 Die eben zitierte Stelle
wird fiir diese Untersuchung noch von entscheidender Bedeutung sein.
Agrippa wendete ndmlich genau diese eben beschriebene Methode fiir die
Lehre der Metempsychose an. Wie er das gemacht hat, wird zu zeigen sein.
Kiesewetter war einer der wenigen, der mit dem Gedanken gespielt hat,
dass Agrippa in der Occulta Philosophia verdeckt die Lehre der Reinkar-
nation vertritt. Er weist auf ein Zitat im vierundvierzigsten Kapitel der
Occulta Philosophia hin, wo Agrippa explizit, das heifdt, ohne dass er je-
mand anderen dabei zitiert, auf die Reinkarnation eingeht.!! Kiesewetter
erwahnt dies aber nur beildufig in einer Fuffnote und beschiftigt sich nicht
weiter mit der Lehre der Reinkarnation bei Agrippa.

Fritz Mauthner hat 1913 De incertitudine et vanitate scientiarum neu
herausgegeben und mit einem umfangreichen Vorwort versehen. Fiir ihn
war Agrippa Zeit seines Lebens ein Scharlatan und ein Schwindler, der sich
als Astrologe, Wunderarzt, Zauberer und Wahrsager zu einem einfluss-
reichen Mann machen wollte. Seine Werke waren fiir Mauthner voll von
Schwindel und Unehrlichkeit. Das einzige Werk, das eine ernste Absicht

10 Vgl. KIESEWETTER, Carl: Geschichte des neueren Okkultismus. Geheimwissenschaftliche
Systeme von Agrippa von Nettesheim bis zu Carl du Prel, Nachdruck der Ausgabe von 1891-95.
Leipzig: Ansata Verlag 2004, 23. Zur Verdeutlichung der fiir diese Arbeit sehr wichtigen Stel -
le wird das gesamte Zitat aus der conclusio totius operis der Occulta philosophia nochmals
vollstandig wiedergegeben: ,Haec sunt quae ad magie introductionem ex traditione antiquo-
rum, compilatione diversa in htc librum coegimus, sermone quidem brevi, sed sufficienti
his, qui intellecturi sunt, horum autem quaedam cum ordine, quaedam sine ordine scripta
sunt, quaedam per fragmenta tradita sunt, quaedam etiam occulta & investigationi intelli-
gentium reli¢ta, qui in his quae scripta sunt acutius speculantes & perscrutantes, artis ma-
gicae completa documenta simul, & infallibilia experimenta consequi possunt tradidimus
enim hanc artem taliter, ut prudentes, & intelligentes latere non accidat pravos vero, & in-
credulos ad secretorum illorum arcana non admittat, sed in stuporem adductos, sub igno-
rantiae & desperationis umbracula destitutos relinquat. Vos igitur doctrinae & sapientiae filii
perquirite in hoc libro, colligendo nostram dispersam intentionem, quam in diversis locis
proposuimus, & quod occultatum est a in nobis in uno loco, manifestum fecimus illud in alio
[...], in: AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera in dvos tomos ... nunc denuo ... accuratissime re-
cusa. Qvibvs Post Omnium Editiones de novo accessit Ars Notoria, ut atis in dicat Catalogus
post praefationem positus: 1: Quorum Catalogum exhibebunt tibi paginae sequentes. Vna Cvm
Rervm Et Verborvm Hoc tomo memorabilium Indice & locuplete & certo; Huic accesserunt
Epistolarum ad familiares libri septem, & orationes decem ante hoc seorsim editae. Lugduni:
Per Beringos Fratres 1600, 403-404. In weiterer Folge wird dieses Werk mit AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Opera 1 zitiert. Diese Stelle findet sich auch in der Ausgabe von 1550 (vgl.
AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, Libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres
1550, 562-563). Die Occulta Philosophia wurde in der neueren Zeit zum Beispiel von V.
Perrone Compagni in lateinischer Sprache herausgegeben. Nach der Einleitung zeigt sie ge-
nau die Unterschiede zwischen der Ausgabe von 1510 und 1533 auf. Die Version von 1510 exis-
tierte nicht in gedruckter Form, sondern war als Manuskript im Umlauf. Erst 1533 hat
Agrippa die Occulta Philosophia offiziell herausgegeben. Die oben zitierte Stelle findet sich
in der Ausgabe von Perrone Compagni (AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia,
libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden: E.J. Brill 1992, liber tertius, cap. LXV,
599.)

11 Vgl KIESEWETTER: Geschichte des neueren Okkultismus, 41.



92 Gerhard Lechner

verbirgt, ist nach Mauthner De incertitudine et vanitate scientiarum.
Agrippa habe das Buch in ,Not und Verzweiflung und in wildem Jdhzorn"
gegen Fiirsten, Gelehrte und Moénche geschrieben, die er fiir seine Situa-
tion verantwortlich hielt.12 Obwohl Mauthner Agrippa bei der Verfassung
dieser Schrift ernste Absichten unterstellt, konstatiert er, dass Agrippa sei-
nen Schwindel und seine Scharlatanerie auch nach der Verfassung des
Werkes nicht beendet hat, im Gegenteil, er blieb Wunderdoktor, Astrologe
und Alchimist.!3 Fritz Mauthner ging als bedeutender Atheismusforscher
in die Geschichte der Philosophie ein. Er verfasste ein umfangreiches Werk
tuber die ,Geschichte des Materialismus“ und sein Ziel war es, die Meta-
physik und insbesondere den Gottesbegriff aus der Wissenschaft und der
Philosophie zu verbannen.!* Sein Beitrag iiber Agrippa muss daher mit
Vorsicht interpretiert werden, weil er das Werk aus einer sehr kritischen
Perspektive rezipiert hat.!> Bei Mauthner wird man aufgrund seiner kriti-
schen Bemerkungen in Bezug auf Astrologie, Magie und Kabbala keine na-
here Untersuchung zur Metempsychose bei Agrippa erwarten diirfen.

Die umfassendste Biographie iiber Agrippa wurde von Charles G. Nau-
ert verfasst. Nauert berichtet ausfiihrlich vom Aufenthalt Agrippas in Ita-
lien, wo er Vorlesungen iiber die hermetische Schrift Pimander hielt. Fiir
Nauert war Agrippa sowohl neuplatonisch als auch hermetisch und kabba-
listisch inspiriert. Er meint, Agrippa glaubte, dass diese Werke von Gott
inspiriert waren und dass durch diese Schriften neue Einsichten in die
wahre und ,innere“ Bedeutung der biblischen Worte zu gewinnen seien.
Im Zusammenhang mit der Lehre der Seelenwanderung sieht Nauert
Agrippa in Gefahr (in danger), weil er vom Konzept des Astralkorpers
(vehiculum animae) ausging und damit die Prdexistenz der Seele und die
Metempsychose implizit angenommen ist. Die anderen Renaissance-Plato-
niker (Ficino, Pico della Mirandola) waren in dieser Hinsicht wesentlich
vorsichtiger als Agrippa und Letzterer habe relativ ,leichtsinnig” {iber die
Metempsychose gesprochen, ohne diese explizit zu befiirworten.!6 Nauert
ist neben Kiesewetter einer der wenigen Interpreten der Philosophie von
Agrippa, der bei ihm von Metempsychose ausgeht, wobei der Zusatz ,ohne
diese explizit zu befiirworten“, eine gewisse Unsicherheit diesbeziiglich

12 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften und
die Verteidigungsschrift, hg. v. Fritz Mauthner. Miinchen: Miiller 1913, [-V.

13 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften und
die Verteidigungsschrift, hg. v. Fritz Mauthner, Kapitel 47.

14 Vgl. MAUTHNER, Fritz: Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, Nachdruck
der Ausgabe Stuttgart-Berlin von 1920-1923. Hildesheim: Olms 1963. Das Werk von Fritz
Mauthner ist in vier Binden von 1920 bis 1923 erschienen.

15 Vgl. NAUERT, Charles G: Agrippa and the crisis of Renaissance thought. Illinois: Uni-
versity of Illinois Press 1965, 45-46.

16 Vgl. NAUERT: Agrippa and the crisis of Renaissance thought, 282.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 93

andeutet. Er untersucht den Kontext in dem die Seelenwanderung bei
Agrippa steht dann auch nicht ausfiihrlicher.

Eine eingehende Interpretation der theologischen Grundgedanken Ag-
rippas gibt es bei Kuhlow.17 Kuhlow zeigt, dass sich die Auffassung von
Religion bei Agrippa in der Occulta Philosophia schon recht weit vom
Christentum entfernt. Unter seinem Religionsbegriff konne man praktisch
jede Form von Religion subsumieren. Agrippa versuche zwar krampfhaft,
den Absolutheitsanspruch des Christentums zu halten, doch war er nicht
bereit, sich synkretischen Anspriichen aus anderen Religionen zu enthal-
ten. Beispielsweise versucht Agrippa immer wieder, seine ,geliebten Plato-
nici“ fiir das Christentum hoffihig zu machen und sie vom ,heidnischen
Makel“ zu reinigen. Das Bemiihen Agrippas, das Christentum und den Pla-
tonismus vollstdndig zu synthetisieren, kann jedoch aus Sicht von Kuhlow
nicht gelingen. Um nicht unter das Ketzeredikt der katholischen Kirche zu
fallen, musste Agrippa laut Kuhlow eine obligatorische Loyalitdtserklarung
abliefern.!8 Zur Seelenwanderung bei Agrippa dufert sich Kuhlow nicht ex-
plizit. Er konstatiert aber, dass Agrippa viele widerspriichliche Auf3erun-
gen liber die Lehre der Wiedervergeltung aus der platonischen Philosophie
und der christlichen Theologie kritiklos aneinanderreiht.!® Kuhlow ver-
sucht aber nicht zu erkldren, warum Agrippa kritiklos auf die Reinkarna-
tion der Platonici eingeht und dann im selben Kapitel die christliche Gna-
denlehre trotzdem fiir giltig erkldart. Kuhlow hatte in dem Punkt recht,
dass der Widerspruch gerade bei diesem Punkt so grofd ist, dass eine Syn-
these nicht mehr moglich ist. Agrippa muss somit von einer Lehre ausge-
gangen sein, die sowohl den Gedanken der Reinkarnation beinhaltet als
auch christlich inspiriert ist. Es gibt in der christlichen Gnosis solche Vor-
stellungen und es wird zu tberpriifen sein, inwieweit Agrippa einer gnos-
tischen Philosophie {iberhaupt zustimmen kann.

Helmut Zander befasst sich, in dem wohl umfassendsten Werk iiber die
Geschichte der Seelenwanderung in deutscher Sprache, ganz kurz mit
Agrippas Gedanken iiber die Seelenwanderungslehre.20 Er findet sehr wi-
derspriichliche Gedanken Agrippas in Bezug auf die Lehre der Seelenwan-
derung. Am Ende kommt Zander dann aber doch zu dem Schluss, Agrippa
sei zu sehr kabbalistischer Christ gewesen, um an die Seelenwanderung zu
glauben. Zander begriindet dies mit einem Zitat einer Stelle im dritten
Buch der Occulta Philosophia, wo Agrippa meint, der Mensch miisse nur
einmal sterben. Ahnlich wie bei Kuhlow versucht Zander nicht zu erkliren,

17 vgl. KuHLOW, Hermann F.W.: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Uberfrem-
dung. Die theologischen Grundgedanken des Agrippa von Nettesheim. Berlin: Lutherisches
Verlagshaus 1967.

18 Vgl. KUHLOW: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Uberfremdung, 24-26.

19 Vgl. KuHLOW: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Uberfremdung, 29-30.

20 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiése Traditio-
nen von der Antike bis heute, 242-243.



94 Gerhard Lechner

warum es widerspriichliche Gedanken von Agrippa in Bezug auf die See-
lenwanderung bzw. Reinkarnation gibt. Seine Erklarung ist am Ende doch
zu einfach, aber man muss bei der Fiille des von Zander verarbeiteten Ma-
terials sagen, dass es kaum maoglich ist, alle Aspekte der Philosophie Agrip-
pas aufzuarbeiten. Agrippa ist fiir die Geschichte der Reinkarnation in Eu-
ropa insgesamt wohl doch zu unbedeutend und es war fiir Zander daher
nicht unbedingt notwendig, sich umfassender mit den ,Widerspriichlich-
keiten“ in Bezug auf die Reinkarnation auseinanderzusetzen.

AGRIPPA UND DIE NEUPLATONISCHE SEELENLEHRE

In diesem Kapitel wird der Seelenbegriff von Agrippa eruiert, weil dieser
fir die Fragestellung der Arbeit eine essentielle Bedeutung hat. Aus dem
oft nicht eindeutigen Begriff der Seele kann anschlief3end eine (mdégliche)
Lehre der Transmigration abgeleitet werden. Agrippa vertrat eine neupla-
tonisch-hermetische Philosophie, wonach die Seele aus Gott und der Welt-
seele hervorgeht. Im Gegensatz zum antiken Neuplatonismus glaubt Ag-
rippa an die Lehre der Dreifaltigkeit.2! Der Sohn Gottes, und damit das
wahre Bild Gottes, ist sein Wort. Gott tragt die Welt so wie sie ist in sei-
nem Geiste. Dieser Sohn Gottes kann durchaus mit dem plotinischen nous
verglichen werden. Der Gedanke Gottes ist die allumfassende Totalitit des
Seins. Agrippa geht davon aus, dass die heidnischen Philosophen (Platon,
Plotin, Jamblichus, Hermes Trismegistos) ebenfalls drei Personen in Gott
angenommen haben. Fiir die Platoniker war die dritte Person in Gott die
Weltseele.22 Letztere definiert Agrippa ganz ahnlich wie Plotin und die
Neuplatoniker. Die Weltseele definiert Agrippa im zweiten Buch im siebe-
nundfiinfzigsten Kapitel: , Est itaq; anima mundi, vita quaedam unica omnia
replens, omnia perfundens, omnia colligans & connectens, ut unam reddat
totius mundi machinam;“23 und ist weltimmanent. Agrippa sieht zwischen
der Weltseele im Sinne der Platoniker und zwischen dem Heiligen Geist
der christlichen Lehre nicht unbedingt einen fundamentalen Unterschied.
Zumindest fiigt er an die Lehre der Weltseele der Platoniker ein Zitat von

21 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, Libri tertii, Cap. X, 268-272; AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 368-373,
bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. X, 423-427. In deutscher Ubersetzung findet
sich die Stelle zum Beispiel bei: AGRIPPA VON NETTESHEIM: Die magischen Werke und weitere
Renaissancetraktate (= Occulta Philosophia), hg. v. Marco Frenschkowski. Wiesbaden: Ma-
rixverlag 2008, Buch III, Kap. 10.

22 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, Libri tertii, cap. VIII, 265-267; AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, Libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 363-366
bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. VIII, 418-422.

23 AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fra-
tres 1550, liber secundus, cap. LVII, 332.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 95

Apostel Paulus an: ,Est digitur deus, ut inquit Paulus, a quo omnia, in quo
omnia, & per quem omnia, a patre enim tanquam a primo fonte emanant
omnia: in filio vero tanquam in piscina suis ideis collocantur omnia: per spi-
ritum sanctum vero explicantur omnia, & propriis gradibus singula distri-
buuntur.?4 Dieses Zitat von Paulus enthdlt sehr viele platonische bzw.
neuplatonische Elemente. Das ,a patre enim tanquam a primo fonte ema-
nant omnia“ bedeutet, dass alles aus der ersten Quelle (dem Vater) aus-
stromt, und der Sohn enthdlt alles der Idee nach und so wie der Heilige
Geist in diesem Zitat verstanden wird, kommt er dem Begriff der Weltseele
doch recht nahe. Die Aussagen die Weltseele bzw. die dritte Person in
Gott betreffend sind bei Agrippa nicht ganz einheitlich. Auch die Frage, ob
es eine Schopfung von Gott gibt, ist nicht eindeutig. Zum einen besteht
alles durch Emanationen aus Gott2> und zum anderen hat Gott die Welt
und den Menschen geschaffen.2¢ Bemerkenswert ist das folgende Zitat aus
dem dritten Buch: ,...cum ipse sit aeternus, mundum creavit incorruptibilem
& aeviternum; [...] sed ex nihilo creavit, quod ab aeterno habuit per idea... .27
In diesem Zitat klingt explizit die ,creatio ex nihilo“ durch. Es gibt meh-
rere Stellen in der ,Occulta Philosophia®“, wo Agrippa dezidiert die Schop-
fung im christlichen Sinne behandelt. Zum Beispiel bei der Bedeutung der
Zahl sechs, ,senario enim numero constitutus mundus“?s,

Die Seele ist das Bild der Welt, genauso wie die Welt das Bild Gottes
ist. Der Gottesbegriff von Agrippa folgt nicht der strengen neuplatoni-
schen Unterscheidung zwischen hen und nous. In diesem Sinne folgt Ag-
rippa der Tradition des christlichen (Neu)platonismus, der ausgehend von
Augustinus und den Kirchenvitern Plotins Gottesbegriff modifizierte. Die
Entstehung des nous aus dem Einen kann nur auf einen Willensweg Gottes
zurlickgefiihrt werden. Dieser Wille fehlt bei der Lehre von Plotin. Der
nous wird im christlichen (Neu)platonismus zum héchsten Seinsbegriff.
Dahingehend unterscheidet sich auch Agrippas Gottesbegriff von jenem
Plotins. Bei Augustinus werden Gott-Vater, Gott-Sohn und der Heilige
Geist zu einer Einheit zusammengefiihrt. Diese Einheit wird identisch mit

24 AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fra-
tres 1550, liber tertius, cap. VIII, 367.

25 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri secundi, cap. LVIII, 242-244; AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 332-335,
bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber secundus, cap. LVIII, 387-389.

26 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri tertii, cap. XXXVI, 330-335, bzw. AGRIPPA
VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 455-
463.

27 AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fra-
tres 1550, liber tertius, cap. XXXVI, 455-456.

28 AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fra-
tres 1550, liber secundus, cap. IX, 198.



96 Gerhard Lechner

dem nous gedacht.?? Bei Agrippa enthdlt Gott als Archetypus Idee und
Form in sich (ideas et formae exemplares). Die Ideen sind liber dem Kor-
per, den Seelen und der Weltseele und sie sind einfach, rein, unverander-
lich, unteilbar und korperlos. Die Ideen stimmen ihrem Wesen nach mit-
einander tberein, denn ansonsten wdre Gott eine verschiedenartige Sub-
stanz.3° Das plotinische Eine (hen) und der Geist (nous) sind bei Agrippa
in einem gedacht und nicht unterschieden. In der Weltseele nehmen die
Formen voneinander verschiedene Ideen an. In der Natur erscheinen von
den Ideen ,ausgeflossene“ Formsamen und in der Materie erscheinen die
Ideen als Schatten.3! Wie erwdhnt, kommt die Terminologie des Aus-
flieRens hiufig vor und ist typisch neuplatonisch. Uberhaupt folgt Agrippa
mit dem Stufenschema dem antiken Neuplatonismus, mit Ausnahme des
angesprochenen Punktes, namlich der Einheit von dem Einen (hen) und
dem Geist (nous).3? In der Vorstellung von Agrippa ist die Weltseele die
neunte Sphdre, die ihren Sitz aber auch in der Sonne einzunehmen ver-
mag. Insofern besitzt die Weltseele ein fixierendes Moment.?? Wenn die
Weltseele nun ihren fixen Sitz in der neunten Sphdre hat, dann kann sie
die unbewegliche Materie nicht erreichen.’* Um nun eine Verbindung zum

29 Vgl. STEGMANN, Viktor: Augustins Gottesstaat. Tiibingen: Heidelberger Abhandlungen
zur Philosophie und ihrer Geschichte 1928, 8-9.

30 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. XI, 19; AGRIPPA VON NETTES-
HEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 25-26, bzw. AGRIPPA
VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Compagni: Lei-
den: Brill 1992, liber primus, cap. XI, 107-108.

31 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. XI, 19; AGRIPPA VON NETTES-
HEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 25-26, bzw. AGRIPPA
VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Lei-
den: Brill 1992, liber primus, cap. XI, 107-108.

32 Bei Bruno wird spiter die Weltseele zu einem Teil in Gott. Fast wortgleich ist die
Definition von Bruno und Agrippa. Dadurch, dass die Weltseele ein Teil Gottes ist, ist Gott
zugleich transzendent und immanent. Im Gegensatz zu Plotin ging Agrippa davon aus, dass
die Seele ganz in den Korper eingeht. Bei Plotin spielt die ,Zeugung” oder ,Emanation” eine
grofde Rolle. Das heif3t, der nous geht aus dem Einen (hen) hervor und der nous wiederum
.zeugt’ die Weltseele. Die Weltseele zeugt wiederum das ihr Untergeordnete, niamlich die
einzelnen Seelen (psyche). Die Entfaltung der Seele stellt dann keine weitere Entfaltung
mehr dar, sondern innerseelische Stufen (vgl. DEUSE, Werner: Untersuchungen zur mittelpla-
tonischen und neuplatonischen Seelenlehre. Mainz: Franz Steiner Verlag 1983, 14-115.).

33 Agrippa iibernimmt von den Platonici die Auffassung, dass die Weltseele ihren Sitz in
der Sonne hat (vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per
Beringos Fratres 1550, liber secundus, cap. XXXII, 284-287). Miiller-Jahncke weist richtig
darauf hin, dass Agrippa von einem geozentrischen Weltbild ausgeht. Nur in Occulta philo-
sophia, liber secundus, cap. XXXI bezeichnet er die Sonne als die Mitte der Welt: ,Sol itaque
cum mediam mundi regionem teneat [...].“ Hier handelt es sich, wie Miiller-Jahncke richtig
konstatiert, um eine Metapher (vgl. MULLER-JAHNCKE, Wolf-Dieter: Magie als Wissenschaft
im frithen 16. Jahrhundert. Marburg: Mahrburg/Lahn 1973, 76).

3% Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. XIV, 13-14; AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 32-34, bzw.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 97

Korper und der Materie herzustellen, ist ein Mittelding notwendig, das
Agrippa den Weltgeist oder die quinta essentia (fiinfte Essenz) nennt. Die-
se quinta essentia steht als die fiinfte Essenz ,liber und aufler” den vier
Elementen. Bezugspunkt fiir Agrippa sind dabei Demokritus, Orpheus und
viele Pythagorder. Agrippa erklart die fiinfte Essenz durch eine Analogie.
Genauso wie der menschliche Geist im Korper ist, gibt es im Weltkorper
eine solche Form. So wie sich die menschliche Seele durch den Geist den
Gliedern mitteilt, so wird alles vermittelst der quinta essentia von der
Kraft der Weltseele durchstrémt.35 Der Mensch ist nicht einfach das Eben-
bild Gottes, sondern er ist ,Bild des Bildes“ und damit Mikrokosmos oder
kleine Welt. Die hermetische Formel ,wie oben so unten“ wird konsequent
angewendet und der Mensch wird zum vollkommenen Ebenbild Gottes
und enthdlt alles in sich, was in Gott ist.3¢ Eine Analogie zur Dreieinigkeit
in Gott ist in der Seele das Gedachtnis, der Verstand und der Wille. Das
Gedachtnis entspricht dem Vater, der Verstand dem Sohn und der Wille
dem heiligen Geist. Gleichzeitig hat die Zahl Drei fiir die Seele im pla-
tonischen Sinne eine Bedeutung, namlich im Sinne der drei Seelenteile der
Platoniker. Wahrend der obere Teil der Seele niemals siindigt, verfallt der
untere ,tierische Teil“ der Seele immer wieder der Siinde. Interessant und
gleichzeitig widerspriichlich sind die Aussagen, dass einerseits der oberste
Teil der Seele niemals verdammt wird37 und andererseits kommt ein Kapi-
tel spater der Hinweis, dass die Seele nach dem Tod von den Schutz-
geistern und Engeln begleitet wird, die sie vor den Richter, ndmlich Gott,
fiithren. Die guten Seelen werden in die Herrlichkeit Gottes eingefiihrt und
die Bosen werden von einem grimmigen Damon zur Bestrafung fortge-
zogen.’8 Es kann davon ausgegangen werden, dass es sich dabei um eine
absichtliche Strategie von Agrippa handelt, dass er diese Widerspriiche nie
endgiiltig auflost. Es ist jedoch bemerkenswert, dass er immerfort die pla-

NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden:
Brill 1992, liber primus, cap. XIV, n2-14.

35 vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. XIV, 13-14; AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 32-34, bzw.
AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XIV, 112-114.

36 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri tertii, cap. XXXVI, 331-332, bzw. AGRIPPA
VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 456,
bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVI, 507.

37 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri tertii, cap. XXXVI, 334 bzw. AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 461, bzw.
AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Com-
pagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVI, 511.

38 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri tertii, cap. XXXVI, 336, bzw. AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 465, bzw.
AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Com-
pagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVI, 515.



98 Gerhard Lechner

tonischen und hermetischen Lehren ins Spiel bringt, die konsequent aus-
gelegt nie vollstandig mit der christlichen Lehre tibereinstimmen.

Die Frage, ob es eine Schopfung der Welt und der Seelen gab, bzw. ob
Agrippa von der Prdexistenz der Seele ausging, spielt fiir die Frage der
Seelenwanderung eine nicht unwichtige Rolle. Viele Platoniker, die von ei-
ner Weltseele ausgingen, haben die Lehre der Seelenwanderung in ihre
Philosophie integriert. Diese Platoniker und Hermes Trismegistos zitiert
Agrippa in diesem Zusammenhang immer wieder. Augustinus beispiels-
weise lehnte die Lehre der Weltseele und des Panpsychismus, der von Ag-
rippa vertreten wird, ab. Damit hat er der Lehre der Seelenwanderung den
Weg verstellt, wie Zander3? ganz zutreffend bemerkt hat. Ebenfalls nicht
konform mit der christlichen Philosophie geht die neuplatonische Kosmo-
logie, wonach es eine ,unendliche Welt“ und keine Schépfung gibt. Wenn
die Welt nicht erschaffen wurde und ewig und gottgleich ist, dann ist die
Reinkarnation oder Seelenwanderung eine ,unendliche Geschichte“. Erlo-
sung im christlichen Sinne kann es dann nicht geben.+40 Platonismus muss
aber nicht zwangsldufig mit Seelenwanderung oder Wiedergeburt vorkom-
men. Zander fand einige platonische Philosophen, die nicht die Lehre der
Seelenwanderung vertreten haben. Im lateinischen Mittelalter muss man
in Bezug auf die Seelenwanderung mit der Lupe suchen, wie Zander#+! sagt.
Bei vielen christlichen Platonikern des Mittelalters, zum Beispiel Johannes
Eriugena, Bernhard von Chartres, Michael Psellos, Bonaventura oder Meis-
ter Eckhart finden sich wenige bis gar keine Hinweise auf die Lehre der
Seelenwanderung. Nach Agrippa gab es noch Platoniker, die vom Begriff
der Weltseele ausgingen und gleichzeitig die Prdexistenz der Seelen an-
nahmen. Beispielsweise beim Cambridger Platonismus von Henry More. In
seinem 1659 erschienen Werk iiber die Unsterblichkeit der Seele (The Im-
mortality of the Soul)*2 vertritt More den platonischen Begriff der Welt-
seele, die Praexistenz der Seelen und das Christentum. Zander zeigt, wie
More so in die Ndahe der Wiederverkorperungslehre gebracht wurde. In
seiner Gesamtausgabe die 1679 erschienen ist, hat sich More dann dezi-
diert gegen die Metempsychosen gewandt.** Eine ebenso interessante Va-
riante eines christlichen Platonismus ohne Seelenwanderung hat Ralph
Cudworth vertreten, der ungefahr zur gleichen Zeit gelebt hat wie Henry

39 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiose Traditio-
nen von der Antike bis heute, 148.

40 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiose Traditio-
nen von der Antike bis heute, 150.

41 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiése Traditio-
nen von der Antike bis heute, 217.

42 Vgl. MORE, Henry: The Immortality of the Soul, ed. by Alexander Jacob-.Dordrecht:
Kluwer 1987.

43 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiése Traditio-
nen von der Antike bis heute, 254-255.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 99

More. Fir Cudworth bedeutete die Annahme der Prdexistenz der Seelen
gleichzeitig die Annahme einer Metempsychose oder Transmigration.+
Cudworth diirfte das als kritische Anmerkung direkt gegen More verwen-
det haben. Fiir ihn war die Prdexistenzlehre ausschliefflich historisch zu
erkldren, diese sei in der griechischen Philosophie aufgrund der Angst vor
der ,creatio ex nihilo“ entstanden.*> Man sieht am Beispiel der Cambridger
Schule sehr genau, in welches philosophische System die Transmigration
sich am besten einordnen lasst. Cudworth hdtte nicht besser ausdriicken
konnen, dass die Praexistenz der Seele notwendig mit der Transmigration
verbunden ist, auch wenn Zander der Meinung ist, dass dieser Zusammen-
hang nicht notwendigerweise bestehen muss (wie bei Origenes oder zum
Beispiel More).4 Der Zusammenhang ist zumindest sehr naheliegend und
speziell bei More konnte es sein, dass er aus Angst vor einer Verfolgung
diesen Zusammenhang geleugnet hat. Beim Begriff der Weltseele und
beim Panpsychismus ist das nicht anders. Im Regelfall geht die Annahme
der Weltseele und des Panpsychismus konform mit der Transmigration
der Seelen.

Agrippa hatte noch einen weiteren Punkt mit den Neuplatonikern ge-
meinsam - seinen starken Glauben an die Magie. Platon hat die Magie
scharf verurteilt, wahrend die Neuplatoniker unbestreitbar Wert auf Mys-
tik und Magie gelegt haben. Dies gilt insbesondere fiir die Nachfolger von
Plotin, Porphyrius, Jamblichus und Proklos.4” Agrippa schdtzte die drei ge-
nannten Philosophen sehr und hat sie immer wieder zitiert. Dieser Ein-
fluss der Magie hat hdufig durchaus zur Geringschdtzung der Neuplatoni-
ker beigetragen und Agrippa wurde der Vorwurf des Obskurantismus ge-
macht. Der starke Einfluss der Magie und der Hermetik bei Porphyrius,
Jamblichus und Proklos lasst sich auf das starke Eindringen des religiésen
Fiithlens in die Philosophie dieser Zeit zuriickfithren. Die hermetischen
Schriften und die Orakel der Chaldder waren Offenbarungen und richteten
sich mehr an die Glaubigen als an die Mitphilosophierenden. Im Gegensatz
zu Platon verhief3en diese Lehren dem Gldubigen einen nicht so schmerz-
vollen Aufstieg aus der Hohle des Nichtwissens. Die Seelen mussten sich
nur dem Element niahern, das dem Gottlichen am nachsten stand, namlich
dem Feuer. So konnte der Eingeweihte dem schmerzvollen Aufstieg zum
Gottlichen entgehen und zu einem hoheren Wesen werden. Selbst der

# vgl. CUDWORTH, Ralph: The True Intellectual System of the Universe: The First Part.
London 1678, 1/1,34 = S. 38.

45 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiése Traditio-
nen von der Antike bis heute, 255.

46 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa: alternative religiése Traditio-
nen von der Antike bis heute, 255.

47 Vgl. ZINTZEN, Clemens: Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen Phi-
losophie, in: ZINTZEN, Clemens (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1977, 301.



100 Gerhard Lechner

Korper konnte nach diesen Lehren in die Regionen des Gottlichen ein-
gehen. Nicht mehr das Denken und Kiinden von Gott, sondern die rituelle
Handlung die auf Gott gerichtet ist, versprach den Aufstieg der Seele. Wie
Zintzen sagt, ist ,aus dem Theologen ein Theurge geworden®.+8

Neben dem Einfluss der Magie auf Porphyrius, Jamblichus und Proklos
wurde noch eine weitere Differenz zu Platon und auch zu Plotin nachge-
wiesen. Porphyrius, Jamblichus und Proklos vertraten im Gegensatz zu
Platon nicht mehr die klassische Seelenwanderungslehre#’, wonach der
Mensch bei einem ,tierischen Verhalten“ wieder in den Korper eines Tieres
geboren wird. Dorrie erwdhnte, dass Porphyrius und Jamblichus der See-
lenwanderungslehre von Platon fiir ihre Zeit revolutionar entgegengetre-
ten sind. Dorrie bezieht sich dabei auf Hinweise von Aineias von Gaza und
Augustinus. Letzterer lobte Porphyrius, weil er der Lehre von der uneinge-
schrankten Seelenwanderung von Platon entgegengetreten sei.50

AGRIPPAS GEDANKEN ZUR TRANSMIGRATION

In diesem Kapitel wird nun genauer auf die oft widerspriichlichen Aussa-
gen von Agrippa zur Transmigration eingegangen. Obwohl die Aussagen
widerspriichlich sind, soll gezeigt werden, dass Agrippa verdeckt eine ganz
bestimmte Position zur Seelenwanderung eingenommen hat. Agrippa nennt
viele Gelehrte, die fiir ihn zugleich Magier waren, wie zum Beispiel Pytha-
goras, Empedokles, Hermes Trismegistus, Porphyrius, Jamblichus, Plotin
und Proklus.5! Diese heidnischen Philosophen glaubten an die Seelen-

48 Vgl. ZINTZEN: Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen Philosophie,
391.

49 Bei Platon ist in der Literatur umstritten, ob es sich bei den Aussagen zur Seelenwan-
derung um mythologische Aussagen oder um realistische Beschreibungen handelt (vgl.
ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 74.).

50 vgl. DORRIE, Heinrich: Porphyrius’,Symmikta Zetemata“. Ihre Stellung in System und
Geschichte des Neuplatonismus nebst einem Kommentar zu den Fragmenten (= Zetemata 20).
Miinchen: Beck 1959, 149-150. Interessant ist der Hinweis von Dorrie, dass Nemesios beziig-
lich der Ablehnung der Seelenwanderungslehre Jamblichus lobte. Nemesios war sich aller-
dings der Urheberschaft dieses Gedankens von Porphyrius nicht bewusst.

51 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. II, 3-4; AGRIPPA VON NETTES-
HEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 4-5, bzw. AGRIPPA
VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Lei-
den: Brill 1992, liber primus, cap. II, 88-89. Das Zitat iiber die Gelehrten, die zugleich Magier
waren, lautet: ,Haec gravissimis autoribus clarissimisque scriptoribus reperitur illustrata:
inter quos praecipue Zalmoxis & Zoroaster effulserunt adeo, ut inventores hujus scientiae a
pluribus crediti sint. Horum vestigia secuti sunt Abbaris Hyperboreus, Charmondas, Dami-
geron, Eudoxus, Hermippus: & clariores alii exiterunt antistites, ut Trismegistus Mercurius,
Porphyrius, lamblichus, Plotinus, Proclus, Dardanus, Orpheus Threicius, Gog Graecus, Ger-
ma Babylonicus, Appollonius Tyaneus, Osthanes etiam egregie scripsit in hac arte: cuius
libros e sepulchro erutos Abderites Democritus suis commentariis illustravit. Praeterea ad
hanc artem Pytharoras, Empedocles, Democritus, Plato, & plures nobilissimi philosophorum
discendam navigarunt: hanc in arcanis habuerunt: hanc reversi summa sanctitate prae-



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 101

wanderung (Plotin) bzw. an die Reinkarnation (Porphyrius, Jamblichus,
Proklus). Im einundvierzigsten Kapitel des dritten Buches der Occulta
Philosophia, wo es um den Zustand des Menschen nach dem Tode geht,
bezieht sich Agrippa auf Origenes>2, der nach Ansicht von einigen Autoren
als einer der wenigen Kirchenvaiter an die Seelenwanderung glaubte. Der
Ausgleich einer Siinde erfolgt nach Origenes nach dem Wort von Christus
,Wer das Schwert nimmt, der soll durch das Schwert umkommen (qui
gladio ferit, gladio perit)“. Es sagt jedenfalls viel aus, dass Agrippa in die-
sem Kapitel zuerst Origenes und gleich danach Plotin zitiert. Bei Plotin
wird der Glaube an die Seelenwanderung dezidiert angesprochen. Nach
Plotin werden Menschen, die ein menschliches Leben gefiihrt haben, auch
wieder als Menschen geboren, wihrend jene, die ein zu ,sinnliches” Leben
gefilhrt haben, im Korper eines Tieres wiedergeboren werden.5* Plotin
meinte, er folgte Platon in diesem Glauben. Seelenwanderung bedeutete
im Gegensatz zum heutigen Begriff Transmigration oder Reinkarnation,
dass ein Mensch in einen Tierkorper geboren werden kann. Wie bereits
erwahnt, haben Porphyrius und Jamblichus diesen Gedanken Plotins ver-
worfen und es ist bezeichnend, dass Agrippa sich in den zitierten Stellen
nicht negativ tiber den Gedanken der Seelenwanderung bzw. der Reinkar-
nation aufdert, zumal er sich eindeutig zum Christentum bekennt. Auf der
anderen Seite ist es typisch fiir die Renaissance, dass immer eine gewisse
Doppeldeutigkeit verwendet wird, die nur sehr schwer zu ergriinden ist.
Die zitierte Stelle von Agrippa ist gewiss nicht die einzige Paradoxie in
seiner Zeit. Fiir Agrippa sind scheinbar gegensatzliche Dinge gleichzeitig
wahr. Er bekennt sich indirekt zur Lehre der Seelenwanderung, die schon
von den ,weisen Philosophen®, die er zitiert, vertreten wird. Gleichzeitig
bekennt er sich zum Christentum, wo die Seelenwanderung abgelehnt
wird. Dieses Paradox lasst sich zumindest teilweise durch das gnostische
Christentum aufheben, wo der Gedanke der Seelenwanderung tief verwur-
zelt ist. Dennoch war Agrippa mit Sicherheit kein strikter Anhdnger eines
gnostischen Christentums. Er folgt eher einer Synthese aus gnostischem

dicauerunt: hanc in arcanis habuerunt.” (AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap.
I, 3). Beziiglich Platon meint Agrippa, dieser habe Seereisen unternommen und die Priester
von Memphis aufgesucht, um die Magie kennenzulernen. Nach diesen Seereisen wahrte
Plato die Magie als ein Geheimnis (AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. 11, 3-
4). Zintzen wiederum zitiert eine Stelle, wo Platon die Magie scharf verurteilt (ZINTZEN: Die
Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen Philosophie, 391).

52 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri tertii, cap. XLI, 342, bzw. AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 473, bzw.
AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Com-
pagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521.

53 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri tertii, cap. XLI, 342-343, bzw. AGRIPPA
VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres, Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 473-
474, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521-522.



102 Gerhard Lechner

Christentum und Platonismus. Der Hinweis auf Origenes und das Zitat aus
der Bibel ,qui gladio ferit, gladio perit“ lasst auf eine ganz bestimmte In-
terpretation dieses Bibelzitates schlieffen. Christus hat fiir Agrippa die
Wahrheit in Parabeln vermittelt. Mit diesem Zitat tiber Origenes will
Agrippa auf die Lehre der Wiedervergeltung verweisen und der Zusam-
menhang mit der Reinkarnation ist offensichtlich, weil Agrippa gleich da-
nach auf die Lehre der Reinkarnation bei den Platonikern zu sprechen
kommt. Explizit behandelt wird die Reinkarnation im zweiundfiinfzigsten
Kapitel von De incertitudine et vanitate scientiarum und im vierundvier-
zigsten Kapitel der Occulta Philosophia. Im Letzteren behandelt Agrippa
ganz zu Beginn des Kapitels die drei Seelenteile54, ganz im platonischen
Sinne. Der Verstand als hochster Teil der Seele ist unsterblich und ewig.
Auf der anderen Seite ist das ,idolum® aus dem Schofle der Materie ent-
standen und damit sterblich. Unter Bild versteht Agrippa den Korper, der
,idolum animae“ ist. Der zweite Teil der Seele ist die Vernunft und diese
ist nur unsterblich in Vereinigung mit dem Verstande. Agrippa meint nun,
und dies ist die entscheidende Stelle beziiglich der Transmigration, die
Vernunft verweile in ihrem ,aethereo vehiculo®, so lange sie nicht aufge-
16st wird. So lange die Vernunft aber von einem neuen Koérper umgeben
wird, wird sie nicht aufgelost. Erst wenn sich die Vernunft mit dem Ver-
stand vereinigt, dann kommt es zu einer Auflosung der Vernunft. Sobald
dies der Fall ist, ist die Seele mit dem Gottlichen vereint und braucht nicht
wieder zu inkarnieren. Die Seele wdre damit nicht wie bei Plotin ewig in
den Kreislauf der Wiedergeburt gefangen, sondern eine Riickkehr zu Gott
bzw. eine Wiedervereinigung mit Gott wdre moglich. Bei einer Vereini-
gung der Vernunft mit dem Verstand handelt es sich laut Agrippa um eine
,anima stans, ganz im Gegensatz zu einer ,anima cadens®.55 Ein Mensch
ist aber bereits im Laufe seiner Reinkarnationen im Stande, eine ,anima
stans“ zu sein. Es kann einem Menschen also gelingen, wahrend einer Re-
inkarnation die Vereinigung zwischen Verstand und Vernunft zu schaffen.
Wenn ihm dies gelingt, dann verfligt er iiber magische Krafte.’ Kiese-
wetter5’ war bisher der einzige in der Sekundarliteratur, der bei diesem Zi-
tat auf die Lehre der Reinkarnation bei Agrippa hingewiesen hat. Er mein-

54 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 1, libri tertii, cap. XLIV, 360, bzw. AGRIPPA VON
NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 498 bzw.
AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Com-
pagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 542.

55 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 499, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De
occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber ter-
tius, cap. XLIV, 542.

56 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 499, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 542.

57 Vgl. KIESEWETTER: Geschichte des neueren Okkultismus, 41.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 103

te, es handelt sich um die einzige Stelle iiber die Reinkarnation, wobei
Kiesewetter in seiner Abhandlung {iber Agrippa nur die Occulta Philoso-
phia in Betracht gezogen hat. Wenn man ausschlief8lich diese betrachtet,
hat er recht, denn Agrippa zitiert in diesem Fall keinen anderen Philo-
sophen. Fiir Kiesewetter ist eine Reinkarnation nur dann mdéglich, wenn
sich der ,Astralleib“, so bezeichnet er die Vernunft im Sinne von Agrippa,
auflost. Warum sich der Astralleib in diesem Fall auflosen miisste, ist nicht
ganz klar. Die Stelle ist wohl so zu interpretieren, dass sich die Vernunft
erst dann auflést, wenn sie mit dem Verstand vereinigt ist. Kiesewetter
bestatigt das gerade vorgebrachte Argument, indem er darauf rekurriert,
dass die Seele keiner Inkarnation mehr bedarf, wenn sie mit dem Gedan-
ken vereinigt ist. Mit Gedanken kann nur der Verstand im Sinne von
Agrippa gemeint sein. Das vierundvierzigste Kapitel der Occulta Philoso-
phia enthdlt noch weitere interessante Gedanken in Bezug auf die Lehre
der Reinkarnation. Nicht alle Menschen wiirden den Verstand von Gott er-
halten, denn Gott-Vater setzt den Verstand nach Hermes Trismegistos als
Siegespreis aus. Letzterer hdngt von den Taten ab. Diejenigen, die nicht
nach dem Verstande gestrebt haben und zu unverniinftigen Tieren gewor-
den sind, verdienen diesen Siegespreis nicht.58 Aber verdienen kénnen sich
die Seelen diesen Siegespreis nur durch Taten in vergangenen Leben. Ag-
rippa bedient sich der Bildsprache, wenn er von Siegespreis spricht. Denn
jede Seele hat Verstand, Vernunft und einen sinnlichen bzw. animalischen
Teil, die Frage ist nur, inwieweit die Seele nach dem Hochsten strebt.
Wenn Agrippa nun sagt, ,verum non omnes homines mentem adepti sunt
quoniam®, dann ist das eine Metaphorik und man kénnte die Stellen so
interpretieren, dass der Mensch den Verstand wirklich im wahrsten Sinne
des Wortes von Gott erhdlt. Nach der Ansicht unserer Theologen, so Ag-
rippa, werden die Seelen der Tiere und die unverniinftigen menschlichen
Seelen untergehen und alleine die verniinftigen Seelen haben die Hoff-
nung auf die kiinftige Auferstehung. Daran anschliefend bringt Agrippa
erneut ein Zitat von Hermes Trismegistos, wonach die Seelen, die durch
,divina gratia“ einen Verstand erlangt haben, ,unsterblich (immortalem)“
seien.5 Bei Hermes Trismegistos kann die ,divina gratia“ nicht im Sinne
der christlichen Gnadenlehre verstanden werden, denn dieser vertritt die
Lehre der Wiedergeburt und Gnade entsteht einzig und allein durch

58 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 499, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 542-543.

59 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 499, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 543.



104 Gerhard Lechner

Taten. Agrippa sagt explizit, dass die Fahigkeiten eines jeden in Form sei-
ner Gaben einzig und allein Folge von (vergangenen) Werken seien. 60
Agrippas! bezieht sich im zweiundfiinfzigsten Kapitel von De incerti-
tudine et vanitate scientiarum auf die Wiedergeburt und zitiert Pythago-
rasé?, der sich erinnern konnte, dass er zu Zeiten des trojanischen Krieges
Euphorbus Panthoides gewesen sei. Besonders hebt er die Lehre der Wie-
dergeburt von Jamblichus hervor, der sich auf Trismegistos berufen und
die Lehre der Seelenwanderung abgelehnt hat. Die Seele eines Menschen
konne in der ndchsten Inkarnation (Behausung) ausschlieflich wieder in
einen Menschen und nicht in ein Tier gehené3. Agrippa vermittelt in die-
sem Kapitel interessanterweise die Position, dass Trismegistos die Wahr-
heit in Bezug auf die Seele wiedergegeben habe und Jamblichus war fiir ihn
offenbar derjenige, der diese urspriingliche Wahrheit unverfalscht wieder-
gegeben hat. Gemafd Agrippa haben Pythagoras, Platon und Plotin die ur-
spriingliche ,Wahrheit“ des Trismegistos in Bezug auf die Wiedergeburt
der Seele wohl nicht richtig wiedergegeben. Agrippa hielt Hermes Trisme-
gistos fiir den dgyptischen Gott Thot. Erst 1614 hat Isaac Casaubon in sei-
nem Werk De rebus sacris et ecclesiasticis exercitationes XVIé* herausge-
funden, dass die Schriften des Hermes Trismegistos nicht vor dem ersten
Jahrhundert nach Christus entstanden sein konnten. Jamblichus hat aber
bereits in seinem Werk De Mysteriis darauf hingewiesen, indem er erklar-
te, dass die Schriften des Hermes Trismegistos von agyptischen Priestern
verfasst wurden, die nicht ohne Kenntnis der griechischen Philosophie wa-
rens5. Wie bereits aus den bisherigen Ausfithrungen klar wurde, hielt Ag-
rippa Jamblichus fiir einen der ,weisen Philosophen“ und es ist davon aus-
zugehen, dass er De Mysteriis gekannt hat. Agrippa hat daher vermutlich
nicht geglaubt, dass die Schriften des Hermes Trismegistos direkt vom
Agypter Thot stammten¢®, sondern er hielt sie, genauso wie Jamblichus, fiir

60 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 501, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLIV, 544.

61 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.
LII, go.

62 Laut der Biographie von Jamblichus glaubte Pythagoras, er sei in einer fritheren Exis-
tenz Euphorbos Panthoides gewesen. Euphorbos Panthoides war der Sage nach eine Helden-
gestalt des trojanischen Krieges und kommt in einem Vers von Homer vor (vgl. CHALCIDEN-
SIS [AMBLICHOS: De Vita Pythagorica, hrsg,., iibers. und eingel. v. Michael v. Albrecht. Ziirich:
Artemis Verlag 1963, 66-67).

63 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.
LII, go.

64 Vgl. CASAUBON, Isaac: De rebus sacris et ecclesiasticis exercitationes XVI. Frankfurt:
1614.

65 Vgl. JAMBLICHUS: De Mysteriis, hg. v. Theodor Hopfner. Leipzig: Theosophisches Verl.-
Haus. 1922, Kap. VIIL

66 Dafiir spricht auch, dass Agrippa im zweiten Kapitel des ersten Buches der Occulta
philosophia Zoroaster als ,Erfinder” der Magie angibt, Hermes sei ihm nachgefolgt (AGRIPPA



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 105

Abschriften, die mit einer Interpretation aus der griechischen Philosophie
verbunden waren. Damit hat Casaubon nichts aufgedeckt, was Agrippa
nicht ohnehin bekannt war. Um dieser These stdrker auf den Grund zu
gehen, ware allerdings eine eigene Abhandlung erforderlich.

Die zitierte Stelle in De incertitudine et vanitate scientiarum zeigt, dass
Agrippa verdeckt eine Wahrheit darstellt, denn ansonsten hdtte er die
Lehre der Transmigration wie auch alle anderen heidnischen und gnosti-
schen Weisheiten verworfen. Er verwirft die Astrologie, die Alchemie und
samtliche anderen magischen Kiinste, die er in der Occulta Philosophia als
grofle Wahrheiten verkiindet.¢? Nur zur Transmigration bekennt er sich
und dies auf eine etwas merkwiirdige Weise, und zwar indem er auf ein
angebliches Vorleben von Pythagoras in der Antike hinweist. Man koénnte
diese Stelle als ironisch betrachten, doch das wiirde im gesamten Kontext
von De incertitudine et vanitate scientiarum kaum einen Sinn ergeben.

Agrippa auflert sich in De incertitudine et vanitate scientiarum prak-
tisch nirgends positiv tiber Magie, Astrologie oder Kabbala. Er verwirft das
hermetische Gesetz ,wie oben so unten®, das gleichzeitig die Basis fiir sei-
ne Occulta Philosophia darstellt. Das Bild von Agrippa tiber Hermes Tris-
megistos ist in De incertitudine et vanitate scientiarum bis auf die eine
Ausnahme in Kapitel 52 durchgangig logisch und folgerichtig.

Die folgenden Argumente stirken die vertretene These, dass Agrippa an
die heidnisch-gnostische Transmigration glaubte. Die Materie wird nicht
mehr als bése und als ,nicht-immanent” in Gott gedacht. Der Korper ist
ein vollkommenes Abbild der Seele und kann daher nicht ,nicht-imma-
nent“ in Gott sein®. Die Weltseele flieRt in alle Teile des Universums. Die
quinta essentia durchstromt nicht nur den Menschen, sondern alle Lebe-
wesen und die gesamte Materie. Es gibt nirgends auf der Welt etwas, das
nicht einen Funken dieser Kraft innehat. Am stdarksten flief3t die quinta
essentia in jene Dinge, welche diese Essenz in reichem Mafe besitzen.¢?
Diese Lehre ist die Basis fiir die Astrologie, die Alchemie und die Magie.
Agrippa verwendet eine Analogie, um die Kraft der Weltseele zu versinn -
bildlichen: ,...sicut enim animae nostrae vires per spiritum adhibentur mem-

VON NETTESHEIM: Opera 1, primi libri, cap. II, 3; AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philo-
sophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos Fratres 1550, 4, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De
occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber pri-
mus, cap. 11, 88).

67 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.
XLVIII, 80-82.

68 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 459, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XXXVI, 509.

69 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 32-34, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XIV, n2-u3).



106 Gerhard Lechner

bris, sic virtus animae mundi per quintam essentiam dilatatur per omnia.“7°
Giordano Bruno, der als ein Nachfolger von Agrippa gesehen werden kann,
ist der Glaube an die Reinkarnation spédter zum Verhdngnis geworden. Ein
Grund fiir seine Verurteilung als Ketzer war der Glaube an die Transmig-
ration. Bruno hat diesen Gedanken nicht widerrufen. Er hat selbst kurz vor
seiner Inquisition noch behauptet, der ,Heilige Geist“ als dritte Person
Gottes sei als Weltseele zu verstehen.”! Agrippa hatte moglicherweise ein
Schicksal, wie es Bruno spater widerfahren ist, befiirchtet. Die Doppeldeu-
tigkeit und Paradoxie in seinen Aussagen kann als Schutz vor dem Hare-
sieverdacht gedeutet werden. Die Frage, die sich nun stellt, ist aber: Passt
diese Lehre der Weltseele mit der christlichen Lehre iiberhaupt zusam-
men? Im Grunde muss diese Frage verneint werden. Nach Ansicht der Her-
metiker und der Platoniker ist und bleibt die Seele immer ein Teil der
Weltseele und somit ein Teil von Gott. Nur der ,tierische Teil“ der Seele
strebt immer wieder ,nach unten“ und inkarniert immer wieder neu. Wie
bereits gezeigt, schliet sich Agrippa dieser Lehre an, wonach der ,obere
Teil“ der Seele niemals der Siinde verfdllt. Und er kommt wohl gewollt in
einen Widerspruch, wenn er von der Verbannung der Seele aus dem Him-
melreich spricht.”2 Denn wie sollte der Panpsychismus mit dieser christli-
chen Lehre vereinbar sein. Der obere Teil der platonischen Seele siindigt
nicht und damit ist eine Verbannung der Seele sinnlos. Nicht vernunftbe-
gabte Lebewesen wie Tiere miissten aufgrund ihrer Taten im Diesseits au-
tomatisch von Gott bestraft werden. Das ergibt ganz offensichtlich keinen
Sinn. Die Doppeldeutigkeit wird bei dieser Lehre deutlich. Hatte Agrippa
konsequent die platonische Lehre der Seelenwanderung oder die Lehre der
Transmigration im Sinne von Jamblichus vertreten, dann ware er der In-
quisition nicht entkommen. Die zitierten Stellen im einundvierzigsten Ka-
pitel zeigen diese Doppeldeutigkeit und die ,Verhiillung der Wahrheit®.73

70 AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber primus, cap. XIV, 113).

71 Vgl. BRUNO, Giordano: Gesammelte Werke, Herausgeber der deutschen Ubersetzung:
Ludwig Kuhlenbeck, Band VI. Jena: Nabu Press 1909, 175-176. Der sechste Band handelt von
den Inquisitionsschriften des Nolaners.

72 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Occulta philosophia, libri tres. Lugduni: Per Beringos
Fratres 1550, 475-477, bzw. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v.
Vittoria Perrone Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 522-524.

73 Vittoria Perrone Compagni hat diesen Punkt in einem Aufsatz sehr gut herausge-
arbeitet. Sie zeigte, dass die oft fragmentarische Darstellung eines Sachverhaltes auf eine
Strategie von Agrippa schlieflen ldsst, namlich, dass die ,Wahrheit“ verhillt wird (Vgl. PER-
RONE COMPAGNI, V.: “Dispersa Intentio”. Alchemy, Magic and Scepticism in Agrippa, in: Early
Science and Medicine vol. 5 (2000) no. 2, 162.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 107

DIE SEELENWANDERUNG UND CHRISTUS IN DER GNOSIS

Es ist nicht ausdriickliches Ziel dieses Aufsatzes, die Gnosis systematisch
darzustellen. Vielmehr sollen im Folgenden die Rolle der Seelenwanderung
bzw. Transmigration und das Bild von Christus in Bezug auf diese Lehre
herausgearbeitet werden. Und es stellt sich die Frage, inwieweit diese Leh-
re mit jener von Agrippa kompatibel ist74. Der Ausgangspunkt fiir dieses
Kapitel geht auf das Zitat von Agrippa iiber ,den grofden Origenes® zuriick.
Es soll einerseits gezeigt werden, dass sowohl die gnostische Lehre iiber
die Wiedergeburt als auch jene von Origenes den Glauben von Agrippa an
die Wiedergeburt beeinflusst haben. Auf der anderen Seite kommen, wie
bereits gezeigt, Einfliisse von Platon, Hermes Trismegistos und von den
Nachfolgern von Plotin zum Vorschein.

Unsere Kenntnis tliber die Gnosis war bis zum Fund der gnostischen
Bibliothek von Nag Hammadi auf Interpretationen und Exzerpte der Kir-
chenviter beschrankt. Zu den bedeutendsten Interpreten gehdrten Irendus
von Lyon, Hippolytus von Rom, Tertullianus, Clemens von Alexandria und
Origenes. Seit dem Fund der Bibliothek von Nag Hammadi gibt es so viele
Richtungen in der Forschung der Gnosis, dass sich damit eine Bibliothek
anfiillen lasst.75

Der Gnosis liegt ein dualistisches Weltbild zugrunde, wonach Gott als
das gdnzlich Andere und Gute von der Welt als dem Bosen vollig geschie-
den sei. Wobei der gnostische Dualismus auf einer monistischen Grund-
lage zu verstehen ist, denn der Mensch tragt iiber den Geist (pneuma) das
Gottliche in sich. Die Welt wurde von einem Demiurgen eigenmadchtig ge-
schaffen. Zentral fiir die Christologie der Gnosis ist die Ablehnung der
christlichen Lehre, wonach Christus Gottes Sohn war. Fiir die Gnosis war
Christus ein Mensch, der durch viele Verkérperungen zur Vervollkomm-
nung gekommen ist.7¢ In der Gnosis besteht der Mensch aus Kérper, Seele
und Geist und ist damit genauso dreigeteilt wie in der platonischen Tradi-
tion. Der Geist (pneuma) ist der gottliche Funke im Menschen, welcher aus
der gottlichen Welt hervorgegangen ist und in die Welt des Schicksals, der
Geburt und des Todes ,gefallen“ ist. Die Gnosis unterscheidet sich vom
Neuplatonismus bzw. von Platon ganz einfach in der Gestalt, dass sie ,an-
tikosmisch” ist, das heifdt, zu ihrem Konzept gehort eine eindeutig nega-
tive Bewertung der sichtbaren Welt, die das Reich des Bosen und der Fins-
ternis bildet. Die griechische Position ist prokosmisch und darin liegt der

74 Am ausfiihrlichsten hat sich Keefer mit der Problematik der Gnostik und Hermetik im
Werk von Agrippa auseinandergesetzt. Keefer meint, Agrippa sehe viele Berithrungspunkte
zwischen Hermes Trismegistos und Simon Magus (KEEFER, Michael: Agrippa’s dilemma: Her-
metic “Rebirth” and the ambivalences of De Vanitate and De Occulta Philosophia, in: Re-
naissance Quarterly 41 [1988] 4, 614-653.)

75 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 134.

76 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 135.



108 Gerhard Lechner

grofle Unterschied zur Gnosis.”” Keine Bedeutung hat in der Gnosis dem-
entsprechend der Begriff der Weltseele (anima mundi) oder des Weltgeis-
tes. Damit ware eine zu starke Aufwertung des Kosmos bzw. der sichtba-
ren Welt verbunden. Die Gnosis lehnt auch den Begriff der Vorsehung ab,
so wie er von Plotin und den Neuplatonikern vertreten wurde.”8 Agrippa
teilt mit den Gnostikern die antikosmische Sichtweise nicht. Wie bereits
gezeigt, folgt er diesbeziiglich den Platonikern und Hermetikern. Er stimmt
jedoch mit den Gnostikern dahingehend iiberein, dass er annimmt, Chris-
tus habe die Lehre der Wiederverkorperung gelehrt. Das Zitat aus dem
Evangelium im einundvierzigsten Kapitel des dritten Buches: ,Qui gladio
ferit, gladio perit®, 79 ist aus Sicht des Autors so zu verstehen. Gleich darauf
kommt der Hinweis, dass auch die heidnischen Philosophen an eine der-
artige Vergeltung glauben.8? Der einzige Unterschied zwischen Agrippa
und den heidnischen Neuplatonikern ist wohl Agrippas Glaube, dass
Christus der Sohn Gottes war. Hier unterscheidet er sich auch von den
Gnostikern. Zumindest wird diese Ansicht nirgends bei Agrippa systema-
tisch in Frage gestellt. Im Gegenteil, er versucht, wie bereits erklart, die
Lehre der christlichen Trinitit mit der Lehre von Jamblichus und Por-
phyrius zu synthetisieren. Diese ganz spezielle Christologie wurde spater
vielleicht bei Rudolf Steiner und den Anthroposophen in etwas abgewan-
delter Form vertreten. Bei den Rosenkreuzern geht nirgends eindeutig her-
vor, dass diese ausschlieBlich christlich sind. In der Sekundarliteratur zu
Agrippa folgt der vorgetragenen These in Bezug auf Christologie und Trans-
migration noch Kuhlow, der bei Agrippa von einer gnostisch-neuplatoni-
schen Vergottung des menschlichen Geistes spricht und Keefers!. Kuhlow

77 Vgl. RUDOLPH, Kurt: Die Gnosis, Wesen und Geschichte einer spdtantiken Religion.
Gottingen: UTB Vandenhoeck 1978, 64-69.

78 Vgl. RUDOLPH: Die Gnosis, Wesen und Geschichte einer spdtantiken Religion, 74.

79 AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perrone
Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521.

80 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perro-
ne Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. XLI, 521. Es heifdt an der zitierten Stelle
genauer: ,Et hac doctrinae ratione etiam magnus ille Origenes enarrandum censuit illud
Christi evangelium: ,Qui gladio ferit, gladio perit‘. Quin et ethnici philosophi eiusmodi reta-
liationis ordinem adrastiam esse pronunciant, videlicet divinarum legum inevitabilem po-
testatem, qua futuris circuitibus rependatur unicuique pro ratione et meritis vitae prioris, ut
qui iniuste dominabatur in vita priore, vita alia in servilem relabatur statum; qui manus san-
guine polluerit, talionem subire cogatur; qui bestialem vixerit vitam, in brutale corpus re-
volutus praecipitetur.“ Wobei der Autor nicht davon ausgeht, dass Agrippa im hier ausge-
fuhrten Zitat der Seelenwanderung folgt, sondern der Reinkarnation. Ein entscheidender
Hinweis dafiir ist die Aussage von Agrippa in De incertitudine et vanitate scientiarum, wo er
explizit Jamblichus hervorhebt, der sich gegen die Lehre der Seelenwanderung von Plotin
stellte. (AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap. LII,
90.)

81 Vgl. KEEFER: Agrippa’s dilemma: Hermetic “Rebirth” and the ambivalences of De Vani-
tate and De Occulta Philosophia, 614-653.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 109

glaubt, Agrippa will Magie und Christentum synthetisieren, eine Ansicht,
die auch hier voll und ganz vertreten wird. Auflerdem ist die Loyalitats-
erklarung, die Agrippa fiir die katholische Kirche abgibt, nicht ernst zu
nehmen, im Gegenteil, sie muss als Schutz betrachtet werden. Agrippa ist,
wie Kuhlow ausfiihrt, ein Anhdnger der ,Geheimen Philosophie“ und er
glaubt, diese ,Geheime Philosophie“ steht nicht im Widerspruch zu einer
gewiss eigenen Deutung der heiligen Schrift.$2

Die Lehre der Seelenwanderung der Gnostiker ist uns zum Beispiel von
Irendus von Lyon vermittelt worden.83 Zundchst schildert Irendus die Leh-
re der Seelenwanderung bei den Gnostikern. Er meint, ,die Seelen mtissen
im Zuge ihrer Wanderungen in Leiber jedes Leben und jedes Tun durchma-
chen®.8¢ Die Seelen entscheiden sich freiwillig fiir die Riickkehr in den Koér-
per, obwohl der Korper ein Gefdngnis fiir die Seele ist. Begriindet wird die
Seelenwanderungslehre durch ein Zitat aus dem Lukas- und Matthdus-Evan-
gelium, wo es heifdt: ,Cum es cum adversario tu in via, da operam ut libe-
reris ab eo, ne forte te det iudici et iudex ministro et mittat te in carcerem.
Amen dico tibi, non exies inde, donec reddas novissimum quadrantem.“s5
Irendus wendet sich dann in Adversus Haereses3¢ gegen die Seelenwande-
rungslehre der Gnostiker und Norbert Brox zeigt den von Irendus aufge-
zeigten Widerspruch der christlichen Lehre mit der Gnosis auf, indem er
auf die Unvereinbarkeit von Auferstehung und Verwerfung des Menschen
mit der Seelenwanderungslehre verweist.8”

Fiir die Gnostiker wurde die Lehre der Seelenwanderung durch Christus
gelehrt. Entscheidend fiir das Verstandnis der Methode von Agrippa ist ein
Zitat von Irendus, dass die Gnostiker glauben, Jesus wiirde zu seinen Jiin-
gern und Aposteln abgesondert und im Mysterium sprechen. Jesus mache
den Aposteln gleichzeitig die Auflage, die Wahrheit nur den ,Wirdigen
und Annahmewilligen“ weiterzugeben.88 Dieses Zitat iber die Gnostiker
geht Hand in Hand mit der ,verdeckten Methode“ von Agrippa. Dieser
sagt in der Occulta Philosophia, Christus habe seinen Jiingern die Wahr-

82 Vgl. KUHLOW: Die Imitatio Christi und ihre kosmologische Uberfremdung, 32-42.

83 Vgl. IRENAUS VON LYON: Gegen die Hdresien I = Adversus Haereses I, hg. v. Norbert
Brox. Freiburg: Verlag Herder 1993.

84 IRENAUS VON LYON: Gegen die Hdresien I = Adversus Haereses I, hg. v. Norbert Brox.
Freiburg: Verlag Herder 1993, 1, 25,4.

85 [RENAUS VON LYON: Gegen die Hiresien I = Adversus Haereses I, 1, 25,4. ,Wenn du mit
deinem Gegner auf dem Weg (zum Richter) bist, gib dir Miihe, von ihm freizukommen, da-
mit er dich nicht am Ende dem Richter iibergibt und der Richter dem Gerichtsdiener, der
dich dann ins Gefdangnis wirft. Amen, ich sage dir, du kommst da nicht heraus, bis du den
letzten Pfennig bezahlt hast.”

86 Vgl. IRENAUS VON LYON: Gegen die Hdresien I = Adversus Haereses I, 2, 33,1-34,1.
Relevant ist auch der Kommentar von Brox zur Seelenwanderungslehre von Justin und Ire-
naus.

87 Vgl. IRENAUS VON LYON: Gegen die Hdresien I = Adversus Haereses I, 2, 33,5.

88 Vgl.IRENAUS VON LYON: Gegen die Hdresien I = Adversus Haereses I, 1, 25,5.



110 Gerhard Lechner

heit in Gleichnissen verhiillt. Neben Christus haben sich alle ,Weisen“ auf
diese Art verhalten.8? In De incertitudine et vanitate scientiarum, das nach
Meinung vieler Autoren voll von Ironie und Frustration ist, vertritt Agrip-
pa genau das Gegenteil von dem gerade Gesagten, wenn er meint, Christus
wiirde seine Botschaft vor den Weisen und Klugen verbergen und sie nur
Kleinen enthiillen, die geistig arm sind und keine Schatze der Wissen-
schaften besitzen.

Helmut Zander?! kommt zum Ergebnis, dass Origenes nicht die Lehre
der Reinkarnation vertreten hat. Er war aber laut Zander jener christliche
Philosoph, der versucht hat, die Reinkarnationslehre im Christentum zu
situieren. Auf der anderen Seite gibt es viele andere Origenes-Forscher, die
davon ausgehen, dass Origenes an Reinkarnation glaubte. Diese Interpte-
ten kommen laut Zander vorwiegend aus der Anthroposophie und Theoso-
phie und haben sich nicht ausfiihrlich mit den scharfen Verdikten von
Origenes im Matthdus-Kommentar beschiftigt. Fest steht, dass Origenes
ein philosophischer Schiiler des Neuplatonikers Ammonios Sakkas war.
Zur Schule von Sakkas gehodrten unter anderem Plotin und Porphyrius.
Origenes hat sich in diesem philosophischen Milieu entwickelt und man
kann davon ausgehen, dass er in intensiven Kontakt mit der Lehre der See-
lenwanderung gekommen ist, weil samtliche Vertreter dieser Schule An-
hanger dieser Lehre waren.

Der Einfluss von Origenes auf die Renaissance ist zum Beispiel bei
Schér?? ausfiihrlich dargestellt worden. Agrippa erwdhnt er in seinem Werk
nicht, aber speziell der Einfluss von Origenes auf Pico della Mirandola
wird relativ ausfiihrlich aufgezeigt. Speziell in Bezug auf die Lehre der Pra-
existenz der Seele folgt Origenes Platon. Gott hat bereits vor der Schop-
fung der sichtbaren Welt die Seelen geschaffen, die wesensgleich waren
und in der Schau Gottes aufgingen. Die unterschiedlichen Fahigkeiten der
Menschen werden bei Origenes durch eine unterschiedliche Schwere der
praexistenziellen Schuld begriindet. Der Mensch kann sich nach dem Fall
in die sichtbare Welt frei fiir oder gegen Gott entscheiden. Die christliche
Lehre des Origenes beinhaltet konsequenterweise den Gedanken des End-
gerichtes und der Gnade Gottes fiir die gefallenen Seelen. %

89 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: De occulta philosophia, libri tres, hg. v. Vittoria Perro-
ne Compagni. Leiden: Brill 1992, liber tertius, cap. II, 405-406.

90 Vgl. AGRIPPA VON NETTESHEIM: Opera 2, De incertitudine & vanitate scientiarum, cap.
CI, 24o0.

91 Vgl. ZANDER: Geschichte der Seelenwanderung in Europa, 137-145.

92 Vgl. SCHAR, Max: Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus. Basel:
Helbing & Lichtenhahn, 1979, 101-142.

93 Vgl. SCHAR: Das Nachleben des Origenes im Zeitalter des Humanismus, 17-18.



Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim 111

SCHLUSSBEMERKUNGEN

In diesem Aufsatz wurde gezeigt, dass Agrippa eine Synthese zwischen
dem Christentum, dem gnostischen Christentum, dem Platonismus und
der Hermetik vertreten hat. Die eigentliche Frage des Aufsatzes, namlich
jene nach der Transmigration bei Agrippa, muss vor diesem Hintergrund
gesehen werden. Ohne einen Versuch, die verdeckte Methode der ,gehei-
men Philosophie® bei Agrippa zu enthiillen, wiirde ein sehr widerspriich-
liches Bild in Bezug auf die Transmigration bleiben. Der Eindruck der Wi-
derspriichlichkeit bei dieser Lehre wird von der Sekundarliteratur besta-
tigt. In diesem Aufsatz wurde ein ,spekulativer Versuch zur Enthiillung
dieser Widerspriichlichkeit unternommen und am Ende steht ein Bild {iber
Agrippa, das sich so noch nicht in der Literatur findet. Ein starkes Argu-
ment dafiir, dass Agrippa an Transmigration glaubte, liefert das vorge-
brachte Zitat in der viel zitierten Schrift De incertitudine et vanitate scien-
tiarum, in dem Agrippa auf eine vorige Inkarnation von Pythagoras an-
spielt. Das ganze vor dem Hintergrund, dass dieses Werk eigentlich so
ziemlich alles ablehnt, was auf die Transmigration hinweist oder damit in
Verbindung gebracht werden kann. Agrippa hat verdeckt auf seine wahre
Position in dieser Frage hingewiesen und zwar an einer Stelle, an der man
nicht damit rechnet und wo man auch nicht ausschlief3en kann, dass dies
vollig ironisch gemeint ist. Im Gesamtbild mit den Aussagen in der Occul-
ta Philosophia macht die Stelle in De incertitudine et vanitate scientiarum
aber Sinn. Weiters kann aus dem Zitat in , De incertitudine et vanitate
scientiarum® die Ablehnung der platonischen Seelenwanderungslehre in-
terpretiert werden. Denn gleich nach dem Hinweis auf das Vorleben, geht
Agrippa auf Jamblichus ein, der die Lehre, wonach der Mensch in ein Tier
inkarnieren konne, ablehnte. Agrippa hat ganz die Position von Jamblichus
und Porphyrius vertreten und somit kann man bei ihm von Transmigra-
tion und nicht von Seelenwanderung sprechen.

Auch die kosmologische Position Agrippas ist mit der hier interpretier -
ten Position der Transmigration vereinbar. Die Lehre der Weltseele und
des Panpsychismus, die speziell in der Occulta Philosophia von Bedeutung
sind, bilden einen wesentlichen Bestandteil der neuplatonischen Philo-
sophie bei Plotin und seinen Nachfolgern. Der Gedanke der Schépfung
und die Prdexistenz der Seele sind wiederum ambivalent und es ist kein
Zufall, dass Augustinus sowohl die Praexistenz der Seele ablehnte als auch
von einer Schopfung durch Gott ausging. Agrippa ist dhnlich wie bei der
Transmigration in dieser Frage nicht konsequent. Es fdllt aber auf, dass er
beispielsweise Augustinus nicht zu den groffen Philosophen zahlt.

Ein weiteres Ergebnis des Aufsatzes ist die eigene Christologie von Ag-
rippa, die bisher in der Literatur so keine Erwdhnung gefunden hat. ,Wer
das Schwert zieht, der wird durch das Schwert getdtet® wird ganz offen-
sichtlich im Sinne der Lehre der Wiedervergeltung interpretiert. Dass Ag-



12 Gerhard Lechner

rippa ausgerechnet dieses Zitat aus der Bibel im Kapitel iiber ,das Leben
nach dem Tod“ verwendet, wird hier als eine ganz spezielle Christologie
gedeutet. Im Gegensatz zur Gnosis gibt es bei Agrippa gar keinen Hinweis
darauf, dass er Christus nicht als Sohn Gottes gesehen hat. Dieser Wider-
spruch wird bei Agrippa nie ganz aufgelost, doch gerade bei Rudolf Steiner
gibt es in etwas abgewandelter Form eine Christologie, die sowohl an ei-
nen wiedergeborenen Christus als auch an einen Christus als gottliche Per-
son glaubt.

Zusammenfassung

Agrippa von Nettesheim gilt in der Literatur als Philosoph, der versucht hat,
viele verschiedene philosophische Richtungen zu synthetisieren. Sehr interessant
ist dabei seine Position zur Transmigration, die bisher in der Literatur nicht
intensiver untersucht worden ist. Dieser Aufsatz geht der Frage nach der Posi-
tion von Agrippa in Bezug auf die Transmigration nach. Durch die sehr verstreu-
ten und widerspriichlichen Zitate von Agrippa zu diesem Thema gibt es bisher
keine eindeutigen Aussagen in der Sekunddrliteratur dazu, ob Agrippa die Lehre
der Transmigration vertreten hat oder nicht. Die These dieses Aufsatzes ist, dass
Agrippa an Transmigration glaubte, und am Ende steht diese Erkenntnis in Ver-
bindung mit einer etwas eigenen Christologie, die man bis dahin so nicht findet.
Agrippa glaubte, dass Christus die Lehre der Wiedervergeltung gelehrt hat, doch
im Gegensatz zu den Gnostikern war Christus fiir ihn nicht Mensch, sondern
Sohn Gottes. Agrippa hat selbst darauf hingewiesen, dass nur der ,einsichtige
Leser* seine verdeckte Methode entschliisseln kann. Gerade bei der Transmigra-
tion hat Agrippa absichtlich diese verdeckte Methode eingesetzt, um sich vor der
Verfolgung durch kirchliche Autoritdten zu schiitzen.

Abstract

Agrippa von Nettesheim appears in the literature as a philosopher who tried to
synthesize many philosophical doctrines. In this context, his own position with
respect to transmigration is interesting, especially because this topic has not
been closely considered in the literature. This paper tries to analyze Agrippa’s
position regarding transmigration. Because of the very dispersed and confusing
nature of his citations regarding this topic, there are no ditinct interpretations
in the secondary literature of whether he was a representative of the doctrine of
transmigration or not. The thesis of this paper is that Agrippa believed in trans-
migration and, in the end, we find a connection between that doctrine and a cer-
tain christology which was not represented before Agrippa. He believed that
Christ taught the doctrine of retaliation, but also, in contrast to the gnostic
doctrine, that Christ was the son of god. Agrippa himself indicated that only the
,wise reader” could decode his occult philosophy. Especially concerning the
transmigration, Agrippa used this occult philosophy to protect himself against
church authorities.



	Die Transmigration bei Agrippa von Nettesheim

