Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Dialektik der negativen und affirmativen Theologie im anonymen
Parmenides-Kommentar und bei Marius Victorinus

Autor: Nmec, Vaclav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VACLAV NEMEC

Dialektik der negativen und affirmativen
Theologie im anonymen Parmenides-
Kommentar und bei Marius Victorinus

Es gibt eine ganze Reihe antiker Texte mittelplatonischer oder neuplato-
nischer Provenienz, in denen unterschiedliche theologische Methoden
oder Aussageweisen auf das hochste Gottliche zugleich angewandt wer-
den.! Im vorliegenden Aufsatz mochte ich mich dennoch auf eine spezi-
fische Kombination der theologischen Methoden konzentrieren, die man
als ,Juxtaposition“ oder ,Dialektik” der negativen und affirmativen Theolo-
gie bezeichnen kann. Mit dem Wort ,Dialektik“ meine ich hier eine Art
sinnvoller Paradoxie, die darin besteht, dass die gegensatzlichen Aussagen
der affirmativen und negativen Theologie iiber die hochste Gottheit zu-
gleich prddiziert werden. Fiir diese Nebeneinanderstellung der negativen
und affirmativen Pradikate ist es kennzeichnend, dass der hochste Gott
aus zwei unterschiedlichen Perspektiven thematisiert wird, wobei er ein-
mal als vollig transzendent und inkommensurabel, einmal als kommensu-
rabel mit der folgenden intelligiblen Seinsebene erscheint. Es ist nahelie-
gend, dass diese Kombination der negativen und affirmativen Theologie

I Der locus classicus fiir die Anwendung von verschiedenen theologischen Aussage-
weisen auf die hochste Gottheit im Mittelplatonismus ist Alkinoos, der zwischen via remo-
tionis (vonoig N katd aeaipeow), via analogiae (vonoic 1| katd aveloyiav) und via eminentiae
(B v év 1@ mipiw vmepoxnv) unterscheidet. Siehe ALKINOOS: Didaskalikos X, 165, 17-34
(ALCINOOS: Enseignement des doctrines de Platon. Ed. John Whittaker. Paris: Les Belles
Lettres 1990, 24-25). Vgl. dazu WOLFSON, Harry A.: Albinus and Plotinus on Divine Attri-
butes, in: DERS.: Studies in the History of Philosophy and Religion, 1. Cambridge, MA: Harvard
University Press 1979, 15-130; MANSFELD, Jaap: Compatible Alternatives: Middle Platonist
Theology and the Xenophanes Reception, in: VAN DEN BROEK, Roel B./BAARDA, Tjitze/
MANSFELD, Jaap (eds): Knowledge of God in the Graeco-Roman World. Leiden: Brill 1988, 92-
17, hier 107-10; DONINI, Pierluigi: La connaissance de dieu et la hiérarchie divine chez
Albinos, in: VAN DEN BROEK, Roel B./BAARDA, Tjitze/MANSFELD, Jaap (eds): Knowledge of God
in the Graeco-Roman World, n8-131; MEIJER, Pieter A.: Plotinus on the Good or the One
(Enneads VI,9). An Analytical Commentary. Amsterdam: J.C. Gieben 1992, 184-192. Eine dhn-
liche Unterscheidung wie bei Alkinoos kommt auch bei anderen Mittelplatonikern wie
Maximos von Tyros und Kelsos vor (vgl. FESTUGIERE, André-Jean: La Révélation d’Hermés
Trismégiste, IV. Le dieu inconnu et la gnose. Paris: Les Belles Lettres 1954, 92-140). Diese
theologischen Aussagemethoden wurden auch von Plotin in einer leicht modifizierten Form
iibernommen. Siehe PLOTIN: Enneades V1,7 [38],1-27. Vgl. dazu WOLFSON: Albinus and Plo-
tinus on Divine Attributes, n7ff.; KRAMER, Hans ].: Der Ursprung der Geistmetaphysik. Unter-
suhungen zur Geschichte des Platonismus zwischen Platon und Plotin. Amsterdam: Griiner
1964, 105, HADOT, Pierre: Plotin: Traité 38 (VI,7). Introduction, traduction, commentaire et
notes par P. Hadot. Paris: Les Editions du Cerf 1988, 44-50 und 347f.



70 Vaclav Némec

mit der sogenannten metaphysischen Auslegung des Platonischen Parme-
nides eng verbunden ist,2 der zufolge die erste und zweite Hypothese als
Aussagen iiber das erste und zweite Eine zu verstehen sind, die mit den
hochsten Prinzipien oder ontologischen Ebenen des hierarchisch gestuften
Universums zusammenfallen.?

Im Rahmen der antiken Philosophie sind uns mindestens zwei Texte
tiberliefert, in denen eine solche Dialektik der Kommensurabilitiat und In-
kommensurabilitdit vorkommt: der anonyme Parmenides-Kommentar aus
dem Turiner Palimpsest und die theologischen Schriften des Marius Victo-
rinus, insbesondere seine Abhandlung Adversus Arium Ib. Den beiden ge-
nannten Texten geht es dabei darum, den dialektischen Bezug zwischen
dem transzendenten Einen und der intelligiblen Triade Existenz - Leben -
Denken zu erértern. Die Verwandtschaft der in diesen Texten enthaltenen
metaphysischen Konzepte ist so auffallend, dass man an literarische Ab-
hangigkeit dachte. Bekanntlich vermutete Pierre Hadot, der Verfasser des
anonymen Kommentars sei Porphyrios gewesen,* welchen Marius Victori-
nus als seine Hauptquelle benutzte, wobei dieser nicht nur aus dem Par-
menides-Kommentar, sondern auch aus anderen - zumeist verlorenen -
Schriften des Porphyrios, vor allem aus dessen Kommentar tiber die Chal-
ddischen Orakel, schopfte. Entsprechend dieser Hypothese glaubte Hadot,
aufgrund des anonymen Kommentars, einiger Werke und Fragmente des
Porphyrios und der theologischen Schriften des Marius Victorinus die por-
phyrianische Metaphysik rekonstruieren zu konnen, als deren Hauptzug er
gerade die Dialektik der Inkommensurabilitat (I'incoordination) und Kom-
mensurabilitdt (la coordination) betrachtete.5

2 Zur sogenannten ,metaphysischen Auslegung‘ des Parmenides in der Antike siehe
PROKLOS: Commentarius in Platonis Parmenidem 1, 635, 21-645,6 (Procli in Platonis Par-
menidem Commentaria. Ed. Carlos Steel, I. Oxford: Oxford University Press 2007, 21-31). Vgl.
DILLON, John M.: Proclus’ Commentary on Plato’s ,Parmenides®. Translated by G.R. Morrow
and J.M. Dillon, with an Introduction and Notes by J.M. Dillon. Princeton, NJ: Princeton
University Press 1987, XXVI-XXVII; 7-9; SAFFREY, Henri D./WESTERINK, Leendert G.: Proclus:
Théologie Platonicienne, 1. Paris: Les Belles Lettres 1974, XI1-XIX.

3 Zum engen Zusammenhang der metaphysischen Parmenides-Interpretation mit der
Prinzipienlehre der Neupythagorer und Neuplatoniker vgl. DODDS, Eric R.: The ,Parmenides”
of Plato and the Origin of the Neoplatonic ,One”, in: CQ 22 (1928), 129-142; DILLON: Proclus’
Commentary on Plato’s ,Parmenides“, XXV-XXXIV; CHARRUE, Jean-Michel: Plotin, lecteur de
Platon. Paris: Les Belles Lettres 1978; VORWERK, Matthias: Plotinus and the Parmenides, in:
CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D. (eds.): Plato’s Parmenides and its Heritage, I1. Reception in
Patristic, Gnostic, and Christian Neoplatonic Texts. Atlanta, GA: SBL Press 2010, 23-34;
CORRIGAN, Kevin: Plotinus and the Hypotheses of the Second Part of Plato’s Parmenides, in:
CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D.: Plato’s Parmenides and its Heritage, 11, 35-48.

4 Vgl. HADOT, Pierre: Fragments d’'un commentaire de Porphyre sur le Parménide, in: REG
74 (1961), 410-438.

> Vgl. HADOT, Pierre: La métaphysique de Porphyre, in: Porphyre. Entretiens sur I’Anti-
quité classique, XII. Vandoeuvres-Genéve: Fondation Hardt 1966, 127-157; DERS.: Porphyre et
Victorinus, 1. Paris: Etudes Augustiniennes 1968, 139-141; 259-260. Werner Beierwaltes spricht
im Anschluss an Hadot liber ,Gegensatz und Beziehung des Unfiigbaren und Fiigbaren“. Vgl.



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 71

Obwohl diese Hypothese einer gewissen Plausibilitdt nicht entbehrt
und Hadots Versuch, sie zu begriinden, eine hervorragende geistige Leis-
tung darstellt, ist sie wenigstens in ihrer urspriinglichen Gestalt kaum
haltbar, und zwar nicht nur angesichts der Parallelen zwischen dem theo-
logischen Werk des Marius Victorinus und einigen sethianisch-gnosti-
schen Schriften aus Nag Hammadi,¢ die viel ndher und iiberzeugender als
alle belegbaren Parallelen zwischen den Victorinischen Schriften einerseits
und den von Porphyrios nachweisbar herrithrenden Texten oder Fragmen-
ten andererseits sind. Es bestehen vielmehr auch einige bedeutende Unter-
schiede zwischen den metaphysischen Lehren, die im theologischen Werk
des Marius Victorinus und im anonymen Parmenides-Kommentar enthal-
ten sind. Einer dieser Unterschiede betrifft gerade die ,Dialektik der ne-
gativen und affirmativen Theologie, die in beiden Texten jeweils in einer
anderen Weise dargestellt wird. Wenn also gesagt wurde, dass sowohl im
anonymen Kommentar als auch in den theologischen Schriften des Marius
Victorinus jene eigentiimliche Juxtaposition oder Dialektik der negativen
und affirmativen Theologie belegt wird, so ist beizufiigen, dass es sich da-
bei um zwei verschiedene Varianten handelt. Im Folgenden werde ich bei-
de Auffassungen detailliert rekonstruieren, um ihre Beriihrungspunkte
und Unterschiede deutlich hervorzuheben. Dann versuche ich zu zeigen,
dass diese Nebeneinanderstellung der negativen und affirmativen Theolo-
gie, insbesondere in der Variante, die uns im anonymen Parmenides-Kom-
mentar begegnet, im Neupythagoreismus des 1. Jahrhunderts v. Chr. sein

Vorbild haben diirfte.

BEIERWALTES, Werner: Neoplatonica, in: PhR 16 (1969), 130-152, hier 138-139; DERS.: Identitdt
und Differenz. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1980, 61-62.

6 Diese Parallelen wurden zum ersten Mal von Michel Tardieu und James M. Robinson
angezeigt. Vgl. TARDIEU, Michel: Les Trois Stéles de Seth. Un écrit gnostique retrouvé a Nag
Hammadi, in: RSPhTh 57 (1973), 545-575, hier 558; ROBINSON, James M.: The Three Steles of
Seth and The Gnostics of Plotinus, in: WIDENGREN, Geo/HELLHOLM, David (eds): Proceedings
of the International Colloquium on Gnosticism, Stockholm, August 20-25, 1973. Stockholm:
Almgvist & Wiksell 1977, 132-142, hier 141. Detaillierter werden diese Parallelen insbesondere
in den folgenden Verdffentlichungen besprochen: ABRAMOWSKI, Luise: Marius Victorinus,
Porphyrius und die rémischen Gnostiker, in: ZNW 74 (1983), 108-128; MAJERCIK, Ruth: The
Existence-Life-Intellect Triad in Gnosticism and Neoplatonism, in: CQ 42 (1992), 475-488;
TARDIEU, Michel: Recherches sur la formation de I'’Apocalypse de Zostrien et les sources de
Marius Victorinus, in: Res Orientales 9. Bures-sur-Yvette: Groupe pour 'Etude de la Civili-
sation du Moyen-Orient 1996, 7-114; TURNER, John D.: Sethian Gnosticism and the Platonic
Tradition. Québec: Les Presses de I'Université Laval 2001, 736-744; DERS.: Victorinus, Parme-
nides Commentaries and the Platonizing Sethian Treatises, in: CORRIGAN, Kevin/TURNER,
John D. (eds): Platonisms. Ancient, Modern and Postmodern. Leiden: Brill 2007, 55-96; DERS.:
The Platonizing Sethian Treatises, Marius Victorinus’s Philosophical Sources, and Pre-Ploti-
nian Parmenides Commentaries, in: CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D. (eds): Plato’s Parme-
nides and its Heritage, 1. History and Interpretation from the Old Academy to Later Platonism
and Gnosticism. Atlanta, GA: SBL Press 2010, 131-172; DRECOLL, Volker H.: The Greek Text
behind the Parallel Sections in Zostrianos and Marius Victorinus, in: CORRIGAN, Kevin/
TURNER, John D. (eds): Plato’s Parmenides and its Heritage, 1, 195-212.



72 Vaclav Némec

I. DER ANONYME PARMENIDES-KOMMENTAR

Von dem anonymen Parmenides-Kommentar sind uns nur sechs Frag-
mente erhalten, die sich auf die einfithrende Passage des zweiten Teils des
Parmenides (Fr. 1) und vor allem auf die erste (Fr. 2, 3, 4) und die zweite
Hypothese (Fr. 5, 6) beziehen. Aus den erhaltenen Fragmenten geht den-
noch deutlich hervor, dass der Kommentator eine metaphysische Ausle-
gung des Parmenides vertrat. Diese Interpretation sowie das mit ihr ver-
bundene metaphysische Konzept kommen dabei der Parmenides-Ausle-
gung und dem metaphysischen System Plotins sehr nahe. Die erste Hypo-
these wird als eine Art negative Theologie verstanden, welche die hochste
transzendente Gottheit (0 éni mliow 0£6¢)7 oder das transzendente Eine
jenseits des Seienden und des Denkens zum Thema macht. Diesem ersten
Einen, das auch ,das nichtseiende Eine“ (§v dvovoiov) genannt® und die als
yunaussprechlich und unnennbar“ (&ppnrog kai dxorovopdorog)? charak-
terisiert wird, werden im Gang der ersten Hypothese alle intelligiblen
Denkkategorien abgesprochen. Obwohl der Kommentator meint, der
Name ,das Eine“ sei unter anderen Namen der hdchsten Gottheit am
meisten angemessen,!% sagt er schliefdlich, dass Gott nicht nur iiber den
Begriff der Vielheit, sondern auch iiber den des Einen hinausgeht.!!
Deswegen kann man nicht wagen ihm etwas zuzuschreiben, sondern darf
man nur in einem ,nichterfassenden Erfassen“ und , nichts denkenden Den-
ken“ verbleiben.!2 Wie der Kommentator im zweiten Fragment betont,
,ragt [Gott] auf eine inkommensurable Weise iiber alles hervor“, und es
scheint, ,als ob das All nichts wére, weil es zu dem gehort, was ihm nach-
folgt“.13 Von diesem wird er nicht einmal ,durch die Andersheit unter-
schieden, da er unvergleichbar mit dem ihm Nachfolgenden ist“. 14 Konse-

7 Anonymus in Platonis Parmenidem 1, 4-5; 18-19 (= Corpus dei Papiri Filosofici Greci e
Latini. Testi e lessico nei papiri di cultura greca e latina, 111. Ed. Alessandro Linguiti. Firenze:
Olschki 1995, 63-202, hier 94).

8 Anon. in Parm. XII, 3-6 (Linguiti 126): Avtike ékeivo &v pdvov, todto 82 Ev mévra:
KOKEIvo pév Ev avouotlov, Todto 8¢ &v Evololov.

9 Anon. in Parm. 1, 3-4 (Linguiti 94). Zu diesem Ausdruck vgl. WHITTAKER, John:
APPHTOX KAI AKATONOMAZXTOZ, in: DERS.: Studies in Platonism and Patristic Thought.
London: Variorum, 1984, XII. Es handelt sich um einen typischen Ausdruck, der in der mit-
telplatonischen und gnostischen negativen Theologie vorkommt.

10 Anon. in Parm. 1, 17-19 (Linguiti 94): oikeia ovv aditn macdv t@v GAAwY TpoanyopLdv
@ éni miot Oed...

11 Anon. in Parm. 11, 12-13 (Linguiti 98): dote od nARBoug pdvou Hmepdvw, GAAL ki Tiig
ToD £vOG Emvoing.

12 Anon. in Parm. 11, 15-17 (Linguiti 98): ...o0te toApdv t1 ékeivw mpoodntery, pévew & &v
akataAnmro kateAnpet kel undév évvoolon voroel.

13 Anon. in Parm. 111, 7-9 (Linguiti 100): <6> obtog TV doOuPAntov Exwv dmepoyiv TPOg
iy otiobv, ked Td miv oltwg Moavel undév v yeyovdg TV et adTov.

14 Anon. in Parm. 111, 10-12 (Linguiti 100): o0<8&> Siéotnoey cWTOV £TepOTNG AT CVTAVY
dovykpirov Gvta toig pet’ adtov kai drepiAnmrov:



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie Vi

quenterweise ist aus Gott ,jedwede Andersheit und Selbigkeit, jedwede
Ahnlichkeit und Unihnlichkeit ausgeschlossen, weil er selbst ohne Bezug
auf das ihm Nachfolgende ist“.15

Die zweite Hypothese behandelt dem Kommentator zufolge ,,das seien-
de Eine“ (&v évovolov), d.h. das intelligible Seiende selbst, das zugleich als
der gottliche reflexive Intellekt angesehen wird.!¢ Da das erste Eine dage-
gen ,jenseits der Seiendheit und des Seienden steht, wird der Verfasser
des anonymen Kommentars allerdings vor die Frage gestellt, wie man Pla-
tons Formulierung verstehen soll, wonach das Eine der zweiten Hypothese
,2Anteil an der Seiendheit nimmt“.17 Diese Frage wird vom Kommentator
dahingehend beantwortet, dass das zweite Eine am ersten teilhat, das nur
in einem uneigentlichen Sinne als ,die Seiendheit“ bezeichnet werden
kann, insofern es mit dem Seienden vorausgehenden reinen Sein selbst
(odTd TO elvou TO TPd Tod vrog) identisch ist. Im Unterschied zum zweiten
Einen, das dem intelligiblen Seienden in seiner Substanzialitit gleichge-
setzt wird, stellt das mit dem reinen Sein identifizierte erste Eine ein rei-
nes Wirken (o0td t0 évepyeiv kabBapdv) dar, welches jeden substanziellen
Charakters entbehrt. Dementsprechend kann es weder durch das substan-
tivierte Partizip ,das Seiende“ (t0 6v) noch durch das Substantiv ,die Sei-
endheit” (1 ovoia) oder sogar ,Akt* (1| évépyein) bezeichnet werden. Sein
nicht-substantieller Charakter kann gerade nur mit dem Verb ,es wirkt®
(évepyel) oder mit dem Infinitiv ,das Wirken“ bzw. ,das Sein“ (td évepyelv,
o eivou) adidquat zum Ausdruck gebracht werden. So heifdt es im fiinften
Fragment: ,das Eine ist jenseits der Seiendheit und des Seienden, und es
ist weder eine Seiendheit noch ein Akt, sondern es wirkt vielmehr und ist
das reine Wirken selbst sowie das Sein selbst vor dem Seienden.“!8 Trotz
seiner Transzendenz und ,Inkommensurabilitit‘, die in den vorigen Frag-
menten wiederholt betont worden ist, wird also das erste Eine - aus der
Perspektive der zweiten Hypothese bzw. des zweiten Einen, das deren Ge-
genstand bildet - schliellich als der reine Seinsakt oder, genauer gesagt,
als das reine Seinswirken aufgefasst, welches das zweite Eine in seinem
Sein konstituiert, und demgemafd ,gleichsam die Idee des Seienden“
(domep i8¢a Tod Ovrog) genannt wird.1?

15 Anon. in Parm. 1lI, 33-1V, 1 (Linguiti 102): ..émi tod Beod mdoa pév érepoTng wai
TowToTnG Kol Opolotng ekPéPAnton koi (vopotdétng doyxétou avtod Ovrog Gel mpoOg Tl per
oaOTOV.

16 Zum Folgenden vgl. NEMEC, Vdclav: Die Theorie des géttlichen Selbstbewusstseins im
anonymen Parmenides-Kommentar, in: RMP 154/2 (2011), 185-205.

17 PLATON: Parmenides 142c.

18 Anon. in Parm. XII, 23-27 (Linguiti 126-128): T0 &v 10 énéxewva ovoiag kai Gvrog Ov pév
ovk £ottv 0088 odoia o0dE Evépyeia. Evepyel 88 pdAdov kad adtd To évepyeiv kaBapodv, Hote kad
oOTO TO £lvan TO TPO TOD HVTOC.

19 Anon. in Parm. XII, 33-34 (Linguiti 128).



74 Véclav Némec

Im sechsten Fragment wird dann das zweite Eine als der sich selbst er-
kennende gottliche Intellekt (volg) betrachtet, dessen Selbstbezug eine
Unterscheidung vom Denkenden und Gedachten voraussetzt. Durch einen
zeitlosen reflexiven Akt differenziert der vodg sich selbst in die Vielheit
seiner drei inneren Momente oder Akte: Existenz, Leben und Denken
(brmapéig - lwn - vonoig). Als ,Existenz“ wird der Intellekt insofern be-
zeichnet, als er das Gedachte ist, das mit dem Denken zusammenfallt,
wadhrend er ,Leben“ genannt wird, insofern er aus sich selbst bzw. aus der
Existenz hervorgeht, um zum Denkenden zu werden. Mit ,Denken“ ist
schliefdlich gerade die Phase der reflexiven Bewegung gemeint, in der der
Intellekt zur Existenz zurtickkehrt, um sich selbst anzuschauen. Das ,erste
Eine“ deutet der Kommentator dagegen als ein transzendentes Moment
des reflexiven Intellekts, als einen Urakt, der jenen differenzierten Akten
oder Momenten vorausgeht und ihre Einheit stiftet. Dieser einheitstiften-
de Urakt ,gebraucht” die differenzierten Akte gleichsam wie seine ,Werk-
zeuge“ und ,beriihrt sie alle ihrer Identitdat nach“.20 Wahrend jeder der un-
terschiedlichen Akte sozusagen auf etwas spezialisiert oder ,fest gerichtet"
ist und demgemaf seine eigene Gestalt und seinen eigenen Namen erhalt,
ist der tiberreflexive Urakt des gottlichen Intellektes ,,Akt vom Nichts“ und
als solcher ,besitzt er keine Gestalt, keinen Namen und keine Seiend-
heit“.21 Er ist ,weder das Denkende noch das Gedachte noch die Seiend-
heit, sondern er verweilt jenseits von allem und ist die unkommensurable
Ursache von allem®.22

Obwohl die Transzendenz und Inkommensurabilitit des mit dem ers-
ten Einen zusammenfallenden Urakts emphatisch hervorgehoben wurde,
fasst der Kommentator die beiden Ebenen - d.h. den innerlich geeinten
Denkakt, der die Differenz zwischen dem Denkenden und dem Gedachten
tiberschreitet, und den innerlich differenzierten Intellekt, der seine refle-
xive Bewegung austibt, indem er durch die einzelnen Phasen: Existenz, Le-
ben und Denken hindurchgeht - schlieflich als zwei verschiedene Schich-
ten oder Aspekte des ein und selben Gottlichen auf. Die beiden Ebenen
werden nun erschlossen, indem man eine einzige Gottheit aus zwei ver-
schiedenen Perspektiven betrachtet: Unter dem ersten Gesichtspunkt
(kota v mpwtnv id¢av bzw. kot dAAo), wonach das Gottliche als ,es
selbst in sich selbst” (td awtd todto) gesehen wird, zeigt es sich als ,das Ei-
ne und Einfache®, das iiber die Ebene des intelligiblen Seienden, der Refle-

20 Anon. in Parm. XIIl, 9-13 (Linguiti 128-130): abtn 1 évépyewx map  éxeivag 7
émavoPepfnkuia mdooag kol xpwpévn adtaig mdowaig GG Opydvorg, 1| mavtwv ébartopévn kol
Ko TO adTd Ked v oV Sevi oloa.

21 Anon. in Parm. XIII, 13-18 (Linguiti 130): Exdotn pév odv tév dAlwv mpdg Tt mémnye ked
Kot TO £180¢ MAVTWG adTH Kai KaTh TO Svopa TéTaktal, oty 88 oddevidg doti, 810 0d8E €1d0g
ovde dvopa Exet ovdE ovaiav.

22 Anon. in Parm. XIII, 21-23 (Linguiti 130): 0V vénoig odoa, od vontdv, ovk ovoic, GAN
EMEKEIVH TAVTWV Ko TévTwv aitio <d>o0luyog.



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 75

xivitdit und der Differenz hinausgeht, unter dem anderem Gesichtspunkt
(kat’ GAXo) erscheint es dagegen als von dem Einen verschieden und in
sich insofern differenziert, als es sich als der reflexive Intellekt in die Viel-
heit seiner Momente oder Akte - d.h. Existenz, Leben und Denken - aus-
gliedert:

,und so unterscheidet es sich von sich selbst durch den Akt und die Existenz,
und doch bleibt ,es selbst’ Eines und Einfaches, und unter dem einen Ge-
sichtspunkt ist es das einfache Eine, unter dem anderen aber unterscheidet es
sich von sich selbst. Denn dasjenige, das sich vom Einen unterscheidet, ist
nicht das Eine, und dasjenige, das anders als das Einfache ist, ist kein Ein-
faches. Unter dem ersten Gesichtspunkt, d.h. ,es selbst’ in sich selbst gese-
hen, ist es also das Eine und Einfache, die Macht - oder wie soll man sie be-
nennen, um sie irgendwie zu bezeichnen, obwohl sie nicht ausgesprochen
und gedacht werden kann -, wihrend es weder Eines noch ein Einfaches in
Bezug auf die Existenz, das Leben und das Denken ist.

In Bezug auf die Existenz ist das Denkende zugleich das Gedachte. Wenn
aber der Intellekt aus der Existenz hervorgegangen und zum Denkenden ge-
worden ist, um zum Gedachten zurtickzukehren und sich selbst anzuschauen,
dann ist das Denkende das Leben. Deswegen ist [der Intellekt] in Bezug auf
das Leben unbegrenzt. Und da sie alle Akte sind, diirfte es sich wohl in Bezug
auf die Existenz um einen verbleibenden Akt handeln, in Bezug auf das Den-
ken um einen zu sich selbst zuriickgekehrten Akt und in Bezug auf das Leben
um einen Akt, der von der Existenz abgewichen ist.“23

Aus dem Schluss des sechsten Fragments geht dabei deutlich hervor, dass
diese zwei Gesichtspunkte, aus denen man das einzige Gottliche betrach-
ten kann, der ersten und der zweiten Hypothese des Platonischen Parme-
nides entsprechen. Unter dem zweiten Gesichtspunkt kann man ndmlich
iiber Gott genau diejenigen gegensdtzlichen Bestimmungen aussagen, die
den Inhalt der zweiten Hypothese bilden, wie z.B. ,es befindet sich in Ru-
he und in Bewegung®, ,es ist in sich selbst und in einem anderen®,* ,es ist
ein Ganzes und hat Teile“,25  es ist dasselbe (wie es selbst und wie die an-

23 Anon. in Parm. XIV, 4-26 (Linguiti 132-134): xoi obtwg &v Ov kai amAodv “Td odTd
tobto” / évepyeiq favtod Siadépel kai Indp/Eer, kai katd dAAo Gpa &v éotiv amAodv, / kat’
GAXo 8¢ avtod Eautod Siadéper TO yip / Tod £vog Siadépov ody Ev kail to Tod dnAod Etepov ody
amAobv. &v pév olv / éoTv ked GmAodv katd TV mpawTnv / ki “odTd TodTo” avTod To{a}ivtov
i8¢av, 8U/vapig i 6Tt ked xph Ovopddewv év8el/Eewg <y>dptv dppntov oboav koi Gvevvontov,
ovy &v 8¢ o0de amAodv katd thv V/mapév kei Jwiv <kai> tHv vonowv. kai to vo/odv kai T
vooupevov Omdpel, T 82 / voody, fiv 6 vod[g pete][£A0n] and tiig V/ndplew €ig TO voody, iva
EmavéABN eig TO vontov xai £autdv i8n, €otiv {w/f* 810 ddpiotog <6> katd thv {wiv. kai /
MoV oVodV EVEPYEIDV Kai (¢ Kot pév v / dnapdv éotdoa dv €in 1 évépyela, ka/td 68 TV
vonotv gig adtiv otpadeioa évépyela, kati 8 thv {wnv €k Tig Vndp/Eewg Exveloaon Evépyeta
(meine eigene Ubersetzung).

24 PLATON: Parm. 146a6-7.

25 PLATON: Parm. 142d8-9.



76 Vaclav Némec

deren) und anders (als es selbst und als die anderen)“.2¢ Unter dem ersten
Gesichtspunkt werden dagegen genau dieselben Gegensdtze dem Gottli-
chen auf eine Art der negativen via oppositionis abgesprochen, die von den
Aussagen der ersten Hypothese Gebrauch macht, wie z.B. ,es befindet sich
weder in Ruhe noch in Bewegung®,2’ ,es ist weder anders noch dasselbe®
(als es selbst oder als etwas anderes),28 ,weder in sich selbst noch in einem
anderen®.2?

,Und dementsprechend befindet es sich in Ruhe und zugleich in Bewegung,
in sich selbst und in einem anderen, es ist Ganzes und hat Teile, es ist das-
selbe und ein anderes. Aber in Bezug darauf, was an ihm das blofée Eine und
gleichsam das Eine im primdren und wahrhaftigen Sinne ist, befindet es sich
weder in Ruhe noch in Bewegung, es ist weder dasselbe noch ein anderes,
weder in sich selbst noch in einem anderen...“30

II. MARIUS VICTORINUS, ADVERSUS ARIUM 1B

Marius Victorinus hat keinen Parmenides-Kommentar geschrieben. In sei-
nen theologischen Schriften bemiihte er sich, den Terminus opoovoiog
(wesensgleich) zu verteidigen und auf den Begriff zu bringen, mit dessen
Hilfe das nizdische Konzil 325 das Verhaltnis zwischen dem gottlichen Lo-
gos (Sohn) und Gott-Vater auszudriicken suchte. Dabei hat er die christ-
lich-theologische Problematik der Wesensgleichheit von Vater, Sohn und
heiligem Geist auf den Boden einer (neu-)platonischen metaphysischen
Prinzipienlehre transponiert. Im zweiten Teil des Adversus Arium 1 ver-
sucht Victorinus den Begriff der Konsubstanzialitat durch eine Darstellung
im Genre der philosophischen Theogonie zu explizieren und zu begriin-
den, indem er die gottliche Substanz im zeitlosen Prozess ihrer Selbst-
konstitution zum Thema macht. Die gottlichen Hypostasen werden dabei
als einzelne Phasen dieses numinosen Geschehens bzw. als hochste meta-
physische Prinzipien verstanden. In unserem Zusammenhang ist von be-
sonderer Bedeutung, dass Victorinus hier Gott-Vater als das ,Eine ohne
Existenz” (inexsistentialiter unum) und den Sohn hingegen als das ,Eine
nach der Art einer Existenz" (exsistentialiter unum) auffasst. Aus dieser Ter-
minologie wird ersichtlich, dass Victorinus aus einer griechischen Quelle
schopft, die ihre Derivationslehre von den hdochsten metaphysischen Prin-

26 PLATON: Parm. 147b6-8.

27 PLATON: Parm. 139b2-3.

28 PLATON: Parm. 139e4-5.

29 PLATON: Parm. 139a5-6.

30 Anon. in Parm. XIV, 26-34 (Linguiti 134): kai xotd todto / Eotnkev dpa ked kiveltat kol
gv éorv/Td €otv Kol &v BAA® kod 6Aov Eotiv kad / pépn Exel kai TowToOV 0Tt kai ETepov, katd 88
PAov adtod T Ev kad olov mpd/Tov kai dviwg TO Ev olite Eotnkev / obte Kveitan obte TodTOV
gotv ob/te Etepov obte &v dowtd doTv obte / év GAA@... (meine eigene Ubersetzung).



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 77

zipien in enger Anlehnung an die erste und zweite Hypothese des Parme-
nides darstellt.

2.1 Hypothese: Gott-Vater als das nichtseiende Eine

Das nichtseiende Eine oder der Vater selbst kann dabei von zwei verschie-
denen Gesichtspunkten aus betrachtet werden: einerseits als ganz und gar
inkommensurabel und relationslos, andererseits in Bezug darauf, wessen
Ursprung es ist, d.h. als universale Ursache und universale Potenz, die selbst
auf eine geeinte und potentielle Weise alles ist, was aus ihr hervorgeht.
Gerade diesen zwei Betrachtungsweisen entsprechen die negative und die
affirmative Theologie. Im Nebeneinandersein dieser zwei theologischen
Methoden wird das Eine in eine ,dialektische Gedankenbewegung einbe-
zogen, durch die das menschliche Denken dazu gefiihrt wird, sich von al-
len gegenstandlichen Denkkategorien zu befreien.

A) Negative Theologie

In Adversus Arium 1, 49 kommen zuerst die negativen Aussagen vor, die
mit Hilfe der lateinischen Praposition ,ante“ gebildet werden. Dadurch soll
die ontologische Prioritdt des Einen gegen alle intelligiblen Kategorien zum
Ausdruck gebracht werden. Dieser absolute Vorrang des Einen wird als
seine Prioritat gegeniiber dem (wahrhaft) Seienden (ante omnia, quae vere
sunt; ante ipsum 6v) und seinen Modalititen - Wesenheit, Substanz und
Subsistenz (ante omnem essentitatem, substantiam, subsistentiam) - exem-
plifiziert. Victorinus geht allerdings noch weiter und erhebt das Eine auch
vor ,Existenz“ oder ,Sein“ (antequam sit ei esse, unum ... unum ante om-
nem exsistentiam). Ahnlich werden durch die negativen Aussagen, die mit-
tels der Praposition ,sine“ geformt werden, dem Einen Existenz, Substanz
und Denken (intellegentia) abgesprochen.

,2Allem wahrhaft Seienden zuvor war das Eine [..] das Eine, bevor ihm das
Sein zukommt [...]. Das Eine ist vor aller Existenz, vor aller Existenzialitat [...],
ja vor dem Seienden selbst, denn dieses Eine geht dem Seienden voraus; es ist
also vor aller Wesenheit, Substanz, Subsistenz und selbst vor allem, das noch
machtiger ist. Es ist das Eine ohne Existenz, ohne Substanz, ohne Denken -
denn es ist uiber all diese erhaben...“31

31 MARIUS VICTORINUS: Adversus Arium 1, 49, 9g-18 (CSEL LXXXIII/I, 143): Ante omnia
quae vere sunt unum fuit, [...] antequam sit ei esse, unum [...] unum ante omnem exsistentiam,
ante omnem exsistentialitatem [...] ante ipsum 6v; hoc enim unum ante dv; ante omnem igitur
essentitatem, substantiam, subsistentiam et adhuc omnia quae potentiora; unum sine exsis-
tentia, sine substantia, sine intellegentia - supra enim haec... (die deutsche Ubersetzung:
Christlicher Platonismus. Die theologischen Schriften des Marius Victorinus. Ubersetzt von P,
Hadot und U. Brenke, eingeleitet und erlautert von P. Hadot. Ziirich: Artemis Verlag 1967,

190-191.)



78 Véclav Némec

Im Anschluss daran werden verschiedene Bestimmungen in Bezug auf das
Eine negiert, die bei Platon und in der spdteren platonischen Tradition in
den negativen Aussagen iiber die anderen Seinsebenen (das Noetisch-Un-
verdanderliche und die Materie) ihren Platz haben.32

B) Affirmative Theologie

Von dem Standpunkt der affirmativen Theologie konnen dagegen iiber das
Eine mehrere positive Pradikate ausgesagt werden, sogar dieselben, die
ihm durch die negative Theologie abgesprochen worden sind. So wird tiber
das Eine gesagt, es sei vorherseiende Priintelligenz und Prdexistenz (pra-
eintellegentia praeexsistens et praeexsistentia), ja, Geist im Zustand des Zu-
sich-selbst-gewandt-Seins, d. h. Geist ,vor“ der reflexiven Entzweiung des
Sich-selbst-erkennenden. Das Eine wird sogar als ,,dreimdchtiger Geist“ (tri-
potens) bezeichnet, insofern es in sich auf eine transzendente Weise drei
Potenzen enthdlt und in einer unterschiedslosen Einheit einigt: universale
Existenz (exsistentia), universales Leben (vita) und Denken (intellegentia).
Obwohl das Eine-der Vater jede Form transzendiert, kann in ihm folglich
eine gewisse triadische ,Prastruktur aufgespiirt werden, die die Struktur
der Selbstentwicklung der gottlichen Substanz vorzeichnet. Das Eine selbst
kann aber nicht als viertes Glied neben diesen drei Potenzen oder als ihr
Zugrundeliegendes verstanden werden: das Eine ist mit diesen Potenzen
insofern identisch, als es eine von ihnen eigentlich ist, und zwar die uni-
versale Existenz, d.h. das reine Sein (ipsum esse, esse purum), wobei dieses
»5ein selbst“ beide andere Glieder der Dreiheit auf seine eigene Art und
Weise in sich einschlief3t und enthalt.

»Dies ist Gott, dies der Vater, der als immer vorherseiende Praintelligenz und
Prdexistenz sich selbst seine Gliickseligkeit in unbeweglicher Bewegung be-
wahrt [...] ein Geist in Einheit dreifach machtig, vollkommener Geist jenseits
des Geistes [...]. Er ist Einer in Einfachheit und vereinigt dennoch drei Ver-
mogen in sich: das allgemeine Sein, das allgemeine Leben und die Gliickse-
ligkeit - diese drei sind das Eine als auch Einfach-Eine -, und in dem Vermo-
gen des Seins, d.h. der Existenz, ist vor allem das Vermdgen des Lebens und
der Gliickseligkeit enthalten: das Vermdgen der Existenz ist dadurch, dass es
ist und existiert, zugleich Vermogen des Lebens und der Gliickseligkeit [...].
Leben und Wirken kommen ihm gemaf? seiner eigenen Existenz zu, die selbst
inexistent ist; ununterscheidbare Vereinigung des Geistes mit sich selbst,
Gottlichkeit, Substantialitat, Gliickseligkeit, Vermogen der Intelligenz, des

32 MARIUS VICTORINUS: Adv. Ar. 1, 49, 18-25 (= CSEL LXXXIII/I, 144-145): inmensum, invi-
sibile, indiscernibile universaliter omni alteri et his quae in ipso et his quae post ipsum, etiam
quae ex ipso, [..] inpartile undique, sine figura, sine qualitate neque inqualitate sine qualitate
quale, sine colore, sine specie, sine forma, omnibus formis carens...



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 79

Lebens und der Giite, auf allumfassende Weise ganz und gar alles [...] vorher-
seiend...“33

2.2 Hypothese: Der Sohn (und der Heilige Geist) als das seiende Eine

Darauf folgt in Adversus Arium I, 50 eine Darstellung der Genese des ,zwei-
ten Einen“, das im Unterschied zu dem ersten Einen als das , Eine nach der
Art einer Existenz"“ (exsistentialiter unum), das Ein-Eine (unum unum), das
Eine in Substanz und in Bewegung charakterisiert wird. Dieses zweite Eine
stellt eine Art des Hervorgangs ,von innen nach aufden“ dar. Victorinus ge-
braucht in diesem Zusammenhang den Ausdruck, der die Geburt der Mi-
nerva aus dem gespaltenen Haupt des Jupiter evoziert: das Eine ,ist nach
auflen aufgesprungen” (unum proexsiluit).

»,Nachdem dieses Eine existierte, ist ein Eines nach auflen aufgesprungen, aber
diesmal ist es das Ein-Eine, Eines in Substanz, Eines in Bewegung, und die
Bewegung ist Existenz, denn auch die Existenz ist Bewegung. Dieses Eine ist
also Eines nach der Art einer Existenz und nicht wie der Vater ein Eines ohne
Existenz, das nur potentiell Eines nach der Art einer Existenz ist ...“34

Diese Bewegung, durch die das seiende Eine konstituiert wird (oder: sich
konstituiert), ist aber eine zweieine Bewegung, da sie in sich zwei Rich-
tungen vereinigt: (a) die Bewegung des Hervorgangs (progressio), d.h. die
Bewegung von innen - aus der Verborgenheit der gottlichen Potenz heraus
- nach auflen - in die Erscheinung, Gestalt - und (b) die Bewegung der
Riickkehr (regressio), d.h. die Bewegung ,,von auflen“ - aus dem selbstver-
duflerlichten Dasein - ,nach innen“ - in das verhiillte, verborgene Innere
des reinen Seins. Die einzige Bewegung des seienden Einen einigt in sich
also zwei Phasen des innertrinitarischen Geschehens: das Leben (vita) und
das Denken (intellegentia, sapientia).

Die Grundzweiheit, die das nichtseiende Eine und das seiende Eine bil-
den, ist eigentlich eine Dreiheit, weil das zweite Glied der Zweiheit weiter

33 MARIUS VICTORINUS: Adv. Ar. |, 50, 1-20 (= CSEL LXXXIII/I, 144-145): Hic est deus, hic
pater, praeintellegentia praeexsistens et praeexsistentia beatitudinem suam et inmobili mo tio-
ne semet ipsum custodiens, [...] tripotens in unalitate spiritus, perfectus et supra spiritum: [...]
spiritus inseparabilis a semet ipso [...] simplicitate unus qui sit, tres potentias couniens, ex-
sistentiam omnem, vitam omnem et beatitudinem, sed ista omnia et unum et simplex unum et
maxime in potentia eius quod est esse, hoc est exsistentiae, potentia vitae et beatitudinis: quo
enim est et exsistit, potentia quae sit exsistentiae, hoc potentia est et vitae et beatitudinis, [...]
et vivere et agere habens secundum ipsam suimet ipsius inexistentem existentiam, indiscer-
nibilis spiritus counitio, divinitas, substantialitas, beatitudo, intellegentialitas, vitalitas, opti-
mitas et universaliter omnimodis omnia, [..] npodv ... (deutsche Ubersetzung: Christlicher
Platonismus, 192.)

34 MARIUS VICTORINUS: Adv. Ar. 1, 50, 22-26 (= CSEL LXXXIII/I, 145): Isto igitur uno
exsistente, unum proexsiluit, unum unum, in substantia unum, in motu unum, et motus enim
exsistentia, quoniam et exsistentia motus. Istud igitur unum exsistentialiter unum, sed non ut
pater inexsistentialiter unum qui est secundum potentiam exsistentialiter unum ... (deutsche
Ubersetzung: Christlicher Platonismus, 192 - leicht modifiziert.)



8o Vaclav Némec

in sich dyadisch strukturiert ist. Das zweite Eine als Leben ist Sohn, der
den Geist als Denken in sich immer involviert. Wird aber der Sohn vom
Geist unterschieden, so wird er mit einer der Phasen der zweieinen Bewe-
gung identifiziert: mit dem schopferischen Leben.

Philosophische Theogonie expliziert so die Struktur der gottlichen Sub-
stanz in einer dynamischen Perspektive. Sein, Leben und Denken zeigen
sich als die drei Phasen - Verharren, Hervorgang und Riickkehr -, in de-
nen sich die gottliche Substanz aus ihrer transzendenten Wurzel in die
Vielheit und Andersheit hinein entfaltet, um die urspriingliche Selbigkeit
mit ihrem transzendenten Grund wiederherzustellen und sich selbst als
ein reflexiv denkendes Wesen zu konstituieren. Die substanzielle I[dentitdt
von Sein, Leben und Denken wird dabei durch ihr gegenseitiges Ineinan-
dersein ermdoglicht: Jedes Glied impliziert die zwei anderen auf seine
eigene Art und Weise. Ihre Differenz ergibt sich dagegen daraus, dass in
jeder Phase jeweils ein Glied der Dreiheit iiber die anderen herrscht und in
den Vordergrund tritt.

[II. VERGLEICH: IDENTITAT UND DIFFERENZ

Sowohl im sechsten Fragment des anonymen Parmenides-Kommentars als
auch in Adversus Arium Ib des Marius Victorinus begegnet uns folglich
eine Art ,Dialektik der negativen und affirmativen Theologie, die mit der
Auslegung der ersten und der zweiten Hypothese aus dem platonischen
Parmenides eng verbunden ist. Der Verfasser des anonymen Kommentars
verfahrt dennoch anders als Marius Victorinus in Adversus Arium Ib. Dem
Kommentator zufolge entsprechen die erste und die zweite Hypothese des
Parmenides den zwei Gesichtspunkten, unter denen sich das Géttliche zeigt:
(1) yunter dem einen Gesichtspunkt® (kata thv npwtnv i6éav bzw. kart’
dA\ho), d.h. ,es selbst in sich selbst gesehen® (10 a¥td ToOdTO), Wird es als
das einfache Eine angesehen, das ,nicht ausgesprochen und gedacht wer-
den kann®, (2) ,unter dem anderen Gesichtspunkt (xat’ GAAo) hingegen
wird es als der in sich durch Reflexion differenzierte Intellekt betrachtet,
der sich in die Vielheit seiner Akte - Existenz, Leben und Denken - hinein
entfaltet. Die negative und affirmative Theologie kommen also der ersten
und der zweiten Hypothese gleich, die das den reflexiven Intellekt (das
zweite Eine) und seinen iiber-reflexiven Grund (das erste Eine) um-
schlieRende Gottliche in seinen beiden Dimensionen behandeln.

Der Gesichtspunkt der zweiten Hypothese, deren Gegenstand eigent-
lich das seiende Eine oder der reflexive Intellekt ist, 6ffnet zwar zugleich
eine neue Perspektive, aus der das erste Eine in seiner Bezogenheit auf das
zweite Eine thematisiert wird. Unter diesem Gesichtspunkt, der eigentlich
die Aufmerksamkeit auf das zweite Eine oder den Intellekt lenkt, stellt
sich das erste Eine zugleich als das Sein vor dem Seienden oder als der ein-
heitsstiftende Akt tiber den differenzierten Akten des reflexiven Intellekts,



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 81

als der konstitutive Urgrund seines Selbstbewusstseins heraus. Aber diese
vereinzelten Aussagen bilden fiir den Kommentator keine eigentiimliche
affirmative Theologie. Im fiinften Fragment lehnt er sogar ausdriicklich ei-
ne affirmative Theologie in Bezug auf das Eine ab und kritisiert dabei die
Chalddischen Orakel oder ihre Ausleger, weil sie der hochsten Gottheit
eine trinitarische Struktur zuweisen.3> Der Verfasser des anonymen Kom-
mentars selbst wendet auch nie die Dreiheit ,Sein - Leben - Denken“ auf
das erste Eine an, wie es Victorinus im Rahmen seiner affirmativen Theo-
logie tut.’¢ Die Dreiheit bleibt fiir den Kommentator immer der Ebene des
Intellekts immanent. Das Eine wird auch keineswegs als Ausgangsglied der
Dreiheit aufgefasst, aus dem das Leben hervorginge und zu dem das Den-
ken zuriickkehrte, wie es in Adversus Arium Ib begriffen wird.3” Im anony-
men Kommentar findet man auch kein Anzeichen fiir das Prinzip des
wechselseitigen Ineinanderseins (und des Vorherrschens) von Existenz,
Leben und Denken, das eine zentrale Rolle in Adversus Arium Ib spielt.

Das metaphysische Konzept des anonymen Parmenides-Kommentars
kann durch das folgende Schema veranschaulicht werden:

1. Hypothese: v avovaolov = to Ev T0 émékewva oboiag = Td dmAodv = 0 Ev
KOt TV “adtd Todto”
mpwtny idéav

odTd TO elvau = 1) vépyela map” éxeivag (sc. évepyeiag)

|

2. Hypothese: Ev évovoiov = todv = vodg { bmapdig - {wn - vonoig }
kot GAAo

Im Vergleich mit dem anonymen Parmenides-Kommentar fillt auf, dass
bei Victorinus beide Gesichtspunkte den Methoden der negativen und af-

35 Vgl. Anon. in Parm. IX, 1-X, n (Linguiti 18-120). Vgl. DILLON, John: The Concept of
Two Intellects: A Footnote to the History of Platonism, in: Phron. 18/2 (1973), 176-18s, hier
178. Dillon versucht dennoch die Triade matrjp - d0vapig - volig nur auf zwei Glieder zu
reduzieren, obwohl der Kommentator ausdriicklich iiber eine tpiag spricht.

36 Eine Art Priexistenz oder ,prifigurative Existenz“ der Triade im ersten Einen vermu-
ten Pierre Hadot, John D. Turner und Luc Brisson. Vgl. HADOT: Porphyre et Victorinus, I,
128-129 und 140; TURNER: Sethian Gnosticism and the Platonic Tradition, 725-726; BRISSON,
Luc: Reception of the Parmenides before Proclus, in: CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D. (eds):
Plato’s Parmenides and its Heritage, 11, 49-63, hier 59. Diese Auslegung ergibt sich aus dem
Versuch, den Inhalt des anonymen Kommentars mit dem theologischen Werk des Marius
Victorinus (Pierre Hadot) oder mit einigen sethianisch-gnostischen Schriften, insbesondere
mit Allogenes (John Turner), zu harmonisieren.

37 Pierre Hadot bemiihte sich auch in dieser Hinsicht, das metaphysische Konzept des
anonymen Parmenides-Kommentars mit dem in Adversus Arium Ib enthaltenen in Einklang
zu bringen. Wie ich in meinem Aufsatz Die Theorie des gdéttlichen Selbstbewusstseins im
anonymen Parmenides-Kommentar, 200, gezeigt habe, ist Hadots Auslegung auch in diesem
Punkt zu korrigieren.



82 Vaclav Némec

firmativen Theologie entsprechen, die ausschlief3lich auf das erste Eine an-
gewandt werden, also auf das Eine der ersten Hypothese des Parmenides,
das mit Gott-Vater identifiziert wird. Die theologische Auffassung in Ad-
versus Arium Ib kann folglich insofern als , dialektisch“ bezeichnet werden,
als das erste Eine selbst unter zwei verschiedenen Aspekten behandelt
wird. Wahrend unter dem Gesichtspunkt der negativen Theologie dem Ei-
nen Sein, Seiendes, Existenz, Denken abgesprochen werden, erweist es sich
unter dem Gesichtspunkt der affirmativen Theologie als erste Phase der
Selbstkonstitution der gottlichen Substanz bzw. des Intellekts und als ers-
tes Glied der Dreiheit von Sein - Leben - Denken. Als das Sein selbst ent-
halt es in sich auf transzendente und potentielle Weise die beiden anderen
Glieder - Leben und Denken - und vereinigt sie in seiner unterschieds-
losen Einheit. Das zweite Eine, d.h. das Eine der zweiten Hypothese, das
Victorinus dem Sohn gleichsetzt, wird in Adversus Arium Ib erst spater im
50. Kapitel zum Thema und ist nicht in die Dialektik der negativen und
affirmativen Theologie einbezogen.

Das in Adversus Arium Ib enthaltene metaphysische Konzept kann durch
das folgende Schema veranschaulicht werden:

1. Hypothese: inexsistentialiter unum = pater

a) Negative Theologie: = unum ante omnia quae vere sunt; antequam sit ei esse;
ante omnem exsistentiam, ante omnem exsistentialita-
tem, ante ipsum Ov, ante omnem essentitatem, substan-
tiam, subsitentiam;
unum sine exsistentia, sine substantia, sine intellegentia

b) Affirmative Theologie: tripotens spiritus {esse/praeexsistentia - vita/praeviventia
- intellegentia/praeintellegentia

2. Hypothese: exsistentialiter unum = unum unum = in substantia unum
= in motu unum

a) progressio = filius = esse/exsistentia - vita - intellegentia
b) regressus = spiritus sanctus = esse/exsistentia - vita - intellegentia

Die beiden Texte sind jedenfalls dadurch merkwiirdig, dass sie zwar auf der
Transzendenz des ersten Einen und auf seiner ,Inkommensurabilitat® mit
dem zweiten Einen insistieren, und doch schliefdlich das erste und das
zweite Eine als zwei verschiedene Phasen oder Aspekte einer Gottheit auf-
fassen. Wie schon gesagt, hielt Pierre Hadot gerade diese Dialektik der ,In-
kommensurabilitdat* (I'incoordination) und ,Kommensurabilitat“ (la coor-
dination) des ersten Einen mit dem zweiten Einen fiir einen der Haupt-
zlige der ,porphyrianischen Metaphysik“. Da Hadot den anonymen Parme-
nides-Kommentar dem Porphyrios zugeschrieben und zugleich diesen fiir
die philosophische Hauptquelle der theologischen Schriften des Marius



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 83

Victorinus gehalten hatte, vermutete er auch, dass die ,dialektische“ Theo-
logie des anonymen Kommentars mit dem entsprechenden Konzept in Ad-
versus Arium Ib im Wesentlichen iibereinstimmt. Wie aber aus unserer Dar-
stellung hervorleuchtet, geht es offensichtlich um zwei verschiedene meta-
physische Konzepte.

IV. URSPRUNGE DER ,,DIALEKTISCHEN“ THEOLOGIE

Die gleichwohl bestehende Verwandtschaft des methodischen Verfahrens
bei der Thematisierung des Gottlichen, das uns im anonymen Parmenides-
Kommentar und in Adversus Arium Ib begegnet, kann dadurch erklart wer-
den, dass beide Autoren an eine gemeinsame Gedankentradition an-
schliefen. Ein Vorbild der ,Juxtaposition“ oder ,Dialektik“ der negativen
und affirmativen Theologie, die das Gottliche aus zwei verschiedenen Per-
spektiven betrachten, wobei es sich bald als ,inkommensurabel®, bald als
»,kommensurabel“ zeigt, taucht in der Tat schon im Rahmen der mittelpla-
tonischen bzw. neupythagoreischen Uberlieferung auf.38 Dabei ist insbe-
sondere auf die Prinzipienlehre des Eudoros von Alexandrien hinzuweisen,
tiber die uns Simplikios in seinem Physik-Kommentar berichtet. Laut Sim-
plikios’ Referat hat Eudoros das absolute, iiber alle Gegensdtze erhobene
Eine als ,Prinzip von allem“ aufgefasst. Von diesem absoluten Einen hat er
dennoch das zweite Eine unterschieden, das zusammen mit seinem Kom-
plementdrprinzip - der unbestimmten Zweiheit - in die Grundpolaritit der
ersten entgegensetzten Prinzipien eingeschlossen wird, die als Elemente
oder Ursachen von anderen pythagoreischen Gegensatzpaaren gelten.

»Man muss sagen, dass die Pythagoreer nach der héchsten Deutungsweise
das Eine als Prinzip von allem setzen, nach der zweiten Deutungsweise gibt
es aber zwei Prinzipien des Wirklichen, ndmlich das Eine und die diesem ent-
gegensetzte Natur [..] Wenn das eine Prinzip der einen Gegensatzreihe, das
andere Prinzip der anderen Gegensatzreihe ist, dann sind sie nicht die gemein-
samen Prinzipien von allem wie das [erste] Eine‘. Und wieder sagt [Eudoros]:
,Deshalb lehrten [die Pythagoreer], das Eine sei unter der anderen Betrach-
tungsweise Prinzip von allem, weil auch die Materie und alles Seiende aus
ihm entstanden sind. Dieses sei der hochste Gott [...] Ich sage also, dass die
Pythagoreer das Eine als Prinzip von allem zulassen, wdhrend sie unter der
anderen Betrachtungsweise zwei hochste Elemente einfithren [...], so dass als
Prinzip das Eine, als Elemente aber das (zweite) Eine und die unbestimmte
Zweiheit gelten, wobei beide Prinzipien wieder eine Einheit sind. Es ist auch
offensichtlich, dass eines das Eine als Prinzip von allem, und anderes das der

38 Vgl. MANSFELD: Compatible Alternatives, 92-u17.



84 Vaclav Némec

Zweiheit entgegensetzte Eine ist, welches sie auch als Monade bezeich-
nen‘.“3?

Eudoros von Alexandrien selbst bemiihte sich wahrscheinlich, zwei Versio-
nen der altpythagoreischen Lehre zu verséhnen, die schon Aristoteles in
seiner Metaphysik erwdhnt: die ,monistische Version, der zufolge aus der
Monas die Gegensatzpaare und aus diesen die anderen Zahlen abgeleitet
werden, und die ,dualistische“ Lehre, die zehn Gegensatzpaare als Prinzi-
pien annimmt (Grenze - Unbegrenztes, Ungerades - Gerades, Eines -
Menge etc.).#0 Es liegt nahe, dass Eudoros bei seinem Versuch um Harmo-
nisierung durch Platons Parmenides inspiriert worden ist: die ,hochste Deu-
tungsweise“ entspricht der ersten Hypothese, die das Eine ,in sich selbst®
und ohne Bezug auf anderes thematisiert, wihrend die ,zweite Deutungs-
weise“ der zweiten Hypothese entspricht, die das Eine in seinem Bezug auf
anderes behandelt.4! Das erste und zweite Eine scheinen dabei allerdings
nicht zwei verschiedene Hypostasen oder Seinsebenen darzustellen, son-
dern sie entsprechen gerade zwei Betrachtungsweisen oder Perspektiven,
unter denen das erste Prinzip betrachtet werden kann:4? nach der ,héchs-
ten Deutungsweise“ wird dieses Prinzip in sich selbst angesehen, wahrend
nach der ,anderen“ oder ,zweiten Deutungsweise“ als bezogen auf sein
Komplementarprinzip und als ein Glied des ersten Gegensatzpaares. Es ist
nun auffallend, dass Eudoros die beiden Betrachtungsweisen mit dhnli-
chen Ausdriicken wie der Verfasser des anonymen Kommentars einfiihrt
(katd TOV dvwtdtw Adyov, kat dAAov tpoémov bzw. katd tOv Sevtepov
Abyov).

Jaap Mansfeld fiihrt diese Tradition sogar auf Xenophanes bzw. auf spa-
tere Versuche zur Interpretation seiner widerspriichlichen theologischen
Aussagen zuriick. Wie der Verfasser der Schrift De Melisso Xenophane Gor-
gia und Simplikios tibereinstimmend bezeugen, bezeichnete Xenophanes

39 SIMPLIKIOS: In Aristotelis Physica commentaria 1, 5 (= CAG IX, 181, 10-30 = Fr. 3-5
Mazzarelli): “katé 1OV dvotdtm Aoyov gotéov Todg [Tubayopikodg 10 &v apyiv TAV TaVTOV AEYELY,
kot 88 TOV dedTepov Moyov dVo Gpyxig TdV dmotehovpévey givat, T6 T€ BV kai THV évavtiav TovTe
@vot [...] el yap 1 pév t@vde 1 8¢ TOVHE €oTiv dpyn, ovk eiol kowai Tavtov apyai Gonep 10 £V,
Kod wahy “816, enoi, kal kat' &Ahov TpéTOV ApyNV EQacay slval TAV Taviov TO &v, O &v Kol Tiig
AN Kai TV Sviov Taviov £ adtod yeyevnuévav. todto 68 slvan kai TOV drepdve Be6v [...] enui
toivov 100¢ mepi Tov [TvBaydpav 10 pév &v mavtov apynyv arolmeiv, kat’ dhlov 8¢ tpoOTOV dVO T
avotdto otoyeia mapeicayew [...] Gote ¢ pév apyn 10 év, d¢ 8¢ atoryein TO Ev Kal /| doploTog
dudg, apyal dueo Ev dvta Taiv. Koi dfjrov 011 dAho pév EoTv Ev ) apyn TOV Taviov, Ghio 88 &v 1o
fj dvadt dvrikeipevov, & kol povada karodowv”. (meine eigene Ubersetzung). Vgl. MANSFELD:
Compatible Alternatives, 97; DILLON, John: The Middle Platonists. A Study of Platonism 8o
B.C. to A.D. 220. London: Cornell University Press 1977, 126-128; HALFWASSEN, Jens: Speusipp
und die metaphysische Deutung von Platons Parmenides, in: HAGEMANN, Ludwig/GLEI, Rein-
hold (Hgg.): EN KAI TIAH®OZX. Einheit und Vielheit. Festschrift fiir K. Bormann zum 65. Ge-
burtstag. Wiirzburg: Echter Verlag 1993, 339-373, hier 349-355.

40 ARISTOTELES: Metaphysica 986a13-26.
+1 Vgl. HALFWASSEN: Speusipp und die metaphysische Deutung, 352.
42 Vgl. MANSFELD: Compatible Alternatives, 97.



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 85

Gott als ,ewig“ (&i8tov), ,vollkommen homogen“ (né&vty dpotov), ,kugelfor-
mig“ (opaupoeidij), ,unbeweglich® (kwvoUpevov o0dév) etc., zugleich aber
behauptete er, Gott sei ,weder unbegrenzt noch begrenzt“ (olte dmelpov
olte nenepaopévov), ,befinde sich weder in Ruhe noch in Bewegung® (obte
fpepodvra obte kivnrov eivan).#? Wihrend der Autor der pseudo-aristo-
telischen Schrift daraus schliefft, die theologischen Ansichten des Xeno-
phanes seien in sich widerspriichlich,+ versucht Simplikios aufzuweisen,
dass dieser Widerspruch nur scheinbar ist: Xenophanes wolle in der Tat
sagen, dass Gott die transzendente Ursache sei, die nicht nur iiber die ge-
gensdtzlichen Bestimmungen wie Bewegung - Ruhe, begrenzt - unbe-
grenzt, sondern auch iber alle Polargegensitze (dvrtiotoiyia) iiberhaupt
hinausgehe.*5 Simplikios’ Auslegung des Xenophanes stimmt dabei mit Eu-
doros’ Interpretation der pythagoreischen Prinzipienlehre {iberein, die
ebenfalls bei Simplikios erhalten ist.4#¢ Laut Mansfeld war nun Eudoros’
,dialektische“ Auffassung nicht nur durch sein Bemiihen motiviert, die un-
terschiedlichen Versionen der pythagoreischen Prinzipienlehre in Einklang
zu bringen, sondern auch die widerspriichlichen Aussagen iiber das ein-
zige Gottliche bei Xenophanes miteinander zu verséhnen, denen zufolge
Gott einmal jenseits der (pythagoreischen) Gegensdtze verweilt, ein ander-
mal diesen zugeordnet wird. Dank dieser Auffassung konnte man von Xe-
nophanes den Vorwurf der Widerspriichlichkeit fernhalten und ihn zum
Vorldufer der Dialektik der negativen und affirmativen Theologie erkldren.

V. KONKLUSION

Die neupythagoreische theologische Methode, tiber die uns Eudoros (bzw.
Simplikios) berichtet, diirfte wohl als die Inspirationsquelle fiir die Dialek-
tik der ,Kommensurabilitat* und ,Inkommensurabilitdt“ des Einen und fir
die mit ihr verbundene Juxtaposition der negativen und affirmativen Theo-
logie im anonymen Parmenides-Kommentar sowie in Adversus Arium Ib
(bzw. dessen griechischer Vorlage) gedient haben. Sowohl im Parmenides-
Kommentar als auch in Adversus Arium Ib findet man genau diese Me-
thode vor, die hier freilich auf die (neu)platonische Problematik des Bezu-
ges zwischen dem transzendenten Einen und dem reflexiven Intellekt oder

43 De Melisso Xenophane Gorgia 977a23-b2o (Si Parménide. Le traité anonyme De Melisso
Xenophane Gorgia. Edition critique et commentaire. Ed. Barbara Cassin. Paris: Presses Uni-
versitaires de Lille 1980, 339-344 = DK 21 A 28); SIMPLIKIOS: In Arist. Phys. |, 2 (= CAG IX, 22,
22ff. = DK 21 A 31 und 21 B 26). Vgl. MANSFELD: Compatible Alternatives, 92-95.

4+ De Mel. Xenoph. Gorg. g78ais ff. (Cassin 363, 10ff. = DK 21 A 28). Vgl. MANSFELD: Com-
patible Alternatives, 93-94.

45 SIMPLIKIOS: In Arist. Phys. 1, 2 (= CAG IX, 29, 12-14): TAijv 0 pév ZEevo@avng dg Tavimv
aitiov kol Tavtmv vrepavéyov kol Kiviioemg antd kai npepiog kol g maong avriotolyicag Enékeva
1i0notv, donep kai 6 [MAdtwv v 1f] npdTn vnobéoet [Mappevidov. Vgl. MANSFELD, Jaap: Compa-
tible Alternatives, 94-95.

46 Vgl. MANSFELD: Compatible Alternatives, 97.



86 Vaclav Némec

dem intelligiblen Seienden angewandt wird - obgleich jeweils auf eine an-
dere Art und Weise. An die Stelle der Dialektik der ,Kommensurabilitat®
und ,Inkommensurabilitit® des Einen mit den pythagoreischen Gegen-
sdtzen tritt so die (neu)platonische Dialektik der ,Kommensurabilitit® und
,Inkommensurabilitit* des transzendenten Einen mit der Ebene der Diffe-
renz, Intelligibilitdt und Reflexivitdt, die sich durch die intelligible Triade
Existenz - Leben - Denken auszeichnet. Eudoros von Alexandrien, der
Verfasser des anonymen Parmenides-Kommentars und Marius Victorinus
stimmen nun darin tiberein, dass sie zwei ,Gesichtspunkte“ oder ,Betrach-
tungsweisen“ unterscheiden, unter denen man das hochste Prinzip oder
den hochsten Gott ansehen kann: Wahrend bei Eudoros sich das Eine ein-
mal als das iiber alle Gegensdtze erhabene Prinzip, einmal als ein Glied der
Grundpolaritdt ,das Eine - die unbestimmte Zweiheit“ zeigt, erscheint es
im anonymen Kommentar einmal als das einfache Eine jenseits von allem,
einmal als der in sich differenzierte Intellekt, der sich in die Vielheit seiner
Akte - Existenz, Leben und Denken - hinein entfaltet. In Adversus Arium
Ib wird dann das Eine einmal - aus der Perspektive der negativen Theo-
logie - als das transzendente und relationslose ,Prinzip vor dem Prinzip“
betrachtet, dem u.a. auch Sein, Existenz, Leben und Denken abgesprochen
werden, ein andermal - aus der Perspektive der affirmativen Theologie -
als ,der dreimdchtige Geist® und zugleich als ein Glied der Triade
Sein/Existenz — Leben - Denken, namlich als Sein oder (Pra-)Existenz bzw.
als die erste Phase der Selbstkonstitution des gottlichen Intellekts, nam-
lich das Verharren. Der Unterschied besteht auch darin, dass bei Eudoros
und im anonymen Kommentar die beiden Betrachtungsweisen der ersten
und zweiten Hypothese des Parmenides entsprechen, wahrend bei Marius
Victorinus die zwei Gesichtspunkte das Eine der ersten Hypothese be-
treffen, ohne dass das zweite Eine in die Dialektik der ,Kommensurabili-
tat* und ,Inkommensurabilitdt einbezogen wird.+’

47 Dieser Artikel entstand im Rahmen des Projekts ,Metaphysical systems in the theo-
logical work of Marius Victorinus and their sources®, Nr. 14-35803S, der Grant-Agentur der
Tschechischen Republik (GACR).



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 87

Zusammenfassung

Der Artikel befasst sich mit einer spezifischen Dialektik der negativen und
affirmativen Theologie, die im anonymen Parmenides-Kommentar und in
Adversus Arium Ib des Marius Victorinus vorkommt. Aufgrund einer detail-
lierten Untersuchung beider Texte argumentiert der Autor, dass sie eine
dhnliche dialektische Methode benutzen, sich jedoch in deren Anwendung
auf das erste und zweite Eine und in ihrer Erérterung des Bezugs zwischen
dem transzendenten Einen und der Triade Existenz-Leben-Denken unter-
scheiden. Daraus schliefdt er, dass beide Auffassungen zwei verschiedene Va-
rianten eines verwandten metaphysischen Konzepts darstellen. Schlieflich
versucht er zu zeigen, dass die dialektische Theologie vom Neupythagoreis-
mus des 1. Jahrhunderts v. Chr. inspiriert werden diirfte.

Abstract

This article deals with a specific dialectic of negative and affirmative theo-
logy which occurs in the anonymous commentary on Parmenides and in
Against Arius Ib by Marius Victorinus. Based on a detailed examination of
both texts, the author argues that they use a similar dialectical method but
differ in their application of it to the first and second One and in their so-
[ution of the problem of the relationship of the transcendent One and the
triad existence-life-intelligence. He comes to the conclusion that both texts
include two different variants of one cognate metaphysical concept. Finally,
he tries to show that the dialectical theology may have been inspired by Neo-
pythagoreanism of the 1st century BC.



	Dialektik der negativen und affirmativen Theologie im anonymen Parmenides-Kommentar und bei Marius Victorinus

