
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Dialektik der negativen und affirmativen Theologie im anonymen
Parmenides-Kommentar und bei Marius Victorinus

Autor: Nmec, Václav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VÀCLAV NËMEC

Dialektik der negativen und affirmativen
Theologie im anonymen Parmenides-

Kommentar und bei Marius Victorinus

Es gibt eine ganze Reihe antiker Texte mittelplatonischer oder neuplatonischer

Provenienz, in denen unterschiedliche theologische Methoden
oder Aussageweisen auf das höchste Göttliche zugleich angewandt
werden.1 Im vorliegenden Aufsatz möchte ich mich dennoch auf eine spezifische

Kombination der theologischen Methoden konzentrieren, die man
als „juxtaposition" oder „Dialektik" der negativen und affirmativen Theologie

bezeichnen kann. Mit dem Wort „Dialektik" meine ich hier eine Art
sinnvoller Paradoxic, die darin besteht, dass die gegensätzlichen Aussagen
der affirmativen und negativen Theologie über die höchste Gottheit
zugleich prädiziert werden. Für diese Nebeneinanderstellung der negativen
und affirmativen Prädikate ist es kennzeichnend, dass der höchste Gott
aus zwei unterschiedlichen Perspektiven thematisiert wird, wobei er einmal

als völlig transzendent und inkommensurabel, einmal als kommensurabel

mit der folgenden intelligiblen Seinsebene erscheint. Es ist naheliegend,

dass diese Kombination der negativen und affirmativen Theologie

1 Der locus classicus für die Anwendung von verschiedenen theologischen Aussageweisen

auf die höchste Gottheit im Mittelplatonismus ist Alkinoos, der zwischen via remo-
tiortis (vôr|atç f| KotTÜ àipaipecnv), via analogiae (vôriaiç f| Katü avakoyiav) und via eminentiae
(öw tf|v cv t<7) tifiio) wtepoxf|v) unterscheidet. Siehe Alkinoos: Didaskalikos X, 165, 17-34
(Alcinoos: Enseignement des doctrines de Piaton. Ed. John Whittaker. Paris: Les Belles
Lettres 1990, 24-25). Vgl. dazu WOLFSON, Harry A.: Albinus and Plotinus on Divine Attributes,

in: DERS.: Studies in the History ofPhilosophy and Religion, I. Cambridge, MA: Harvard
University Press 1979, 115-130; Mansfeld, Jaap: Compatible Alternatives: Middle Platonist
Theology and the Xenophanes Reception, in: van den Broek, Roel B./BAARDA, Tjitze/
MANSFELD, Jaap (eds): Knowledge of God in the Graeco-Roman World. Leiden: Brill 1988, 92-
117, hier 107-110; Donini, Pierluigi: La connaissance de dieu et la hiérarchie divine chez
Albinos, in: van DEN BROEK, Roel B./BAARDA, Tjitze/MANSFELD, Jaap (eds): Knowledge of God
in the Graeco-Roman World, 118-131; MEIJER, Pieter A.: Plotinus on the Good or the One
(Enneads VI,9). An Analytical Commentary. Amsterdam: J.C. Gieben 1992, 184-192. Eine
ähnliche Unterscheidung wie bei Alkinoos kommt auch bei anderen Mittelpiatonikern wie
Maximos von Tyros und Kelsos vor (vgl. Festugière, André-Jean: La Révélation d'Hermès
Trismégiste, IV. Le dieu inconnu et la gnose. Paris: Les Belles Lettres 1954, 92-140). Diese
theologischen Aussagemethoden wurden auch von Plotin in einer leicht modifizierten Form
übernommen. Siehe Plotin: Enneades VI,7 [38],1-27. Vgl. dazu WOLFSON: Albinus and
Plotinus on Divine Attributes, ii7ff.; Krämer, Hans Der Ursprung der Geistmetaphysik. Unter-
suhungen zur Geschichte des Piatonismus zwischen Piaton und Plotin. Amsterdam: Grüner
1964, 105; Hadot, Pierre: Plotin: Traité 38 (VI,y). Introduction, traduction, commentaire et
notes par P. Hadot. Paris: Les Éditions du Cerf 1988, 44-50 und 347f.



7° Vaclav Nëmec

mit der sogenannten metaphysischen Auslegung des Platonischen Parme-
nides eng verbunden ist,2 der zufolge die erste und zweite Hypothese als

Aussagen über das erste und zweite Eine zu verstehen sind, die mit den
höchsten Prinzipien oder ontologischen Ebenen des hierarchisch gestuften
Universums zusammenfallen.3

Im Rahmen der antiken Philosophie sind uns mindestens zwei Texte
überliefert, in denen eine solche Dialektik der Kommensurabilität und In-
kommensurabilität vorkommt: der anonyme Parmem'des-Kommentar aus
dem Turiner Palimpsest und die theologischen Schriften des Marius Victo-
rinus, insbesondere seine Abhandlung Adversus Arium Ib. Den beiden
genannten Texten geht es dabei darum, den dialektischen Bezug zwischen
dem transzendenten Einen und der intelligiblen Triade Existenz - Leben -
Denken zu erörtern. Die Verwandtschaft der in diesen Texten enthaltenen
metaphysischen Konzepte ist so auffallend, dass man an literarische
Abhängigkeit dachte. Bekanntlich vermutete Pierre Hadot, der Verfasser des

anonymen Kommentars sei Porphyrios gewesen,4 welchen Marius Victori-
nus als seine Hauptquelle benutzte, wobei dieser nicht nur aus dem Par-
men/des-Kommentar, sondern auch aus anderen - zumeist verlorenen -
Schriften des Porphyrios, vor allem aus dessen Kommentar über die Chal-
däischen Orakel, schöpfte. Entsprechend dieser Hypothese glaubte Hadot,
aufgrund des anonymen Kommentars, einiger Werke und Fragmente des

Porphyrios und der theologischen Schriften des Marius Victorinus die por-
phyrianische Metaphysik rekonstruieren zu können, als deren Hauptzug er
gerade die Dialektik der Inkommensurabilität (l'incoordination) und
Kommensurabilität (la coordination) betrachtete.5

2 Zur sogenannten „metaphysischen Auslegung" des Parmenides in der Antike siehe
PROKLOS: Commentarius in Piatonis Parmenidem 1, 635, 21-645,6 (Prodi in Piatonis Par-
menidem Commentaria. Ed. Carlos Steel, I. Oxford: Oxford University Press 2007, 21-31). Vgl.
Dillon, John M.: Proclus' Commentary on Plato's „Parmenides". Translated by G.R. Morrow
and ).M. Dillon, with an Introduction and Notes by J.M. Dillon. Princeton, NJ: Princeton
University Press 1987, XXVI-XXV1I; 7-9; Saffrey, Henri D./WESTERINK, Leendert G.: Proclus:
Théologie Platonicienne, II. Paris: Les Belles Lettres 1974, XII-XIX.

3 Zum engen Zusammenhang der metaphysischen Parmenides-Interpretation mit der
Prinzipienlehre der Neupythagorer und Neuplatoniker vgl. DODDS, Eric R.: The „Parmenides"
of Plato and the Origin of the Neoplatonic „One", in: CQ 22 (1928), 129-142; Dillon: Proclus'
Commentary on Plato's „Parmenides", XXV-XXXIV; CHARRUE, Jean-Michel: Plotin, lecteur de

Platon. Paris: Les Belles Lettres 1978; Vorwerk, Matthias: Plotinus and the Parmenides, in:
CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D. (eds.): Plato's Parmenides and its Heritage, II. Reception in
Patristic, Gnostic, and Christian Neoplatonic Texts. Atlanta, GA: SBL Press 2010, 23-34;
CORRIGAN, Kevin: Plotinus and the Hypotheses of the Second Part of Plato's Parmenides, in:
CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D.: Plato's Parmenides and its Heritage, II, 35-48.

4 Vgl. Hadot, Pierre: Fragments d'un commentaire de Porphyre sur le Parménide, in: REG

74 (1961), 410-438.
5 Vgl. HADOT, Pierre: La métaphysique de Porphyre, in: Porphyre. Entretiens sur l'Antiquité

classique, XII. Vandoeuvres-Genève: Fondation Hardt 1966, 127-157; ders.: Porphyre et
Victorinus, I. Paris: Études Augustiniennes 1968, 139-141; 259-260. Werner Beierwaltes spricht
im Anschluss an Hadot über „Gegensatz und Beziehung des Unfügbaren und Fügbaren". Vgl.



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 71

Obwohl diese Hypothese einer gewissen Plausibilität nicht entbehrt
und Hadots Versuch, sie zu begründen, eine hervorragende geistige Leistung

darstellt, ist sie wenigstens in ihrer ursprünglichen Gestalt kaum
haltbar, und zwar nicht nur angesichts der Parallelen zwischen dem
theologischen Werk des Marius Victorinus und einigen sethianisch-gnosti-
schen Schriften aus Nag Hammadi,6 die viel näher und überzeugender als
alle belegbaren Parallelen zwischen den Victorinischen Schriften einerseits
und den von Porphyrios nachweisbar herrührenden Texten oder Fragmenten

andererseits sind. Es bestehen vielmehr auch einige bedeutende
Unterschiede zwischen den metaphysischen Lehren, die im theologischen Werk
des Marius Victorinus und im anonymen Parmenides-Kommentar enthalten

sind. Einer dieser Unterschiede betrifft gerade die „Dialektik" der
negativen und affirmativen Theologie, die in beiden Texten jeweils in einer
anderen Weise dargestellt wird. Wenn also gesagt wurde, dass sowohl im
anonymen Kommentar als auch in den theologischen Schriften des Marius
Victorinus jene eigentümliche Juxtaposition oder Dialektik der negativen
und affirmativen Theologie belegt wird, so ist beizufügen, dass es sich dabei

um zwei verschiedene Varianten handelt. Im Folgenden werde ich beide

Auffassungen detailliert rekonstruieren, um ihre Berührungspunkte
und Unterschiede deutlich hervorzuheben. Dann versuche ich zu zeigen,
dass diese Nebeneinanderstellung der negativen und affirmativen Theologie,

insbesondere in der Variante, die uns im anonymen Parmenides-Kom-
mentar begegnet, im Neupythagoreismus des 1. Jahrhunderts v. Chr. sein
Vorbild haben dürfte.

BEIERWALTES, Werner: Neoplatonica, in: PhR 16 (1969), 130-152, hier 138-139; DERS.: Identität
und Differenz. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1980, 61-62.

6 Diese Parallelen wurden zum ersten Mal von Michel Tardieu und James M. Robinson
angezeigt. Vgl. TARDIEU, Michel: Les Trois Stèles de Seth. Un écrit gnostique retrouvé à Nag
Hammadi, in: RSPhTh 57 (1973), 545-575, hier 558; Robinson, James M.: The Three Steles of
Seth and The Gnostics of Plotinus, in: Widengren, Geo/HELLHOLM, David (eds): Proceedings
of the International Colloquium on Gnosticism, Stockholm, August 20-25, J973- Stockholm:
Almqvist 81 Wiksell 1977, 132-142, hier 141. Detaillierter werden diese Parallelen insbesondere
in den folgenden Veröffentlichungen besprochen: ABRAMOWSKI, Luise: Marius Victorinus,
Porphyrius und die römischen Gnostiker, in: ZNW 74 (1983), 108-128; Majercik, Ruth: The

Existence-Life-Intellect Triad in Gnosticism and Neoplatonism, in: CQ 42 (1992), 475-488;
Tardieu, Michel: Recherches sur la formation de l'Apocalypse de Zostrien et les sources de

Marius Victorinus, in: Res Orientales 9. Bures-sur-Yvette: Groupe pour l'Etude de la Civilisation

du Moyen-Orient 1996, 7-114; Turner, John D.: Sethian Gnosticism and the Platonic
Tradition. Québec: Les Presses de l'Université Laval 2001, 736-744; DERS.: Victorinus, Parmenides

Commentaries and the Platonizing Sethian Treatises, in: CORRIGAN, Kevin/TURNER,
John D. (eds): Platonisms. Ancient, Modem and Postmodern. Leiden: Brill 2007, 55-96; ders.:
The Platonizing Sethian Treatises, Marius Victorinus's Philosophical Sources, and Pre-Ploti-
nian Parmenides Commentaries, in: CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D. (eds): Plato's Parmenides

and its Heritage, I. History and Interpretation from the Old Academy to Later Platonism
and Gnosticism. Atlanta, GA: SBL Press 2010, 131-172; Drecoll, Volker H.: The Greek Text
behind the Parallel Sections in Zostrianos and Marius Victorinus, in: CORRIGAN, Kevin/
Turner, John D. (eds): Plato's Parmenides and its Heritage, 1,195-212.



72 Vâclav Nëmec

I. Der anonyme Farmen/des-Kommentar

Von dem anonymen Parmem'c/es-Kommentar sind uns nur sechs
Fragmente erhalten, die sich auf die einführende Passage des zweiten Teils des

Parmenides (Fr. 1) und vor allem auf die erste (Fr. 2, 3, 4) und die zweite
Hypothese (Fr. 5, 6) beziehen. Aus den erhaltenen Fragmenten geht
dennoch deutlich hervor, dass der Kommentator eine metaphysische Auslegung

des Parmenides vertrat. Diese Interpretation sowie das mit ihr
verbundene metaphysische Konzept kommen dabei der Parmenides-Auslegung

und dem metaphysischen System Plotins sehr nahe. Die erste Hypothese

wird als eine Art negative Theologie verstanden, welche die höchste
transzendente Gottheit (ö ènï tiöctiv 0eôç)7 oder das transzendente Eine
jenseits des Seienden und des Denkens zum Thema macht. Diesem ersten
Einen, das auch „das nichtseiende Eine" (sv ctvoöaiov) genannt8 und die als

„unaussprechlich und unnennbar" (appijroç Kai àKarovopâaroç)9
charakterisiert wird, werden im Gang der ersten Hypothese alle intelligiblen
Denkkategorien abgesprochen. Obwohl der Kommentator meint, der
Name „das Eine" sei unter anderen Namen der höchsten Gottheit am
meisten angemessen,10 sagt er schließlich, dass Gott nicht nur über den
Begriff der Vielheit, sondern auch über den des Einen hinausgeht.11
Deswegen kann man nicht wagen ihm etwas zuzuschreiben, sondern darf
man nur in einem „nichterfassenden Erfassen" und „nichts denkenden Denken"

verbleiben.12 Wie der Kommentator im zweiten Fragment betont,
„ragt [Gott] auf eine inkommensurable Weise über alles hervor", und es

scheint, „als ob das All nichts wäre, weil es zu dem gehört, was ihm
nachfolgt".13 Von diesem wird er nicht einmal „durch die Andersheit
unterschieden, da er unvergleichbar mit dem ihm Nachfolgenden ist".14 Konse-

7 Anonymus in Piatonis Parmenidem 1, 4-5; 18-19 Corpus dei Papiri Filosoßci Greci e

Latini. Testi e lessico nei papiri di cultura greca e latina, III. Ed. Alessandro Linguiti. Firenze:
Olschki 1995, 63-202, hier 94).

8 Anon, in Parm. XII, 3-6 (Linguiti 126): AûtIkcx èkeîvo sv pôvov, toùto §è sv mxvrcr
KÛKEÎVO (ièv SV ÛVOÙCTIOV, TOÙTO St SV SVOUCJIOV.

9 Anon. in Parm. I, 3-4 (Linguiti 94). Zu diesem Ausdruck vgl. Whittaker, John:
APPHTOZ KAI AKATONOMAITOZ, in: DERS.: Studies in Platonism and Patristic Thought.
London: Variorum, 1984, XII. Es handelt sich um einen typischen Ausdruck, der in der

mittelplatonischen und gnostischen negativen Theologie vorkommt.
10 Anon. in Parm. I, 17-19 (Linguiti 94): ohceioc ouv aürr] naoäv rwv äAAiov npooriyopicov

tcû ènï Ttàai 0ecû...
11 Anon. in Parm. II, 12-13 (Linguiti 98): öote où nAr|0ou<; pôvou ùnepavu), àAAà Kai xrfjt;

toù évôç STtivoiai;.
12 Anon. in Parm. II, 15-17 (Linguiti 98): ...oùte roApâv ri skeIvco npoodirrEiv, pévEiv S' èv

ctKaraAriTTTCp KaraArpjiei Kai pr|5èv svvooùati vorpjEi.
13 Anon. in Parm. III, 7-9 (Linguiti 100): <ô> aùrôç rr)v cari>pßArp:ov ëyoov ÙTtepoxnv rrpèç

7tav ôrioùv, Kai tö iràv oùrax; àaavet pr|5èv r[v yeyovoi; rcöv per' aùrôv.
14 Anon. in Parm. III, 10-12 (Linguiti 100): où<8è> Siéarriaev aùrôv Éreporpc; an' aùrœv

aaOyKpirov övra rotç per' aùrôv Kai àTtEpIAprrtov



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 73

quenterweise ist aus Gott „jedwede Andersheit und Selbigkeit, jedwede
Ähnlichkeit und Unähnlichkeit ausgeschlossen, weil er selbst ohne Bezug
auf das ihm Nachfolgende ist".15

Die zweite Hypothese behandelt dem Kommentator zufolge „das seiende

Eine" (ëv évoumov), d.h. das intelligible Seiende selbst, das zugleich als
der göttliche reflexive Intellekt angesehen wird.16 Da das erste Eine dagegen

„jenseits der Seiendheit und des Seienden" steht, wird der Verfasser
des anonymen Kommentars allerdings vor die Frage gestellt, wie man Pla-
tons Formulierung verstehen soll, wonach das Eine der zweiten Hypothese
„Anteil an der Seiendheit nimmt".17 Diese Frage wird vom Kommentator
dahingehend beantwortet, dass das zweite Eine am ersten teilhat, das nur
in einem uneigentlichen Sinne als „die Seiendheit" bezeichnet werden
kann, insofern es mit dem Seienden vorausgehenden reinen Sein selbst
(ccötö tö etvai rö npö toù ovtoç) identisch ist. Im Unterschied zum zweiten
Einen, das dem intelligiblen Seienden in seiner Substanzialität gleichgesetzt

wird, stellt das mit dem reinen Sein identifizierte erste Eine ein reines

Wirken (cdrtö tô èvEpyeïv KocGocpôv) dar, welches jeden substanziellen
Charakters entbehrt. Dementsprechend kann es weder durch das substantivierte

Partizip „das Seiende" (tö öv) noch durch das Substantiv „die
Seiendheit" (f| obcna) oder sogar „Akt" (f) évépysia) bezeichnet werden. Sein
nicht-substantieller Charakter kann gerade nur mit dem Verb „es wirkt"
(svcpyeT) oder mit dem Infinitiv „das Wirken" bzw. „das Sein" (tö évepyeïv,
tö eivou) adäquat zum Ausdruck gebracht werden. So heißt es im fünften
Fragment: „das Eine ist jenseits der Seiendheit und des Seienden, und es

ist weder eine Seiendheit noch ein Akt, sondern es wirkt vielmehr und ist
das reine Wirken selbst sowie das Sein selbst vor dem Seienden."18 Trotz
seiner Transzendenz und „Inkommensurabilität", die in den vorigen
Fragmenten wiederholt betont worden ist, wird also das erste Eine - aus der
Perspektive der zweiten Hypothese bzw. des zweiten Einen, das deren
Gegenstand bildet - schließlich als der reine Seinsakt oder, genauer gesagt,
als das reine Seinswirken aufgefasst, welches das zweite Eine in seinem
Sein konstituiert, und demgemäß „gleichsam die Idee des Seienden"
(d)07rep iSea toù ovtoç) genannt wird.19

15 Anon. in Parm. III, 33-IV, 1 (Linguiti 102): ...errl ton 0eoù itâaa pèv étEp6tr|<; Kai
TauTÖrrjc Kai öpoiörr|<; £Kß£ßAt|tai Kai ävopoiötr|<; aoyEtou aùtoù ôvtoç ùeI npôç tù per'
aùtàv.

16 Zum Folgenden vgl. NËMEC, Vaclav: Die Theorie des göttlichen Selbstbewusstseins im

anonymen Parmenides-Kommentar, in: RMP 154/2 (2011), 185-205.
17 PLATON: Parmenides 142c.
18 Anon. in Parm. XII, 23-27 (Linguiti 126-128): tô êv to énÉKEiva oùaiaç Kai övtot; öv gèv

oùk Ëtmv oùSè oùaia oùSè èvépYEia. évepyEÎ 8è pàÀXov Kai aùto tô èvEpyEÎv Ka0apov, 6)ate Kai
aùro tö Etvai tö 7tpö toù ôvtoç.

19 Anon. in Parm. XII, 33-34 (Linguiti 128).



74 Vaclav Nëmec

Im sechsten Fragment wird dann das zweite Eine als der sich selbst
erkennende göttliche Intellekt (voûç) betrachtet, dessen Selbstbezug eine
Unterscheidung vom Denkenden und Gedachten voraussetzt. Durch einen
zeitlosen reflexiven Akt differenziert der voûç sich selbst in die Vielheit
seiner drei inneren Momente oder Akte: Existenz, Leben und Denken
(ÛTrap^iç - Çû>f| - vôr|aiç). Als „Existenz" wird der Intellekt insofern
bezeichnet, als er das Gedachte ist, das mit dem Denken zusammenfällt,
während er „Leben" genannt wird, insofern er aus sich selbst bzw. aus der
Existenz hervorgeht, um zum Denkenden zu werden. Mit „Denken" ist
schließlich gerade die Phase der reflexiven Bewegung gemeint, in der der
Intellekt zur Existenz zurückkehrt, um sich selbst anzuschauen. Das „erste
Eine" deutet der Kommentator dagegen als ein transzendentes Moment
des reflexiven Intellekts, als einen Urakt, der jenen differenzierten Akten
oder Momenten vorausgeht und ihre Einheit stiftet. Dieser einheit stiftende

Urakt „gebraucht" die differenzierten Akte gleichsam wie seine „Werkzeuge"

und „berührt sie alle ihrer Identität nach".20 Während jeder der
unterschiedlichen Akte sozusagen auf etwas spezialisiert oder „fest gerichtet"
ist und demgemäß seine eigene Gestalt und seinen eigenen Namen erhält,
ist der überreflexive Urakt des göttlichen Intellektes „Akt vom Nichts" und
als solcher „besitzt er keine Gestalt, keinen Namen und keine Seiend-
heit".21 Er ist „weder das Denkende noch das Gedachte noch die Seiend-
heit, sondern er verweilt jenseits von allem und ist die unkommensurable
Ursache von allem".22

Obwohl die Transzendenz und Inkommensurabilität des mit dem ersten

Einen zusammenfallenden Urakts emphatisch hervorgehoben wurde,
fasst der Kommentator die beiden Ebenen - d.h. den innerlich geeinten
Denkakt, der die Differenz zwischen dem Denkenden und dem Gedachten
überschreitet, und den innerlich differenzierten Intellekt, der seine reflexive

Bewegung ausübt, indem er durch die einzelnen Phasen: Existenz,
Leben und Denken hindurchgeht - schließlich als zwei verschiedene Schichten

oder Aspekte des ein und selben Göttlichen auf. Die beiden Ebenen
werden nun erschlossen, indem man eine einzige Gottheit aus zwei vfer-
schiedenen Perspektiven betrachtet: Unter dem ersten Gesichtspunkt
(Kara ttjv jrpü)rr|v iSeav bzw. Kar' äXXo), wonach das Göttliche als „es
selbst in sich selbst" (rô aùtô toOto) gesehen wird, zeigt es sich als „das Eine

und Einfache", das über die Ebene des intelligiblen Seienden, der Refle-

20 Anon, in Parm. XIII, 9-13 (Linguiti 128-130): aiirr) f) èvépyEia Jtap' ÈKElvaç r|

f.rravaßeßr|KiHa ndaau; Kai xpa>gévr| aùraîç iràaau; toc; opyocvoii;, f| rràvroov é<|>a7rtogévr| Kai
Kaxü rö aiiTÔ Kal év oùStvi ouaa.

21 Anon, in Parm. XIII, 13-18 (Linguiti 130): 'EKàarr| gèv oiiv rwv âXXcov Trpôç ri irÉirriye Kal

Kara rô eîSoç iràvrux; aurai Kal Kara tö övopa réraKrai, aùrq Sè ovSevôq ècm, 810 où8è elSoç
ovSè övopa sxEi oùSè oùaiav.

22 Anon, in Parm. XIII, 21-23 (Linguiti 130): où voltaic; oûaa, où vorprov, oùk oùala, à\X
ÈTrÉKEiva navrcov Kal rràvrcov airia <à>aù^uyo<;.



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 75

xivität und der Differenz hinausgeht, unter dem anderem Gesichtspunkt
(kot' dÀÀo) erscheint es dagegen als von dem Einen verschieden und in
sich insofern differenziert, als es sich als der reflexive Intellekt in die Vielheit

seiner Momente oder Akte - d.h. Existenz, Leben und Denken -
ausgliedert:

„Und so unterscheidet es sich von sich selbst durch den Akt und die Existenz,
und doch bleibt ,es selbst' Eines und Einfaches, und unter dem einen
Gesichtspunkt ist es das einfache Eine, unter dem anderen aber unterscheidet es

sich von sich selbst. Denn dasjenige, das sich vom Einen unterscheidet, ist
nicht das Eine, und dasjenige, das anders als das Einfache ist, ist kein
Einfaches. Unter dem ersten Gesichtspunkt, d.h. ,es selbst' in sich selbst gesehen,

ist es also das Eine und Einfache, die Macht - oder wie soll man sie

benennen, um sie irgendwie zu bezeichnen, obwohl sie nicht ausgesprochen
und gedacht werden kann -, während es weder Eines noch ein Einfaches in
Bezug auf die Existenz, das Leben und das Denken ist.

In Bezug auf die Existenz ist das Denkende zugleich das Gedachte. Wenn
aber der Intellekt aus der Existenz hervorgegangen und zum Denkenden
geworden ist, um zum Gedachten zurückzukehren und sich selbst anzuschauen,
dann ist das Denkende das Leben. Deswegen ist [der Intellekt] in Bezug auf
das Leben unbegrenzt. Und da sie alle Akte sind, dürfte es sich wohl in Bezug
auf die Existenz um einen verbleibenden Akt handeln, in Bezug auf das Denken

um einen zu sich selbst zurückgekehrten Akt und in Bezug auf das Leben

um einen Akt, der von der Existenz abgewichen ist."23

Aus dem Schluss des sechsten Fragments geht dabei deutlich hervor, dass
diese zwei Gesichtspunkte, aus denen man das einzige Göttliche betrachten

kann, der ersten und der zweiten Hypothese des Platonischen Parme-
nides entsprechen. Unter dem zweiten Gesichtspunkt kann man nämlich
über Gott genau diejenigen gegensätzlichen Bestimmungen aussagen, die
den Inhalt der zweiten Hypothese bilden, wie z.B. „es befindet sich in Ruhe

und in Bewegung", „es ist in sich selbst und in einem anderen",24 „es ist
ein Ganzes und hat Teile",25 „es ist dasselbe (wie es selbst und wie die an-

23 Anon, in Parm. XIV, 4-26 (Linguiti 132-134): Kai oöxüx; ëv öv Kai ànAoCv "xö aßxö
toöto" / EvEpyt'ia éauxoû SuxcjiÉpEi Kai ßircip/^Ei, Kai Kara äXXo äpa ëv ëaxiv àitXoùv, / Kar'
äXXo Sè aßxö éauxoù SiacjiÉpei' rö yàp / roß évôç SiacjiÉpov oßx ëv Kai rö roß anXoß ËxEpov oßx
ànXoûv. ëv pèv ow / ëcmv Kai âirXoùv Kara rijv 7tpiüTqv / Kai "aßro xoùro" aßxoß xo{a}0xou
iSéav, Sù/vapiç rj öxi Kai xP'l ovogcRsiv évSd/^Eax; <x>âpiv äpprjxov oûaav Kai avevvör|xov,
oßx ëv Sè oiiSè cittXohv Kaxà xf]v ü/rap^iv Kai Çwijv <Kai> xr)v vörpriv. Kai xö vo/oßv Kai xö

vooßgEvov ßitap^Ei, xö Sè / vooßv, ijv ô voù[ç pEX£R[éX0r|] ànà xfjç ß/mxp^Eoûç eR xö vooßv, ïva
éiravéXOri Eiç xö vorçxov Kai éauxàv Ï5r|, ëaxiv £jco/rj• 5io àôpicnroc; <ô> Kaxà xijv Çtoijv. Kai /
natTwv oßoaiv èvEpyEicàv Kai ok; Kaxà pèv xijv / ßirap^iv éarâaa âv EÏr| f| évépyEia, Ka/xà Sè xijv
v6r|aiv eiç aßxr)v axpacjiEÎCTa EvspyEia, Kaxà 8è xf|v Çanjv èk xrjt; ßrrap/^EaK; SKVEuaaoa évépyEia
(meine eigene Übersetzung).

24 Platon: Parm. 14636-7.
25 PLATON: Parm. 14288-9.



76 Vâclav Nëmec

deren) und anders (als es selbst und als die anderen)".26 Unter dem ersten
Gesichtspunkt werden dagegen genau dieselben Gegensätze dem Göttlichen

auf eine Art der negativen via oppositions abgesprochen, die von den
Aussagen der ersten Hypothese Gebrauch macht, wie z.B. „es befindet sich
weder in Ruhe noch in Bewegung",27 „es ist weder anders noch dasselbe"

(als es selbst oder als etwas anderes),28 „weder in sich selbst noch in einem
anderen".29

„Und dementsprechend befindet es sich in Ruhe und zugleich in Bewegung,
in sich selbst und in einem anderen, es ist Ganzes und hat Teile, es ist
dasselbe und ein anderes. Aber in Bezug darauf, was an ihm das bloße Eine und
gleichsam das Eine im primären und wahrhaftigen Sinne ist, befindet es sich
weder in Ruhe noch in Bewegung, es ist weder dasselbe noch ein anderes,
weder in sich selbst noch in einem anderen..."30

II. Marius Victorinus, Adversus Arium Ib

Marius Victorinus hat keinen Farmen (des-Kommentar geschrieben. In
seinen theologischen Schriften bemühte er sich, den Terminus ôpooticrioç
(wesensgleich) zu verteidigen und auf den Begriff zu bringen, mit dessen

Hilfe das nizäische Konzil 325 das Verhältnis zwischen dem göttlichen Logos

(Sohn) und Gott-Vater auszudrücken suchte. Dabei hat er die
christlich-theologische Problematik der Wesensgleichheit von Vater, Sohn und
heiligem Geist auf den Boden einer (neu-)platonischen metaphysischen
Prinzipienlehre transponiert. Im zweiten Teil des Adversus Arium I

versucht Victorinus den Begriff der Konsubstanzialität durch eine Darstellung
im Genre der philosophischen Theogonie zu explizieren und zu begründen,

indem er die göttliche Substanz im zeitlosen Prozess ihrer
Selbstkonstitution zum Thema macht. Die göttlichen Hypostasen werden dabei
als einzelne Phasen dieses numinosen Geschehens bzw. als höchste
metaphysische Prinzipien verstanden. In unserem Zusammenhang ist von
besonderer Bedeutung, dass Victorinus hier Gott-Vater als das „Eine ohne
Existenz" (inexsistentialiter unum) und den Sohn hingegen als das „Eine
nach der Art einer Existenz" (exsistentialiter unum) auffasst. Aus dieser
Terminologie wird ersichtlich, dass Victorinus aus einer griechischen Quelle
schöpft, die ihre Derivationslehre von den höchsten metaphysischen Prin-

26 PLATON: Parm. i47b6-8.
27 PLATON: Parm. I39b2~3.
28 PLATON: Parm. 13964-5.
29 PLATON: Parm. 13985-6.
30 Anon. in Parm. XIV, 26-34 (Linguiti 134): Kai Kara robro / ëcrrr|KEV ä(ia Kai Kivsltai Kai

èv éau/rà) écrtiv Kai èv &AA<p Kai öAov èativ Kai / (iépr| ëxei Kai raùxôv êati Kai ëtepov, Kara Se

ijuAàv abtob to êv Kal olov rrprâ/tov Kal ôvtioç tô ëv obre sotijkev / obre Kivetrai oute rabtöv
èativ ob/te ëtepov obt£ év ëautà écmv oôte / èv aXAco... (meine eigene Übersetzung).



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 77

zipien in enger Anlehnung an die erste und zweite Hypothese des Parme-
nides darstellt.

2.1 Hypothese: Gott-Vater als das nichtseiende Eine

Das nichtseiende Eine oder der Vater selbst kann dabei von zwei verschiedenen

Gesichtspunkten aus betrachtet werden: einerseits als ganz und gar
inkommensurabel und relationslos, andererseits in Bezug darauf, wessen
Ursprung es ist, d.h. als universale Ursache und universale Potenz, die selbst
auf eine geeinte und potentielle Weise alles ist, was aus ihr hervorgeht.
Gerade diesen zwei Betrachtungsweisen entsprechen die negative und die
affirmative Theologie. Im Nebeneinandersein dieser zwei theologischen
Methoden wird das Eine in eine „dialektische" Gedankenbewegung
einbezogen, durch die das menschliche Denken dazu geführt wird, sich von
allen gegenständlichen Denkkategorien zu befreien.

A) Negative Theologie

In Adversus Arium I, 49 kommen zuerst die negativen Aussagen vor, die
mit Hilfe der lateinischen Präposition „ante" gebildet werden. Dadurch soll
die ontologische Priorität des Einen gegen alle intelligiblen Kategorien zum
Ausdruck gebracht werden. Dieser absolute Vorrang des Einen wird als
seine Priorität gegenüber dem (wahrhaft) Seienden (ante omnia, quae vere
sunt; ante ipsum öv) und seinen Modalitäten - Wesenheit, Substanz und
Subsistenz (ante omnem essentitatem, substantiam, subsistentiam) -
exemplifiziert. Victorinus geht allerdings noch weiter und erhebt das Eine auch
vor „Existenz" oder „Sein" (antequam sit ei esse, unum unum ante
omnem exsistentiam). Ähnlich werden durch die negativen Aussagen, die mittels

der Präposition „sine" geformt werden, dem Einen Existenz, Substanz
und Denken (intellegentia) abgesprochen.

„Allem wahrhaft Seienden zuvor war das Eine [...] das Eine, bevor ihm das

Sein zukommt [...]. Das Eine ist vor aller Existenz, vor aller Existenzialität [...],
ja vor dem Seienden selbst, denn dieses Eine geht dem Seienden voraus; es ist
also vor aller Wesenheit, Substanz, Subsistenz und selbst vor allem, das noch
mächtiger ist. Es ist das Eine ohne Existenz, ohne Substanz, ohne Denken -
denn es ist über all diese erhaben..."31

31 Marius Victorinus: Adversus Arium I, 49, 9-18 (CSEL LXXXIII/I, 143): Ante omnia

quae vere sunt unum fuit, [...] antequam sit ei esse, unum [...] unum ante omnem exsistentiam,
ante omnem exsistentialitatem [...] ante ipsum öv; hoc enim unum ante öv; ante omnem igitur
essentitatem, substantiam, subsistentiam et adhuc omnia quae potentiora; unum sine exsis-
tentia, sine substantia, sine intellegentia - supra enim haec... (die deutsche Übersetzung:
Christlicher Piatonismus. Die theologischen Schriften des Marius Victorinus. Übersetzt von P.

Hadot und U. Brenke, eingeleitet und erläutert von P. Hadot. Zürich: Artemis Verlag 1967,

190-191.)



78 Vaclav Nëmec

Im Anschluss daran werden verschiedene Bestimmungen in Bezug auf das

Eine negiert, die bei Piaton und in der späteren platonischen Tradition in
den negativen Aussagen über die anderen Seinsebenen (das
Noetisch-Unveränderliche und die Materie) ihren Platz haben.32

B) Affirmative Theologie

Von dem Standpunkt der affirmativen Theologie können dagegen über das

Eine mehrere positive Prädikate ausgesagt werden, sogar dieselben, die
ihm durch die negative Theologie abgesprochen worden sind. So wird über
das Eine gesagt, es sei vorherseiende Präintelligenz und Präexistenz (pra-
eintellegentia praeexsistens et praeexsistentia), ja, Geist im Zustand des Zu-
sich-selbst-gewandt-Seins, d. h. Geist „vor" der reflexiven Entzweiung des

Sich-selbst-erkennenden. Das Eine wird sogar als „dreimächtiger Geist" (tri-
potens) bezeichnet, insofern es in sich auf eine transzendente Weise drei
Potenzen enthält und in einer unterschiedslosen Einheit einigt: universale
Existenz (exsistentia), universales Leben (vita) und Denken (intellegentia).
Obwohl das Eine-der Vater jede Form transzendiert, kann in ihm folglich
eine gewisse triadische „Prästruktur" aufgespürt werden, die die Struktur
der Selbstentwicklung der göttlichen Substanz vorzeichnet. Das Eine selbst
kann aber nicht als viertes Glied neben diesen drei Potenzen oder als Ihr
Zugrundeliegendes verstanden werden: das Eine ist mit diesen Potenzen
insofern identisch, als es eine von ihnen eigentlich ist, und zwar die
universale Existenz, d.h. das reine Sein (ipsum esse, esse purum), wobei dieses

„Sein selbst" beide andere Glieder der Dreiheit auf seine eigene Art und
Weise in sich einschließt und enthält.

„Dies ist Gott, dies der Vater, der als immer vorherseiende Präintelligenz und
Präexistenz sich selbst seine Glückseligkeit in unbeweglicher Bewegung
bewahrt [...] ein Geist in Einheit dreifach mächtig, vollkommener Geist jenseits
des Geistes [...]. Er ist Einer in Einfachheit und vereinigt dennoch drei
Vermögen in sich: das allgemeine Sein, das allgemeine Leben und die Glückseligkeit

- diese drei sind das Eine als auch Einfach-Eine -, und in dem Vermögen

des Seins, d.h. der Existenz, ist vor allem das Vermögen des Lebens und
der Glückseligkeit enthalten: das Vermögen der Existenz ist dadurch, dass es

ist und existiert, zugleich Vermögen des Lebens und der Glückseligkeit [...].
Leben und Wirken kommen ihm gemäß seiner eigenen Existenz zu, die selbst
inexistent ist; ununterscheidbare Vereinigung des Geistes mit sich selbst,
Göttlichkeit, Substantialität, Glückseligkeit, Vermögen der Intelligenz, des

32 MARIUS VICTORINUS: Adv. Ar. I, 49, 18-25 CSEL LXXXIII/I, 144-145): inmensum, invi-
sibile, indiscernibile universaliter omni alteri et his quae in ipso et his quae post ipsum, etiam

quae ex ipso, [...] inpartile undique, sine figura, sine qualitate neque inqualitate sine qualitate
quale, sine colore, sine specie, sine forma, omnibus formis carens...



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 79

Lebens und der Güte, auf allumfassende Weise ganz und gar alles f...]
vorherseiend..."33

2.2 Hypothese: Der Sohn (und der Heilige Geist) als das seiende Eine

Darauf folgt in Adversus Arium I, 50 eine Darstellung der Genese des „zweiten

Einen", das im Unterschied zu dem ersten Einen als das „Eine nach der
Art einer Existenz" (exsistentialiter unum), das Ein-Eine (unum unum), das
Eine in Substanz und in Bewegung charakterisiert wird. Dieses zweite Eine
stellt eine Art des Hervorgangs „von innen nach außen" dar. Victorinus
gebraucht in diesem Zusammenhang den Ausdruck, der die Geburt der
Minerva aus dem gespaltenen Haupt des Jupiter evoziert: das Eine „ist nach
außen aufgesprungen" (unum proexsiluit).

„Nachdem dieses Eine existierte, ist ein Eines nach außen aufgesprungen, aber
diesmal ist es das Ein-Eine, Eines in Substanz, Eines in Bewegung, und die
Bewegung ist Existenz, denn auch die Existenz ist Bewegung. Dieses Eine ist
also Eines nach der Art einer Existenz und nicht wie der Vater ein Eines ohne
Existenz, das nur potentiell Eines nach der Art einer Existenz ist ,.."34

Diese Bewegung, durch die das seiende Eine konstituiert wird (oder: sich
konstituiert), ist aber eine zweieine Bewegung, da sie in sich zwei
Richtungen vereinigt: (a) die Bewegung des Hervorgangs (progressio), d.h. die
Bewegung von innen - aus der Verborgenheit der göttlichen Potenz heraus

- nach außen - in die Erscheinung, Gestalt - und (b) die Bewegung der
Rückkehr (regressio), d.h. die Bewegung „von außen" - aus dem selbstver-
äußerlichten Dasein - „nach innen" - in das verhüllte, verborgene Innere
des reinen Seins. Die einzige Bewegung des seienden Einen einigt in sich
also zwei Phasen des innertrinitarischen Geschehens: das Leben (vita) und
das Denken (intellegentia, sapientia).

Die Grundzweiheit, die das nichtseiende Eine und das seiende Eine
bilden, ist eigentlich eine Dreiheit, weil das zweite Glied der Zweiheit weiter

33 Marius Victorinus: Adv. Ar. I, 50,1-20 CSEL LXXXIII/1,144-145): Hic est deus, hic
pater, praeintellegentia praeexsistens et praeexsistentia beatitudinem suam et inmobili motio-
ne semet ipsum custodiens, [...] tripotens in unalitate spiritus, perfectus et supra spiritum: [...]
spiritus inseparabilis a semet ipso [...] simplicitate unus qui sit, très potentias couniens, ex-
sistentiam omnem, vitam omnem et beatitudinem, sed ista omnia et unum et simplex unum et
maxime in potentia eius quod est esse, hoc est exsistentiae, potentia vitae et beatitudinis: quo
enim est et exsistit, potentia quae sit exsistentiae, hoc potentia est et vitae et beatitudinis, f...]
et vivere et agere habens secundum ipsam suimet ipsius inexistentem existentiam, indiscer-
nibilis spiritus counitio, divinitas, substantialitas, beatitudo, intellegentialitas, vitalitas, opti-
mitas et universaliter omnimodis omnia, [...] xpoov (deutsche Übersetzung: Christlicher
Piatonismus, 192.)

34 Marius Victorinus: Adv. Ar. I, 50, 22-26 CSEL LXXXIIi/I, 145): Isto igitur uno
exsistente, unum proexsiluit, unum unum, in substantia unum, in motu unum, et motus enim
exsistentia, quoniam et exsistentia motus. Istud igitur unum exsistentialiter unum, sed non ut
pater inexsistentialiter unum qui est secundum potentiam exsistentialiter unum (deutsche
Übersetzung: Christlicher Piatonismus, 192 - leicht modifiziert.)



8o Vaclav Nëmec

in sich dyadisch strukturiert ist. Das zweite Eine als Leben ist Sohn, der
den Geist als Denken in sich immer involviert. Wird aber der Sohn vom
Geist unterschieden, so wird er mit einer der Phasen der zweieinen Bewegung

identifiziert: mit dem schöpferischen Leben.

Philosophische Theogonie expliziert so die Struktur der göttlichen
Substanz in einer dynamischen Perspektive. Sein, Leben und Denken zeigen
sich als die drei Phasen - Verharren, Hervorgang und Rückkehr -, in
denen sich die göttliche Substanz aus ihrer transzendenten Wurzel in die
Vielheit und Andersheit hinein entfaltet, um die ursprüngliche Selbigkeit
mit ihrem transzendenten Grund wiederherzustellen und sich selbst als

ein reflexiv denkendes Wesen zu konstituieren. Die substanzielle Identität
von Sein, Leben und Denken wird dabei durch ihr gegenseitiges Ineinan-
dersein ermöglicht: Jedes Glied impliziert die zwei anderen auf seine

eigene Art und Weise. Ihre Differenz ergibt sich dagegen daraus, dass in
jeder Phase jeweils ein Glied der Dreiheit über die anderen herrscht und in
den Vordergrund tritt.

III. Vergleich: Identität und Differenz

Sowohl im sechsten Fragment des anonymen Parmem'des-Kommentars als

auch in Adversus Avium Ib des Marius Victorinus begegnet uns folglich
eine Art „Dialektik" der negativen und affirmativen Theologie, die mit der
Auslegung der ersten und der zweiten Hypothese aus dem platonischen
Parmenides eng verbunden ist. Der Verfasser des anonymen Kommentars
verfährt dennoch anders als Marius Victorinus in Adversus Avium Ib. Dem
Kommentator zufolge entsprechen die erste und die zweite Hypothese des

Parmenides den zwei Gesichtspunkten, unter denen sich das Göttliche zeigt:
(1) „unter dem einen Gesichtspunkt" (Kara xijv 7rpdm|v iSéav bzw. kcxt'

aÄÄo), d.h. „es selbst in sich selbst gesehen" (tö ocùtô toùto), wird es als

das einfache Eine angesehen, das „nicht ausgesprochen und gedacht werden

kann", (2) „unter dem anderen Gesichtspunkt" (koct' aAÀo) hingegen
wird es als der in sich durch Reflexion differenzierte Intellekt betrachtet,
der sich in die Vielheit seiner Akte - Existenz, Leben und Denken - hinein
entfaltet. Die negative und affirmative Theologie kommen also der ersten
und der zweiten Hypothese gleich, die das den reflexiven Intellekt (das
zweite Eine) und seinen über-reflexiven Grund (das erste Eine)
umschließende Göttliche in seinen beiden Dimensionen behandeln.

Der Gesichtspunkt der zweiten Hypothese, deren Gegenstand eigentlich

das seiende Eine oder der reflexive Intellekt ist, öffnet zwar zugleich
eine neue Perspektive, aus der das erste Eine in seiner Bezogenheit auf das

zweite Eine thematisiert wird. Unter diesem Gesichtspunkt, der eigentlich
die Aufmerksamkeit auf das zweite Eine oder den Intellekt lenkt, stellt
sich das erste Eine zugleich als das Sein vor dem Seienden oder als der ein-
heitsstiftende Akt über den differenzierten Akten des reflexiven Intellekts,



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 81

als der konstitutive Urgrund seines Selbstbewusstseins heraus. Aber diese
vereinzelten Aussagen bilden für den Kommentator keine eigentümliche
affirmative Theologie. Im fünften Fragment lehnt er sogar ausdrücklich eine

affirmative Theologie in Bezug auf das Eine ab und kritisiert dabei die
Chaldäischen Orakel oder ihre Ausleger, weil sie der höchsten Gottheit
eine trinitarische Struktur zuweisen.35 Der Verfasser des anonymen
Kommentars selbst wendet auch nie die Dreiheit „Sein - Leben - Denken" auf
das erste Eine an, wie es Victorinus im Rahmen seiner affirmativen Theologie

tut.36 Die Dreiheit bleibt für den Kommentator immer der Ebene des

Intellekts immanent. Das Eine wird auch keineswegs als Ausgangsglied der
Dreiheit aufgefasst, aus dem das Leben hervorginge und zu dem das Denken

zurückkehrte, wie es in Adversus Arium Ib begriffen wird.37 Im anonymen

Kommentar findet man auch kein Anzeichen für das Prinzip des

wechselseitigen Ineinanderseins (und des Vorherrschens) von Existenz,
Leben und Denken, das eine zentrale Rolle in Adversus Arium Ib spielt.

Das metaphysische Konzept des anonymen Parmenides-Kommentars
kann durch das folgende Schema veranschaulicht werden:

1. Hypothese: ëv övoüaiov tô ëv tö Ettéiceivot oùaïaç to ÖTtXoöv tô ëv

Kara t(]v "aùtô toûto"
Trpwxiyv iSéav

aùtô tô etvoa r| ÈvépyEia
rcapAbcEiwi^^

2. Hypothese: ëv èvoéaiov tô öv voûç { wtapfiç - Çtof| - vôr|ai<;
kcct' âXXo

Im Vergleich mit dem anonymen Parmenides-Kommentar fällt auf, dass
bei Victorinus beide Gesichtspunkte den Methoden der negativen und af-

35 Vgl. Anon, in Parm. IX, i-X, 11 (Linguiti 118-120). Vgl. DILLON, John: The Concept of
Two Intellects: A Footnote to the History of Platonism, in: Phron. 18/2 (1973), 176-185, hier
178. Dillon versucht dennoch die Triade Tromp - Svivapu; - voùç nur auf zwei Glieder zu
reduzieren, obwohl der Kommentator ausdrücklich über eine xpiaç spricht.

36 Eine Art Präexistenz oder „präfigurative Existenz" der Triade im ersten Einen vermuten

Pierre Hadot, John D. Turner und Luc Brisson. Vgl. HADOT: Porphyre et Victorinus, I,

128-129 und 140; TURNER: Sethian Gnosticism and the Platonic Tradition, 725-726; BRISSON,

Luc: Reception of the Parmenides before Proclus, in: CORRIGAN, Kevin/TURNER, John D. (eds):
Plato's Parmenides and its Heritage, II, 49-63, hier 59. Diese Auslegung ergibt sich aus dem
Versuch, den Inhalt des anonymen Kommentars mit dem theologischen Werk des Marius
Victorinus (Pierre Hadot) oder mit einigen sethianisch-gnostischen Schriften, insbesondere
mit Allogènes (John Turner), zu harmonisieren.

37 Pierre Hadot bemühte sich auch in dieser Hinsicht, das metaphysische Konzept des

anonymen Parmenides-Kommentars mit dem in Adversus Arium Ib enthaltenen in Einklang
zu bringen. Wie ich in meinem Aufsatz Die Theorie des göttlichen Selbstbewusstseins im

anonymen Parmenides-Kommentar, 200, gezeigt habe, ist Hadots Auslegung auch in diesem
Punkt zu korrigieren.



82 Vâclav Nëmec

fïrmativen Theologie entsprechen, die ausschließlich auf das erste Eine
angewandt werden, also auf das Eine der ersten Hypothese des Parmenides,
das mit Gott-Vater identifiziert wird. Die theologische Auffassung in Adver

sus Arium Ib kann folglich insofern als „dialektisch" bezeichnet werden,
als das erste Eine selbst unter zwei verschiedenen Aspekten behandelt
wird. Während unter dem Gesichtspunkt der negativen Theologie dem
Einen Sein, Seiendes, Existenz, Denken abgesprochen werden, erweist es sich
unter dem Gesichtspunkt der affirmativen Theologie als erste Phase der
Selbstkonstitution der göttlichen Substanz bzw. des Intellekts und als erstes

Glied der Dreiheit von Sein - Leben - Denken. Als das Sein selbst enthält

es in sich auf transzendente und potentielle Weise die beiden anderen
Glieder - Leben und Denken - und vereinigt sie in seiner unterschiedslosen

Einheit. Das zweite Eine, d.h. das Eine der zweiten Hypothese, das

Victorinus dem Sohn gleichsetzt, wird in Adversus Arium Ib erst später im
50. Kapitel zum Thema und ist nicht in die Dialektik der negativen und
affirmativen Theologie einbezogen.

Das in Adversus Arium Ib enthaltene metaphysische Konzept kann durch
das folgende Schema veranschaulicht werden:

1. Hypothese: inexsistentialiter unum pater

a) Negative Theologie: unum ante omnia quae vere sunt; antequam sit ei esse;
ante omnem exsistentiam, ante omnem exsistentialita-
tem, ante ipsum öv, ante omnem essentitatem, substan-
tiam, subsitentiam;
unum sine exsistentia, sine substantia, sine intellegentia

b) Affirmative Theologie: tripotens spiritus Iesse/praeexsistentia - vita/praeviventia
- intellegentia/praeintellegentia

2. Hypothese: exsistentialiter unum unum unum in substantia unum
in motu unum

a) progressio filius esse/exsistentia - vita - intellegentia
b) regressus spiritus sanctus esse/exsistentia - vita - intellegentia

Die beiden Texte sind jedenfalls dadurch merkwürdig, dass sie zwar auf der
Transzendenz des ersten Einen und auf seiner „Inkommensurabilität" mit
dem zweiten Einen insistieren, und doch schließlich das erste und das

zweite Eine als zwei verschiedene Phasen oder Aspekte einer Gottheit
auffassen. Wie schon gesagt, hielt Pierre Hadot gerade diese Dialektik der
„Inkommensurabilität" (l'incoordination) und „Kommensurabilität" (la
coordination) des ersten Einen mit dem zweiten Einen für einen der Hauptzüge

der „porphyrianischen Metaphysik". Da Hadot den anonymen Parme-
n/des-Kommentar dem Porphyrios zugeschrieben und zugleich diesen für
die philosophische Hauptquelle der theologischen Schriften des Marius



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 83

Victorinus gehalten hatte, vermutete er auch, dass die „dialektische" Theologie

des anonymen Kommentars mit dem entsprechenden Konzept in Ad-
versus Arium Ib im Wesentlichen übereinstimmt. Wie aber aus unserer
Darstellung hervorleuchtet, geht es offensichtlich um zwei verschiedene
metaphysische Konzepte.

IV. Ursprünge der „dialektischen" Theologie

Die gleichwohl bestehende Verwandtschaft des methodischen Verfahrens
bei der Thematisierung des Göttlichen, das uns im anonymen Parmenides-
Kommentar und in Adversus Arium Ib begegnet, kann dadurch erklärt werden,

dass beide Autoren an eine gemeinsame Gedankentradition
anschließen. Ein Vorbild der „Juxtaposition" oder „Dialektik" der negativen
und affirmativen Theologie, die das Göttliche aus zwei verschiedenen
Perspektiven betrachten, wobei es sich bald als „inkommensurabel", bald als

„kommensurabel" zeigt, taucht in der Tat schon im Rahmen der mittelplatonischen

bzw. neupythagoreischen Überlieferung auf.38 Dabei ist
insbesondere auf die Prinzipienlehre des Eudoros von Alexandrien hinzuweisen,
über die uns Simplikios in seinem Physik-Kommentar berichtet. Laut Sim-
plikios' Referat hat Eudoros das absolute, über alle Gegensätze erhobene
Eine als „Prinzip von allem" aufgefasst. Von diesem absoluten Einen hat er
dennoch das zweite Eine unterschieden, das zusammen mit seinem
Komplementärprinzip - der unbestimmten Zweiheit - in die Grundpolarität der
ersten entgegensetzten Prinzipien eingeschlossen wird, die als Elemente
oder Ursachen von anderen pythagoreischen Gegensatzpaaren gelten.

„,Man muss sagen, dass die Pythagoreer nach der höchsten Deutungsweise
das Eine als Prinzip von allem setzen, nach der zweiten Deutungsweise gibt
es aber zwei Prinzipien des Wirklichen, nämlich das Eine und die diesem
entgegensetzte Natur [...] Wenn das eine Prinzip der einen Gegensatzreihe, das
andere Prinzip der anderen Gegensatzreihe ist, dann sind sie nicht die gemeinsamen

Prinzipien von allem wie das [erste] Eine'. Und wieder sagt [Eudoros]:
.Deshalb lehrten [die Pythagoreer], das Eine sei unter der anderen
Betrachtungsweise Prinzip von allem, weil auch die Materie und alles Seiende aus
ihm entstanden sind. Dieses sei der höchste Gott [...] Ich sage also, dass die
Pythagoreer das Eine als Prinzip von allem zulassen, während sie unter der
anderen Betrachtungsweise zwei höchste Elemente einführen [...], so dass als

Prinzip das Eine, als Elemente aber das (zweite) Eine und die unbestimmte
Zweiheit gelten, wobei beide Prinzipien wieder eine Einheit sind. Es ist auch
offensichtlich, dass eines das Eine als Prinzip von allem, und anderes das der

38 Vgl. Mansfeld: Compatible Alternatives, 92-117.



84 Vâclav Nëmec

Zweiheit entgegensetzte Eine ist, welches sie auch als Monade bezeichnen'."^

Eudoros von Alexandrien selbst bemühte sich wahrscheinlich, zwei Versionen

der altpythagoreischen Lehre zu versöhnen, die schon Aristoteles in
seiner Metaphysik erwähnt: die „monistische" Version, der zufolge aus der
Monas die Gegensatzpaare und aus diesen die anderen Zahlen abgeleitet
werden, und die „dualistische" Lehre, die zehn Gegensatzpaare als Prinzipien

annimmt (Grenze - Unbegrenztes, Ungerades - Gerades, Eines -
Menge etc.).40 Es liegt nahe, dass Eudoros bei seinem Versuch um
Harmonisierung durch Piatons Parmenides inspiriert worden ist: die „höchste
Deutungsweise" entspricht der ersten Hypothese, die das Eine „in sich selbst"
und ohne Bezug auf anderes thematisiert, während die „zweite Deutungsweise"

der zweiten Hypothese entspricht, die das Eine in seinem Bezug auf
anderes behandelt.41 Das erste und zweite Eine scheinen dabei allerdings
nicht zwei verschiedene Hypostasen oder Seinsebenen darzustellen,
sondern sie entsprechen gerade zwei Betrachtungsweisen oder Perspektiven,
unter denen das erste Prinzip betrachtet werden kann:42 nach der „höchsten

Deutungsweise" wird dieses Prinzip in sich selbst angesehen, während
nach der „anderen" oder „zweiten Deutungsweise" als bezogen auf sein
Komplementärprinzip und als ein Glied des ersten Gegensatzpaares. Es ist
nun auffallend, dass Eudoros die beiden Betrachtungsweisen mit ähnlichen

Ausdrücken wie der Verfasser des anonymen Kommentars einführt
(Kara röv àvcoràra) Àôyov, koct' aÀÀov rpönov bzw. Kara töv SeOrepov
Àôyov).

Jaap Mansfeld führt diese Tradition sogar auf Xenophanes bzw. auf spätere

Versuche zur Interpretation seiner widersprüchlichen theologischen
Aussagen zurück. Wie der Verfasser der Schrift De Melisso Xenophane Gor-
gia und Simplikios übereinstimmend bezeugen, bezeichnete Xenophanes

39 SIMPLIKIOS: In Aristotelis Physica commentaria I, 5 CAG IX, 181, 10-30 Fr. 3-5
Mazzarelli): "Kara töv dvcaxdxco Xöyov cpaxéov toûç rh)0ayopiKot)ç tô ëv àpxnv xcöv nùivxœv Xéyeiv,
Kaxà 8è xöv Sedxepov lôyov 8t>o àpxàç xôv djioxeXoupdvcov eîvai, xô xe ëv Kal xfjv èvavxiav xoiixci)

cpiiaiv [•••] ei yàp t| pèv xwvSe T| ôè tcovôé saxiv àpxi|, oùk eioi Koivai ttàvxcov àpxai œa?iep to ëv".
Kai ttàAv "8iô, ipncri, Kai Kax' aXkov xpôitov àpxnv ëcpaoav elvai xcöv itdvxcov xô Ëv, (bç äv Kai xrjç
iAriç Kai xœv ôvxœv 7tàvxwv éÇ aùxoû yeyevnnévcûv. xoùxo 8è Eivai Kai xöv ÙJtEpàvco 0eôv [...] (pnpi
xoivuv xoùç ttepi xöv rioSayôpav xô pèv ëv Ttàvxcov àpxnv à7toA7t£Îv, Kax' àllov 8è xponov Sûo xà
àvcoxàxco oxoixEÏa TtapEicsàyeiv [...] œoxE cbç pèv àpxn xô ëv, cbç 8è oxoixEÎa xô ëv Kai i| àôptoxoç
8uàç, àpxai âgcpco ëv övxa nakiv. Kai Sfjlov öxi äXXo pév Èaxiv ëv h àpxn xôv Ttàvxcov, QXko 8è ëv xô

xfj 8od8t àvxiKEipEvov, ö Kai povâSa Ka).oùaiv". (meine eigene Übersetzung). Vgl. MANSFELD:

Compatible Alternatives, 97; Dillon, John: The Middle Platonists. A Study of Platonism 80
B.C. to A.D. 220. London: Cornell University Press 1977, 126-128; HALFWASSEN, Jens: Speusipp
und die metaphysische Deutung von Piatons Parmenides, in: HAGEMANN, Ludwig/GLEI, Reinhold

(Hgg.): EN KAI EIAH0OE. Einheit und Vielheit. Festschrift für K. Bormann zum 65.

Geburtstag. Würzburg: Echter Verlag 1993, 339-373, hier 349-355.
40 ARISTOTELES: Metaphysica 986813-26.
41 Vgl. HALFWASSEN: Speusipp und die metaphysische Deutung, 352.
42 Vgl. MANSFELD: Compatible Alternatives, 97.



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 85

Gott als „ewig" (d'l'Siov), „vollkommen homogen" (rravrr) öpotov), „kugelförmig"

(ocjxxipoeiSfj), „unbeweglich" (Kivoûpevov oùSév) etc., zugleich aber
behauptete er, Gott sei „weder unbegrenzt noch begrenzt" (oute cmeipov
otite Tterrepaapévov), „befinde sich weder in Ruhe noch in Bewegung" (otite
f|pepoùvta otite Kivr|töv eîvai).43 Während der Autor der pseudo-aristo-
telischen Schrift daraus schließt, die theologischen Ansichten des Xeno-
phanes seien in sich widersprüchlich,44 versucht Simplikios aufzuweisen,
dass dieser Widerspruch nur scheinbar ist: Xenophanes wolle in der Tat

sagen, dass Gott die transzendente Ursache sei, die nicht nur über die
gegensätzlichen Bestimmungen wie Bewegung - Ruhe, begrenzt -
unbegrenzt, sondern auch über alle Polargegensätze (àvtiatoixîa) überhaupt
hinausgehe.45 Simplikios' Auslegung des Xenophanes stimmt dabei mit Eu-
doros' Interpretation der pythagoreischen Prinzipienlehre überein, die
ebenfalls bei Simplikios erhalten ist.46 Laut Mansfeld war nun Eudoros'
„dialektische" Auffassung nicht nur durch sein Bemühen motiviert, die
unterschiedlichen Versionen der pythagoreischen Prinzipienlehre in Einklang
zu bringen, sondern auch die widersprüchlichen Aussagen über das einzige

Göttliche bei Xenophanes miteinander zu versöhnen, denen zufolge
Gott einmal jenseits der (pythagoreischen) Gegensätze verweilt, ein andermal

diesen zugeordnet wird. Dank dieser Auffassung konnte man von
Xenophanes den Vorwurf der Widersprüchlichkeit fernhalten und ihn zum
Vorläufer der Dialektik der negativen und affirmativen Theologie erklären.

V. Konklusion

Die neupythagoreische theologische Methode, über die uns Eudoros (bzw.
Simplikios) berichtet, dürfte wohl als die Inspirationsquelle für die Dialektik

der „Kommensurabilität" und „Inkommensurabilität" des Einen und für
die mit ihr verbundene Juxtaposition der negativen und affirmativen Theologie

im anonymen Parmenides-Kommentar sowie in Adversus Arium Ib
(bzw. dessen griechischer Vorlage) gedient haben. Sowohl im Parmenides-
Kommentar als auch in Adversus Arium 1b findet man genau diese
Methode vor, die hier freilich auf die (neu)platonische Problematik des Bezuges

zwischen dem transzendenten Einen und dem reflexiven Intellekt oder

43 De Melisso Xenophane Gorgia 977823-020 (Si Parménide. Le traité anonyme De Melisso
Xenophane Gorgia. Edition critique et commentaire. Ed. Barbara Cassin. Paris: Presses
Universitaires de Lille 1980, 339-344 DK 21 A 28); SIMPLIKIOS: In Arist. Phys. I, 2 CAG IX, 22,
22ff. DK 21A 31 und 21 B 26). Vgl. Mansfeld: Compatible Alternatives, 92-95.

44 De Mel. Xenoph. Gorg. 978315 ff. (Cassin 363, îoff. DK 21 A 28). Vgl. Mansfeld:
Compatible Alternatives, 93-94.

45 SIMPLIKIOS: In Arist. Phys. 1, 2 CAG IX, 29, 12-14): 7tW|v ô pèv Esvoipdvriç <bç itdvimv
aïnov Kal îtdvrœv ùitEpavéxov Kai Kivr|aECûç aùio Kal ripepiaç Kai cbç Jtdariç àviiaToixiaç EJtÉKEiva

T10T1OIV, (Ä07IEP Kai ô ILMtidv év rfj nptorri imoGéaet üapgEViSoi). Vgl. Mansfeld, Jaap: Compatible

Alternatives, 94-95.
46 Vgl. MANSFELD: Compatible Alternatives, 97.



86 Vâclav Nëmec

dem intelligiblen Seienden angewandt wird - obgleich jeweils auf eine
andere Art und Weise. An die Stelle der Dialektik der „Kommensurabilität"
und „Inkommensurabilität" des Einen mit den pythagoreischen Gegensätzen

tritt so die (neu)platonische Dialektik der „Kommensurabilität" und
„Inkommensurabilität" des transzendenten Einen mit der Ebene der Differenz,

Intelligibilität und Reflexivität, die sich durch die intelligible Triade
Existenz - Leben - Denken auszeichnet. Eudoros von Alexandrien, der
Verfasser des anonymen Parmenides-Kommentars und Marius Victorinus
stimmen nun darin überein, dass sie zwei „Gesichtspunkte" oder
„Betrachtungsweisen" unterscheiden, unter denen man das höchste Prinzip oder
den höchsten Gott ansehen kann: Während bei Eudoros sich das Eine einmal

als das über alle Gegensätze erhabene Prinzip, einmal als ein Glied der

Grundpolarität „das Eine - die unbestimmte Zweiheit" zeigt, erscheint es

im anonymen Kommentar einmal als das einfache Eine jenseits von allem,
einmal als der in sich differenzierte Intellekt, der sich in die Vielheit seiner
Akte - Existenz, Leben und Denken - hinein entfaltet. In Adversus Arium
Ib wird dann das Eine einmal - aus der Perspektive der negativen Theologie

- als das transzendente und relationslose „Prinzip vor dem Prinzip"
betrachtet, dem u.a. auch Sein, Existenz, Leben und Denken abgesprochen
werden, ein andermal - aus der Perspektive der affirmativen Theologie -
als „der dreimächtige Geist" und zugleich als ein Glied der Triade
Sein/Existenz - Leben - Denken, nämlich als Sein oder (Prä-)Existenz bzw.
als die erste Phase der Selbstkonstitution des göttlichen Intellekts, nämlich

das Verharren. Der Unterschied besteht auch darin, dass bei Eudoros
und im anonymen Kommentar die beiden Betrachtungsweisen der ersten
und zweiten Hypothese des Parmenides entsprechen, während bei Marius
Victorinus die zwei Gesichtspunkte das Eine der ersten Hypothese
betreffen, ohne dass das zweite Eine in die Dialektik der „Kommensurabilität"

und „Inkommensurabilität" einbezogen wird.47

47 Dieser Artikel entstand im Rahmen des Projekts „Metaphysical systems in the
theological work of Marius Victorinus and their sources", Nr. 14-35803S, der Grant-Agentur der
Tschechischen Republik (GACK).



Dialektik der negativen und affirmativen Theologie 87

Zusammenfassung
Der Artikel befasst sich mit einer spezifischen Dialektik der negativen und
affirmativen Theologie, die im anonymen Parmenides-Kommentar und in
Adversus Arium 1b des Marius Victorinus vorkommt. Aufgrund einer detaillierten

Untersuchung beider Texte argumentiert der Autor, dass sie eine
ähnliche dialektische Methode benutzen, sich jedoch in deren Anwendung
auf das erste und zweite Eine und in ihrer Erörterung des Bezugs zwischen
dem transzendenten Einen und der Triade Existenz-Leben-Denken
unterscheiden. Daraus schließt er, dass beide Auffassungen zwei verschiedene
Varianten eines verwandten metaphysischen Konzepts darstellen. Schließlich
versucht er zu zeigen, dass die dialektische Theologie vom Neupythagoreis-
mus des 1. Jahrhunderts v. Chr. inspiriert werden dürfte.

Abstract
This article deals with a specific dialectic of negative and affirmative theology

which occurs in the anonymous commentary on Parmenides and in

Against Arius lb by Marius Victorinus. Based on a detailed examination of
both texts, the author argues that they use a similar dialectical method but
differ in their application of it to the first and second One and in their
solution of the problem of the relationship of the transcendent One and the
triad existence-life-intelligence. He comes to the conclusion that both texts
include two different variants of one cognate metaphysical concept. Finally,
he tries to show that the dialectical theology may have been inspired by Neo-
pythagoreanism of the ist century BC.


	Dialektik der negativen und affirmativen Theologie im anonymen Parmenides-Kommentar und bei Marius Victorinus

