
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit

Autor: Lohmann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Lohmann

Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und
reflexive Unparteilichkeit

x. Einleitung

Menschen sind, von Natur aus, nach dem Urteil der Vernunft oder als von
Gott geschaffen, anders als oftmals gesagt wird - ungleich. Sie sind aber
auch, wenn man die untereinander verschiedenen und ungleichen
Menschen betrachtet, in bestimmten Hinsichten von Natur aus gleich, aus

Vernunftgründen gleichwertig und aus religiöser Sicht gleich gestellt.
Menschen sind daher, von Natur aus, von Vernunft aus oder aus religiöser
Glaubensperspektive, je nach Hinsicht: ungleich und/oder gleich. „Gleichheit"

und „Ungleichheit" sind relationale Bestimmungen, eine Entität kann
nicht für sich gleich oder ungleich sein, sondern nur in Beziehung oder im
Verhältnis zu anderen, und beide Bestimmungen erfordern immer die

Angabe einer partiellen Hinsicht, in Bezug auf die von Gleichheit oder
Ungleichheit gesprochen werden kann.

„Gerechtigkeit" und „Ungerechtigkeit" sind ebenfalls Bestimmungen,
die relational sind, die Verhältnisse zwischen wenigstens zweien ausdrücken

und ebenfalls immer die Angabe einer Hinsicht verlangen, in Bezug
auf die eine Relation gerecht oder ungerecht genannt wird. Sie sind Prädikate

begründbarer Urteile, die sich auf Verhältnisse beziehen, die
Menschen gemacht haben oder durch menschliches Verhalten bestimmt sind.

Ob eine Beziehung zwischen Menschen gerecht oder ungerecht genannt
werden kann, das hängt von der Art ihrer Beziehung ab. Nun gibt es alle
möglichen Arten von menschlichen Beziehungen: intime und öffentliche;
familiäre oder gemeinschaftliche zwischen Vertrauten oder gesellschaftliche

zwischen Fremden; usw. Ich wähle aus dieser Beziehungs- und
Verhältnis-Vielfalt eine wohlbekannte, wenn auch komplexe Figur aus, die

unsere gegenwärtigen Vorstellungen der Verbindung von Gleichheit und

Ungleichheit, Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit wesentlich bestimmt (hat):
den Sozialstaat.

Er ist nicht unumstritten, und zudem, wie wir alle wissen und erfahren,
in einer (nur einer?) Krise. Historisch scheint die Zeit des Sozialstaates
nach dem zweiten Weltkrieg in westeuropäischen Ländern begonnen zu
haben, seit den 1990 Jahren aber im Niedergang begriffen zu sein. Nicht
nur neoliberale Politiker reden vom „Ende des Sozialstaates", und seit der
Schulden- und Finanzkrise erleben wir einen Abbau und Umbau
sozialstaatlicher Verhältnisse. Diese Ab- und Umbauvorgänge betreffen auch die



Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit 41

normativen Prämissen des Sozialstaates, und um die soll es hier gehen:
Historisch angetreten ist die Idee des Sozialstaates mit dem Versprechen,
„soziale Gerechtigkeit durch soziale Gleichheit" zu verwirklichen. In dieser
Perspektive erscheint Ungleichheit als ungerecht. Was ist darunter zu
verstehen? Und kann es so etwas wie „soziale Gerechtigkeit light", Gerechtigkeit

ohne Gleichheit geben? Wenn das aber nicht begründbar ist, welche

Ungleichheiten sind noch hinzunehmen, welche sind gerecht, welche
ungerecht, und was könnte das heißen?

2. Soziale Gerechtigkeit im Sozialstaat

Nach dem zweiten Weltkrieg hat die politische Umsetzung der Forderung
nach „sozialer Gerechtigkeit" zur Entwicklung des Sozialstaates geführt.1
Soziale Gerechtigkeit wurde als eine weitgehende Verwirklichung von
Gleichheit verstanden. Ungleichheit sollte abgeschafft, und Gleichheit sollte

hergestellt werden. Dabei war die Verwirklichung der moralischen Idee
sozialer Gerechtigkeit im Sozialstaat nicht eine schlichte Umsetzung von
Moral in Recht und Politik, sondern das Sozialstaatsprojekt war von
Beginn an der Versuch, eine Abwägung unterschiedlicher Forderungen in
den Dimensionen der Moral (als dem unparteilich Begründbaren), des
Rechts und der Verfassung (als dem legal Einklagbaren), der Ökonomie
und Technik (als des ökonomisch und technisch Machbaren und
Leistbaren), der Kultur (als den gemeinsam geteilten und relevanten Wertungen)

und der Politik (als den demokratisch legitimierbaren allgemeinen
Entscheidungen) vorzunehmen und zu erreichen. Medium und Arena der
Abwägungen waren die öffentlichen Meinungs- und Willensbildungsprozesse,

die den gesetzlichen Rahmen sozialstaatlicher Regelungen
hervorbrachten. Sie legen fest, in welchen Hinsichten Gleichheit zu verwirklichen

ist und Ungleichheit akzeptable erscheint.
Die jeweils realisierte Konzeption von „sozialer Gerechtigkeit" und die

jeweils institutionalisierte Konzeption des Sozialstaates waren abhängig
vom Wirtschaftswachstum und Steueraufkommen und daher gekennzeichnet

durch unterschiedliche Arten von Abwägungen und Kompromissen.2
Die „Krise des Sozialstaates" ab den 1970 Jahren führte mit einer Senkung
des Steueraufkommens zu einer Einschränkung der sozialen Leistungen
des Staates. Er konnte sie nur durch Verschuldung (zunächst öffentliche,
dann private) finanzieren, und auch diese Auswegstrategien scheinen seit

1 RITTER, Gerhard. A.: Der Sozialstaat. Entstehung und Entwicklung im internationalen
Vergleich. München: Oldenbourg 1991.

2 Siehe hierzu Lohmann, Georg: Soziale Menschenrechte und die Grenzen des Sozialstaats,

in: KERSTING, Wolfgang (Hg.): Politische Philosophie des Sozialstaats. Velbrück:
Weilerwist 2000, 351-371.



42 Georg Lohmann

der globalen Finanzkrise (2008) erschöpft.3 Zunehmend werden die
traditionellen Sozialleistungen reduziert, neoliberale Politiker werfen „Ballast"
ab und machen den Sozialstaat, oder was von ihm noch übrig bleibt,
schlank und „light".

Mit dem Abbau des Sozialstaates wuchs aber auch die soziale Ungleichheit

und damit die Diskussionen, welche Ungleichheiten noch akzeptable
erscheinen. Schaut man sich die Entwicklung von sozialen Ungleichheiten
in westlichen Staaten, aber auch global an, so ist in den letzten Jahren eine
dramatische Entwicklung zu verzeichnen4: In der Schweiz besitzen 3 % der
Bevölkerung so viel steuerpflichtiges Vermögen wie die restlichen 97 %

(nach Untersuchungen der Gewerkschaften: 2 % zu 98 %).5 In Deutschland
besitzen 10 % der Bevölkerung mehr als 50 % des gesamten Nettovermögens,

und diese Relation hat sich in den letzten Jahren stärker
auseinanderentwickelt.6 In globaler Hinsicht sind die Entwicklungen noch
dramatischer, aber auch komplexer.7 Ich beschränke mich hier auf die Fälle
einzelner (sozialer) Staaten und auf den philosophischen Betrag zur
Beantwortung der Frage, welche sozialen Ungleichheiten noch gerechtfertigt
werden können?

3. Soziale Gerechtigkeit: nur Gleichheit oder ohne Gleichheit?

Die faktische Krise des Sozialstaates scheint nun auch eine Krise der
normativen Idee der sozialen Gerechtigkeit nach sich zu ziehen. Auch diese
Idee soll Ballast abwerfen und schlanker werden, insbesondere soll die
Forderung nach sozialer Gerechtigkeit von der Forderung nach Gleichheit
entkoppelt werden, um beim Zurückfahren des Sozialstaates mehr
Ungleichheiten akzeptabel zu machen. Zumindest einige in der gegenwärtigen

Diskussion um „soziale Gerechtigkeit" scheinen das zu behaupten.8

3 Siehe STREECK, Wolfgang: Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus.

Frankfurt M.: Suhrkamp 2013.
4 Seit dem 2. Weltkrieg ist die Schere zwischen reich und arm immer dramatischer

auseinander gegangen, PlKETTY, Thomas: Das Kapital im 21. Jahrhundert. München: Beck 2016.
5 Indrani, Das: Soziale-Ungleichheit-Kein-Aufschrei-Nirgends, in:

https://www.infosperber.ch/Politik/21. Sept. 2011 (23.7.2018).
6 HRADIL, Stefan: Soziale Ungleichheit in Deutschland, 8. Auflage. Wiesbaden: Springer

2005; WEHLER, Hans-Ulrich: Die neue Umverteilung. Soziale Ungleichheit in Deutschland.
München: Beck 2013.

7 Siehe Piketty, Thomas: Bericht zu weltweiten Ungleichheit, World Inequality Lap, dt.
Kurzfassung: wir20i8.wid.world/files/download/wir20i8-summary-german.pdf. Meine eigenen

Arbeiten hierzu: Lohmann, Georg: Globale Gerechtigkeit, Menschenrechte und
korrespondierende Pflichten. Eine Skizze, in: Gander, Hans-Helmuth (Hg.): Menschenrechte.
Philosophische und juristische Positionen. Freiburg: Alber 2009, 35-58; LOHMANN, Georg: Normative

Perspectives on Transnational Social Rights, in: Fischer-Lescano, Andreas/MÖLLER, Kol-
ja (eds): Transnationalisation ofSocial Rights. Cambridge: Intersentia, 2016, 49-65.

8 Siehe die Sammlung von Krebs, Angelika (Hg.): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der
neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2000.



Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit 43

Die klassischen Theorien sozialer Gerechtigkeit (von Aristoteles bis zu
Rawls) haben es mit der Verteilung von Gütern unter einer Gruppe von
Menschen zu tun, die gerecht dann genannt werden kann, wenn jede Person

das Ihrige erhält und keine vor den anderen bevorzugt wird. Unter
modernen Bedingungen muss diese gerechte Verteilung zugleich so
verstanden werden, dass sie auf der Basis des gleichen Werts einer jeden Person

vorgenommen wird.9 In einer „linken" Tradition galt daher lange Zeit
eine Verteilung nur dann als gerecht, wenn sie egalitär, d.h. durch Gleichheit

gekennzeichnet ist. Eine egalitäre Gerechtigkeitskonzeption lässt nun
freilich unterschiedliche Deutungen ihres Gleichheitsbezuges zu.10

3.1 Nur wenige, und zwar dogmatische und letztlich autoritäre Positionen
haben eine gerechte Gleichverteilung so verstanden, dass alle das Gleiche
von jedem Gut haben müssen. Systematisch gesehen gehen diese
Positionen vom Postulat einer unbestimmten Gleichheit aus („Alle Menschen
sind gleich!") und fordern, dass eine gerechte Verteilung diese Gleichheit
strikt und umfassend widerspiegeln soll. Ungleiche Verteilungen sind
daher per se ungerecht und durch Umverteilungen in gerechte, d.h. gleiche
Verteilungen zu verwandeln. Diese Position einer „einfachen Gleichheit"11
war eigentlich nie plausibel und ist von ernsthaften Autoren auch nie pur
vertreten worden: Dagegen sprach einmal, dass eine faktische Gleichheit
der verteilten Güter oftmals offenkundig ungerechtfertigt ist (z.B. wenn
ungleiche Ansprüche auf die zu verteilenden Güter bestehen), und zweitens

die Herstellung einer strikten Gleichheit im größeren Rahmen
politisch offenbar nur diktatorisch durchzusetzen ist. Philosophisch und
politisch gesehen ein Popanz (also ein Schreckensbild), ist diese Position
einer strikten, umfassenden und faktischen Gleichheit daher nur des
Kontrastes wegen von Interesse. Ernsthaft und ernstzunehmend vertritt sie
keiner mehr.

3.2 Ebenso schreckhaft aber ist die spiegelbildliche Position, dass Gerechtigkeit

gar nicht auf Gleichheit bezogen ist und eine gerechte Verteilung
nur zufälligerweise mal eine gleiche Verteilung von Gütern sei. Diese
Auffassung kritisierte schon Aristoteles, wenn er einen allgemeinen
Gerechtigkeitsbegriff, nachdem gerecht derjenige sei, „der die Gesetze befolge",
kritisch durch die Forderung ergänzte: „und die bürgerliche Gleichheit".

9 Das unterscheidet Aristoteles von den modernen Autoren, Marx bis Rawls, s.u.
10 Siehe dazu GOSEPATH, Stefan: Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egali-

tarismus. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004.
11 Einwände dagegen erhob schon David Hume, neuerdings wiederholt bei Walzer,

Michael: Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit. Frankfurt/M.:
Campus 1992, 4iff.



44 Georg Lohmann

Aber vor nicht allzu langer Zeit vertraten Autoren wie H. Frankfurt12 und
im Anschluss an ihn A. Krebs13 Versuche, Gerechtigkeit ohne Gleichheitsbezug

zu konzipieren. Die Grundintention von Gerechtigkeit, dass Gerechtigkeit

darin bestehe, dass eine Person das Ihrige erhält, versteht Frankfurt
so, dass die Person das erhält, was wir ihrer Achtung schuldig sind. Achtung

besteht für ihn darin, dass eine Person hinsichtlich ihrer sie
charakterisierenden Eigenschaften angemessen behandelt wird, und das sei dabei
nur als ein individuelles Verhältnis zu verstehen. Haupteinwände gegen
diese Position sind erstens, dass Gerechtigkeit wesentlich eine relationale
Beziehung zwischen mehreren Personen ausdrückt und nicht ein
individuelles Verhalten zu einer Person, und zweitens, dass die Achtung, um die
es hier geht bzw. gehen müsste, wesentlich eine gleiche Achtung aller ist.14
Wenn diese Kritik zutrifft, dann kann eine gerechte Verteilung von Gütern
nicht ohne einen Gleichheitsbezug verstanden werden, offen aber ist die
Frage, auf welche Weise denn Gerechtigkeit auf Gleichheit gezogen ist?
Ich möchte dazu im Folgenden einen eigenen Vorschlag skizzieren.15

4. Unparteilichkeit als Bestimmung von Gleichheit und gerechtfertigter
Ungleichheit

Von einer gerechten Verteilung kann man sprechen, wenn jede Person
bekommt, was ihr zusteht (suum cuique tribuere)lb, und wenn es dafür allgemein

akzeptable Gründe gibt. Ob etwas ein allgemein akzeptabler Grund
ist, zeigt sich bei einer unparteilichen Beurteilung. Unparteilichkeit
fungiert hier als eine Art Ersatzvornahme, sie ist Platzhalterin für eine ideale
Zustimmungsfähigkeit durch alle17 oder für ein, von Menschen nicht er-

12 FRANKFURT, Harry: Equality as a Moral Ideal, in: DERS.: The Importance of what We
Care About. Cambridge UP 1988; DERS.: Gleichheit und Achtung, in: Deutsche Zeitschrift für
Philosophie (DZfPh) Jg. 47 (1999) 1, 3-111.

13 Krebs, Angelika: Würde statt Gleichheit, in: DZfPh. Jg. 4 (1999) 2, 291-312: und DIES.:

Einleitung. Die neue Egalitarismuskritik im Überblick, in: Krebs: Gleichheit und Gerechtigkeit,
7-37. Ähnlich auch SCHRAMME, Thomas: Gerechtigkeit und soziale Praxis. Frankfurt: Campus
2006.

14 Weitere Kritik siehe LADWIG, Bernd: Gerechtigkeit und Gleichheit, in: Probleme des

Klassenkamps (Prokla) 121, 2001, 585-610; und GOSEPATH: Gleiche Gerechtigkeit.
15 Andere, ähnliche Vorschläge sind in der Nachfolge von John Rawls von Hinsch,

Winfried: Gerechtfertigte Ungleichheiten. Grundsätze sozialer Gerechtigkeit. Berlin: De Gruyter
2002 und in kritischer Auseinandersetzung mit Rawls von GOSEPATH: Gleiche Gerechtigkeit,
entwickelt worden. Ich verzichte aber weitgehend auf eine durchlaufende Auseinandersetzung

mit diesen Positionen, da dies sonst den kurzen Text zu umfangreich werden ließe.
16 Siehe zu diesem allgemeinen Verständnis der Ulpianischen Formel von Gerechtigkeit:

Tugendhat, Ernst: Vorlesungen über Ethik. Frankfurt/M: Suhrkamp 1993, 366F
17 Zu dieser Deutung von Unparteilichkeit siehe Lohmann, Georg: Unparteilichkeit in

der Moral, in: GÜNTHER, Klaus/WlNGERT, Lutz (Hgg.): Die Öffentlichkeit der Vernunft und die

Vernunft der Öffentlichkeit. Festschrift für Jürgen Habermas. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2001,



Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit 45

reichbares, absolut richtiges Urteil. Es gilt zunächst die negativ bestimmte
Regel: Wenn eine ungleiche Verteilung in einer unparteilichen Beurteilung
nicht mit allgemein akzeptablen Gründen begründet werden kann, dann
ist eine Gleichverteilung geboten.18

Allerdings muss auch diese Umkehrung der Beweislast normativ
begründet werden, da wir in manchen Fällen von vornherein eine Ungleichheit

für ungerecht halten. Eine unparteiliche Beurteilung setzt ja zunächst
unterschiedliche Parteien voraus, zwischen denen eine gerechte Regelung
gefunden werden soll. Wenn die Parteien nun in keiner Hinsicht als Gleiche

behandelt werden könnten, dann wäre auch eine unparteiliche Lösung
nicht möglich. Unparteilichkeit als Lösungsmodus von konfligierenden
Ansprüchen setzt basale Hinsichten voraus, in der die beteiligten Parteien,
ungeachtet ihrer Unterschiedlichkeit und Ungleichheit, als (formal) Gleiche

angesehen werden können:

in moralischer Hinsicht ist es die Annahme, dass alle zu
berücksichtigen Personen zu überlegter Selbstbestimmung fähig und
damit Subjekt von Begründungsforderungen sind und sie deshalb eine
gleiche Achtung und Rücksichtnahme als moralische Personen
verdienen19;

in rechtlicher Hinsicht ist es ihre Anerkennung als gleiche
Rechtspersonen;

in politischer Hinsicht ihr Status als einander gleichgestellte, freie
Bürger.

In diesen basalen Hinsichten scheint eine ungleiche Bewertung nicht
rechtfertigungsfähig zu sein. Die Moral, die dieser Position entspricht, ist die
der universellen und gleichen Achtung und Berücksichtigung aller ("equal
respect and concern of all", R. Dworkin). Historisch ist diese Auffassung

434-455; und DERS.: Moral und Zeit, in: ANGEHRN, Emil u.a (Hgg.): Der Sinn der Zeit. Vel-
brück: Weilerswist 2002, 181-198.

18 Zu dieser Umkehrung der Beweislastverteilung, nach der Ungleichheit und nicht Gleichheit

begründet werden muss, siehe Frankena, William K.: Analytische Ethik. München:
Deutscher Taschenbuch Verlag 1972, 70; TUGENDHAT: Vorlesungen, 374t.

19 Fragt man sich, ob wir nicht auch aus einer Gerechtigkeitsperspektive Pflichten der
Rücksichtnahme, Hilfe und Gewährleitung gegenüber Tieren haben, so muss oder wird die
Prämisse der moralischen, basalen Gleichheit ausgedehnt auf den Umstand, dass Tiere wie
wir leidensfahige und bedürftige Wesen sind, und diese Eigenschaften moralisch relevante
Eigenschaften sind, so dass sie wie wir gleiche, genuine Objekte moralischer Rücksichtnahme

sind. Daraus ergibt sich in moralischer Hinsicht eine Erweiterung der basalen Gleichheit:
Formal gleich sind Menschen wie Tiere hinsichtlich basaler moralischer Eigenschaften
(Leidensfähigkeit etc.) und damit als moralische Objekte anzuerkennen. Ich bezweifele aber,
dass sie wie wir in der gleichen Weise oder überhaupt genuine moralische Subjekte als Träger

von Rechten und als Subjekt von moralischen Pflichten sein können. Dazu gibt es eine
aktuelle Diskussion, z.B. WOLF, Ursula: Ethik der Mensch-Tier Beziehung. Frankfurt/M.:
Klostermann 2012; meine Position im Ansatz: LOHMANN, Georg: Ethik der radikalen
Endlichkeit, in: Information Philosophie 1 (2014), 5-11.



46 Georg Lohmann

der prinzipiellen Gleichwertigkeit aller Menschen ein spätes Produkt, von
komplexen religiösen, kulturellen, institutionellen, rechtlichen und politischen

Wandlungsprozessen, die oft einen weiteren Schritt in diese Richtung

erst in sozialen (und blutigen) Kämpfen tun konnten. Marx z.B.

bemerkt gegenüber Aristoteles, der noch von einer natürlichen Ungleichheit

der Menschen ausging, dass sich der Kapitalismus erst systematisch
entwickeln kann, wenn der „Begriff der menschlichen Gleichheit bereits
die Festigkeit eines Volksvorurteils"20 hat. Mit dem unüblichen Begriff
eines „Volksvorurteils" bezieht sich Marx, ohne das explizit zu sagen, auf die

Menschenrechtserklärungen in Amerika und Frankreich im Zuge der
revolutionären Demokratiegründungen am Ende des 18. Jahrhunderts.21 Und
bis heute haben Kapitalismus und Menschenrechtsregime es nicht
geschafft, diese normative Überzeugung überall Wirklichkeit werden zu
lassen.

Diese basalen Gleichheiten drücken sich in gleichen Ansprüchen und/
oder Rechten aller aus. In einem gewissen Sinne kann man daher sagen,
dass diese basalen Gleichheiten und Rechte jeder sozialen Verteilungsgerechtigkeit

vorausgehen und daher im genauen Sinne nicht verteilt werden
können, sondern den konstitutiven Rahmen für eine gerechte Verteilung
bilden.22

5. Unparteilichkeit als reflexive Regel zweiter Ordnung zur Bestimmung

von Gleichheit und Ungleichheit

Ist einmal die grundsätzliche Gleichwertigkeit und rechtliche Gleichstellung

aller beteiligten Menschen normativ begründet und insofern „gesichert"

(z.B. durch die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948,
oder mit Bezug auf eine republikanische Interpretation der Menschenwürde23),

so sollten Verteilungsfragen unparteilich begründet und entschieden
werden können. Das kann aber nicht abstrakt geschehen, sondern erfordert

ein Mehrebenen-Vorgehen.

20 MARX, Karl: Das Kapital, 1. Band. Berlin: Dietz 1968, 74.
21 Siehe zu dieser Marx (kritischen) Deutung: Lohmann, Georg: Normative und

rechtsstaatliche Kapitalismuskritiken und ihre Verdrängung bei Marx, in: Deutsche Zeitschrift für
Philosophie 66 (2018) 4, 429-465.

22 Dass (gleiche) Grundrechte nicht als zu verteilende Grundgüter aufgefasst werden
können, betont auch Habermas gegen Rawls, siehe Habermas, Jürgen: Versöhnung durch
öffentlichen Vernunftgebrauch, in: ders.: Die Einbeziehung des Anderen. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1996, 7if.

23 LOHMANN, Georg: Welchen Status begründet die Menschenwürde?, in: RphZ -
Rechtsphilosophie. Zeitschrift für Grundlagen des Rechts 2 (2015), 170-186; Lohmann, Georg:
Erkämpfte Gleichheiten. „Volksvorurteil" und Menschenwürde als Kuckucksei des Völkerrechts,
in: Kuckuck. Notizen zur Alltagskultur 33 (2018) 2, 6-10.



Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit 47

5.1 Ein unparteiliches Urteil kann sich einmal auf die unparteiliche
Anwendung einer Regel beziehen (so wie ein unparteilicher Richter eine
vorgegebene Gesetzesnorm ohne Ansehen der Person, nicht willkürlich und
in Übereinstimmung mit der üblichen Rechtspraxis in einem Einzelfall
anwendet). Unter diesen Bedingungen könnte man sich aber auch eine
unparteiliche Anwendung einer ungerechten Regel vorstellen. Die von den
Juristen sogenannte Rechtsanwendungsgleichheit, die im dt. GG, Art. 3,
Abs. 1 formuliert ist („Alle Menschen sind vor dem Gesetz gleich"), wird
daher von einigen so verstanden, als ob sie indifferent gegenüber dem Ge -
halt der anzuwendenden Gesetze sei. Das ist aber nach herrschender
Meinung eine unvollständige und daher unrichtige Auffassung, da die Grundrechte

auch den Gesetzgeber binden und daher mit Art. 3, Abs. 1 auch eine
Rechtssetzungsgleichheit gefordert ist.24 Diese können wir uns so vorstellen,

dass nicht nur eine Norm unparteilich angewendet werden muss,
sondern die Norm selbst einer unparteilichen Gesetzgebung entsprechen
muss, d.h. dass durch das formale Procedere des Gesetzgebungsverfahrens
niemand bevorzugt wird. Die Beachtung von Unparteilichkeit ist daher
nicht bloß bei der Anwendung, sondern auch bei der Generierung von
Normen gefordert.

5.2 Eine gerechte Verteilung ist eine Verteilung gemäß einer Hinsicht oder
eines Maßstabes, die die allgemeine Bestimmung „Jeder Person das Ihrige"
spezifiziert. Solche Maßstäbe nenne ich Maßstäbe erster Ordnung. Solche

Verteilungsmaßstäbe sind z.B. Verteilung nach Leistung, nach Chancen,
nach Bedürftigkeit25, man könnte sich aber auch andere Maßstäbe denken:
nach Alter, nach Schnelligkeit, nach der zeitlichen Reihung von
Anmeldungen, nach einem Zufallsprinzip, etc.). Manche Maßstäbe scheinen in
bestimmten Kontexten besser zu passen als andere, aber welche uns
passend erscheinen, das scheint nun seinerseits eine Frage der unparteilichen
Beurteilung. Kann nämlich gezeigt werden, dass ein Maßstab bezüglich
eines konkreten Verteilungsproblems eine beteiligte Partei bevorzugt oder
benachteiligt, so wäre eine Verteilung nach diesem Maßstab nicht
gerecht.26 Aus einer Unparteilichkeitsperspektive überprüfen wir daher
sowohl den Inhalt wie die Angemessenheit eines Verteilungsmaßstabes erster

Ordnung. Unparteilichkeit erscheint so als ein reflexives Beurteilungs-
prinzip zweiter Ordnung, sie sichert die spezifischen Gerechtigkeiten in
bestimmten Sphären gemäß spezifischen Maßstäben erster Ordnung.

Sie ist aber ebenso erforderlich bei der Abwägung zwischen den
einzelnen Bereichen. Die reflexive Unparteilichkeitsperspektive überschreitet

24 Siehe hierzu: HUSTER, Stefan: Rechte und Ziele. Zur Dogmatik des allgemeinen
Gleichheitssatzes. Berlin: Duncker & Humblot 1993, 15ff.

25 Siehe dazu ausführlich WALZER: Sphären der Gerechtigkeit; HlNSCH: Gerechtfertigte
Ungleichheiten, 169-266; GOSEPATH: Gleiche Gerechtigkeit, 348-446.

26 Aus dieser Sicht kann man Erbschaftssteuern begründen.



48 Georg Lohmann

daher partikulare Abschottungen. Wenn eine nur partikulare Beschränkung

einer Verteilungsregelung nicht unparteilich gerechtfertigt werden
kann, dann ist eine Berücksichtigung aller und somit eine Verallgemeinerung

geboten.27 Sie fordert uns auf, alle moralisch relevanten Objekte zu
berücksichtigen. In diesem universellen Anspruch ist die Rücksichtnahme
auf zukünftige Generationen ebenso (wenn auch anders gewichtet) zu
beachten wie unsere moralischen Verpflichtungen gegenüber Tieren.

Die moralisch verstandene Unparteilichkeit wendet sich so auch gegen
den Partikularismus einer Rechtsgemeinschaft. Insbesondere die moralisch
begründeten, universellen Menschenrechte stehen so in einer Spannung zu
den nur in einem besonderen Rechtsstaat gültigen Grundrechten. Besonders

prekär ist dieser universelle Anspruch bei den sozialen Menschenrechten,

so dass sich in dieser Hinsicht auch die Grenzen des Sozialstaates
deutlich zeigen.28

Im Einzelnen wären hier die spezifischen Weisen, aber auch Grenzen

von Unparteilichkeit in der Moral, im Recht und in der Politik aufzuzeigen.

Diese drei Bereiche überlappen sich, sind aber nicht deckungsgleich.
In der Urteilsperspektive der Unparteilichkeit engen wir die Bereiche der
Moral und der Politik auf das ein, was durch Rechte geregelt werden kann.
Kreativität und Entschlossenheit in der Politik gewinnt man nicht durch
Unparteilichkeit als solche; liebende Fürsorge oder Dankbarkeit in der
Moral sind nicht wesentlich durch Unparteilichkeit bestimmt. Hierher
gehört auch die Diskussion, in der von feministischen Positionen aus
Unparteilichkeit bzw. Gerechtigkeit als moralische Prinzipien kritisiert werden,
und gegen Konzeptionen von Fürsorge (care) und Wohlwollen ausgespielt
werden.29

6. Bedingungen und Realisierungschancen des Abbaus sozialer Ungleichheit

Soziale Gerechtigkeit, geregelt durch Unparteilichkeit, setzt die Bestimmung

von Adressaten und Autoren von Regeln als Gleiche und Freie

(gleichberechtigte Bürger, gleichberechtigte Menschen) voraus. Eine

unparteiliche Regelung von praktischen Fragen wäre unter diesen Bedingungen

formal gerecht; sie wäre auch material gerecht, wenn die vorhin ge-

27 Siehe LOHMANN: Unparteilichkeit in der Moral, 453E Michael Walzer glaubt ohne ein
formales Gerechtigkeitsprinzip zweiter Ordnung auskommen zu können, was letztlich zu
einem willkürlichen Partikularismus einer besonderen Bürgergemeinschaft führt. Siehe WALZER:

Sphären der Gerechtigkeit. Siehe dazu auch LOHMANN, Georg: Soziale Gerechtigkeit und
soziokulturelle Selbstdeutungen. Relativismus bei Marx, Walzer und Rawls, in: KOCH, H.-J.

u.a. (Hgg.): Theorien der Gerechtigkeit ARSP-Beiheft 56). Stuttgart: Steiner 1994, 223-236.
28 Siehe hierzu LOHMANN: Soziale Menschenrechte und die Grenzen des Sozialstaats.
29 Siehe die Diskussion in NAGL-DOCEKAL, Herta/PAUER-STUDER, Herlinde (Hgg.):

Jenseits der Geschlechtermoral. Beiträge zur feministischen Ethik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993.



Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit 49

nannten basalen Gleichheiten auch faktisch beansprucht werden können.
Dafür müssen die Berechtigten nicht nur negativ frei sein, sondern auch
über die entsprechenden Fähigkeiten und Gelegenheiten, ihre Rechte
wahrzunehmen, verfügen können. Zunächst einmal soll dies durch die Verwirklichung

sozialer Rechte erreicht werden.30 Diskutiert wird aber auch, ob

zur Sicherung dieser Basisgleichheit eine soziale und materiale Absicherung

von Mindeststandards eines Bürgerlebens geeignet sind. Die unparteilich

begründbare Forderung nach sozialer Gerechtigkeit würde daher im
Sozialstaat eine „Sockelbereich" etablieren, der z.B. durch ein
(bedingungsloses?) Grundeinkommen für alle Bürger eingelöst werden könnte.

Das wäre ein Argument für eine minimale Grundversorgung aller Bürger

(und aller Menschen?), auf die sie ein (dann auch einklagbares) subjektives

Recht haben (sollten). In diesem basalen Bereich wären ungleiche
Verteilungen ungerecht. Wo freilich die Grenze und genaue Bestimmung
dieses Mindeststandards liegt, kann aus einer moralischen Perspektive
allein nicht bestimmt werden, sondern ist letztlich durch ein (durch
Unparteilichkeit gekennzeichnetes) demokratisches Verfahren der Meinungsund

Willensbildung aller zu entscheiden. Ich könnte mir durchaus
vorstellen, dass es in (relativen oder noch?) Sozialstaaten wie der Schweiz
oder Deutschland die sogenannte „Grundsicherung" erfüllt, die aber unterhalb

eines bequemen Auskommens liegt, damit noch Anreize zu
Eigeninitiativen und selbstbestimmten Unterhaltserwerbes vorhanden sind. Auf
der anderen Seite aber wäre es ein Recht auf eine Basisversorgung (wie z.B.
das geplante, dann aber wieder aufgegebene Basiseinkommen in
Finnland31), das die Risiken gesteigerter Mobilität abfedert und andere soziale

Ungleichheiten „hinnehmbar" macht, sie aber nicht rechtfertigt.32
Bislang ist nur der Ansatz zur Beantwortung der Frage: Welche sozialen

Ungleichheiten sind rechtfertigbar? skizziert. Die eigentlich interessanten
Fragen sind fast alle noch offen: Auf dieser Basis kann man aber nun
fragen, welche Ungleichheiten in nationaler, regionaler und globaler Hinsicht
noch gerechtfertigt werden können. Und diese normativen Fragen kann
man stellen, auch wenn häufig wenig Aussicht besteht, eine entsprechende
Antwort auch zu verwirklichen. Die meisten normativen Ansätze zur
Beantwortung dieser Fragen stehen in der Tradition von J. Rawls zweitem

30 Man kann mit John Rawls auch sagen, dass die gleichen Freiheitsrechte auch einen
gleichen Wert für die Beteiligten haben müssen, siehe Rawls, John: Eine Theorie der
Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1979, 232t; siehe auch die Argumentation bei TUGEND-

hat, Ernst: Die Kontroverse um die Menschenrechte, in: Gosepath, Stefan/LOHMANN, Georg
(Hgg.): Philosophie der Menschenrechte. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998, 57h

31 www.trendsderzukunft.de/finnland-basis-einkommen-von-8oo-euro-fuer-jeden-buerger
(2015/11/12).

32 In der Schweiz ist der Vorschlag eines bedingungslosen Grundeinkommens diskutiert
worden. Die Initiative zur Einführung eines Grundeinkommens von 2'500 Franken im Monat
ist 2016 gescheitert. Die Befürworter hoffen auf eine weitere Debatte, auch international. Dazu

Offe, Klaus: Der Wohlfahrtsstaat und seine Bürger. Wiesbaden: Springer 2019.



50 Georg Lohmann

Gerechtigkeitsgrundsatz, nach dem diejenigen Ungleichheiten in der
Verteilung von Gütern gerechtfertigt sind, durch die die Position der Schlech-

testgestellten besser ist als wenn eine Gleichverteilung dieser Güter statt
findet. Eine solche normative (philosophisch gut begründete) Argumentation

tritt aber als eine unter vielen Argumenten in die öffentliche
Meinungsarenen, sie wird konfrontiert mit anderen (häufig Gegenpositionen)
Einwänden und Bedenken, und muss sich daher in der demokratischen
Willensbildung erst durchsetzen, das heißt eine politisch relevante Mehrheit

in der Gesetzgebung finden, um auch verwirklicht zu werden. Und
selbst wenn eine ausreichende Einigkeit über die Bewertung einer
Ungleichheit besteht, ist noch offen, wie diese dann abgebaut, gemildert oder
in akzeptable Gleichheitsregelungen umgewandelt wird: durch
Vermögenssteuer, Einschränkungen marktwirtschaftlicher Nutzungen,
Enteignungen und Überführung in öffentliche Güter, Verstaatlichung und
gemeinnützige Kooperativen usw. Das Medium für diese Prozesse der Mei-
nungs- und Willensbildung sind die Institutionen prozeduralisierter
Unparteilichkeit33, d.h. normativ gesehen, die deliberativen Prozesse
demokratischer Gesetz- und Verfassungsgebungen, eben jene Strukturen basaler
bürgerlicher Gleichheit, die schon von vornherein den Prozessen möglicher

Ungleichwerdung entzogen sein sollten.
Diese Positionen sind heute nicht unumstritten. Von Seiten neolibera-

ler Verfechter einer deregulierten Marktwirtschaft wird alles unternommen,

um solche politischen und rechtlichen Regulierungen, Korrekturen
und Kontrollen und entsprechende Umverteilungen zu verhindern. Statt
rechtlich verbindlicher Verfahren, verfassungsmäßiger Gesetzgebung und
völkerrechtlichen Regelungen (die selbst ja oft skandalös geringe
Durchsetzungskraft haben) wird versucht, durch freiwillige Vereinbarungen (z.B.
Global Compact) „Verantwortung" light zu inszenieren oder die offensichtlich

nicht rechtfertigbaren Vermögensungleichheiten durch privates Gu-
tes-tun vergessen zu machen.34 Von Seiten autoritärer und diktatorischer
Staaten werden unter dem Vorwand, patriarchalisch besser entscheiden zu
können, was gut für alle ist, gerade die Strukturen politischer Meinungsund

bürgerlicher Entscheidungsfreiheit angegriffen, ausgehöhlt, manipuliert

und diffamiert. Stützen können sich solche angeblichen Wohlfahrts-
diktaturen auf traditionale Über- und Unterordnungen und
Geschlechterdifferenzierungen in Familien, Clans und „gewachsenen" nationalisierten
Gemeinschaften.

33 Das ist eine bekannte These von Habermas, der ich weitgehend zustimme, siehe
Lohmann: Unparteilichkeit in der Moral.

34 So könnte man die privaten Charity Aktivitäten von Bill Gates, Warren Buffett u.a.
verstehen, auch wenn sie, für sich genommen, gut oder besser als nichts sind, siehe
McGoey, Linsey: No Such Thing As a Free Gift: The Gates Foundation and the Price of
Philanthropy. New York: Verso Books 2015.



Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit 51

Und beachten wir noch den Umstand, dass die wenigsten Fälle gravierender

sozialer Ungleichheit allein durch nationale Maßnahmen bekämpft
werden können, sondern regionale und letztlich globale Mechanismen der
Entscheidungsfindung erfordern, so wird offensichtlich, wie utopisch der
faktische Rückbau gravierender und skandalöser sozialer Ungleichheiten
erscheinen mag. - Aber selbst wenn die Herausforderungen riesig sind, sie
sind, wie die Alpen, nicht unüberwindbar.

Zusammenfassung
Die Krise des Sozialstaats (seit 1990) hat dazu geführt, auch seine Anforderungen

nach „sozialer Gerechtigkeit" zu schwächen. Diese ist aber weder als
einfache Gleichverteilung von allem, noch ohne Gleichheitsbezug zu verstehen.

Auf der Basis grundlegender rechtlich-politischer Gleichheit werden
vielmehr sphärenspezifische Verteilungsmaßstäbe erster Ordnung (nach
Bedürfnissen, nach Leistung, nach Chancen etc.) ihrerseits durch unparteiliche
öffentliche Entscheidungsprozesse überprüft, so dass Unparteilichkeit als
reflexive Regel zweiter Ordnung zur Bestimmung von Gleichheit und
Ungleichheit im Sozialstaat funktioniert. Die gegenwärtige Zunahme
ungerechtfertigter Ungleichheiten (z.B. in der Vermögensverteilung) zeigen aber,
wie umstritten das ist.

Abstract
The crisis of the welfare state (since 1990) has weakened its demands for
"social justice". But this is neither to be understood as a simple equal
distribution of everything, nor without reference to equality. On the basis of
fundamental legal-political equality, sphere-specific first-order distribution
standards (according to needs, performance, opportunities, etc.) are in turn
examined by impartial public decision-making processes, so that impartiality

functions as a reflective second order rule for determining equality and
inequality in the welfare state. However, the current increase in unjustified
inequalities (e.g. in wealth distribution) shows how controversial this is.


	Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit

