
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: "Dann hungert der eine, während der andere betrunken ist" (1 Kor
11,21) : Paulus als Mediator zwischen "Starken" und "Schwachen"

Autor: Vorholt, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Vorholt

„Dann hungert der eine, während der andere
betrunken ist" (1 Kor 11,21).

Paulus als Mediator zwischen „Starken" und
„Schwachen"

Paulus hat die christliche Gemeinde von Korinth nicht „einfach" nur
gegründet und anschliessend ihrem Schicksal überlassen. Er war vielmehr für
die Glaubenden seiner Gemeinden bleibend ansprechbar, um ihnen mit Rat
und Tat zur Seite zu stehen. Umgekehrt betrachtete er es als festen
Bestandteil seines apostolischen Dienstes, ein Augenmerk auf das Leben der
Christinnen und Christen zu werfen, um sie entweder zu ermutigen und
zu bestärken, oder auch zu ermahnen und zu korrigieren - beides, um den
konstruktiven Aufbau der Ekklesia auf dem in Jesus Christus gelegten und
durch ihn vorgeprägten Fundament zu gewährleisten (vgl. 1 Kor 3,11).

In Korinth gibt es nun reichlich Grund zur Sorge für den Apostel. Das

meiste Kopfzerbrechen bereitet ihm die Eucharistiepraxis dort. Wenn man
überhaupt von „Eucharistie" reden kann, denn der Hauptvorwurf, den
Paulus in x Kor 11,20 ausspricht, ist, dass die sonntäglichen Zusammenkünfte

der korinthischen Gemeinde es nicht länger verdienen, Herren-
mahls-, d.h. Eucharistiefeiern genannt zu werden. Paulus argumentiert
insgesamt kreuzestheologisch und jesuanisch. Seiner Ansicht nach verlassen
die Korinther den gelegten Grund (vgl. 1 Kor 11,23).

Das alltägliche Zusammenleben der Christinnen und Christen in Korinth
gestaltete sich nicht immer ganz leicht und konfliktfrei. Zu gross waren
die wirtschaftlichen und sozialen Unterschiede, um weithin Einvernehm-
lichkeit und Harmonie in der Gemeinde erwarten zu können.

Zur Herausforderung der korinthischen Gemeinde

Die korinthische Gemeinde ist eine (etwa im Jahr 50 n. Chr. erfolgte1) Gründung

des Apostels Paulus, für den Korinth (neben Ephesus) zum Zentrum
seiner Mission wurde. Die Stadt2 war reich - expandierender Handel und

1 Vgl. Schräge, Wolfgang: Der erste Brief an die Korinther EKK 7/1). Ostfildern:
Patmos 2001, 34; SCHNELLE, Udo: Paulus. Leben und Denken. Berlin: De Gruyter 2003, 202.

2 Caesar gründete 44 v. Chr. das 146 v. Chr. zerstörte Korinth neu als römische Kolonie
für Veteranen. 27 v. Chr. wurde Korinth Hauptstadt der senatorischen Provinz Achaia. Die
besondere Lage Korinths mit den Häfen Kenchreä und Lechäum erklärt die Bedeutung der
Stadt als wirtschaftliches Zentrum zwischen Asien und Europa. Vgl. zur Geschichte und
Sozialstruktur KOCH, Dietrich-Alex: Korinth, in: ERLEMANN, Kurt/NoETHLICHS, Karl Leo (Hgg.):



Paulus als Mediator zwischen „Starken" und „Schwachen" 31

florierendes Handwerk prägten das Bild. Korinth entwickelte sich zu
einem politischen und wirtschaftlichen Zentrum mit römischen, griechischen

und auch orientalischen Bevölkerungsanteilen, die der Stadt kulturelle,

religiöse und soziale Vielfalt verliehen. Archäologische Ausgrabungen
und antike Quellentexte zeugen von einer Reihe hellenistisch-orientalischer

Kulte, die in Korinth vollzogen wurden3. Darüber hinaus fanden
hier auch philosophische Schulen, insbesondere die neubelebte Bewegung
der Kyniker ein Zuhause. So wurde die Stadt zu einem Modellfall des
antiken Synkretismus4.

Der Ruf der Hafenstadt war schlecht. Die Korinther galten als ausschweifend,

genusssüchtig und lasterhaft (vgl. Maximus von Tyros 3,10; Plato, Rep.
404d, Aristophanes, PI. 149P, Epiktet, Diss. 3,i,33f.). Die soziologische Vielfalt

der Stadt spiegelte sich in der Zusammensetzung der christlichen
Gemeinde wieder5. Ihr schlössen sich überwiegend Heidenchristen an (vgl.
1 Kor 12,2), doch auch der judenchristliche Anteil wird nicht unterschätzt
werden dürfen6. Dies führte zu diversen, vor allem religiös motivierten
Spannungen in der Gemeinde. Auch in sozialer Hinsicht war die Gemeinde
nicht homogen7. Angehörige der unteren sozialen Schicht und wohl auch
Unfreie (vgl. 1 Kor 1,26; 7,21; 11,22b, i2,22ff) gehören ihr in der Mehrheit
ebenso an wie einige Reiche und Mächtige (vgl. 1 Kor 11,22a), die Häuser
besitzen (1 Kor oder einflussreiche Ämter bekleiden (1 Kor 1,14; Rom
16,23). Über die Grösse der korinthischen Gemeinde kann nur spekuliert
werden. Man wird mit einer Grössenordnung von vielleicht hundert
Christinnen und Christen zu rechnen haben8.

Neues Testament und Antike Kultur. Familie - Gesellschaft - Wirtschaft. Neukirchen-Vluyn:
Neukirchener Verlag 2005, 159-162; WlSEMANN, James: Corinth and Rome I: 228 B.C.-A.D.
267. Berlin: De Gruyter 1979, 348-548; ELLIGER, Winfried: Paulus in Griechenland: Phi-lippi,
Thessaloniki, Athen, Korinth SBS 92/93). Stuttgart: Katholisches Bibelwerk 1978, 200-251;
Schnelle: Paulus, 20if.; SCHRÄGE: Brief, 25-29; Murphy-O'Connor, Jerome: St. Paul's
Corinth. Texts and Archaeology Good News Studies). Wilmington: Glazier 1983.

3 Pausanias (II 1,7-5,5) bestätigt für das 2. Jh. n. Chr. das Vorhandensein von Kultstätten,
Heiligtümern und Statuen der Aphrodite, der Athene, des Poseidon, der Artemis, des

Dionysus, des Asklepios, der Isis und der Sarapis. Apuleius (Metamorphosen XI 22,7ff) berichtet
von einer Isis-Weihe in Korinth. Vgl. dazu SMITH, Dennis Edwin: Egyptian Cults at Corinths

HTR70). Cambridge: Cambridge University Press 1977, 201-231.
4 So SCHRÄGE: Brief, 27.
5 So auch MEEKS, Wayne: Urchristentum und Stadtkultur. Die soziale Welt der paulini-

schen Gemeinden. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1993,157.
6 Das legt nicht nur die durch Philo von Alexandrien bezeugte (vgl. LegGai 281) beachtliche

jüdische Kolonie in Korinth nahe, von deren Existenz offenbar auch Apg 18,4 weiß,
sondern auch die relativ breite neutestamentliche Bezeugung, vgl. 1 Kor 1,22-24, 7d8; 9,20;
10,32; Rom 16,21 und Apg 18,8.

7 Zur Sozialstruktur der korinthischen Gemeinde: Merklein, Helmut: Der erste Brief an
die Korinther. Kapitel 1-4 ÖTBK 7/1). Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2000, 31-42;
TheiKen, Gerd: Soziale Schichtung in der korinthischen Gemeinde, in: Ders.: Studien zur
Soziologie des Urchristentums WUNT 19). Tübingen: Mohr Siebeck 1983, 231-271.

8 So Schnelle: Paulus, 203.



32 Robert Vorholt

Die grössten und drängendsten Probleme spricht Paulus im Ersten Ko-
rintherbrief an. Als Gründungsapostel der Gemeinde will er eingreifen und
korrigieren, zugleich vermitteln und werben. Nicht, weil er Gelegenheit
suchte, zu besserwisserischer Kritik und Gängelei, sondern weil er das

Ganze des Glaubens in Korinth auf dem Spiel stehen sieht.
Ziemlich weit oben auf der Liste seiner Themen steht, wie gesagt, die

Herrenmahlspraxis in Korinth. Es geht um die Feier der Eucharistie. Und
es geht um das gemeinschaftliche Zusammensein, das für die Kirche des

Anfangs wie selbstverständlich zur sonntäglichen Messfeier hinzugehört.
Paulus will keine theologische Lehre vom Herrenmahl entwickeln. Aber er
meldet Korrekturbedarf an angesichts sozialer und gemeinschaftsschädi-
gender Missstände. Offenbar haben in Korinth wohlhabende Gemeindemitglieder

die zur früh-kirchlichen Eucharistie hinzugehörende Sättigungsmahlzeit

als ihr Privatmahl betrachtet - in der Gestaltung ihrer Zeit waren
sie schliesslich frei und dachten gar nicht daran, Rücksicht zu nehmen auf
solche, die nicht Herren ihrer Kalender sein konnten. Statt auf ihre
Schwestern und Brüder im Glauben, die als Hausangestellte oder Arbeiter
tätig waren, zu warten, langten sie - alsbald sie versammelt waren - reichlich

zu, so dass für die anderen Gemeindemitglieder von dem die eigentliche

Eucharistiefeier rahmenden Essen nur noch Krümel und Reste
übrigblieben.

Korinthischer Herrenmahlsstreit

Die hier vorausgesetzte Situation ist freilich umstritten. Die meisten Exe-
getinnen und Exegeten gehen davon aus, dass das euchar istische Mahl, das

ursprünglich ein Sättigungsmahl rahmte9, in Korinth - von der Regel
abweichend - im direkten Anschluss an das Sättigungsmahl gefeiert wurde.
Die wohlhabenden Gemeindemitglieder hätten dann vor Ankunft der
anderen mit dem Sättigungsmahl begonnen. G. Theissen10 vermutet, dass die
wohlhabenden Gemeindemitglieder qualitätvollere Speisen mitgebracht
und exklusiv für sich reserviert hätten. P. Lampe" modifiziert leicht: Die
wohlhabenden Mitglieder seien eher angekommen, hätten ihr Mitgebrachtes

verspeist. Die Armen seien später gekommen, ihr Mitgebrachtes sei

9 Zur plausiblen Rekonstruktion des genauen Verlaufs vgl. EBNER, Martin: Die Stadt als
Lebensraum der Christen. Das Urchristentum in seiner Umwelt I Grundrisse zum Neuen
Testament I). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2012, 179-189.

10 THEISSEN, Gerd: Soziale Integration und sakramentales Handeln. Eine Analyse von iCor.
XI17-34, 'n: E)ers.: Studien zur Soziologie des Urchristentums WUNT 19). Tübingen: Mohr
Siebeck 1983, 290-317.

" Lampe, Peter: Das korinthische Herrenmahl im Schnittpunkt hellenistisch-römischer
Mahlpraxis und paulinischer Theologia Crucis (1 Kor 11,17-34) ZNW 82). Berlin: De Gruyter
1991,183-213.



Paulus als Mediator zwischen „Starken" und „Schwachen" 33

gering ausgefallen, etliche seien hungrig geblieben. O. Hofius12 versteht
das „Herrenmahl" als Sammelbegriff für Sättigung und Eucharistie. Das
korinthische Problem sei gewesen, dass die Wohlhabenden dabei unter
sich hätten bleiben wollen und keine Ambitionen zum Teilen zeigten.

Wie man es auch dreht und wendet, es steht fest, dass es der in sozialer
Hinsicht äusserst heterogenen christlichen Eklclesia von Korinth auf Dauer
nicht gelungen war, die Einheit zu wahren. Dass sich der Dissens vor allem
im Gottesdienst abzeichnete, macht den Befund nicht besser. Im Gegenteil!

Es war eine Haltung der Herzenshärte und des Egoismus, gegen die
der Apostel hier nun anargumentiert. Er sieht die Glaubwürdigkeit der
korinthischen Ekklesia bis ins Mark erschüttert und wirft den wohlhabenden
Christinnen und Christen vor, ihre eucharistischen Zusammenkünfte seien
Zerrbilder, geradezu finstere Karikaturen der von Jesus selbst im Abendmahl

grundgelegten vergegenwärtigenden Erinnerung an seine Lebenshingabe

zum Leben der Menschen in der Feier jeder Eucharistie. Die Kritik
des Apostels wiegt schwer: Im Kern geht es darum, dass die Korintherinnen

und Korinther riskieren, die Gemeinschaft mit Jesus aufzugeben und
zu verlieren.

Um dies zu vermeiden, erinnert Paulus an die besondere Art und Weise,

in der Jesus am Abend vor seinem Leiden mit den Seinen zusammen
kam, um Mahl mit ihnen zu halten, Gott zu loben und zu danken, und ein
fortwährendes Signum seiner Proexistenz und Hingabe zu stiften. Die
exegetische Forschung diskutiert, ob es sich hierbei um eine liturgische
Paschamahlfeier gehandelt haben mag oder nicht. Einige Stimmen optieren
wegen der Datierung der Passionsereignisse zugunsten einer vorgezogenen
Paschafeier. Paulus interessieren solche Fragen nicht. Ihm ist stattdessen
wichtig, klarzustellen, dass fortan bei jeder Feier des Herrenmahls des Todes

Jesu gedacht wird, den dieser durch sein das bevorstehende Passions-
geschehen deutende Bundeswort als Heilsgeschehen qualifiziert hat. Der
Kreuzestod Jesu wird also von ihm selbst nicht etwa als eine Art „Betriebsunfall"

oder „Super-GAU" verstanden, sondern als in sich heilswirksam, weil
er zum äussersten Erweis der entschiedenen Liebe Gottes zu den
Menschen wird. Darin ist der Neue Bund, der den Alten nicht aushebelt,
sondern vollendet, begründet.

Abendmahlstradition als Konfliktbewältigungsstrategie

Die Erinnerung an dieses letzte Abendmahl giesst das Neue Testament in
zwei Überlieferungen, die sich leicht voneinander unterscheiden: die mar-
kinisch-matthäische (Mk 14,22-25; Mt 26,26-29) und die paulinisch-luka-
nische (1 Kor n,23b-25; Lk 22,19F) Beide Traditionen enthalten ihrerseits

12 HOFIUS, Otto: Herrenmahl und Herrenmahlsparadosis. Erwägungen zu 1 Kor 11,236-25,
in: DERS.: Paulusstudien WUNT 51). 2. Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck 1994, 203-240.



34 Robert Vorholt

ältere Elemente, so dass die Exegese nach einer gemeinsamen Ursprungsform

fragt. Als ursprünglich jesuanisches Brotwort vermutet sie „Das ist
mein Leib, der für viele gegeben wird", als Kelchwort „Dieser Becher ist der
neue Bund in meinem Blut". Zur Rahmenhandlung dürften der Segen und
das Brotbrechen zu Beginn der Feier zählen, wohl auch ein Sättigungsmahl
nach dem Brotwort, wobei der Becher mit der entsprechenden Deutung
nach dem Mahl gereicht wurde.

Im Hintergrund des Letzten Abendmahls Jesu scheint die Gestalt eines
jüdischen Festmahls auf: Das Dankgebet, das Jesus über das vom Tisch
genommene Brot spricht, entspricht dem Segensgebet (Berachah), das im
Judentum zu Beginn einer feierlichen Mahlzeit gesprochen wird: „Gepriesen
bist Du, Jahwe, unser Gott, König der Welt, der Du Brot aus der Erde her-
vorspriessen lässt" (Ber VI,i). Zum Ritus gehörte auch das Brotbrechen, das
dem bestätigenden „Amen" der Mahlteilnehmer nach dem Segensgebet
folgte. Danach wurde das gebrochene Brot ausgeteilt. Der Gastgeber
behält ein Stück Brot für sich und eröffnet das gemeinsame Essen, indem er
selbst zu essen beginnt. Nach der Hauptmahlzeit spricht der Hausherr eine

Danksagung über dem Becher mit Wein und schliesst das Mahl ab. Der
Lobspruch über dem Wein lautete nach Pes 1033,20: „Gepriesen seist Du
Jahwe, unser Gott, König der Welt, der die Frucht des Weinstocks geschaffen

hat".
In der christlichen Herrenmahlsfeier wird das ausgeteilte Brot zum

Sinnbild Jesu, der sich sterbend für viele hingibt. Der Kreuzestod Jesu findet

eine theologische Deutung, indem er in das Licht des von Gott gesandten

Gottesknechtes, der sein Leben zugunsten der vielen einsetzt, getaucht
wird. Im gebrochenen und ausgeteilten Brot findet diese Lebenshingabe
Jesu ihren bleibend sichtbaren Ausdruck. Das paulinische „für euch"
spricht das Heilsgeschehen direkt den Feiernden zu. Die soziale und ekkle-
siale Dimension des Sakramentes ist darum kein Nebeneffekt, sondern ein
konstitutives und substantielles Element der Eucharistie. Wer an der

Lebenshingabe des gekreuzigten und auferweckten Kyrios Jesus Christus Anteil

erlangen möchte, darf sie nicht verzerren, indem den Schwestern und
Brüdern im Glauben gegenüber nicht selbst solche Hingabe und Liebe
praktiziert wird. An dieser Klarstellung ist Paulus gelegen. Mehr muss er
nicht sagen.

Im Ersten Korintherbrief kommt Paulus an zwei Stellen auf die Feier
des Herrenmahles zu sprechen (1 Kor io,i6f.; 11,23-25). Beide Male zitiert er
aus einer ihm vorliegenden Abendmahlsüberlieferung. Beide Male steht
ihm zugleich die urchristliche Feier des Herrenmahles vor Augen.

In 1 Kor io,i6f. zitiert der Apostel den Kernsatz einer Eucharistiekatechese.

Wichtig ist der Hintergrund, vor dem dies geschieht. Offenkundig
grenzt Paulus hier das christliche Herrenmahl von sonstigen paganen Kult-
mählern ab. Dies mag ihm nötig erscheinen, weil auch die kultischen
Symposien der Antike in der Wahrnehmung ihrer Teilnehmer eine Gemein-



Paulus als Mediator zwischen „Starken" und „Schwachen" 35

schaft mit den Göttern herstellten. Paulus ist jedenfalls daran gelegen, den
exklusiven Stellenwert des christlichen Herrenmahls vor den Christinnen
und Christen von Korinth zu klären. Dazu betont er die äusserliche Analogie

zwischen christlichem Herrenmahl und paganem Kultmahl, um gerade

so die innere Unvereinbarkeit hervorzuheben. Mit dem Hinweis auf die
Koinonia des Blutes und des Leibes Christi erreicht er den Gedanken der
durch das Herrenmahl realisierten Koinonia zwischen Christus und der
Eucharistie feiernden Gemeinde. Das Bekenntnis zu dem einen Kyrios findet

in der Koinonia mit ihm sichtbaren Ausdruck und widerstreitet damit
zugleich der Koinonia mit Götzen. Der durch die zitierte Eucharistiekatechese

(1 Kor io,i6f.) hergeleitete Rekurs auf das Abschiedsmahl Jesu
begründet eine profilierte Theologie des Herrenmahls, die die Vorstellung der
durch das Mahl gestifteten Koinonia zwischen dem Kyrios und den
Glaubenden zur Konturierung des christlichen Glaubens in Korinth zu nutzen
versteht.

Im elften Kapitel des ersten Korintherbriefes nimmt Paulus explizit
Bezug auf das Abschiedsmahl Jesu (1 Kor 11,23-25) und zitiert den sogenannten

Einsetzungsbericht. Die Einspielung dieser Abendmahlstradition, die
der Apostel selbst empfangen und den Korinthern weitergegeben hat (1 Kor
11,23), S°H vor Augen führen, dass der vorösterliche Jesus, der das Zeichen
der Eucharistie in der Nacht seiner Auslieferung „gestiftet" hat, zugleich
der Urheber der lebendigen eucharistischen Tradition und ebenso der
wiederkommende und Gericht haltende Kyrios ist. Dies ist der Hintergrund,
vor dem Paulus die Praxis der Korinther als abwegig und abgründig
zugleich identifizieren kann: Das Herrenmahl ist das Mahl, das die Gemeinde
in der Zeit zwischen dem Tod Jesu (1 Kor 11,23: „In der Nacht, in der er
ausgeliefert wurde") und seiner Wiederkunft in Herrlichkeit (1 Kor 11,26: „bis
er kommt") feiert. 1 Kor 11,26 zeigt, weshalb Paulus den Verweis auf die
Überlieferung unternimmt: Die Feier des Herrenmahls ist Vergegenwärtigung

des Kyrios Jesus und darum zugleich Verkündigung seines Todes und
seiner Auferweckung. Gemessen daran ist das, was die Korinther tun, nicht
länger Memoria Jesu (vgl. 1 Kor 11,20). Denn die Gestalt der kirchlichen
Feier muss derjenigen entsprechen, die der Kyrios selbst eingesetzt und
durch Kreuz und Auferweckung inhaltlich bestimmt hat, weil nur auf diese
Weise die Koinonia mit ihm gewahrt bleibt. Die Spitze der lebendigen
Erinnerung an Jesu Abschiedsmahl besteht darin, dass Jesus im Brechen des

Brotes und Verteilen des Brotes seine eigene Existenz als eine solche
gedeutet hat, die den Mahlteilnehmern zugutekommt, und den gemeinsamen

Kelch als Symbol für die Teilhabe aller an dem durch sein Blut
besiegelten Bund bezeichnet hat. Damit sind jesuanische Standards gesetzt, die
die Erinnerungsgemeinschaft der Kirche ihrem Wesen nach konditionie-
ren. Darum ist der apostolische Tadel von 1 Kor 11 auch nicht in erster
Linie sozialkritisch, sondern ekklesiologisch begründet.



36 Robert Vorholt

Ohne die Erfahrung der Auferweckung des Gekreuzigten wäre die
Memoria Jesu ein Leichenschmaus geblieben. Die Antike kennt zahlreiche
Riten des Totengedächtnisses. Dass die Herrenmahlsfeier sich davon abhebt,
liegt allein im Ostergeschehen begründet. Aus dem neuschöpferischen und
todüberwindenden Heilswillen Gottes heraus manifestiert sich der
auferstandene Kyrios als bleibend lebendig und gegenwärtig in die Erfahrungs-
wirklichkeit der Jünger hinein.

Paulus argumentiert vor den Christinnen und Christen von Korinth de-
zidiert kreuzestheologisch (1 Kor 2,2). Dies umso mehr, weil ihm die
korinthische Herrenmahlspraxis als im Kern verunglückt erscheint. Im Licht des

Kreuzes kommt die ganze Wirklichkeit der Sünde zu sich, an der auch die
Feiernden beteiligt sind. Den Sündern wird also die eigene wesenhafte
Befindlichkeit vor Augen gestellt. Zugleich wird ihnen im Kreuzestod Jesu
aber eine von Gott gewährte neue Lebensmöglichkeit geschenkt: Jesus ist
der von Gott gesandte Knecht, der sein Leben einsetzt für die vielen, d.h.

zugunsten der Menschen. Im gebrochenen und ausgeteilten eucharisti-
schen Brot findet diese Lebenshingabe Jesu ihren sinnenfalligen Ausdruck.
Die soziale und koinoniale Dimension des Sakraments ist damit ein
konstitutives Wesenselement des Herrenmahls. Wer an der rettenden Kraft
des Kreuzes partizipieren will, darf sie nicht dadurch ad absurdum führen,
dass er den Brüdern und Schwestern gegenüber nicht selbst diese im
Kreuzestod Jesu aufscheinende Hingabe und Zuwendung praktiziert. Im Blick
auf Jesus lenkt der Apostel die Glaubenden zurück auf den Weg der Nachfolge.

Dann, davon ist er überzeugt, wird ihr Glaubenszeugnis wieder strahlend

- und stark genug, um auch nach aussen hin anziehend und für Aus-
senstehende einladend zu wirken. Die Feier des Herrenmahls ist nicht nur
die Visitenkarte der christlichen Gemeinde von Korinth, sondern der Ausweis

ihrer Identität und die Urkunde ihrer Glaubenskraft.
Michael Theobald zeigt, wie die Urkirche die Eucharistie von Anbeginn

als Grund caritativen Engagements verstand13. Es zeichnen sich für die frühe

Kirche trotz grosser Vielfalt Grundlinien ab, die die soziale Dimension
der Mahlpraxis Jesu für jede nachösterliche Eucharistie festhalten. So wurde

sie für alle, die es im Gedenken an Jesu Tod feiern, zur Quelle von Caritas

und Diakonie. Theobald vermutet, dass bei der Herausbildung kirchlicher

Ämter gerade deshalb auch Diakone hervortraten, um so der sozialen

Dimension der Eucharistie von Anfang an einen stabilen institutionellen

Ausdruck zu verleihen. Ab dem Mittelalter verändert sich das Bild.
Das wird man historisch einzuordnen und zu bewerten haben. Dennoch
fragt sich, ob die gegenwärtig oftmals im Trend liegende Ästhetisierung
von Liturgie und Kult nicht auch das Potenzial hat, wichtige Impulse des

13 Theobald, Michael: Eucharistie als Quelle sozialen Handelns. Eine biblisch-frühkirchliche

Besinnung BThS 77). 2. Auflage. Neukirchen-Vluyn: Vandenhoeck und Ruprecht Verlag

2014.



Paulus als Mediator zwischen „Starken" und „Schwachen" 37

Anfangs zu verschütten. Gottesliebe und Nächstenliebe lassen sich nicht
trennen. In seinem ersten Brief an die Korinther hat der Apostel Paulus
diesen Grundsatz für die Christinnen und Christen aller Zeiten wie in Stein
gemeisselt. Von ihm her erschliesst sich in gewohnter Dichte, wie sehr die
christliche Liturgie nicht nur lebendige Darstellung, sondern vergegenwärtigender

Vollzug der Propria des Glaubens sein soll. Paulus war den Korinthern

Ermutiger und Ermahner, Moderator und Konfliktbewältigungsstra-
tege.

Das Bild vom Organismus

Letzteres gelingt ihm am Besten in bildlicher Sprache. Gleich im Anschluss
an die Eucharistiedebatte greift Paulus in 1 Kor 12,12-27 nicht ohne Grund
auf das in der Antike weit verbreitete Bild vom Organismus des Leibes und
seinen Gliedern zurück, um daran den Gedanken von Einheit in Vielfalt
unter den Glaubenden und gegenseitiger Wertschätzung zu veranschaulichen.

Das bekannteste Vorbild14 dafür findet sich bei Livius, wo Agrippa eine
Revolte zu verhindern sucht, indem er das Bild vom menschlichen Körper
einsetzt, das die Revoltierenden zur Aufgabe bewegen soll: In früherer Zeit
hätten sich die Glieder des Leibes darüber entrüstet, dass sie nur für den
Magen sorgten, der ja nichts anderes tue, als sich an den ihm gegebenen
Genüssen zu erfreuen. Doch als die Elände keine Nahrung mehr zum Munde

führen, der Mund die Nahrungsaufnahme verweigert und die Zähne
nicht mehr kauen, wurde der ganze Leib von äusserster Auszehrung
getroffen. Da wurde den meuternden Gliedern klar, dass die Funktion des

Magens sich nicht in Trägheit erschöpft (2,32). Parallelen auf der Bildebene

zeichnen sich auch im frühjüdischen Kontext ab. Flavius Josephus greift
auf die Leibmetapher gleich zweimal zurück. In seinem Epos über den
Jüdischen Krieg geht es ihm um die bildhafte Beschreibung der Verfasst-
heit einer Gesellschaft - zum einen grundsätzlich: „Ist der edelste Teil
eines Körpers entzündet, so erkranken zugleich alle übrigen Glieder mit
ihm" (Bell 4,4,2); - zum anderen konkret: „Da nun die Juden in den
Gefechten fortgesetzt schwere Verluste erlitten [...] schnitten die Belagerten,
wie man bei einem entzündeten Körper zu tun pflegt, die schon angesteckten

Glieder ab, um die Ausbreitung der Krankheit zu verhüten" (Bell 6,2,9).
Flavius scheint um die besondere Leistungsfähigkeit der Metapher zu wissen:

Pointierter lässt sich kaum auf den Punkt bringen, was es heisst, in
einer Schicksalsgemeinschaft zu stehen.

Geht man von der Sinnspitze des paulinischen Bildwortes aus, soll also

zum Ausdruck gebracht werden, dass eine Gemeinschaft nur so lange

14 Zu antiken und frühjüdischen Vorbildern s. SCHRÄGE, Wolfgang: Der erste Brief an die
Korinther EKK 7/3). Ostfddern: Patmos 2012, 219-221.



38 Robert Vorholt

Bestand hat, wie die verschiedenen Glieder sich als Teil eines Ganzen
verstehen und miteinander wirken. Bei Paulus geht es aber nicht um die
Gesellschaft an sich, es geht um die Kirche. Anders als die Parallelstellen
intendiert das paulinische Bildwort nicht die Aufrechterhaltung vielleicht
überkommener staatlicher Machtstrukturen, sondern die Relativierung bis
dato überbetonter Stärken in der korinthischen Gemeinde und auf die
klare Absage an alle Formen von Ichsucht und Prahlerei. Kein einzelnes
Glied kann sich nämlich vom anderen isolieren und hat nur in der
Zugehörigkeit zum Leib als Ganzem seine unverwechselbare Funktion und
Bedeutung. Paulus fokussiert deshalb auf der Bildebene seiner Argumentation

einzelne Körperteile, um zu verdeutlichen, dass sich die Einheit des
Leibes und die Vielheit der Glieder keineswegs wechselseitig ausschliessen.
So bringen zwei nur vermeintlich unterbewertete Glieder ihr Unterlegen-
heitsgefühl zum Ausdruck. Der Apostel markiert so, was ihm auf der Sach-
ebene wichtig ist: Auch Gemeindemitglieder mit unterschätzten Funktionen

sollen sich gegenüber angeblich höher Qualifizierten nicht verstecken
müssen oder ausgeschlossen fühlen. Das theologische Fundament des pau-
linischen Bildwortes erschliesst sich von einer theologischen Wendung
her, die der Apostel oft gebraucht und die in grosser sachlicher Nähe zum
Bildwort steht. Paulus spricht häufig vom „In-Christus-Sein" der Glaubenden.

Die Wendung impliziert zwar noch nicht in direkter Weise die
Vorstellung vom Leib, wohl aber die Dimension einer Zusammengehörigkeit,
die Konsequenzen abverlangt. Denn das von Christus Bestimmtsein jedes
einzelnen Getauften ereignet sich in dem von eben diesem Jesus Christus
bestimmten Raum der Kirche. Die Kirche aber ist die Gemeinschaft derer,
die an Jesus glauben. Sie kann um ihres Ursprungs und ihrer Glaubwürdigkeit

willen nicht aus den Wertmassstäben herausfallen, die ihr vom
Evangelium her vorgegeben sind.

Die Adressatinnen und Adressaten des Ersten Korintherbriefes waren
wie sein Verfasser Kinder ihrer Zeit. Ihre Zeit war freilich die Antike. Das
bedeutet nicht, dass es keine Verbindung zur Gegenwart gäbe. Im Gegenteil:

Der Nutzen von Synergieeffekten steht uns Heutigen ebenso vor Augen

wie der Schaden, der durch Reibungsverluste entstehen kann. Von
Paulus zu lernen, heisst, das Grosse und Ganze des Zusammenlebens der
Glaubenden im Blick zu behalten. Und nicht zu fragen, wie sich Einzelinteressen

und Sonderwege am schnellsten realisieren lassen, sondern zu
suchen, was die Gemeinschaft fördert und voranbringt. Paulus würde das

eine Aufbauleistung nennen. Allerdings müssen die Massstäbe stimmen.
Es kann nicht das Recht des Stärkeren gelten, auch nicht das der angeblich
Frömmsten oder der vermeintlich Progressivsten. Für den Apostel kommt
alles darauf an, das Verbindende zu stärken und nicht das Trennende, das

Gemeinsame zu betonen und nicht das Absonderliche. Auch nur das kleinste

Zahnrad im Getriebe hat Gewicht. Es hat aber auch Verantwortung,
weil Ausfall Stillstand bedeutet.



Paulus als Mediator zwischen „Starken" und „Schwachen" 39

Zusammenfassung
Nach der Gründung der Gemeinde in Korinth sieht Paulus sich als Ermutiger
und Ermahner der Glaubenden, um den Aufbau der Ekklesia zu gewährleisten.

Doch die in Korinth praktizierte Eucharistie bereitet ihm Sorgen.
Den Auslöser dieses Herrenmahlsstreit sieht er in der sozial heterogenen
Gemeinschaft. Die korinthische Herrenmahlspraxis beschreibt er als Zerrbild
einer vergegenwärtigten Erinnerung an Jesu Lebenshingabe. Paulus
argumentiert kreuzestheologisch sowie jesuanisch und versucht die Glaubenden
zurück auf den Weg der Nachfolge zu lenken. Dabei greift er auf das pau-
linische Bildwort des Organismus des Leibes und seinen Gliedern zurück, um
das Grosse und Ganze des Zusammenlebens aufzuzeigen.

Abstract
After the foundation of the Church in Corinth, Paul sees himself as an

encourager and admonisher of the believers to ensure the building up of the
Ecclesia. But the Eucharist practiced in Corinth worries him. He sees the

trigger for this Lord's Supper controversy in the socially heterogeneous
community. He describes the Corinthian Lord's Supper practice as a distorted
image of a visualized memory ofJesus' life-giving. Paul argues cross-theologically

as well as Jesuanically and tries to lead the believers back to the way
of discipleship. In doing so, he uses the Pauline pictorial word of the
organism of the body and its members to show the greatness of living together.


	"Dann hungert der eine, während der andere betrunken ist" (1 Kor 11,21) : Paulus als Mediator zwischen "Starken" und "Schwachen"

