
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Gerechtigkeit ist, "das Seinige zu tun und sich nicht in vielerlei
einzumischen"

Autor: Lienemann, Béatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Béatrice Lienemann

Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun und sich
nicht in vielerlei einzumischen"1

Einleitung

Piaton hat im 20. Jh. einen seiner schärfsten Kritiker in Karl Popper gefunden.

Popper rechnet in seinem Werk The Open Society and Its Enemies in
radikaler Weise mit Piatons politischen Entwürfen in der Politeia und in den

späten Nomoi ab:2 Mit der idealen Polis, wie Piaton sie Sokrates in der
Politeia als gedankliches Konstrukt entwickeln lässt, habe er laut Popper das

Grundmodell eines totalitären Staates theoretisch begründet und praktisch
propagiert - eines totalitären Regimes wie es im 20. Jahrhundert Wirklichkeit
geworden ist.

Eine zentrale Stoßrichtung der popperschen Kritik gilt dabei Piatons
Konzeption von drei hierarchisch geordneten Polisständen - der Stand der
Bauern, Kaufleute und Händler, der Stand der Wächter und der herrschende
Stand der Philosophen - mit jeweils unterschiedlichen Aufgaben und Pflichten.

Gerechtigkeit herrsche, wenn jeder dem seiner Natur und seinen Fähigkeiten

entsprechenden Polisstand angehört und die (und nur die!) ihm
aufgrund dessen zukommenden Aufgaben ausführt. Es ist kaum von der Hand
zu weisen, dass dieses Modell prima facie die individuelle Wahlfreiheit aufs

Heftigste zu torpedieren und Ungleichheiten zwischen den Polisbewohnern
zu begründen und zu manifestieren scheint.3 So kommt Popper nicht übfer-
raschend zu der Frage: „Why did Plato claim, in the Republic, that justice
meant inequality if, in general usage, it meant equality?".4

1 Rep. IV 43338-9: [...] rô zà cri>roi) npcmreiv Kai (if) TroÀurrpaypovàv [8iKaiocnivr| gcrri] [...].
[Übersetzung Schleiermacher].

2 Karl R. Popper: The Open Society and its Enemies. London: Routledge 1945. [deutsch:
Karl R. POPPER: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde I. Der Zauber Piatons. Übersetzt von
Paul Feyerabend; herausgegeben von Hubert Kiesewetter. Tübingen: Mohr Siebeck 2003].

3 Die Frage, ob und inwieweit es gerechtfertigt ist, Piaton den Vorwurf zu machen, in
seinem politischen Entwurf die Freiheit des Einzelnen zu negieren, diskutiert auch Ada
Neschke-Hentschke (Neschke-Hentschke, Ada: Platon, penseur de la liberté effective. Les

utopies modernes et le réalisme platonicien, in: Etudes Platoniciennes 9 [2012], 83-104). Sie

geht in ihren Überlegungen ebenfalls von Popper (insbesondere auch seiner an den
empirischen Wissenschaften orientierten Erkenntnistheorie) aus, führt diese aber noch deutlich
weiter und stellt eine Verbindung mit marxistischen Theorien her, insbesondere der Rezeption

bei Herbert Marcuse und anderen Anhängern der Frankfurter Schule. Auf diese
Überlegungen kann hier jedoch nicht weiter eingegangen werden.

4 POPPER: The Open Society and its Enemies, 92.



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 15

Es ist jedoch angebracht, das Urteil zu prüfen, ob Gerechtigkeit für
Piaton schlicht Ungleichheit bedeutet.5 Einerseits ist zwar klar, dass es in
der idealen Polis zahlreiche Ungleichheiten gibt; andererseits ist es aber von
größter Bedeutung, zu berücksichtigen, welcher Art die Ungleichheiten sind,
wie sie jeweils unter den Angehörigen der verschiedenen Polisstände verteilt

sind und wie Piaton sie von Sokrates begründen lässt. Es ist ein Ziel
dieses Beitrags, diesen Fragen anhand einiger zentraler Textpassagen
nachzugehen. Zunächst soll jedoch die poppersche Kritik nochmals zum Kontrast

etwas ausführlicher skizziert werden.

Poppers Totalitarismus-Vorwurf an Platons politische Idealstaats-
Konzeption

Welche Grundlage hat Karl Poppers radikale Kritik an Platons politischen
Entwürfen, wie sie vor allem in der Politeia, aber auch in den späten Nomoi
zu finden sind? Der Vorwurf des Totalitarismus beruht zum einen auf den
Motiven Platons, das Modell eines Idealstaates zu entwickeln, und zum
anderen auf seiner konkreten Konzeption einer solchen idealen Polis. Als ein
wichtiger Motivationsgrund für die politische Philosophie Platons werden
häufig seine negativen Erfahrungen mit der attischen Demokratie seiner
Zeit angesehen.6 So mache Piaton die Demokratie seiner Zeit und die
politischen Machthaber für die Verurteilung seines Lehrers Sokrates
verantwortlich, er sehe in der athenischen Demokratie eine Verfallsform eines
politischen Systems; sie sei in seinen Augen degeneriert, weil die individuelle
Freiheit und die allgemeine Pleonexie unbegrenzt um sich greifen würden
und weil ungeeignete, unqualifizierte Personen politische Herrschaftsämter
bekleiden und an der Politik maßgeblich teilhaben würden. Ein Zuviel an
individueller Freiheit, ein ungezügeltes Gewinnstreben und ständiges

5 In klarsichtiger Weise nimmt Gregory Vlastos Piaton in einer Arbeit von 1974 - zum
2400. Geburtstag Platons - gegen Poppers Zuschreibung in Schutz (vgl. VLASTOS, Gregory: The

Theory of Social Justice, in: NORTH, Helene (ed.): Interpretations of Plato. A Swarthmore
Symposium [= Mnemosyne: Bibliotheca Classica Batava. Supplementum 50]. Brittenburg: Brill,
1977, 1-40, insb. 11-25). Vlastos weist zu Recht daraufhin, dass die privilegierten Stände der
Herrscher und Wächter im Gegensatz zu den Angehörigen des untersten Polisstandes
entweder über weniger oder über gar kein Privateigentum verfügen und gleichermaßen der
Maßnahme der Aufhebung der Familie, d.h. der allgemeinen Vergemeinschaftung, unterliegen.
Außerdem ist wichtig zu berücksichtigen, dass mit den Privilegien der Herrscher bezüglich
ihres umfassenden Bildungsweges und des Erreichens des höchsten Wissens unmittelbar auch
zentrale Pflichten und eine große Verantwortung für das Funktionieren und Wohlergehen der
Polis einhergehen.

6 Diese Einschätzung, dass Piaton der Demokratie gegenüber feindselig eingestellt war,
wird in der neueren Forschung nicht mehr von allen Autoren geteilt: vgl. z.B. MONOSON, Susan
Sarah: Plato's Democratic Entanglements: Athenian Politics and the Practice of Philosophy.
Princeton: Princeton University Press 2000; WALLACH, John R.: The Platonic Political Art: A
Study of Critical Reason and Democracy. University Park, Pennsylvania: The Pennsylvania
State University 2001.



i6 Béatrice Lienemann

Mehr-haben-Wollen führten nach Platon zu permanentem Streit, zu
Frustration und letztlich zur Tyrannis. Um einem solchen „Klassenkampf', wie
Popper dies nennt, vorzubeugen und für Stabilität und Harmonie zu sorgen,
habe Piaton sein Modell einer idealen Polis als Gegenentwurf entwickelt.

Die ideale Polis zeichnt sich, so weiter eine oft zu lesende Darstellung der
platonischen Konzeption einer gerechten Polis in der Politeia, durch eine
Art von Elitenherrschaft aus, in der die Philosophen die einsichtigen Herrscher

und Regierenden der Übrigen sind. Diese Polis trägt nach Popper
totalitäre Züge, weil in ihr zur Sicherung der Stabilität des Ganzen die Privat-
sphäre aufgehoben wird. Für die beiden Wächterklassen ist die Abschaffung
von Privateigentum und die Auflösung der Familie vorgesehen. Eine
zentrale Aufgabe für die Philosophenherrscher ist die Einrichtung eines geeigneten

Erziehungsprogramms für die Wächter und angehenden Herrscher.
Der in diesen Maßnahmen zum Ausdruck kommende Paternalismus des

Staates beinhaltet zur Durchsetzung und Aufrechterhaltung seiner Macht
die Einrichtung einer Art von Militärcamps und Forderungen nach Eugenik,
Euthanasie und Propagandalügen. Die Idee von Auswahlinstrumenten wie
der Eugenik beruht offenbar auf der Auffassung Piatons, dass es unterschiedliche

natürliche Veranlagungen unter den Menschen gibt und es möglich ist,
durch gezielte Kombinationen der elterlichen Eigenschaften bei den
Kindern bestimmte erstrebenswerte Eigenschaften zu erzielen, wie man dies
aus der Züchtung von Tieren kennt.

Platons Idiopragie-Formel als Nährboden für die Poppersche
Deutung?

Piatons Definition von Gerechtigkeit in der Politeia lautet (Rep. IV 433a8-
bi): „Und gewiss, dass das Seinige zu tun und sich nicht in vielerlei
einzumischen Gerechtigkeit ist, auch das haben wir von vielen anderen gehört
und gewiss auch öfters selbst gesagt."7 Vor dem Hintergrund dieser
Definition der Gerechtigkeit könnten die popperschen Vorwürfe berechtigt
erscheinen. Will Piaton uns hiermit sagen, dass Gerechtigkeit genau dann
vorherrscht, wenn jeder und jede genau diejenigen Fähigkeiten ausübt, für
die er oder sie eine besondere Begabung hat? Und müssen, da nicht alle mit
denselben Fähigkeiten und nicht in derselben Weise ausgestattet sind,
Verhältnisse geschaffen werden, in denen jeder und jede seinen vorgesehenen
Platz einnimmt und sich nicht in die Bereiche der anderen einmischt, für
die er oder sie nicht veranlagt ist? Ist Piaton also ein Propagandist der
Ansicht, dass es in der angestrebten Elitenherrschaft darauf ankommt, jedem
Einzelnen die seiner Natur angemessene Position in der Polis zuzuweisen

7 Rep. IV, 433a8-bi: Kai |if]v öxi ye xö xà avroù rrpärreiv Kai pf] rroAimpaYpovetv SiKaiO(ri>vr|

êaxt, Kai toüto äAAtov xe jtoààwv äKX|KÖapev Kai aiixoi ttoAAùkic; eipriKapev. [Übersetzung
Schleiermacher],



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 17

und dafür zu sorgen, dass niemand über seinen Zuständigkeitsbereich hinaus

aktiv wird? Denn nur auf diese Weise, so scheint es, sind vorgeblich
gerechte Verhältnisse zu erreichen, die für jeden Einzelnen und das Ganze
Gerechtigkeit - im Sinne eines guten Zustandes bzw. im Sinne von Glück
(endaimonia) - bringen? Nur auf diese Weise lassen sich Streit und
Frustration vermeiden und Sicherheit und Integrität gewährleisten? Und sind zu
diesem übergeordneten Zweck viele Mittel recht, so lange sie nur dazu
dienen, Gerechtigkeit - verstanden als ein Zustand, in dem jeder das Seinige
tut - herbeizuführen und zu erhalten?

Platons Konzeption von politischer und personaler Gerechtigkeit

Ich denke, es hieße Piaton gründlich zu missverstehen, wenn man seine
Konzeption von Gerechtigkeit in der Politeia in dieser Weise - wie Popper
dies Mitte des 20. Jahnhunderts getan hat - auffasste. Gleichwohl ist es nicht
von der Hand zu weisen, dass Platons Bestimmung der Gerechtigkeit nicht
unmittelbar einleuchtend und selbsterklärend ist. Ich möchte in meinen
folgenden Betrachtungen anhand des Textes nachzeichnen, wie Piaton in
der Politeia zu seinen Bestimmungen politischer und individueller Gerechtigkeit

gelangt und wie sie sich verstehen lassen. Dabei werden einige der
Aspekte zur Sprache kommen, die für manchen Grund sein mögen, Piaton
den Vorwurf zu machen, ungerechte Verhältnisse und Einschränkungen der
individuellen Freiheit durch die Vorrangigkeit des Wohls der ganzen Polis
zu rechtfertigen. Es gilt zu prüfen, ob und inwiefern solche Vorwürfe eine
Grundlage im platonischen Text finden. Im Zentrum meiner Überlegungen
wird Platons These stehen, dass die Gerechtigkeit im Sinne der Idiopragie-
Formel erstens ein Gut darstellt, das um seiner selbst willen erstrebenswert
ist, und dass es zweitens nicht nur gerecht für jeden Einzelnen und die Polis
als Ganze ist, wenn jeder das Seinige tut und keine Vielgeschäftigkeit
betreibt, sondern dass darin auch das Glück (d.h. der gute Zustand) eines jeden
Einzelnen und der Polis als Ganzer zu finden ist.8 Um Platons Gründe für
diese Behauptungen nachvollziehen zu können, erweist sich das sog. ergon-
Argument am Ende des erstens Buches der Politeia als zentral, d.h. das fun-
ktionalistische Argument, das späterhin insbesondere durch die aristotelische

Ethik Berühmtheit erlangt hat.

8 Der Zusammenhang von Gerechtigkeit und Glück wird sehr erhellend diskutiert von A.
Kosman (vgl. KOSMAN, Aryeh: Justice and Virtue. The Republic's Inquiry into Proper Difference,
in: Ferrari, G.R.F. [ed.]: The Cambridge Companion to Plato's Republic. Cambridge:
Cambridge University Press 2007, 116-137). Vgl. auch: VLASTOS, Gregory: Justice and Happiness in
the Republic, in: Ders.: Platonic Studies. Princeton: Princeton University Press 1981,111-139.



i8 Béatrice Lienemann

2.1 Die Politeia - Ein Dialog über Gerechtigkeit

Piatons Werk Politeia ist schon in der Antike der Untertitel „Über das
Gerechte/den Gerechten" (peri tou dikaiou) gegeben worden. Diese Bezeichnung

ist sehr berechtigt, handelt es sich bei der Politeia doch im Wesentlichen

um eine Auseinandersetzung mit der Gerechtigkeit - und zwar
bemerkenswerter Weise in erster Linie um eine Behandlung der personalen
bzw. individuellen Gerechtigkeit und erst in nachgeordneter Weise um eine
Betrachtung der politisch-institutionellen Gerechtigkeit. Dies überrascht,
denkt man an den Haupttitel des Werkes und daran, dass die politische
Philosophie die Mehrzahl der zehn Bücher der Politeia füllt (beginnend in
Buch II und endend in Buch IX). Ausgangspunkt für die lange Diskussion
über die Gerechtigkeit sind verschiedene konventionelle Vorstellungen
über Gerechtigkeit, die die verschiedenen Gesprächspartner Sokrates
gegenüber äußern.9 Der erste Definitionsversuch für Gerechtigkeit lautet
(Rep. I 332c): Gerecht ist, jedem das ihm Zukommende zurückzuerstatten.
Trasymachos, Sokrates' Dialogpartner in Buch I, schlägt alternativ vor,
Gerechtigkeit als das, was dem Stärkeren nützt, zu definieren (Rep. I 339).10
Piatons Bruder Glaukon bringt die verbreitete opportunistische Auffassung
ins Gespräch, wonach es eigentlich gut ist, Unrecht zu tun, während es

schlecht ist, Unrecht zu erleiden, wenn man sich nicht dagegen wehren
kann (Rep. II 3573-362^.11 Nur wegen dieser Schwäche sei es allgemein
verbreitet, Unrecht-Tun zu tadeln - die Geschichte des Ringes des Gyges
zeige aber, dass jedermann Unrecht täte, wenn dies unbemerkt bliebe und
zum eigenen Vorteil gereiche (Rep. II 359C-3Öod). Sokrates ist angesichts
dieser Definitionsvorschläge dazu aufgerufen, seine Ansicht zu begründen,
dass sich Gerechtigkeit immer bezahlt macht und warum nicht Ungerechtigkeit

vorteilhafter ist, wenn man zu den Stärkeren gehört.
Sokrates nimmt im Weiteren diese Herausforderung an und versucht

den Nachweis zu erbringen, dass Gerechtigkeit ein Gut ist, das nicht nur um
seiner Folgen willen, sondern das vor allem um seiner selbst willen
erstrebenswert ist (Rep. II 357b-d). Um die Gerechtigkeit als ein intrinsisches Gut
zu erweisen, muss Sokrates aufzeigen, dass die Gerechtigkeit durch kein

9 Vgl. hierzu: SchüTRUMPF, Eckart: Konventionelle Vorstellungen über Gerechtigkeit. Die
Perspektive des Trasymachos und die Erwartungen an eine philosophische Entgegnung, in:
HÖFFE, Otfried (Hg.): Piaton: Politeia. Berlin: Akademie-Verlag, 21-39. Vgl. auch Shields,
Christopher: "Plato's Challenge: the Case against Justice in Republic II", in: SANTAS, Gerasi-
mos (ed.): The Blackwell Guide to Plato's Republic. Oxford: Blackwell Publishing 2006, 63-83.
Vgl. IRWIN, Terence: Republic II: questions about justice, in: FINE, Gail (ed.): Plato. Oxford:
Oxford University Press 2000.

10 Zu Sokrates' Erwiderung auf Trasymachos, vgl: BARNEY, Rachel: „Socrates' Refutation of
Trasymachos", in: SANTAS, Gerasimos: Methods ofReasoning about Justice in Plato's Re-public,
in: Santas: The Blackwell Guide to Plato's Republic, 44-62.

11 Vgl. zu Glaukons Definitionsvorschlag: KlRWAN, C.A.: Glaucon's Challenge, in: Phronesis
10, 162-173.



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 19

anderes Gut oder eine Menge an anderen Gütern, die sich durch
Ungerechtigkeit erlangen lassen, aufwiegen lässt - mit anderen Worten: dass es

dem Gerechten unter allen Umständen besser geht als dem Ungerechten.
Die Radikalität dieser Position lässt Piaton Sokrates anhand des Vergleichs
zwischen den Leben zweier Männer illustrieren (Rep. II 3600-3620), von
denen der eine zwar ungerecht lebt, aber nach außen hin den Anschein der
Gerechtigkeit wahren kann und dafür Hochachtung erhält, wähend der
andere zwar gerecht lebt, aber in der Öffentlichkeit als ungerecht
wahrgenommen und dafür geächtet wird.12 Auch für diesen Fall versucht Sokrates
nachzuweisen, dass es vernünftiger ist, gerecht zu leben, selbst wenn das

gerechte Leben ohne jede extrinsische Motivation ist, weil es zu keiner der
positiven Folgen wie Ansehen, Ämter, Reichtum, Ehre oder einer jenseitigen
Belohnung führt, sondern vielmehr Bestrafung und Sanktionen nach sich
zieht.

2.2 Definition der Gerechtigkeit

Die anfänglichen Definitionsversuche der Gerechtigkeit betreffen allesamt
primär die personale Gerechtigkeit, d.h. es geht um die Frage, was unter der
Gerechtigkeit beim Einzelnen zu verstehen ist. Sokrates schlägt jedoch in
Erwiderung auf die vorgebrachten konventionellen Gerechtigkeitsvorstellungen

vor, den Blick zunächst auf die Gerechtigkeit in der Polis zu
wenden.13 Denn es sei leichter, am großen Modell (wie anhand von Großbuchstaben)

zu untersuchen, was Gerechtigkeit ist, bevor man sich danach der
Gerechtigkeit im Kleinen, in der menschlichen Seele, zuwenden könne.14 Die
Auseinandersetzung mit politischer Gerechtigkeit wird in der Politeia also
als ein (freilich sehr langer) Exkurs eingeführt, der zum besseren Verständnis

der Gerechtigkeit beim Individuum dienen soll.
Worin politische Gerechtigkeit besteht, bestimmt Sokrates, indem er das

gedankliche Modell einer idealen Polis, die den Namen „kallipolis" erhält,
entwirft. Dabei geht er davon aus, dass der Mensch ein Mängelwesen ist, das
bestimmte Grundbedürfnisse hat, die erfüllt werden müssen, um das Überleben

zu gewährleisten. Kein Mensch ist autark, sondern jeder und jede ist

12 Vgl. hierzu: WEISS, Rosalyn: W/se Guys and Smarts Alecks in Republic 1 and 2", in:
FERRARI, G.R.F. (ed.): The Cambridge Companion to Plato's Republic. Cambridge: Cambridge
University Press 2007, 90-115.

13 Zur Analogie von Einzelseele und Polis vgl.: FERRARI, Giovanni R.F.: City and the Soul in
Plato's Republic. Chicago: The University of Chicago Press 2003. Vgl. auch BlößNER, Norbert:
The City-Soul-Analogy, in: Ferrari, G.R.F. (ed.): The Cambridge Companion to Plato's
Republic. Cambridge: Cambridge University Press 2007, 345-385.

14 Für eine Analyse der platonischen Vorgehensweise bei der Bestimmung der Gerechtigkeit

im Gegensatz zu den Definitionsweisen von Trasymachos und Glaukon: vgl. SANTAS,

Gerasimos: Methods ofReasoning about Justice in Plato's Republic, in: SANTAS: The Blackwell
Guide to Plato's Republic, 125-145.



20 Béatrice Lienemann

auf andere Menschen angewiesen. Außerdem geht Sokrates von einem Prinzip

der Spezialisierung bzw. der Arbeitsteilung aus: Jeder Mensch ist von
Natur aus mit bestimmten Fähigkeiten, Talenten und Tugenden
ausgestattet. Diese natürliche Disposition prädestiniert jeden Menschen zu einer
bestimmten Aufgabe in der Polis. Die Überlegung dahinter ist, dass das
Leben in der Polis für alle leichter ist und besser gelingt, wenn jeder Einzelne
nur die Aufgabe übernimmt, für die er oder sie aufgrund seiner natürlichen
Disposition geeignet ist.

2.3 Die drei Stände in der Polis

In dem gedanklichen Konstrukt einer idealen Polis unterscheidet Sokrates
drei funktional getrennte Stände bzw. Klassen:15 Erstens den Stand der
Bauern, Kaufleute und Handwerker, zweitens den Stand der Wächter resp.
Gehilfen und drittens den Stand der Herrscher. Zur Differenzierung dieser
drei Stände gelangt Sokrates, indem er zunächst ein rudimentäres Staatswesen

skizziert, das als „wahre, gleichsam gesunde Polis" bezeichnet wird
(Rep. II 3Ô9b-372e). Hier tritt der unterste Stand der Bauern, Handwerker
und Kaufleute in Erscheinung, denen es zukommt, die menschlichen
Grundbedürfnisse nach Nahrung, Wohnung und anderen materiellen Notwendigkeiten

zu erfüllen. Eine zweite Polis ergibt sich im Anschluss, wenn die

Begehrlichkeiten und Ansprüche zunehmen: Diese „reiche, aufgeschwemmte
Polis" birgt deswegen im Gegensatz zur ersten destabilisierendes Potenzial.
Zur Vermeidung von Unruhe und Frustration wird daher der zweite Stand
der Wächter bzw. der Gehilfen der Herrschenden eingeführt, der polizeiliche

und militärische Aufgaben übernimmt. Erst wenn die zweite Polis
einer Reinigung unterzogen ist, kann die bestmögliche Polis - die kallipolis
- resultieren, die ihrerseits noch den dritten Stand der regierenden Wächter,

d.h. der Herrscher, umfasst. Gerechtigkeit herrscht in einer kallipolis,
wenn das Gefüge der Stände in harmonischer und geordneter Weise
funktioniert und die Angehörigen jedes Standes ihren jeweiligen Aufgaben
nachgehen.

2.4 Die Definitionen der personalen und politischen Gerechtigkeit

Dieser Gedankengang führt Sokrates zu seiner Definition der Gerechtigkeit
in der Polis, welche der Ausgangspunkt für die Entwicklung des Entwurfes
der kallipolis gewesen ist: „[Gerechtigkeit ist], das Seinige zu tun und sich
nicht in vielerlei einzumischen" (Rep. IV 43338-9). Diese sog. Idiopragie-
Formel - jeder tut das Seinige - definiert Gerechtigkeit in der Polis also als

15 Vgl. hierzu: Canto-Sperber, Monique/BRISSON, Luc: Zur sozialen Gliederung der Polis
(Buch II 372CI-IV 427c), in: HÖFFE, Otfried (Hg.): Piaton: Politeia. Berlin: Akademie-Verlag, 71-
87.



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 21

denjenigen Zustand, in dem jeder Bürger der Polis nur genau einer speziellen

Aufgabe nachgeht, für deren Erfüllung er oder sie aufgrund seiner natürlichen

Disposition entweder allein oder am besten geeignet ist, während er
sich nicht um andere Aufgaben zu kümmern braucht - weder solche, die
Angehörige eines anderen Standes ausüben, noch solche, die Angehörige
desselben Standes ausüben, die aber z.B. für eine andere Kunstfertigkeit besonders

veranlagt sind: Der Bauer soll sich ebenso wenig um den Handel
kümmern, wie der Schuster um den Hausbau. Wenn sich jeder nur in einem
Gebiet spezialisiert, für das er oder sie sich von Natur aus besonders eignet
und nicht in das Kompetenzfeld der anderen eingreift, so führt das nach
Sokrates zu einem Zustand der natürlichen Ordnung und Harmonie. In
diesem ausgewogenen Zustand ist die Gerechtigkeit in der Polis zu finden.

Diese Überlegung überträgt Sokrates anschließend auf das Kleine - die
menschliche Seele. Die Argumentation für die Dreiteilung der Seele erfolgt
in zwei Schritten, indem Sokrates mithilfe eines Prinzips der Gegensätze
zunächst den begehrenden und den vernünftigen Seelenteil und anschließend

als dritten den mutvollen Seelenteil voneinander abgrenzt:16 Auch in
der Seele besteht der gute Zustand in einem harmonischen, geordneten
Verhältnis der drei Seelenteile - des vernünftigen (logistikon), des mutvollen
(thymoeidês) und des begehrenden (epithymêtikon) Seelenteils. Wenn jeder
dieser drei Teile seine jeweilige Aufgabe übernimmt und nicht in die
Kompetenzbereiche der anderen eingreift, so befindet sich die menschliche Seele

in einem ausgewogenen Zustand. In einem solchen wohlgeordneten
Zustand der verschiedenen Seelenteile zueinander besteht personale Gerechtigkeit.

Dieser Zustand macht die menschliche Seele zu einer gesunden und
schönen Seele.

2.5 Die Tugenden der drei Stände in der Polis

Die drei verschiedenen Seelenteile zeichnen sich ebenso wie die Angehörigen

eines jeden Standes jeweils durch eine der Kardinaltugenden aus:17

Die Angehörigen des ersten Standes kennzeichnet die Tugend der
Besonnenheit bzw. Mäßigkeit (sôphrosynê), die in der Seele dem begehrenden
Seelenteil zukommt. Die spezifische Aufgabe der einfachen, erwerbstätigen
Bürger ist es, sich selbst und die übrigen Polisbewohner mit den lebensnotwendigen

materiellen Dingen (Nahrung, Wohnung und Kleidung) zu ver-

16 Die Argumentation für die Dreiteilung der Seele in der Politeia diskutiert auf sehr
instruktive Weise Hendrik Lorenz, vgl. Lorenz, Hendrik: The Analysis of the Soul in Plato's
Republic, in: Santas, Gerasimos: Methods of Reasoning about Justice in Plato's Republic, in:
SANTAS: The Blackwell Guido to Plato's Republic, 146-165. Vgl. auch LORENZ, Hendrik: The

Brute within: Appetitive Desire in Plato and Aristotle. Oxford: OUP 2006.
17 Vgl. zur Zuordnung der einzelnen Kardinaltugenden zu den verschiedenen Seelenteilen:

Irwin, Terence: The Parts of the Soul and the Cardinal Virtues (Book IV 427d-448e), in:
Höffe, Otfried (Hg.): Piaton: Politeia. Berlin: Akademie-Verlag, 119-139.



22 Béatrice Lienemann

sorgen. Sie sind von Natur aus nicht geeignet, zu herrschen oder als Wächter

zu fungieren, weil es ihnen an Tapferkeit und Weisheit fehlt. Aber sie

sind prädestiniert, mit materiellen Gütern umzugehen, da ihre hervorstechende

Tugend, die Mäßigkeit, sie dazu befähigt, Gewinn- und Besitzstreben

auf das richtige Maß zu beschränken.
Die Angehörigen des Standes der Wächter (phylakês) resp. Gehilfen

(epikouroi) zeichnen sich dagegen durch die Tugend der Tapferkeit (andreia)
aus - die Tugend, die in der Seele dem mutvollen Seelenteil zukommt, der
im Konfliktfall zwischen dem vernünftigen Seelenteil und dem Begehrungs-
vermögen die Anweisungen der Vernunft durchzusetzen hat. Die Wächter
bzw. Gehilfen müssen tatkräftig und entschlossen sein und über eine

geeignete physische Konstitution verfügen, um sich angemessen zur Wehr setzen

zu können. Dies befähigt sie dazu, ihre Schutzpflicht wahrzunehmen, im
Innern im Konfliktfalle die Anweisungen der Herrschenden durchzusetzen
und die Polis als Ganze nach außen hin zu verteidigen.

Die Mitglieder des obersten Standes, die Herrscher (archontes), die aus
der Gruppe der Wächter bzw. Gehilfen rekrutiert werden, zeichnet ihr
Besitz der Weisheit (sophia) aus. In der Seele kommt die Weisheit dem

vernünftigen Seelenteil zu, der nach Wahrheit und Wissen strebt. Allein die
herrschenden Wächter verfügen über das Wissen um das Gute, welches sie

in die Lage versetzt, für gerechte Verhältnisse in der Polis zu sorgen. Sie

ermöglichen das gerechte Zusammenleben in der Polis, indem sie aufgrund
ihres Wissens um das Gute für die geeignete Erziehung der übrigen Bürger
sorgen, gute Gesetze geben und die Polis richtig verwalten.

2.6 Der Metallmythos

Um die Herkunft der drei Stände in der Polis zu erläutern und deren
Rangordnung festzulegen, lässt Piaton Sokrates am Ende von Buch III einen
Mythos erzählen.18 Sokrates' bezeichnet den sog. Metallmythos einführend als

„edle Lüge bzw. Täuschung" (gennaion pseudos).19 Nach dem Mythos sind
alle Polisbürger „Brüder", weil alle die Erde zur Mutter haben, die sämtliche
Bürger als Geschwister, wenn auch unterschiedlich ausgestattet, hervorgebracht

hat. Den einen hat ein Gott bei der Erschaffung Gold beigemischt,

18 Der Mythos und seine Begründungsfunktion für das Spezialisierungsprinzip werden
kritisch und unterschiedlich diskutiert in: MEYER, Susan Sauvé: Class Assignment and the

Principle ofSpecialization in Plato's Republic, in: Proceedings of the Boston Area Colloquium
of Ancient Philosophy 20 (2005), 229-243. Vgl. auch: Brennan, Tad: Commentary on Sauvé

Meyer, in: Proceedings of the Boston Area Colloquium of Ancient Philosophy 20 (2005), 244-
263.

" Vgl. zur Deutung der „edlen Lüge": SCHOFIELD, Malcolm: The Noble Lie, in: FERRARI,

G.R.F. (ed.): The Cambridge Companion to Plato's Republic. Cambridge: Cambridge University
Press 2007,138-164. Vgl. auch Page, Carl: The Truth about Lies in Plato's Republic, in: Ancient
Philosophy 11,1-33.



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 23

anderen Silber und einer dritten Gruppe Bronze und Erz. Aus den
unterschiedlichen Metallmischungen resultieren die verschiedenen individuellen
Eigenschaften und Fähigkeiten bei den Bürgern, und diese wiederum legen
fest, welcher sozialen Gruppe die Bürger angehören: Überwiegt Gold in der
Metallzusammensetzung eines Bürgers, so gehört er dem Stand der Herrscher

an; ein hoher Silberanteil prädestiniert einen zum Stand der Wächter
bzw. Gehilfen, während Bronze und Erz einen Bürger auf die Zugehörigkeit
zum untersten Stand festlegen. Nach dem Mythos ordnet die individuelle
Metallmischung einen Bürger zwar lebenslang einer der drei sozialen Klassen

zu, er lässt aber zugleich eine intergenerationelle Durchlässigkeit zu:
Denn Metallmischungen werden nicht vererbt, so dass es z.B. möglich ist,
dass Kinder von Eltern, deren Metallmischung hauptsächlich aus Bronze
und Erz besteht, überwiegend Gold enthalten und daher einem höheren
Stand als ihre Eltern angehören. In analoger Weise ist freilich auch ein
sozialer Abstieg möglich, wenn Kinder von Herrscher-Eltern mehr Bronze und
Erz-Anteile besitzen. Es gilt daher, Kinder immer auf ihre jeweiligen
Metallmischungen hin zu testen, um sie den entsprechenden Ständen zuzuordnen.

Es ist dieser Mythos, der Popper dazu veranlasst hat, Piaton zuzuschreiben,

das Instrument der Propagandalüge zu billigen und selbst anzuwenden.

Er deutet Sokrates' Rekurs auf eine sog. edle Lüge derart, dass Herrscher

zu Manipulationszwecken Falschheiten verwenden dürfen, wenn es
ihren Zwecken - in diesem Fall der Legitimierung von sozialen Unterschieden

- dient. Das ist ein scharfes Urteil; es ist in meinen Augen aber aus
verschiedenen Gründen nicht gerechtfertigt. Der Mythos hat vermutlich seinen
historischen Hintergrund in Hesiods Schrift Werke und Taten. Dort kommt
der Mythos von vier Weltaltern vor, bei denen die vier Metalle als Symbol
für den Wert von vier chronologisch aufeinander folgenden Weltzeiten
fungieren. Sokrates' Bezeichnung des Mythos als einer „edlen Lüge" lässt sich
auch so verstehen, dass er offen zu verstehen geben will, dass es sich bei der
Geschichte um eine Fiktion handelt, die zwar zu erzieherischen und illustrativen

Zwecken, nicht aber zu legitimaterischen Zwecken erzählt wird.20

2.7 Maßnahmen zur Sicherung der Stabilität und Integrität in der Polis

Um der Vielgeschäftigkeit und dem Machtmissbrauch vorzubeugen, die für
Piaton offenbar große Gefahren für die Stabilität und Einheit der Polis
darstellen, sind in der idealen Polis verschiedene Maßnahmen vorgesehen.
Einige davon sind sehr bemerkenswert. In den Büchern II und III schildert
Sokrates im Rahmen seiner Beschreibung der Gründung von kallipolis sehr

20 Schofield plädiert dagegen für „edle Lüge" als korrekte Übersetzung und deutet den
Mythos als ernstgemeinte Lüge Schofield: The Noble Lie, 143-149).



24 Béatrice Lienemann

ausführlich das Erziehungsprogramm, das Wächter durchlaufen sollen,
damit sie für ihre Aufgabe gut qualifiziert sind (Rep. II und III 3766-414!)). Das

mehrjährige Programm umfasst einerseits eine musische und andererseits
eine gymnastische Erziehung, was damit zusammenhängt, dass sowohl die
Seele als auch der Körper der angehenden Wächter gut geformt werden sollen.

Darüber hinaus ist vorgesehen, dass die Wächter keinen eigenen Besitz
an Wohnungen, an Land sowie Gold und Silber haben (Rep. III 4160-417!)).
Sie erhalten vielmehr alles Lebensnotwendige von den Angehörigen des

erwerbstreibenden Standes als Lohn für die Erfüllung ihrer eigenen Aufgaben
als Wächter. Würden die Wächter selbst über Privateigentum an Wohnungen,

Land und Geld verfügen, so führte dies nach Sokrates zu Vielgeschäftigkeit
und Unordnung in der Polis. Wächter würden sich dann nicht mehr nur

ihren Aufgaben als Wächter widmen, sondern auch in die Kompetenzbereiche

der anderen eingreifen, indem sie z.B. selbst auch Handel treiben,
Schuhe anfertigen oder herrschen wollten. Dadurch würden sie einerseits
ihre spezifische Aufgabe des Bewachens vernachlässigen und andererseits
für Unruhe und Missgunst sorgen, weil es zu Konflikten mit den Angehörigen

der anderen Stände um deren Zuständigkeitsbereiche käme.
In dieser radikalen Maßnahme, Wächtern (zum Wohle der Polis!) keinen

Anspruch auf Privateigentum zuzubilligen, kommt zum Ausdruck, dass die
gerechte Polis nach Piaton zwar durchaus ungleiche (Besitz-)verhältnisse
beinhaltet, dass diese aber nicht die materielle Besserstellung der mächtigen

Polisstände bedeuten, sondern im Gegenteil gerade der unterste Polisstand

Anrecht auf Privatbesitz hat, um seine eigenen Aufgaben am besten
erfüllen zu können.21 Darüber hinaus sind unter den Wächtern gemeinsame
Mahlzeiten und ein gemeinsames Leben vorgesehen, um die Zusammengehörigkeit

und Harmonie zwischen den Wächtern zu fördern.

2.8 Die drei Wogen in der Polis

Noch wichtiger indes sind die ersten beiden der insgesamt drei sogenannten
Wogen in Buch V. Die Wogen werden von Sokrates so bezeichnet, weil sie

Lorderungen beinhalten, die für seine Zeitgenossen provokante Maßnahmen

darstellen. Die erste Woge betrifft die Lorderung, dass in der idealen
Polis Lrauen und Männer je nach Begabung dieselben Aufgaben übernehmen

sollen. Lrauen können demnach auch für die Rollen der Wächter und
Herrschenden in Präge kommen. Sokrates' Ausführungen zur Rolle von
Lrauen und Männern im fünften Buch der Politeia sind auch für moderne
Leser im 21. Jahrhundert in Teilen erstaunlich und in ihren Lorderungen
nicht selbstverständlich. Beachtenswert ist z.B. die Überlegung, dass
zwischen relevanten und nicht-relevanten Unterschieden bei Menschen zu dif-

21 Vgl. VLASTOS: The Theory ofSocial Justice, 2iff.



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 25

ferenzieren ist, wenn es um die Festlegung der verschiedenen sozialen Rollen

geht. Für die Frage, ob sich jemand für die Aufgaben der Wächter oder
Herrscher eignet, spielt es laut Sokrates ebenso wenig eine Rolle, ob jemand
Mann oder Frau ist, wie es unwichtig ist, ob jemand kahlköpfig oder
langhaarig ist. Und kurz darauf fügt Sokrates hinzu (Rep. V, 45409-65): „Wenn
[das männliche und das weibliche Geschlecht] sich aber bloß dadurch
unterscheiden, dass die Frau gebiert, der Mann aber zeugt, dann ist dadurch
noch keineswegs ein Unterschied zwischen Frau und Mann in der
Berufseignung erwiesen, sondern Wächter und Frauen müssen [...] dieselben
Aufgaben erfüllen."22

Die zweite Woge gilt der Forderung nach der Gemeinschaft von Frauen
und Kindern, was auf die Auflösung der Familie hinausläuft. Die Heirat wird
abgeschafft und gezeugte Kinder werden nicht von ihren leiblichen Eltern,
sondern gemeinschaftlich aufgezogen. Die dritte Woge schließlich ist die
Idee der Philosophenherrschaft, wonach entweder die Philosophen die
Herrschaft erlangen oder die Herrscher Philosophen werden.23 An diesen
berühmten Philosophen-Herrscher-Satz schließt sich in den mittleren
Büchern der Politeia eine längere Passage an, in der Sokrates das Wissen der
Philosophen näher veranschaulicht, welches diese zum Herrscher qualifiziert.24

Anhand der drei berühmten Gleichnisse, Sonnen-, Linien- und
Höhlengleichnis, illustriert Sokrates die Ideen als die eigentlichen
Erkenntnisgegenstände, an deren Spitze nochmals die Idee des Guten steht. Vollkommenes

Wissen hat die Ideen zum Gegenstand; dies ist nur für Philosophen
nach einer entsprechenden Ausbildung erreichbar. Das Wissen um die Ideen

22 Rep. V, 454Ü9-e5: süv 5' orirrm toûtq) tj)atvr|rai SiacjrépEiv, Tip tô pèv 0rjXu TiKTEiv, tô 5è

äppEv ôxeÙEtv, oùSév tî nu> 4>f|aogev pàXXov àrtoSeSeîxOai cb<; 7rpà(; ö npeù; Xéyogev Sia<j)ép£t

yuvf| àvSpôç, àXX' ëti oir|CTÖp£0a Seîv ta orôrà ércrtr|8ei>eiv toi3<; te cfniÀcocEÇ ripîv Kai Tàç yuvaÎKaç
aÙTfflv. [Übersetzung Karl Vretska, Platon: Der Staat. Stuttgart: Reclam Verlag 1982].

23 Vgl. zur Konzeption der Philosophenherrscher und der Frage nach der Realisierbarkeit
einer Philosophenherrschaft: Spaemann, Robert: Die Philosophenkönige, in: Höffe, Otfried
(Hg.): Piaton: Politeia. Berlin: Akademie-Verlag, 161-177. D>e Frage, ob es sich bei Piatons
Idealstaatskonzeption um eine utopische, nicht-realisierbare Konzeption oder um ein Kon-
strukt handelt, das zwar schwierig, aber nicht unmöglich zu verwirklichen ist, diskutiert
Morrison und spricht sich dafür aus, dass es sich beim platonischen Modell um eine Utopie handelt,

die schwierig, aber nicht unmöglich zu realisieren ist: MORRISON, Donald R.: The Utopian
Character ofPlato's Ideal City, in: Ferrari, G.R.F. (ed.): The Cambridge Companion to Plato's
Republic. Cambridge: Cambridge University Press 2007, 232-255. Auf die Rolle, die den
Philosophenherrscher bei der Realisierung des Idealstaats zugedacht ist, geht ausführlich D. Sedley
ein, vgl. SEDLEY, David: Philosophy, Forms, and the Art ofRuling, in: FERRARI, G.R.F. (ed.): The

Cambridge Companion to Plato's Republic. Cambridge: Cambridge University Press 2007, 256-
283.

24 Es besteht in der platonischen Darstellung eine schwierige Spannung zwischen dem
Bild des Philosophen als einem Nach-Weisheit-Suchenden und dem Philosophen als einem
Die-Weisheit-Besitzenden. Diese Ambiguität und ihre zentrale Bedeutung für die Frage nach
der Realisierbarkeit der idealen Polis diskutiert D. Morrison in: MORRISON: The Utopian
Character ofPlato's Ideal City, 232-255.



20 Béatrice Lienemann

gibt den Philosophen Einblick in die Natur einer guten Ordnung und
harmonischer Verhältnisse, und dies qualifiziert sie dazu, zu herrschen, da nur
sie Wissen um das Gute haben. Aber wie das Höhlengleichnis auch zeigt,
dürfen die Philosophen sich nicht mit der Beschäftigung mit den Ideen
begnügen - ihre Pflicht ist es ebenso, nach der Bekanntschaft mit den Ideen
im Freien wieder in die Höhle zurückzukehren und ihre irdischen Herr-
schaftspflichten wahrzunehmen. Politische Macht ist also eine Bürde, und
die Philosophen haben gegenüber der ganzen Polis die Pflicht, sich um die
ihnen von Natur aus zukommende Aufgabe des Herrschens auf gute Weise
zu kümmern. Hierin erkennt Vlastos zu Recht eine wichtige Form der

Ungleichheit zwischen den Angehörigen der verschiedenen Polisständeri -
denn den Philosophen obliegt als Angehörigen des obersten Standes eine
Pflicht, von der die übrigen Polisstände frei sind, und es steht infolgedessen
den Philosophen nicht zu, ihre Privilegien für sich zu behalten und sich

beispielsweise ganz den theoretischen Tätigkeiten zuzuwenden.25

3. Das ergon-Argument

Für die Frage nach dem Verhältnis von Gleichheit und Ungerechtigkeit ist
Sokrates' Begründung für die Idiopragie-Formel von besonderer Bedeutung,
auf der die Definition von personaler und politischer Gerechtigkeit beruht.
Zum Abschluss werde ich daher näher auf das sog. ergon-Argument
eingehen, das zentral für das Verständnis der Idiopragie-Formel ist. Das ergon-
Argument findet sich am Ende des ersten Buches in der Politeia und geht
von der Beobachtung aus, dass es für jeden Gegenstand - gleichgültig, ob es

sich um ein Febewesen wie ein Pferd, Teile bzw. Organe von Febewesen
oder um ein Artefakt wie ein Winzermesser handelt - eine spezifische
Funktion bzw. Aufgabe oder Feistung (ein ergon) gibt, welche nur dieser
Gegenstand erfüllt bzw. welche dieser Gegenstand besser als alles andere
erfüllt. So ist es die spezifische Aufgabe des Auges, zu sehen - die Aufgabe
des Sehens kann nur das Auge erfüllen. Und die besondere Aufgabe des

Winzermessers ist es, Reben zu schneiden - diese Aufgabe lässt sich zwar
auch mit einem Schwert oder einer Hippe verrichten, aber mit dem Winzermesser

am besten. Gut ist ein Gegenstand, wenn er seine spezifische Aufgabe

auf gute Weise erfüllt; schlecht ist er hingegen, wenn er dies nicht tut.
Die Tugend eines Gegenstandes ist nun das, was den Gegenstand dazu

befähigt, seine spezifische Aufgabe gut zu erfüllen. Der Begriff der Tugend ist
diesem Verständnis nach somit eng mit dem Begriff der Funktion, dem

ergon, eines Gegenstandes verbunden. Sokrates erhält in diesem
Zusammenhang Trasymachos' Zustimmung auf die Frage: „Jedes Ding, dem eine
besondere Aufgabe zugewiesen ist, hat doch dazu auch die Tugend?" Rep.

25 VLASTOS: The Theory ofSocial Justice, 21.



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 27

I 353b2-3).26 Unter einer „Tugend" (aretê) ist danach diejenige Qualität zu
verstehen, die einen Gegenstand dazu befähigt, seine Aufgabe gut zu erfüllen

und die den Gegenstand zu einem guten seiner Art macht. Dieses
Verständnis von Tugend lässt sich denkbar weit auf verschiedene Arten von
Gegenständen anwenden. Die Tugend des Winzermessers ist die Qualität,
die es dazu in die Lage versetzt, die Reben gut zu schneiden. Die Tugend
des Auges ist die Eigenschaft, die es ihm erlaubt, gut zu sehen.

Was unter der Tugend der Gerechtigkeit zu verstehen ist, lässt sich im
Sinne des ergon-Arguments demnach ebenfalls dadurch bestimmen, dass

nach den spezifischen Aufgaben der Polis und des Individuums gefragt wird.
Die gute Funktionsweise einer Polis hat Sokrates mit dem Entwurf einer
idealen Polis als einem Zustand veranschaulicht, in dem sich jeder und jede
derjenigen Aufgabe widmet, für die er oder sie am besten geeignet ist und
nicht in die Bereiche der anderen eingreift. Das Ganze befindet sich in
einem Zustand einer natürlichen Ordnung, wenn jeder seine ihm von Natur
aus zukommende Rolle, für die er oder sie am besten geeignet ist,
übernimmt und bei deren Ausübung er oder sie sich im besten (d.h. harmonischen)

Zustand befindet. Die Gerechtigkeit ist also eine umfassende Tugend
eines aus verschiedenen Teilen zusammengesetzten Ganzen, die vorliegt,
wenn das Ganze eine inhärente Ordnung aufweist.

Viele der Schwierigkeiten der platonischen Konzeption liegen auf der
Hand und einige wenige lassen sich knapp nennen: So hat Reeve zu Recht
gefragt, mit welcher Begründung das Spezialisierungsprinzip jeden Einzelnen

auf eine einzige Begabung reduzieren darf.27 Fragwürdig ist auch, ob
individuelle Begabungen hinreichend deutlich erkennbar sind und ob es

ausreicht, Menschen nach lediglich drei fundamentalen Fähigkeiten und
Tugenden zu differenzieren und entsprechend Ständen zuzuordnen.
Besonders kritikwürdig erscheint uns heute wohl die Beschneidung der
Autonomie, also ungehindert nach seiner eigenen freien Wahl und seinen eigenen

Neigungen seine Fähigkeiten entwickeln und Aufgaben aussuchen zu
können.

Trotz dieser offenkundigen Probleme des platonischen Entwurfs einer
idealen Polis ist eine Würdigung von Piatons zentralen Motiven, Überlegungen

und Innovationen angemessen. Diese lassen sich in fünf Punkten
zusammenfassen :

(1) Als Staatsziele der idealen Polis treten Ordnung und Harmonie in den

Vordergrund, was einschließt bzw. voraussetzt, dass Differenzen anerkannt
und Bürger individuell nach ihren Fähigkeiten gefördert werden. Hierin
kommen eine Wertschätzung jeder der unterschiedlichen Begabungen zum

26 Rep. I, 353b2-3: oiiKofiv Kai àperri Sokeî roùro aoi etvai bkùctto) mnxp Kai Kai spyov ri
npoCTréraicrat; [Übersetzung, leicht modifiziert, nach Vretska].

27 Reeve, C.D.C.: Philosopher-Kings. The Argument of Plato's Republic. Princeton:
Princeton University Press. 1988.



28 Béatrice Lienemann

Ausdruck und eine Pflicht der Gesetzgeber, Fähigkeiten zu erkennen und
entsprechend zu entwickeln.

(2) Eine Maßnahme zur Integration und zur Förderung des Zusammenhalts

ist die Einrichtung eines gemeinsamen Lebens und gemeinsamer
Mahlzeiten der Angehörigen des Wächterstandes. Dies drückt eine
Anerkennung der Notwendigkeit aus, etwas für den Zusammenhalt, den Aufbau
und das gegenseitige Verständnis in einer Gesellschaft im Lichte aller
Unterschiede zu tun.

(3) Die Forderung der Abschaffung des Privateigentums für Angehörige
des Wächter- und des Herrscherstandes ist vor dem Hintergrund der
Befürchtung antisozialer und individualisierender Tendenzen von Eigentum
zu sehen. Durch die gemeinschaftsbasierte Versorgung als Lohn wird
sichergestellt, dass Wächter und Herrscher mit dem Notwendigen versorgt werden

und sich darüber hinaus nicht übermäßig bereichern.
(4) In den gerade genannten Maßnahmen kommt zudem besonders

deutlich zum Ausdruck, dass es verkürzt ist, das platonische Verständnis
von Gerechtigkeit schlicht mit Ungleichheit gleichzusetzen (wozu z.B.

Popper tendiert). Zwar ist es richtig, dass zur Verwirklichung des gerechten
Zustandes nach Piaton ungleiche Verhältnisse und eine ungleiche Verteilung

von Gütern zählen. Aber die Ungleichheit besteht hier nicht schlicht
zum Vorteil der oberen und zum Nachteil der unteren Polisstände.
Vielmehr soll eine materielle Schlechterstellung der oberen Polisstände und eine

entsprechende Besserstellung des erwerbstreibenden Standes dazu
dienen, insgesamt in der Polis ausgeglichene und geordnete Verhältnisse zu
erzielen, in denen jeder seinen spezifischen Aufgaben nachgeht. Das
Herrschaftsrecht der Philosophen ist verbunden mit der Pflicht, sich nicht
ausschließlich der Theorie hinzugeben.

(5) Schließlich ist Piatons Differenzierung zwischen relevanten und
nicht-relevanten Unterschieden hervorzuheben, mit deren Hilfe er u.a. die
übliche Rollenverteilung zwischen Frauen und Männern überwindet und
eine Gleichbehandlung befürworten lässt.



Gerechtigkeit ist, „das Seinige zu tun..." 29

Zusammenfassung
In der Politeia wird die Gerechtigkeit in der Polis als Zustand definiert, in dem

jeder das Seinige tut und sich nicht in vielerlei einmischt (43309-11). Analog
wird die individuelle Gerechtigkeit als der Zustand einer Person bestimmt, in
dem jeder Seelenteil seine Aufgabe erfüllt (44idi2-e2). Es soll die theoretische
Grundlage dieser Definition untersucht und Sokrates' Annahme geprüft werden,

eine so verstandene Gerechtigkeit sei ein Gut, das um seiner selbst willen
erstrebenswert ist: Im Zentrum steht das ergon-Argument, mit dem Sokrates
zeigen will, dass es nicht nur gerecht ist, wenn jeder Einzelne das Seinige tut,
sondern dass darin auch das Glück des Einzelnen und der Polis besteht.

Abstract
In the Republic, political justice is defined as doing one's own work and not
meddling with what is not one's own (43309-11). By analogy, individual justice
is defined as the state of a person in whom each part of the soul is doing its
own work (44idi2-e2). In this paper, I will first explore the theoretical
foundation of this definition. Secondly, I will consider Socrates' assumption
that justice so understood is a good that is valuable and desirable for its own
sake. In the end it will be clearthat the function-argument is crucialfor showing

that it is not only just for everyone to do one's own work, but that
individual and political eudaimonia consist in this.


	Gerechtigkeit ist, "das Seinige zu tun und sich nicht in vielerlei einzumischen"

