Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Politische Formate von Ungleichheit im Kontext von Philosophie und
Theologie : eine Einleitung

Autor: Abbt, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTINE ABBT

Politische Formate von Ungleichheit im

Kontext von Philosophie und Theologie.
Eine Einleitung

Am 19. Mdrz 2018 trafen sich auf Einladung von Prof. Dr. Peter G.
Kirchschldger, Professur fiir Theologische Ethik und Leiter des Instituts
Sozialethik ISE, und von Prof. Dr. Christine Abbt, SNF-Férderungspro-
fessur in Philosophie, beide Universitat Luzern, Forscherinnen und For-
scher zur gemeinsamen Diskussion iiber das Verhiltnis von Ungleichheit
und Ungerechtigkeit. Ausgangspunkt der Uberlegungen war dabei das so-
wohl fiir die abendlandisch-philosophische als auch fiir die christlich-theo-
logische Wirkungsgeschichte bedeutsame Platon-Zitat ,suum cuique®. Da-
rin spiegelt sich die ideengeschichtlich wirkmachtige Vorstellung, dass
jedem Menschen eine bestimmte Position und Funktion im Staat zukom-
me und es fiir einen selbst und die Gesellschaft wiinschenswert sei, dass
jede Person sich dieser Bestimmung gemadss verhalte. Wenn alle Mitglieder
eines Staates ihre Aufgabe erfiillten, sich also in Ubereinstimmung mit der
fiir sie vorgesehenen Stellung brachten, dann, so die Vorstellung, sei nicht
nur im einzelnen Menschen Harmonie realisiert und ein gutes Leben mog-
lich, sondern es wiirde auch politische Stabilitdit und Gerechtigkeit er-
reicht.

Das Je-Seinige zu tun und sich also nicht in die Angelegenheiten und
Zustandigkeiten Anderer einzumischen, bedeutet nach Platon Gerechtig-
keit. In den Dialogen der Politeia lasst Platon Sokrates dies aussprechen:
,Denn wir haben festgesetzt und oftmals gesagt, wenn du dich dessen er-
innerst, dass jeder sich nur auf eines befleissigen miisse von dem, was zum
Staate gehort, wozu namlich seine Natur sich am geschicktesten eignet.
[...]. Und gewiss, dass das Seinige zu tun und sich nicht in vielerlei einzu-
mischen Gerechtigkeit ist (pf moAvmpaypoveiv Sikawoovvn éoti), [...]“.1 Was
bei Platon in Der Staat gedanklich grundgelegt wird, entfaltet in verschie-
denen kulturellen, religiosen und politischen Zusammenhangen und Tra-
ditionen eine nachhaltige Deutungsmacht. Damit verbunden ist die Vor-
stellung, dass es fiir jeden Menschen eine vorgegebene Stellung innerhalb
des sozialen und politischen Gefiiges gebe und dass es zu Chaos, Unruhe
und Verfehlungen fiihre, wenn sich jemand nicht daran halte. Daran an-
kniipfende Perspektiven finden sich spdter auch bei Paulus, der den Ein-
zelnen als unverzichtbaren Teil eines abgeschlossenen Ganzen markiert, in

1 PLAT. Resp. 1V, 433a-b, Ubers. Schleiermacher 1990 (1828).



6 Christine Abbt

dem allen eine bestimmte Aufgabe zukommt, die zu erfiillen ist. In vielen
Religionen gibt es bis heute Vorstellungen eines Zusammenhangs zwi-
schen Ungleichheit und Richtigkeit oder Gerechtigkeit und der Blick muss
diesbeziiglich auch nicht weit schweifen. Dass etwa Frauen bis heute in
der katholischen Kirche nicht zum Priesteramt zugelassen sind, zeugt da-
von und zeigt auch, dass es bei Fragen zum Verhaltnis von Ungleichheit
und Ungerechtigkeit schnell um grundlegende Differenzen in Bezug auf
die Definition und das Verstandnis von ,Identitdt‘ geht.

Auf der einen Seite, so kann argumentiert werden, vermitteln Perspek-
tiven, die jeder Person einen ihr zugesicherten Platz zuordnen, Orientie-
rung. Auf der anderen Seite allerdings ldsst sich mit Blick auf historische
und aktuelle Beispiele darlegen, dass mit dem Rekurs auf das Je-Seinige
und also mit Verweis auf die so verstanden ,begriindete’ Ungleichheit von
Menschen erschreckende politische und 6konomische Asymmetrien ze-
mentiert wurden und werden. Der Verzicht auf die Vorstellung einer
Gleichheit aller Menschen, wie es bei Platon oder eben auch bei Paulus der
Fall ist, wird nicht wettgemacht und noch weniger legitimiert durch das
Erreichen einer Stabilitat der Verhadltnisse oder durch die Verheissung auf
Anerkennung nach dem Tod. Die vermeintlich integrative Idee, dass jedem
eine bestimmte Aufgabe zukomme, entpuppt sich in vielen Kontexten als
Deckmantel fiir Macht- und Besitzanspriiche weniger. In dieser Art in die
dusserste Perversion getrieben, fand sich die Inschrift ,Jedem das Seine“
am Haupttor des Konzentrationslagers Buchenwald. Die Schriftzeichen
waren von den Nationalsozialisten so angebracht, dass sie von Innen les-
bar an die Lagerinsassen gerichtet waren. In unverhohlener Deutlichkeit
wurde hier gleichzeitig Ungleichheit behauptet und gewaltsam installiert
und mit Rekurs auf das Platon-Zitat die damit einhergehende menschen-
verachtende Ungerechtigkeit zu rechtfertigen versucht.

GLEICHHEIT UND GERECHTIGKEIT

Insbesondere die Aufklarungsbewegungen Europas und Nordamerikas fithr-
ten im 17. und 18. Jahrhundert gegen die Vorstellungen von Ungleichheit
die Idee der Gleichheit ins Feld. Der Mensch sei frei geboren, so heisst es
etwa bei Jean-Jacques Rousseau gleich zu Beginn des Gesellschaftsver-
trags.2 Alle Menschen werden von Rousseau als Gleiche und Freie begrif-
fen, auch wenn sie sich in der Welt in unfreien und ungleichen Situationen
wiederfinden. Gerechtigkeit hat sich unter dieser Perspektive stets auch
am Massstab einer Gleichheit aller zu bewdhren. Der kategorische Impera-

2 Vgl. ROUSSEAU, Jean-Jacques: Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Grundsitze des Staats-
rechts. Aus dem Franzosischen von Hans Brockard. Stuttgart: Reclam 2008.



Politische Formate von Ungleichheit 7

tiv, wie Immanuel Kant ihn formuliert,? erinnert ebenso daran wie die Ring-
parabel in der Schrift Nathan der Weise von Gotthold Ephraim Lessing*
oder die Argumente fiir Glaubensfreiheit von Pierre Bayle5. Die soziale,
kulturelle, religiose oder politische Identitdt von Personen riickt im Blick
der philosophischen Aufklarung in den Hintergrund. Demgegeniiber wird
die einzelne Person als autonome und der Mensch als Gattungswesen re-
flektiert. Das Selbstverstandnis, Mensch zu sein und die Zugehorigkeit zur
menschlichen Identitdt werden bekraftigt, die Konsequenzen daraus ein-
gefordert.6 Soziale oder politische Ungleichbehandlungen sind unter die-
sem Gesichtspunkt problematisch und in jedem Fall legitimationsbediirf-
tig. Wo es um Leib und Leben von Menschen geht, ist eine Ungleichbe-
handlung ausnahmslos illegitim, so argumentierten die Aufkldrerinnen
und Aufkldrer. Allen Menschen kommen allein aufgrund ihres Mensch-
seins unverdusserliche Rechte zu. Diese sind ihnen durch politische Mehr-
heiten oder Volksentscheide nicht und nie zu nehmen. Universale Men-
schenrechte behaften jeden Einzelnen und auch Gesellschaften und Staa-
ten darauf, Gleichheit und Gerechtigkeit in einem Verhdltnis zu denken.
Im 20. Jahrhundert, nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges, wurden
diese Uberlegungen der Aufklirung wieder aufgenommen und kritisch
weiterentwickelt. Unter dem Begriff des Universalismus werden seither
verschiedene Begriindungen und Umsetzungen diskutiert, die es erlauben
sollen, Menschenrechte mit der Verschiedenheit von Personen und ihren
Wahrnehmungen und Erfahrungen im Kontext ihrer je spezifischen kultu-
rellen Zugehorigkeiten in Einklang zu bringen.” Die Akzentuierung des
Rechts auf Differenz und das Recht jeder Person auf Mitbestimmung und
Selbstinterpretation stellen hohe Anspriiche an die Formulierung einer
Gleichheit aller, die ihr befreiendes Potential nicht entdaussern soll. Von
verschiedener Seite wurde und wird der universale Standpunkt deshalb
kritisch befragt. In aller Deutlichkeit lassen sich dabei zwei Zugidnge oder
Verstindnisse des Verhaltnisses von Ungleichheit und Ungerechtigkeit
auseinanderhalten, was in aktuellen Diskussionen allerdings leider nicht

3 Vgl. KANT, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hg. von Christoph Horn,
Corinna Mieth und Nico Scarano (= Studienbibliothek 2). Berlin: Suhrkamp 2007.

4 Vgl. LESSING, Gotthold Ephraim: Nathan der Weise [1779]. Hg. von Peter Demetz.
Frankfurt a.M.: Ullstein 1970.

5 Vgl. BAYLE, Pierre: Toleranz: ein philosophischer Kommentar [1686]. Hg. von Eva Bud-
denberg und Rainer Forst. Berlin: Suhrkamp 2016.

6 Zur Kategorie der menschlichen Identitat vgl. PAREKH, Bhikhu: A New Politics of Iden-
tity: Political Principles for an Interdependent World. Basingstoke: Palgrave Macmillan 2008.

7 Vgl. dazu BENHABIB, Seyla: Kosmopolitismus ohne Illusionen: Menschenrechte in unruhi-
gen Zeiten. Berlin: Suhrkamp 2016; KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Wie kénnen Menschenrechte
begriindet werden? Ein fiir religiése und sidkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfahi-
ger Ansatz. Minster: LIT Verlag 2013; MEDINA, José: The Epistemology of Resistance: Gender
and Racial Oppression, Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2012.



8 Christine Abbt

immer zufriedenstellend passiert. Beide Zugdnge relativieren den universa-
len Standpunkt durch den Verweis auf ernstzunehmende Ungleichheit(en).
Sie portieren ihre Kritik allerdings mit divergenter Absicht, Begriindung
und Stossrichtung. Wahrend der hier im Folgenden als erster Zugang dar-
gelegte an die platonische Tradition ankniipft, ldsst sich der hier im Fol-
genden als zweiter Zugang erlduterte in die Nachfolge der antiken De mo-
kraten stellen, deren Polypragmosyne-Verstindnis diametral zu Platons
Forderung nach dem Erfiillen des Je-Seinigen steht.8

Zur Verdeutlichung des ersten Zugangs wird auf Carl Schmitt und des-
sen Auseinandersetzung mit Harold J. Laski Bezug genommen, zur Ver-
deutlichung des zweiten dient der Einbezug von Uberlegungen von Judith
Butler und ihre Bezugnahme auf Jiirgen Habermas. Die nachfolgende Er-
lauterung zielt darauf ab aufzuzeigen, dass der erste Zugang mit universa-
listischen Perspektiven in Bezug auf den Menschen unvereinbar ist. Im
Unterschied dazu ist das Postulat etwa von Poststrukturalismus und De-
konstruktion, der Verschiedenheit und Singularitdt jedes Menschen Rech-
nung zu tragen, seinerseits universalistisch angelegt.

EINHEIT STATT UNIVERSALISMUS

Carl Schmitt reagierte anfangs des 20. Jahrhunderts auf pluralistische Ideen,
wie sie etwa Harold J. Laski in Bezug auf Staaten formulierte. In einer Fas-
sung von Der Begriff des Politischen,” dessen zentrale Thesen Schmitt in
seinen Bonner Seminaren entwickelte, stimmt Schmitt Laski dahingehend
zwar zu, dass der Mensch in zahlreichen Assoziationen lebe, von denen
keine allmdchtig sei. Schmitt verweist in derselben Schrift etwas spiter al-
lerdings auf das fiir ihn alles entscheidende jus belli. Erst im Falle der Un-
terscheidung zwischen Freund und Feind und also im Falle des Krieges
entscheide sich die Zugehorigkeit absolut. Dann stellt der Staat nach
Schmitt die massgebende Einheit dar. Alle anderen Assoziationen treten
zuriick, werden irrelevant und miissen es werden.

Die Verwendung der Begriffe ,Menschheit oder ,der Mensch® oder
,wir Menschen“ weist Schmitt zuriick. Statt einer Verbindung stiftenden
Identitat als Mensch unter Menschen postuliert er eine staatliche Identi-

8 Vgl. zum Begriff der Polypragmosyne (Vieltun) der griechischen Demokraten in der An-
tike und zu Platons Ablehnung derselben: ABBT, Christine: Neugierig, verallgemeinernd, poli-
tisch. Zum Verstdndnis demokratischer Praxis in der Antike aus heutiger Sicht, in: RIEDWEG,
Christoph (Hg.): Philosophie fiir die Polis. Berlin: de Gruyter 2019, 537-555; ABBT, Christine/
NiAzI, Nahyan: Stérenfried oder demokratisches Vorbild? Schattenspiele mit dem Fremd- und
Vieltuer. Eine Einleitung, in: DIES. (Hgg.): Der Vieltuer und die Demokratie. Politische und
philosophische Aspekte von Allotrio- und Polypragmosyne (= Colmena Philosophica 1). Basel:
Colmena 2017, 9-29.

9 SCHMITT, Carl: Der Begriff des Politischen, zuerst veroffentlicht in: Archiv fiir Sozial-
wissenschaft und Sozialpolitik 58 (1927) 1.



Politische Formate von Ungleichheit 9

tat. Diese ist Voraussetzung fiir die politische Einheit und ebenso die Vor-
aussetzung fiir die Handlungsfahigkeit von Personen. Gleichheit und Iden-
tifikation wird durch die dezidierte Absetzung von Anderen erreicht. Das
heisst auch, erst die Setzung einer Differenz erlaubt unter dieser Perspek-
tive die Realisierung von Gerechtigkeit. Solche betrifft oder umfasst gerade
nicht und nie alle, sonst fehlt die politische und personliche Identifika-
tionsmoglichkeit oder, wie es Schmitt in einem Vortrag tiber ,Staatsethik
und pluralistischer Staat“ ausdriickt, es ldsst sich sonst keine ,soziale To-
tal-Ethik“10 errichten. Was mit Schmitts Staatsethik erfolgt, ist eine Gleich-
schaltung von Staat, Volk, personlicher Willensbildung und allgemeiner
Moral. Gleichheit und Gerechtigkeit werden hier in gewisser Hinsicht ver-
dichtet, aber eben nur bezogen auf eine kleine homogene Volkseinheit, die
sich als einheitliche konstituiert durch die Absetzung gegeniiber Anderen
und Dritten. Statt einer pluralistischen Staatsordnung, die vielfaltige Ver-
bindungen im Inneren des Staates und auch iiber die Staatsgrenze hinaus
zulasst, wie es Laski beschreibt, fordert Schmitt ein Pluriversum, in dem
Tausende von Staaten isoliert gegeneinander abgeschlossen existieren und
je als Trager ausschliesslich des politischen Willens ihres Volkes fungieren.

,Jedem das Seine“ wird von Schmitt in der platonischen Tradition auf
die staatliche Ebene tibertragen.!! Eine alle Menschen verbindende Dimen-
sion von Gleichheit oder Gerechtigkeit gibt es bei Schmitt nicht. Die Setz-
ung eindeutiger Ungleichheit ist Bedingung fiir die Konkretisierung von
Gerechtigkeit fiir Ausgewahlte.

ALLGEMEINE SINGULARITAT

In eine ganz andere Richtung zielen Ansdtze, welche die Forderung erhe-
ben, die Einzigartigkeit jedes Menschen zu wiirdigen und sie gegen ein Do-
minanz und Unterdriickung produzierendes Prinzip der Verallgemeiner-
barkeit zu verteidigen. Zwar wird diesbeziiglich ebenfalls eine Problema-
tisierung universalistischer Positionen vorgenommen. Dies geschieht hier
allerdings zugunsten einer jedem Individuum zugesprochenen und als
schiitzenswert deklarierten Singularitit und Verletzlichkeit. Wenn unter
den Zeichen der Kritik an einem reduktionistischen Universalismus in Phi-
losophie oder Politik die Anerkennung von Differenz und Alteritdt gefor-
dert wird, dann gerade nicht, um Ungerechtigkeit und Diskriminierung ge-
geniiber Einzelnen oder Gruppen zu legitimieren, sondern um solchen ent-
gegenzuwirken. Der Verweis auf Ungleichheit zwischen Menschen und

10 SCHMITT, Carl: Staatsethik und pluralistischer Staat, Vortrag gehalten 1929 im Rahmen
der Tagung der Kant-Gesellschaft in Halle. Erstmals als Aufsatz veréffentlicht in: Kantstu-
dien 35 (1930) 1, 28ff.

11 Zur platonischen Tradition in Politik und politischem Denken vgl.: LASKI, Harald ]J.:
Platonism in Politics. Rezension zu E. Barker, Political Thought in England from Herbert
Spencer to Today, in: The New Republic 3 (1915) 7, 236.



10 Christine Abbt

Kulturen wird etwa in Poststrukturalismus und Dekonstruktion nicht er-
hoben, um den Anspruch aller auf politische und 6konomische Gleichbe-
rechtigung und eine allgemeine Anerkennung ihrer je besonderen Per-
spektiven zu schwdchen, sondern um diesen Anspruch zu stiarken. Das Je-
Besondere und Nicht-Reprdsentierbare am Individuum wird zur Voraus-
setzung fiir die Verwirklichung von Freiheit und Gerechtigkeit erhoben.

Historisch betrachtet reagieren diese philosophischen Ansdtze in der
zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts und bis in die Gegenwart hinein mit
ihrer Forderung um Anerkennung von ,Nicht-Identitit“!2 oder ,Diffé-
rance“® auf die Einsicht, dass jedem Individuum bei der Interpretation
seiner selbst eine ausschlaggebende Stimme zukommen soll, dass diese
Selbst-Deutung sich im Verlaufe der Zeit andern kann und dass es nie eine
abgeschlossene Identifikation mit sich selbst oder mit anderen oder mit
Religionen oder Kulturen oder Staaten geben kann. Diese Ansdtze behar-
ren darauf, dass kein Mensch vollstindig in einer Kultur oder Religion
oder politischen Zugehorigkeit aufgehen kann, sondern dass stets noch ein
unbestimmter Rest im Einzelnen wirkt, der diesem es erst ermoglicht, eine
Interpretation seiner Selbst vorzunehmen und Abstand zu etwas zu ge-
winnen. Ungleichheit zwischen den Menschen bedeutet in diesem Ver-
standnis, dass jeder Mensch in letzter Hinsicht unverfiigbar, und konse-
quenterweise auch nicht vollstandig vergleichbar ist.14

Dieses Residuum an Eigentiimlichem ist nach Judith Butler erfahrbar,
wenn Subjekte ihre Souveranitdt einbiissen.!> Ausgangspunkt ihrer Ethik
ist in der Folge weder das verniinftige Ich, wie es fiir die Ethik von Ha-
bermas relevant ist,!¢ noch das autonome Ich, das diesen Rest!7 zu ignorie-
ren versteht, indem es sich diszipliniert und alles ausblendet, was sich die-
ser Disziplinierung widersetzt, sondern das verletzliche Ich in Situationen
des Verlusts von Selbstkontrolle. In Momenten solcher Begegnungen mit
sich als unverfiigbare wird nach Butler das Sensorium fiir die Verletzlich-
keit aller Menschen gescharft und eine Grundlage fiir anerkennende Be-
gegnungen geschaffen. Ungleichheit ist hier verstanden als die nur in Mo-
menten aufscheinende, erst reflexiv und also stets nachtrdglich einzuho-

12 HORKHEIMER, Max/ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufklirung. Philosophische
Fragmente (= Gesammelte Schriften Theodor W. Adorno 3). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.

13 DERRIDA, Jacques: Grammatologie. Aus dem Franzdsischen iibersetzt von Hans-Jérg
Rheinberger und Hanns Zischler. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

14 vgl. ROSA, Hartmut: Unverfiigharkeit. Wien: Residenz 2018.

15 Vgl. BUTLER, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Aus dem Englischen iibersetzt von
Reiner Ansén. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

16 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1995.

17 Giorgio Agamben spricht diesbeziiglich von dem ,Whatever* in: DERs.: The Coming
Community. Aus dem Franzdsischen iibersetzt von Michael Hardt. Minnesota: University of
Minnesota Press 1993.



Politische Formate von Ungleichheit 1

lende Dimension von Person-Sein, die jeden Menschen einzigartig macht
und zur Freiheit befdhigt.

ZWEI KONKURRIERENDE POLITISCHE FORMATE VON UNGLEICHHEIT

Die hier skizzierten beiden Zuginge reprasentieren zwei zentrale Formate
politischen Denkens, die seit der Antike miteinander konfligieren. Nancy
Fraser bringt dies in einem Beitrag zu Fragen der Gerechtigkeit auf den
Punkt.!® Sie legt dar, inwiefern sich in der Diskussion iiber Gerechtigkeit
seit den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts eine Verschiebung feststel-
len lasst. Die Forderung nach gerechter Verteilung von Giitern, Zugdangen
und Rechten ist dabei zunehmend von Forderungen nach angemessener
Anerkennung erganzt worden. Damit einher geht eine verstarkte Aufmerk-
samkeit fiir die Differenzen und Besonderheiten von Menschen, aber auch
von Gruppen, Kulturen, Religionen. Wahrend in den Anfiangen der neun-
ziger Jahre diese Akzentuierung von Ungleichheit mit der Vorstellung von
Identitdt als nie zu Ende kommender Prozess von vielfdltigen Ein- und
Wechselwirkungen, von Willensbildung und Kontingenz aufgefasst wird,
bahnt sich parallel dazu auch eine Vorstellung von Identitit den Weg, wo-
nach diese etwas Festes, Wesenhaftes umfasst, was sich vollstindig mit et-
was Anderem identifizieren lasst. Ich ist dann nicht immer der Andere,
sondern Person-Sein wird dann erfassbar iiber vermeintlich eindeutige Ka-
tegorien wie Frau, Auslander, Putzhilfe, Migrant, Bittstellerin. Fraser
schreibt den hier erwdahnten Text 1993. Aus heutiger Sicht ist ihre Analyse
treffend. Mit Blick auf nationalistische Parteien oder identitire Bewegun-
gen!? ist gegenwartig zu sehen, dass platonische Vorstellungen von Un-
gleichheit, die eine unterschiedliche Behandlung von Menschen begriissen
und eine universalistische Perspektive verabschieden, Attraktivitit gewin-
nen. Wenn heute von ,Identitdtspolitik’ die Rede ist,2° dann wird damit
eine Politik gemeint, die zwischen unterschiedlichen kollektiven Zugeho-
rigkeiten keine Verbindungen mehr vorsieht. Die Vorstellung, dass sich
ein Mann nicht in die Situation einer Frau einfiihlen oder dass ein Opfer
nur von jemandem verstanden werden kann, der exakt dasselbe erlebt hat
oder dass aufgrund kultureller Unterschiede keine Verstandigung méglich

18 Vgl. FRASER, Nancy: From Redistribution to Recognition? Dilemmas of Justice in a ,Post-
Socialist’ Age, in: New Left Review 212 (1995), 68-93.

19 Vgl. SPEIT, Andreas: Biirgerliche Scharfmacher. Deutschlands neue rechte Mitte - von
AfD bis Pegida. Ziirich: Orell Fiissli 2016; CAMUS, Jean-Yves: Die Identitdre Bewequng oder die
Konstruktion eines Mythos europdischer Urspriinge, in: HENTGES, Gudrun/NOTTBOHM, Kris-
tina/PLATZER, Hans-Wolfgang (Hgg.): Europdische Identitdt in der Krise? Europdische Identi-
tdtsforschung und Rechtspopulismusforschung im Dialog (Europa - Politik - Gesellschaft).
Wiesbaden: Springer 2017, 233-247.

20 Vgl. FUKUYAMA, Francis: Identity. Contemporary Identity Politics and the Struggle for
Recognition. London: Profile Books 2018; GARCIA, Tristan: Wir. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2018.



12 Christine Abbt

sein soll, verwirft die Idee von Mensch-Sein. Solche Positionen stehen in
krassem Widerspruch zu Perspektiven, die darauf abzielen, jeden Men-
schen auch als Individuum ernst zu nehmen oder dafiir pladieren, Kul-
turen als Gewachsene und Wachsende zu begreifen, wie es etwa Edward
Said in der Mitte des 20. Jahrhunderts tat und dabei den Begriff der Hybri-
ditit von Kulturen und Zugehorigkeiten pragte.2! In dieselbe Richtung
weist auch die Reflektion von Ursula Renz. Sie wirft 2019 in Was denn bitte
ist kulturelle Identitdt??? ebendiese Frage auf und legt konzise die komple-
xen Zusammenhdnge und Wechselwirkungen dar, welche Kulturen hervor-
bringen. Wer den Blick scharft, erkennt die vielfaltigen und nicht zu ei-
nem Abschluss findenden Wirkungsprozesse, die Menschen, Religionen,
Staaten und Kulturen miteinander verbinden. Je genauer der Blick wird,
desto deutlicher kénnen neben den Parallelen und Ahnlichkeiten auch die
Besonderheiten aufscheinen, ohne allerdings die Verbindungen dadurch
aufzuheben.

Die Anerkennung von Ungleichheit, so erklart Fraser, basiert in Philo-
sophie, Religion und Politik auf divergenten Fundamenten und fiihrt ent-
sprechend zu grundlegend verschiedenen Schliissen. Harold J. Laski, Ju-
dith Butler und Jiirgen Habermas, um noch einmal auf die hier vorge-
stellten Zugange zu verweisen, lassen sich, folgen wir Fraser, bei aller Ver-
schiedenheit nicht innerhalb der platonischen Tradition verorten, Schmitt
hingegen durchaus.

Der Verweis auf konkrete Ungleichheiten von Menschen kann zu ganz
unterschiedlichen Schliissen fithren. Solchen unterschiedlichen politischen
Dimensionen von Ungleichheit wird im Folgenden im Kontext von Philo-
sophie und Theologie historisch und systematisch nachgegangen. Das vor-
liegende Heft umfasst vier Beitrage, welche mehrheitlich auf Vortrage zu-
riickgehen, die an der Tagung gehalten wurden. Die ersten beiden Beitra-
ge, verfasst einerseits von Frau Prof. Dr. Béatrice Lienemann und ande-
rerseits Herrn Prof. Dr. Robert Vorholt, sind historisch ausgerichtet und
thematisieren den antiken philosophischen bzw. den frithen christlich-
theologischen Kontext. Die beiden weiteren Beitrage einerseits von Herrn
Prof. em. Dr. Georg Lohmann und andererseits von Herrn Prof. Dr. Peter
G. Kirchschldger fokussieren systematische philosophische bzw. ethische
Fragen der Gegenwart.

Béatrice Lienemanns Beitrag mit der Uberschrift ,Gerechtigkeit ist ,das
Seinige zu tun und sich nicht in vielerlei einzumischen“ (Platon) bildete
den Auftakt zur Tagung und ermdglichte den Teilnehmenden einen hilf-
reichen Uberblick zur Gerechtigkeitsauffassung von Platon. Lienemann

21 Vgl. SAID, Edward W.: Orientalism. New York: Pantheon Books 1978.

22 ReNz, Ursula: Was denn bitte ist kulturelle Identitdt? Eine Orientierung in Zeiten des
Populismus. Basel: Schwabe 2019.



Politische Formate von Ungleichheit 13

legt darin zudem dar, inwiefern aus ihrer Sicht Platon in ,Politeia“ keine
totalitdre Staatsordnung entwirft, sondern auf zentrale Defizite der anti-
ken Demokratie reagiert. Robert Vorholt riickt mit seinem Beitrag ,Dann
hungert der eine, wiahrend der andere betrunken ist (1 Kor 11,21). Paulus als
Mediator zwischen ,Starken‘ und ,Schwachen‘“ die klugen Antworten von
Paulus auf die Herausforderungen der korinthischen Gemeinde ins Zen-
trum und zeigt die integrativen Dimensionen der Interpretation von
Paulus in Bezug auf Ungleichheit auf. Georg Lohmann fragt in seinem
Beitrag ,Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilich-
keit”, wie das Verhdltnis von Gleichheit und Gerechtigkeit zu bestimmen
ist, ohne dabei die Anerkennung konkreter Ungleichheit von Menschen zu
ignorieren, aber auch ohne die Idee einer allgemeinen Gleichheit {iber
Bord zu werfen. Peter G. Kirchschldger schliesslich untersucht in seinem
Beitrag , Kollektive versus individuelle Religionsfreiheit - was ist gerecht?*
das Verhaltnis von Kollektiv und Individuum ausgehend von dem zen-
tralen Recht auf Religionsfreiheit und zeigt auf, dass dieses sinnvollerweise
als Individualrecht zu verstehen ist und dass so das Verhaltnis von Gleich-
heit, Ungleichheit und Gerechtigkeit in ein erganzendes, auf das Wohl und
die Freiheit des Einzelnen ausgerichtetes iiberfiihrt werden kann.



	Politische Formate von Ungleichheit im Kontext von Philosophie und Theologie : eine Einleitung

