
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 67 (2020)

Heft: 1

Artikel: Politische Formate von Ungleichheit im Kontext von Philosophie und
Theologie : eine Einleitung

Autor: Abbt, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christine Abbt

Politische Formate von Ungleichheit im
Kontext von Philosophie und Theologie.

Eine Einleitung

Am 19. März 2018 trafen sich auf Einladung von Prof. Dr. Peter G.

Kirchschläger, Professur für Theologische Ethik und Leiter des Instituts
Sozialethik ISE, und von Prof. Dr. Christine Abbt, SNF-Förderungspro-
fessur in Philosophie, beide Universität Luzern, Forscherinnen und
Forscher zur gemeinsamen Diskussion über das Verhältnis von Ungleichheit
und Ungerechtigkeit. Ausgangspunkt der Überlegungen war dabei das
sowohl für die abendländisch-philosophische als auch für die christlich-theologische

Wirkungsgeschichte bedeutsame Platon-Zitat „suum cuique". Darin

spiegelt sich die ideengeschichtlich wirkmächtige Vorstellung, dass

jedem Menschen eine bestimmte Position und Funktion im Staat zukomme

und es für einen selbst und die Gesellschaft wünschenswert sei, dass

jede Person sich dieser Bestimmung gemäss verhalte. Wenn alle Mitglieder
eines Staates ihre Aufgabe erfüllten, sich also in Übereinstimmung mit der
für sie vorgesehenen Stellung brächten, dann, so die Vorstellung, sei nicht
nur im einzelnen Menschen Harmonie realisiert und ein gutes Leben möglich,

sondern es würde auch politische Stabilität und Gerechtigkeit
erreicht.

Das Je-Seinige zu tun und sich also nicht in die Angelegenheiten und
Zuständigkeiten Anderer einzumischen, bedeutet nach Piaton Gerechtigkeit.

In den Dialogen der Politeia lässt Piaton Sokrates dies aussprechen:
„Denn wir haben festgesetzt und oftmals gesagt, wenn du dich dessen
erinnerst, dass jeder sich nur auf eines befleissigen müsse von dem, was zum
Staate gehört, wozu nämlich seine Natur sich am geschicktesten eignet.
[...]. Und gewiss, dass das Seinige zu tun und sich nicht in vielerlei
einzumischen Gerechtigkeit ist (pf) 7ioAu7ipaYPOveïv 5iKaioaûvr| ècrrî), [-]".1 Was
bei Piaton in Der Staat gedanklich grundgelegt wird, entfaltet in verschiedenen

kulturellen, religiösen und politischen Zusammenhängen und
Traditionen eine nachhaltige Deutungsmacht. Damit verbunden ist die
Vorstellung, dass es für jeden Menschen eine vorgegebene Stellung innerhalb
des sozialen und politischen Gefüges gebe und dass es zu Chaos, Unruhe
und Verfehlungen führe, wenn sich jemand nicht daran halte. Daran
anknüpfende Perspektiven finden sich später auch bei Paulus, der den
Einzelnen als unverzichtbaren Teil eines abgeschlossenen Ganzen markiert, in

1 PLAT. Resp. IV, 433a-b, Übers. Schleiermacher 1990 Ü1828).



6 Christine Abbt

dem allen eine bestimmte Aufgabe zukommt, die zu erfüllen ist. In vielen
Religionen gibt es bis heute Vorstellungen eines Zusammenhangs
zwischen Ungleichheit und Richtigkeit oder Gerechtigkeit und der Blick muss
diesbezüglich auch nicht weit schweifen. Dass etwa Frauen bis heute in
der katholischen Kirche nicht zum Priesteramt zugelassen sind, zeugt
davon und zeigt auch, dass es bei Fragen zum Verhältnis von Ungleichheit
und Ungerechtigkeit schnell um grundlegende Differenzen in Bezug auf
die Definition und das Verständnis von .Identität' geht.

Auf der einen Seite, so kann argumentiert werden, vermitteln Perspektiven,

die jeder Person einen ihr zugesicherten Platz zuordnen, Orientierung.

Auf der anderen Seite allerdings lässt sich mit Blick auf historische
und aktuelle Beispiele darlegen, dass mit dem Rekurs auf das Je-Seinige
und also mit Verweis auf die so verstanden .begründete' Ungleichheit von
Menschen erschreckende politische und ökonomische Asymmetrien
zementiert wurden und werden. Der Verzicht auf die Vorstellung einer
Gleichheit aller Menschen, wie es bei Piaton oder eben auch bei Paulus der
Fall ist, wird nicht wettgemacht und noch weniger legitimiert durch das
Erreichen einer Stabilität der Verhältnisse oder durch die Verheissung auf
Anerkennung nach dem Tod. Die vermeintlich integrative Idee, dass jedem
eine bestimmte Aufgabe zukomme, entpuppt sich in vielen Kontexten als
Deckmantel für Macht- und Besitzansprüche weniger. In dieser Art in die
äusserste Perversion getrieben, fand sich die Inschrift „Jedem das Seine"

am Haupttor des Konzentrationslagers Buchenwald. Die Schriftzeichen
waren von den Nationalsozialisten so angebracht, dass sie von Innen lesbar

an die Lagerinsassen gerichtet waren. In unverhohlener Deutlichkeit
wurde hier gleichzeitig Ungleichheit behauptet und gewaltsam installiert
und mit Rekurs auf das Platon-Zitat die damit einhergehende
menschenverachtende Ungerechtigkeit zu rechtfertigen versucht.

Gleichheit und Gerechtigkeit

Insbesondere die Aufklärungsbewegungen Europas und Nordamerikas führten

im 17. und 18. Jahrhundert gegen die Vorstellungen von Ungleichheit
die Idee der Gleichheit ins Feld. Der Mensch sei frei geboren, so heisst es

etwa bei Jean-Jacques Rousseau gleich zu Beginn des Gesellschaftsvertrags.2

Alle Menschen werden von Rousseau als Gleiche und Freie begriffen,

auch wenn sie sich in der Welt in unfreien und ungleichen Situationen
wiederfinden. Gerechtigkeit hat sich unter dieser Perspektive stets auch
am Massstab einer Gleichheit aller zu bewähren. Der kategorische Impera-

2 Vgl. ROUSSEAU, Jean-Jacques: Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Grundsätze des Staatsrechts.

Aus dem Französischen von Hans Brockard. Stuttgart: Reclam 2008.



Politische Formate von Ungleichheit 7

tiv, wie Immanuel Kant ihn formuliert,3 erinnert ebenso daran wie die
Ringparabel in der Schrift Nathan der Weise von Gotthold Ephraim Lessing4
oder die Argumente für Glaubensfreiheit von Pierre Bayle5. Die soziale,
kulturelle, religiöse oder politische Identität von Personen rückt im Blick
der philosophischen Aufklärung in den Hintergrund. Demgegenüber wird
die einzelne Person als autonome und der Mensch als Gattungswesen
reflektiert. Das Selbstverständnis, Mensch zu sein und die Zugehörigkeit zur
menschlichen Identität werden bekräftigt, die Konsequenzen daraus
eingefordert.6 Soziale oder politische Ungleichbehandlungen sind unter diesem

Gesichtspunkt problematisch und in jedem Fall legitimationsbedürftig.
Wo es um Leib und Leben von Menschen geht, ist eine Ungleichbehandlung

ausnahmslos illegitim, so argumentierten die Aufklärerinnen
und Aufklärer. Allen Menschen kommen allein aufgrund ihres Menschseins

unveräusserliche Rechte zu. Diese sind ihnen durch politische Mehrheiten

oder Volksentscheide nicht und nie zu nehmen. Universale
Menschenrechte behaften jeden Einzelnen und auch Gesellschaften und Staaten

darauf, Gleichheit und Gerechtigkeit in einem Verhältnis zu denken.
Im 20. Jahrhundert, nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges, wurden

diese Überlegungen der Aufklärung wieder aufgenommen und kritisch
weiterentwickelt. Unter dem Begriff des Universalismus werden seither
verschiedene Begründungen und Umsetzungen diskutiert, die es erlauben
sollen, Menschenrechte mit der Verschiedenheit von Personen und ihren
Wahrnehmungen und Erfahrungen im Kontext ihrer je spezifischen kulturellen

Zugehörigkeiten in Einklang zu bringen.7 Die Akzentuierung des
Rechts auf Differenz und das Recht jeder Person auf Mitbestimmung und
Selbstinterpretation stellen hohe Ansprüche an die Formulierung einer
Gleichheit aller, die ihr befreiendes Potential nicht entäussern soll. Von
verschiedener Seite wurde und wird der universale Standpunkt deshalb
kritisch befragt. In aller Deutlichkeit lassen sich dabei zwei Zugänge oder
Verständnisse des Verhältnisses von Ungleichheit und Ungerechtigkeit
auseinanderhalten, was in aktuellen Diskussionen allerdings leider nicht

3 Vgl. KANT, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hg. von Christoph Horn,
Corinna Mieth und Nico Scarano Studienbibliothek 2). Berlin: Suhrkamp 2007.

4 Vgl. LESSING, Gotthold Ephraim: Nathan der Weise [1779]. Hg. von Peter Demetz.
Frankfurt a.M.: Ullstein 1970.

5 Vgl. BAYLE, Pierre: Toleranz: ein philosophischer Kommentar [1686]. Hg. von Eva Bud-
denberg und Rainer Forst. Berlin: Suhrkamp 2016.

6 Zur Kategorie der menschlichen Identität vgl. Parekh, Bhikhu: A New Politics of Identity:

Political Principles for an Interdependent World. Basingstoke: Palgrave Macmillan 2008.
7 Vgl. dazu BENHABIB, Seyla: Kosmopolitismus ohne Illusionen: Menschenrechte in unruhigen

Zeiten. Berlin: Suhrkamp 2016; Kirchschläger, Peter G.: Wie können Menschenrechte
begründet werden? Ein für religiöse und säkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfähiger

Ansatz. Münster: LIT Verlag 2013; Medina, José: The Epistemology of Resistance: Gender
and Racial Oppression, Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations. Oxford: Oxford
University Press 2012.



8 Christine Abbt

immer zufriedenstellend passiert. Beide Zugänge relativieren den universalen

Standpunkt durch den Verweis auf ernstzunehmende Ungleichheit(en).
Sie portieren ihre Kritik allerdings mit divergenter Absicht, Begründung
und Stossrichtung. Während der hier im Folgenden als erster Zugang
dargelegte an die platonische Tradition anknüpft, lässt sich der hier im
Folgenden als zweiter Zugang erläuterte in die Nachfolge der antiken Demokraten

stellen, deren Polypragmosyne-Verständnis diametral zu Piatons
Forderung nach dem Erfüllen des Je-Seinigen steht.8

Zur Verdeutlichung des ersten Zugangs wird auf Carl Schmitt und dessen

Auseinandersetzung mit Harold J. Laski Bezug genommen, zur
Verdeutlichung des zweiten dient der Einbezug von Überlegungen von Judith
Butler und ihre Bezugnahme auf Jürgen Habermas. Die nachfolgende
Erläuterung zielt darauf ab aufzuzeigen, dass der erste Zugang mit
universalistischen Perspektiven in Bezug auf den Menschen unvereinbar ist. Im
Unterschied dazu ist das Postulat etwa von Poststrukturalismus und De-
konstruktion, der Verschiedenheit und Singularität jedes Menschen Rechnung

zu tragen, seinerseits universalistisch angelegt.

Einheit statt Universalismus

Carl Schmitt reagierte anfangs des 20. Jahrhunderts auf pluralistische Ideen,
wie sie etwa Harold J. Laski in Bezug auf Staaten formulierte. In einer
Fassung von Der Begriff des Politischen,9 dessen zentrale Thesen Schmitt in
seinen Bonner Seminaren entwickelte, stimmt Schmitt Laski dahingehend
zwar zu, dass der Mensch in zahlreichen Assoziationen lebe, von denen
keine allmächtig sei. Schmitt verweist in derselben Schrift etwas später
allerdings auf das für ihn alles entscheidende jus belli. Erst im Falle der

Unterscheidung zwischen Freund und Feind und also im Falle des Krieges
entscheide sich die Zugehörigkeit absolut. Dann stellt der Staat nach
Schmitt die massgebende Einheit dar. Alle anderen Assoziationen treten
zurück, werden irrelevant und müssen es werden.

Die Verwendung der Begriffe „Menschheit" oder „der Mensch" oder
„wir Menschen" weist Schmitt zurück. Statt einer Verbindung stiftenden
Identität als Mensch unter Menschen postuliert er eine staatliche Identi-

8 Vgl. zum Begriff der Polypragmosyne (Vieltun) der griechischen Demokraten in der
Antike und zu Piatons Ablehnung derselben: Abbt, Christine: Neugierig, verallgemeinernd,
politisch. Zum Verständnis demokratischer Praxis in der Antike aus heutiger Sicht, in: Riedweg,
Christoph (Hg.): Philosophie für die Polis. Berlin: de Gruyter 2019, 537-555; Abbt, Christine/
NlAZi, Nahyan: Störenfried oder demokratisches Vorbild? Schattenspiele mit dem Fremd- und
Vieltuer. Eine Einleitung, in: DIES. (Hgg.): Der Vieltuer und die Demokratie. Politische und
philosophische Aspekte von Allotrio- und Polypragmosyne Colmena Philosophica 1). Basel:
Colmena 2017, 9-29.

9 SCHMITT, Carl: Der Begriff des Politischen, zuerst veröffentlicht in: Archiv für
Sozialwissenschaft und Sozialpolitik 58 (1927) 1.



Politische Formate von Ungleichheit 9

tät. Diese ist Voraussetzung für die politische Einheit und ebenso die
Voraussetzung für die Handlungsfähigkeit von Personen. Gleichheit und
Identifikation wird durch die dezidierte Absetzung von Anderen erreicht. Das
heisst auch, erst die Setzung einer Differenz erlaubt unter dieser Perspektive

die Realisierung von Gerechtigkeit. Solche betrifft oder umfasst gerade
nicht und nie alle, sonst fehlt die politische und persönliche
Identifikationsmöglichkeit oder, wie es Schmitt in einem Vortrag über „Staatsethik
und pluralistischer Staat" ausdrückt, es lässt sich sonst keine „soziale To-
tal-Ethik"10 errichten. Was mit Schmitts Staatsethik erfolgt, ist eine
Gleichschaltung von Staat, Volk, persönlicher Willensbildung und allgemeiner
Moral. Gleichheit und Gerechtigkeit werden hier in gewisser Hinsicht
verdichtet, aber eben nur bezogen auf eine kleine homogene Volkseinheit, die
sich als einheitliche konstituiert durch die Absetzung gegenüber Anderen
und Dritten. Statt einer pluralistischen Staatsordnung, die vielfaltige
Verbindungen im Inneren des Staates und auch über die Staatsgrenze hinaus
zulässt, wie es Laski beschreibt, fordert Schmitt ein Pluriversum, in dem
Tausende von Staaten isoliert gegeneinander abgeschlossen existieren und
je als Träger ausschliesslich des politischen Willens ihres Volkes fungieren.

„Jedem das Seine" wird von Schmitt in der platonischen Tradition auf
die staatliche Ebene übertragen.11 Eine alle Menschen verbindende Dimension

von Gleichheit oder Gerechtigkeit gibt es bei Schmitt nicht. Die Setzung

eindeutiger Ungleichheit ist Bedingung für die Konkretisierung von
Gerechtigkeit für Ausgewählte.

Allgemeine Singularität

In eine ganz andere Richtung zielen Ansätze, welche die Forderung erheben,

die Einzigartigkeit jedes Menschen zu würdigen und sie gegen ein
Dominanz und Unterdrückung produzierendes Prinzip der Verallgemeiner-
barkeit zu verteidigen. Zwar wird diesbezüglich ebenfalls eine Problema-
tisierung universalistischer Positionen vorgenommen. Dies geschieht hier
allerdings zugunsten einer jedem Individuum zugesprochenen und als
schützenswert deklarierten Singularität und Verletzlichkeit. Wenn unter
den Zeichen der Kritik an einem reduktionistischen Universalismus in
Philosophie oder Politik die Anerkennung von Differenz und Alterität gefordert

wird, dann gerade nicht, um Ungerechtigkeit und Diskriminierung
gegenüber Einzelnen oder Gruppen zu legitimieren, sondern um solchen
entgegenzuwirken. Der Verweis auf Ungleichheit zwischen Menschen und

10 Schmitt, Carl: Staatsethik und pluralistischer Staat, Vortrag gehalten 1929 im Rahmen
der Tagung der Kant-Gesellschaft in Halle. Erstmals als Aufsatz veröffentlicht in: Kantstudien

35 (1930) 1, 28ff.
11 Zur platonischen Tradition in Politik und politischem Denken vgl.: Laski, Harald J.:

Platonism in Politics. Rezension zu E. Barker, Political Thought in England from Herbert
Spencer to Today, in: The New Republic 3 (1915) 7, 236.



ÎO Christine Abbt

Kulturen wird etwa in Poststrukturalismus und Dekonstruktion nicht
erhoben, um den Anspruch aller auf politische und ökonomische
Gleichberechtigung und eine allgemeine Anerkennung ihrer je besonderen
Perspektiven zu schwächen, sondern um diesen Anspruch zu stärken. Das Je-
Besondere und Nicht-Repräsentierbare am Individuum wird zur Voraussetzung

für die Verwirklichung von Freiheit und Gerechtigkeit erhoben.
Historisch betrachtet reagieren diese philosophischen Ansätze in der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts und bis in die Gegenwart hinein mit
ihrer Forderung um Anerkennung von „Nicht-Identität"12 oder „Diffé-
rance"13 auf die Einsicht, dass jedem Individuum bei der Interpretation
seiner selbst eine ausschlaggebende Stimme zukommen soll, dass diese

Selbst-Deutung sich im Verlaufe der Zeit ändern kann und dass es nie eine
abgeschlossene Identifikation mit sich selbst oder mit anderen oder mit
Religionen oder Kulturen oder Staaten geben kann. Diese Ansätze beharren

darauf, dass kein Mensch vollständig in einer Kultur oder Religion
oder politischen Zugehörigkeit aufgehen kann, sondern dass stets noch ein
unbestimmter Rest im Einzelnen wirkt, der diesem es erst ermöglicht, eine
Interpretation seiner Selbst vorzunehmen und Abstand zu etwas zu
gewinnen. Ungleichheit zwischen den Menschen bedeutet in diesem
Verständnis, dass jeder Mensch in letzter Hinsicht unverfügbar, und
konsequenterweise auch nicht vollständig vergleichbar ist.14

Dieses Residuum an Eigentümlichem ist nach Judith Butler erfahrbar,
wenn Subjekte ihre Souveränität einbüssen.15 Ausgangspunkt ihrer Ethik
ist in der Folge weder das vernünftige Ich, wie es für die Ethik von
Habermas relevant ist,16 noch das autonome Ich, das diesen Rest17 zu ignorieren

versteht, indem es sich diszipliniert und alles ausblendet, was sich dieser

Disziplinierung widersetzt, sondern das verletzliche Ich in Situationen
des Verlusts von Selbstkontrolle. In Momenten solcher Begegnungen mit
sich als unverfügbare wird nach Butler das Sensorium für die Verletzlich-
keit aller Menschen geschärft und eine Grundlage für anerkennende
Begegnungen geschaffen. Ungleichheit ist hier verstanden als die nur in
Momenten aufscheinende, erst reflexiv und also stets nachträglich einzuho-

12 Horkheimer, Max/ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische
Fragmente Gesammelte Schriften Theodor W. Adorno 3). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.

13 DERRIDA, Jacques: Grammatologie. Aus dem Französischen übersetzt von Hans-Jörg
Rheinberger und Hanns Zischler. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

14 Vgl. ROSA, Hartmut: Unverfügbarkeit. Wien: Residenz 2018.
15 Vgl. BUTLER, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Aus dem Englischen übersetzt von

Reiner Ansén. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.
16 Vgl. Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1995.
17 Giorgio Agamben spricht diesbezüglich von dem „Whatever" in: Ders.: The Coming

Community. Aus dem Französischen übersetzt von Michael Hardt. Minnesota: University of
Minnesota Press 1993.



Politische Formate von Ungleichheit it

lende Dimension von Person-Sein, die jeden Menschen einzigartig macht
und zur Freiheit befähigt.

Zwei konkurrierende politische Formate von Ungleichheit

Die hier skizzierten beiden Zugänge repräsentieren zwei zentrale Formate
politischen Denkens, die seit der Antike miteinander konfligieren. Nancy
Fraser bringt dies in einem Beitrag zu Fragen der Gerechtigkeit auf den
Punkt.18 Sie legt dar, inwiefern sich in der Diskussion über Gerechtigkeit
seit den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts eine Verschiebung feststellen

lässt. Die Forderung nach gerechter Verteilung von Gütern, Zugängen
und Rechten ist dabei zunehmend von Forderungen nach angemessener
Anerkennung ergänzt worden. Damit einher geht eine verstärkte Aufmerksamkeit

für die Differenzen und Besonderheiten von Menschen, aber auch
von Gruppen, Kulturen, Religionen. Während in den Anfängen der neunziger

Jahre diese Akzentuierung von Ungleichheit mit der Vorstellung von
Identität als nie zu Ende kommender Prozess von vielfältigen Ein- und
Wechselwirkungen, von Willensbildung und Kontingenz aufgefasst wird,
bahnt sich parallel dazu auch eine Vorstellung von Identität den Weg,
wonach diese etwas Festes, Wesenhaftes umfasst, was sich vollständig mit
etwas Anderem identifizieren lässt. Ich ist dann nicht immer der Andere,
sondern Person-Sein wird dann erfassbar über vermeintlich eindeutige
Kategorien wie Frau, Ausländer, Putzhilfe, Migrant, Bittstellerin. Fraser
schreibt den hier erwähnten Text 1993. Aus heutiger Sicht ist ihre Analyse
treffend. Mit Blick auf nationalistische Parteien oder identitäre Bewegungen19

ist gegenwärtig zu sehen, dass platonische Vorstellungen von
Ungleichheit, die eine unterschiedliche Behandlung von Menschen begrüssen
und eine universalistische Perspektive verabschieden, Attraktivität gewinnen.

Wenn heute von ,Identitätspolitik' die Rede ist,20 dann wird damit
eine Politik gemeint, die zwischen unterschiedlichen kollektiven
Zugehörigkeiten keine Verbindungen mehr vorsieht. Die Vorstellung, dass sich
ein Mann nicht in die Situation einer Frau einfühlen oder dass ein Opfer
nur von jemandem verstanden werden kann, der exakt dasselbe erlebt hat
oder dass aufgrund kultureller Unterschiede keine Verständigung möglich

18 Vgl. FRASER, Nancy: From Redistribution to Recognition? Dilemmas ofJustice in a ,Post-
Socialist'Age, in: New Left Review 212 (1995), 68-93.

19 Vgl. Speit, Andreas: Bürgerliche Scharfmacher. Deutschlands neue rechte Mitte - von
AfD bis Pegida. Zürich: Orell Füssli 2016; CAMUS, Jean-Yves: Die Identitäre Bewegung oder die
Konstruktion eines Mythos europäischer Ursprünge, in: HENTGES, Gudrun/NOTTBOHM, Kris-
tina/PLATZER, Hans-Wolfgang (Hgg.): Europäische Identität in der Krise? Europäische
Identitätsforschung und Rechtspopulismusforschung im Dialog (Europa - Politik - Gesellschaft).
Wiesbaden: Springer 2017, 233-247.

20 Vgl. FUKUYAMA, Francis: Identity. Contemporary Identity Politics and the Struggle for
Recognition. London: Profile Books 2018; Garcia, Tristan: Wir. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2018.



12 Christine Abbt

sein soll, verwirft die Idee von Mensch-Sein. Solche Positionen stehen in
krassem Widerspruch zu Perspektiven, die darauf abzielen, jeden
Menschen auch als Individuum ernst zu nehmen oder dafür plädieren,
Kulturen als Gewachsene und Wachsende zu begreifen, wie es etwa Edward
Said in der Mitte des 20. Jahrhunderts tat und dabei den Begriff der Hybri-
dität von Kulturen und Zugehörigkeiten prägte.21 In dieselbe Richtung
weist auch die Reflektion von Ursula Renz. Sie wirft 2019 in Was denn bitte
ist kulturelle Identität?22 ebendiese Frage auf und legt konzise die komplexen

Zusammenhänge und Wechselwirkungen dar, welche Kulturen
hervorbringen. Wer den Blick schärft, erkennt die vielfaltigen und nicht zu
einem Abschluss findenden Wirkungsprozesse, die Menschen, Religionen,
Staaten und Kulturen miteinander verbinden. Je genauer der Blick wird,
desto deutlicher können neben den Parallelen und Ähnlichkeiten auch die
Besonderheiten aufscheinen, ohne allerdings die Verbindungen dadurch
aufzuheben.

Die Anerkennung von Ungleichheit, so erklärt Fraser, basiert in
Philosophie, Religion und Politik auf divergenten Fundamenten und führt
entsprechend zu grundlegend verschiedenen Schlüssen. Harold J. Laski,
Judith Butler und Jürgen Habermas, um noch einmal auf die hier
vorgestellten Zugänge zu verweisen, lassen sich, folgen wir Fraser, bei aller
Verschiedenheit nicht innerhalb der platonischen Tradition verorten, Schmitt
hingegen durchaus.

Der Verweis auf konkrete Ungleichheiten von Menschen kann zu ganz
unterschiedlichen Schlüssen führen. Solchen unterschiedlichen politischen
Dimensionen von Ungleichheit wird im Folgenden im Kontext von
Philosophie und Theologie historisch und systematisch nachgegangen. Das

vorliegende Heft umfasst vier Beiträge, welche mehrheitlich auf Vorträge
zurückgehen, die an der Tagung gehalten wurden. Die ersten beiden Beiträge,

verfasst einerseits von Frau Prof. Dr. Béatrice Lienemann und
andererseits Herrn Prof. Dr. Robert Vorholt, sind historisch ausgerichtet und
thematisieren den antiken philosophischen bzw. den frühen
christlichtheologischen Kontext. Die beiden weiteren Beiträge einerseits von Herrn
Prof. em. Dr. Georg Lohmann und andererseits von Herrn Prof. Dr. Peter
G. Kirchschläger fokussieren systematische philosophische bzw. ethische
Fragen der Gegenwart.

Béatrice Lienemanns Beitrag mit der Überschrift „Gerechtigkeit ist ,das

Seinige zu tun und sich nicht in vielerlei einzumischen'" (Piaton) bildete
den Auftakt zur Tagung und ermöglichte den Teilnehmenden einen
hilfreichen Überblick zur Gerechtigkeitsauffassung von Piaton. Lienemann

21 Vgl. SAID, Edward W.: Orientalism. New York: Pantheon Books 1978.
22 RENZ, Ursula: Was denn bitte ist kulturelle Identität? Eine Orientierung in Zeiten des

Populismus. Basel: Schwabe 2019.



Politische Formate von Ungleichheit 13

legt darin zudem dar, inwiefern aus ihrer Sicht Piaton in „Politeia" keine
totalitäre Staatsordnung entwirft, sondern auf zentrale Defizite der antiken

Demokratie reagiert. Robert Vorholt rückt mit seinem Beitrag „Dann
hungert der eine, während der andere betrunken ist (1 Kor 11,21). Paulus als

Mediator zwischen .Starken' und .Schwachen'" die klugen Antworten von
Paulus auf die Herausforderungen der korinthischen Gemeinde ins
Zentrum und zeigt die integrativen Dimensionen der Interpretation von
Paulus in Bezug auf Ungleichheit auf. Georg Lohmann fragt in seinem
Beitrag „Soziale Gerechtigkeit, Ungleichheit und reflexive Unparteilichkeit",

wie das Verhältnis von Gleichheit und Gerechtigkeit zu bestimmen
ist, ohne dabei die Anerkennung konkreter Ungleichheit von Menschen zu
ignorieren, aber auch ohne die Idee einer allgemeinen Gleichheit über
Bord zu werfen. Peter G. Kirchschläger schliesslich untersucht in seinem
Beitrag „Kollektive versus individuelle Religionsfreiheit - was ist gerecht?"
das Verhältnis von Kollektiv und Individuum ausgehend von dem
zentralen Recht auf Religionsfreiheit und zeigt auf, dass dieses sinnvollerweise
als Individualrecht zu verstehen ist und dass so das Verhältnis von Gleichheit,

Ungleichheit und Gerechtigkeit in ein ergänzendes, auf das Wohl und
die Freiheit des Einzelnen ausgerichtetes überführt werden kann.


	Politische Formate von Ungleichheit im Kontext von Philosophie und Theologie : eine Einleitung

