Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

MARTIN BONDELI

Anfang, Fortgang, Schein und Totalitat des ,Seins".
Hegels System der Logik neu kommentiert

Die Interpretation zu Hegels Wissenschaft der Logik wird in jingerer Zeit ver-
mehrt in Form gemeinschaftlich projektierter Lektiiren und Kommentare vor-
angetrieben. Hinzuweisen ist in diesem Zusammenhang auf einen neuen Kom-
mentar?, der aus einem internationalen Workshop an der Universitdt Miinster
hervorgegangen ist. Er besteht aus einem die Vorleistungen der Phdnomeno-
logie des Geistes in Erinnerung rufenden Uberblicksbeitrag und neun - zwi-
schen 50 und 150 Seiten umfassenden - Einzelbeitragen zu den zentralen Ab-
schnitten des in Seins-, Wesens- und Begriffslehre sowie in eine objektive und
subjektive Seite untergliederten Hegel'schen Hauptwerks zum System der
Logik. Die Beitrage sind, was Prasentation, Interpretation, Problemvertiefung
und Aktualisierungsanspruch betrifft, recht heterogen. Dem Vorwort der Her-
ausgeber nach sind sie ,einer wechselseitigen Kritik unterzogen“ worden. Von
dem Bemiihen, die unterschiedlichen Zugdange und Lesarten aufeinander ab-
zustimmen, wurde aber abgesehen. Es besteht somit ,kein durchlaufender ko-
operativer Kommentar“ (VIII).

Hegel hat wiederholt davon gesprochen, die ab 1812 veroffentlichte Wissen-
schaft der Logik beruhe auf Einsichten, die er in fritheren Stadien seiner Denk-
entwicklung, so mafdgeblich in der Phase der Erarbeitung der 1807 erschie-
nenen Phdnomenologie des Geistes, gewonnen habe. Von daher wird mit dem
von Brady Bowman stammenden vorgingigen ,Uberblick“ zweifelsohne eine
relevante Begleitthematik aufgegriffen. Dennoch muss man sich fragen, ob es
nicht sinnvoller gewesen ware, den Band mit einem Aufsatz zu eréffnen, der
sich eigens mit jenen Texten aus dem kommentierten Werk befasst, die den
Hauptabschnitten der Seinslehre vorangehen: namlich mit den Vorreden, der
Einleitung und dem Kapitel ,Womit mufd der Anfang der Wissenschaft ge-
macht werden?“ Hegel dufert sich in diesen Texten zum Begriff der Logik all-
gemein, zu dem seines Erachtens notwendigen Zusammenhang von Logik und
Metaphysik sowie zu Fragen iiber Anfang und Resultat einer philosophisch-
wissenschaftlichen Darstellung. Es ist zu beriicksichtigen, dass ein Anfang na-
turgemafd unzulanglich ist und insofern beziiglich seiner Struktur den Forde-

1 QUANTE, Michael/MOOREN, Nadine (Hgg.): Kommentar zu Hegels Wissenschaft der Logik (=
Hegel-Studien. Beiheft Bd. 67). Hamburg: Meiner Verlag 2018, 805 S., ISBN 978-3-7873-3186-4.



566 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

rungen einer experimentellen Offenheit und Korrigierbarkeit geniigen muss.
Ein Anfang muss zur Bewerkstelligung des Zusammenschlusses mit dem an-
gestrebten Resultat aber auch in zureichender Weise trag- und fortsetzungs-
fahig sein. In diesem Sinne miissen wir, worauf Hegel Wert legt, den Anfang
einem Anspruch der Richtigkeit bzw. Wahrheit unterwerfen. Hegel recht-
fertigt hiermit seine Uberzeugung, das System der Logik habe seinen Ausgang
von einem als unmittelbar, unbestimmt, jedoch auch als elementar und be-
kannt zu qualifizierenden ,Sein“ zu nehmen. Diese Rechtfertigung vollzieht
sich interessanterweise gerade auch in Konfrontation mit damaligen pro-
minenten Alternativvorschlagen. So nimmt Hegel kritisch Stellung zu Rein-
holds Fundierung der Wissenschaft durch ein Axiom des intentionalen Be-
wusstseins und zu Reinholds spdterer Parteinahme fir ein methodisches
Theorem des hypothetischen Beginnens. Er duflert sich im Weiteren negativ
zu Fichtes Anfangsstruktur eines tdtigen, in sich zuriickgehenden Selbstbe-
wusstseins und schliefdlich zu Schelling, der eine Natur und Ich umgreifende
intellektuellen Anschauung an die Spitze der Philosophie gestellt wissen
mochte. Nicht nur der Vollstandigkeit halber, sondern auch zwecks einer rei-
cheren ErschliefSung der verschiedenen Bedeutungsfelder und Motivkontexte
des bei Hegel die Systemgrundlage bildenden Ausdrucks ,Sein“ ware eine ein-
gehende Behandlung der einleitenden Texte angebracht gewesen.

Der erste, unter dem Titel ,Bestimmtheit (Qualitdt)“ stehende Hauptab-
schnitt der Hegel’'schen Seinslogik handelt von den Schliisselbegriffen des
Seins, Nichts, Werdens, Daseins und Fiirsichseins. Im vorliegenden Band ist es
Anton Friedrich Koch, der sich diesem langst als legendar geltenden Anfangs-
stiick von Hegels System der Logik kompetent, kenntnisreich und mit inno-
vativem Geist widmet. Koch bedient sich der Unterscheidung von Denken als
Gegenstand oder ,Vordergrundlogik® und Denken als Theorie iiber diesen Ge-
genstand oder ,Hintergrundlogik® (45), einer Unterscheidung, mit der sich
einsichtig machen lasst, weshalb Hegel behaupten kann, die anfangliche Vor-
stellung des Seins sei voraussetzungslos, unvermittelt und doch zugleich mit
Voraussetzungen behaftet, vermittelt. Es leuchtet ein, dass ein Denken {iiber
ein unmittelbares Denken nicht umhinkann, das Unmittelbare ausgehend von
Vermittlungen und einer gezielten Negation derselben einzuholen. Bei der
Aufschliisselung des Hegel’schen Begriffskomplexes von Sein, Nichts und Wer-
den rekurriert Koch im Kontrast zu Auslegern, die an dieser Stelle in erster
Linie Platons Ideendialektik aus den Spatdialogen Parmenides und Sophistes
als Erklarungsfolie heranziehen, vornehmlich auf Aristoteles, namentlich auf
dessen unter anderem in der Schrift De interpretatione unterbreitetes Ver-
stindnis von bejahender und verneinender Aussage. Diese Priorisierung
kommt nicht von ungefdhr, ist Koch zufolge das anfangliche Sein in Hegels
System der Logik doch am einsichtigsten aus dem Zusammenhang von
bejahender Aussage und Wahrheit, als ein ,Der-Fall Sein“ (47), zu lesen, der
zweite Hauptbegriff, das Nichts, in Analogie dazu als ,Verneinung“ (53-56), als
Bewahrheitung oder Widerlegung einer Aussage auf negativem Weg. Ein
solcher Zugang hat seinen Anhaltspunkt in Hegels Auffassung, in einem Sys-
tem der Logik miisse es primdr darum gehen zu zeigen, was das Denken als



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 567

solches, das Denken in seinen Grundoperationen, sei. Vor diesem Hintergrund
scharft Hegel denn auch ein, das ,Sein‘ konne hier als ein anderer Name fiir
das ,Elementare‘ genommen werden. Um dem Befund gerecht zu werden, dass
am Anfang der Seinslogik aber eigentlich blofie Begriffe oder Begriffsver-
haltnisse und nicht Aussagen die Bausteine der Vordergrundlogik bilden, muss
dafiir argumentiert werden, dass sich Hegel, in Anlehnung an Aristoteles’ Ein-
lassungen zu einem ersten, irrtumsresistenten Wahren, zundchst auf ,vorpro-
positionale Sachverhalte®, Koch nennt sie auch , Ursachverhalte® (52), konzen-
triert, das initiale Sein hier deshalb ebenfalls in der Bedeutung des ,Bekannten'
einfiihrt.

Auch bei der Auslegung des Begriffs des Werdens beschreitet Koch andere
Wege als viele frithere Interpreten. Auflerdem kommt er hier eingestandener-
mafien zu einer ,Abweichung von Hegel“ (63). Halt man sich strikt an Hegel,
ist das Werden als Neuanfang angesichts des widerspriichlichen Sachverhaltes
zu begreifen, dass Sein und Nichts angesichts ihrer Unbestimmtheit dasselbe
und dass sie zugleich, da sie sich aber bei dem Gedanken des Ubergehens in-
einander als zwei Momente, als Vergehen und Entstehen, voneinander ab-
heben, nicht dasselbe sind. Kochs Analysen zufolge ist hingegen eine Wider-
spriichlichkeit in der Auffassung von Nichts (bzw. Nichtsein) verantwortlich
fir den Gedankenschritt zum Werden, einem Werden, das sich zunachst in
einer labilen Prozessgestalt befindet und sodann, auf der Stufe des Seins als
Dasein, zu stabilisieren versteht. Mit dem Nichtsein wird etwas verneint, was
zugleich bejaht werden muss; das Nichtsein ,widerspricht also sich selbst”
(57). Welche Deutungsvariante man hier auch favorisiert, man kommt schwer
umhin einzurdaumen, dass an diesem Punkt nicht mehr Aristoteles, der das
Werden als eine Veranderung von etwas, an etwas und durch etwas auf den
Begriff gebracht hat, als mogliche Anregungsquelle in Frage kommt. Denn so-
bald Hegel iiber Widerspriichliches und Werden spricht, operiert er mit einer
antinomischen Denkfigur, bei der man von einer Verbindung von Negation
und Sein als Selbstbeziehung auszugehen hat. Bei der Aufklarung iiber diese
an neuplatonisches Einheits- und Differenzdenken erinnernde Denkfigur reiht
sich Koch in eine Interpretationsrichtung ein, fiir die in fritheren Jahren unter
anderem Dieter Henrich, Dieter Wandschneider und Thomas Kesselring mit
richtungweisenden Studien eingetreten sind. Es wird angenommen, die da-
seinslogische Denkbestimmung tiber das ,Andere seiner selbst’ sei der Kris-
tallisationspunkt von Hegels Auffassung dialektisch-antinomischen Denkens.
Verglichen mit den genannten Autoren unternimmt Koch allerdings in einer
forcierteren Weise den Versuch, seine Sicht der Dinge mithilfe der Mengen-
lehre zu erhdrten. Nach Koch ist der Begriff der ,Unfundiertheit” von Mengen
(86) der Schliissel zu Hegels Verstandnis von selbstbeziiglicher Negation. Als
gewinnbringend erweist sich Kochs Kommentierung nicht zuletzt aufgrund
des Bestrebens, Hegels Auseinandersetzung mit seinen postkantischen Mit-
streitern in den Erklarungsgang einzuflechten. Koch betrachtet Hegels Ablei-
tungsgefiige zugleich im Hinblick darauf, dass es sowohl médglichen Einwan-
den der damaligen neueren Skeptiker standhalten als auch die anti-skeptizis-
tischen Systemansitze Reinholds und Fichtes an Uberzeugungskraft iiberbie-



568 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

ten muss. Da es Koch in erster Linie darum geht, Hegels Gedankenfiihrung im
Ausblick auf ihre weiteren Etappen innerhalb des Systems der Logik unter die
Lupe zu nehmen, bringt er die Auseinandersetzung mit den Mitstreitern aller-
dings nur rudimentar zur Sprache.

Was Fichte angeht, steht, worauf Koch punktuell hindeutet (84, 87, n7f.),
dessen von Hegel als typische Lehre des Ich oder Selbstbewusstseins portra-
tierte Position offenbar schon bei der Explikation der Anfangsgestalt des Sys-
tems der Logik auf dem Priifstand. Dabei ist es fraglich, welche Differenz zwi-
schen Hegel und Fichte an diesem Punkt besteht. Fichte hat - dies zundchst in
Form einer Ich-Terminologie, nach 1800 zunehmend auch in Form einer neu-
artigen Seins-Terminologie - eine mit dem Anspruch urspriinglicher Gewiss-
heit artikulierte Selbstbeziehung, die prdreflexiv und reflexiv zugleich ist, in
den Mittelpunkt seiner Anfangsrisonnements gestellt. Die Uberschneidung
mit Hegels Anfangsgestalt eines Seins, das unbestimmter Begriff ist, sich auf-
grund seiner abstrakten Gleichheit mit sich selbst jedoch bereits in der Ele-
mentargestalt eines Selbstverhdltnisses manifestiert, ist evident. Ausgehend
von der Alternative ,Beginn mit dem Ich (prdreflexiven Selbsthewusstsein) oder
Beginn mit dem Sein‘ ergibt sich allenfalls eine terminologische Abweichung.
Ob sich eine sachliche Differenz vor dem Hintergrund der Art und Weise, wie
der Ubergang von der Sphire des Unbestimmten in den Bereich des elementar
Bestimmten konstruiert wird, aufweisen lasst, bleibt zu priifen.

Ein Bezug zu Fichte, der sich sodann nicht mehr um die Anfangsfrage, son-
dern um die Frage der angemessenen strukturellen Bestimmung und systemi-
schen Einordnung des Ich oder Selbstbewusstseins dreht, lasst sich von der
Sache her bekanntlich an diversen hoheren Entwicklungsstufen des He-
gel’schen Systems der Logik festmachen. Diesem Thema wird im vorliegenden
Band entsprechend auch an spdterer Stelle, so mit dem Beitrag von Michael
Quante, einige Aufmerksamkeit zuteil. Bei seiner Auslegung des ersten, von
Strukturen der Reflexion, des Widerspruchs und einer subjektiven Selbstbe-
ziehung handelnden Abschnitts zur Lehre vom Wesen hdlt Quante eingangs
fest, es sei ,systematisch erhellend, die Hegelsche Wesenslogik anhand der
Fichteschen Analyse des Selbstbewusstseins in Form erstpersonlicher Selbst-
bezugnahme zu rekonstruieren.“ (276) Gegen Ende seiner Ausfithrungen resii-
miert er, dass sich mit Hegel eine ,plausible Explikation des erstpersonlich-
indexikalischen Selbstbezugs mittels ,ich‘ verstaindlich machen® lasse, dass es
ausgehend von Hegels Ergebnis in dieser Sache aber gleichfalls zu bertick-
sichtigen gelte, ,dass solche Selbstbezugnahmen nicht im semantisch ,luft-
leeren Raum passieren konnen, sondern in ein komplexes und regelgeleitetes
Netz von Begriffen und deren Gebrauchsweisen eingebettet sein miissen, um
einen intersubjektiv erfassbaren propositionalen Inhalt haben zu koénnen.”
(317) Sofern Quante hier unterstellt, Hegel leiste mit dieser Absage an ein
leeres Ich eine stichhaltige Kritik an Fichtes Ich-Verstindnis, stehen dem
allerdings einige ziemlich hartnackige Einwdande entgegen. Das selbstbeziig-
liche Ich, das es Fichte zufolge freizulegen gilt, ist zwar kein Ich empirischer,
sondern intelligibler Natur, doch wird damit nicht in Abrede gestellt, dass es
erst unter der Einbeziehung einer Reflexion auf interpersonale Anerkennungs-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 569

beziehungen zureichend begreiflich wird. Zudem hat Fichte in seinen sprach-
theoretischen Arbeiten ausdriicklich die These verfochten, die Bedeutung
sprachlicher Ausdriicke hange von Sprechakten und einer vorliegenden Sprach-
gemeinschaft ab.

Viele Begriffskompositionen aus Hegels System der Logik stehen in einem
engeren Zusammenhang mit Lehrstiicken Spinozas, Leibnizens und Kants. Vor
allem das Abarbeiten an Resultaten Kants bestimmt haufig die Motivlage mit.
Hegel tragt explikativ-holistische Denkzugiange an Kants transzendentales Ka-
tegorien- und Begriindungskonzept heran, das dadurch kritisiert, durch Ab-
leitungen ergdnzt und auf der Basis veranderter Gewichtungen und Zielsetzun-
gen neu ausgestaltet wird. Dieser spezifische Kant-Bezug wird denn auch in
mehreren Beitragen zur Aufhellung Hegel’scher Intentionen in den Blick ge-
nommen. Stephen Houlgate zeigt bei seiner Exegese des seinslogischen Ab-
schnitts der ,Quantitat“, wie Hegel mit kritischem Bezug auf Kants Katego-
rienlehre quantitative Bestimmungen aus der Qualitdt entwickelt und schlief3-
lich mit der Behandlung der Potenzbestimmungen bei der Differenzialrech-
nung zu einer qualitativen Bestimmung der Quantitat tberleitet. Im Unter-
schied zu Kant, der bei der Zusammenstellung der Kategorien der Quantitat
und Qualitdt keinen Bedarf sieht, ,diese von jenen, oder jene von diesen, ab-
zuleiten® (152), will Hegel Vermittlungen und Wechselerklarungen von Quali-
tat und Quantitat und damit auch weitere Differenzierungen im Bereich des
Quantitativen herausarbeiten. Pirmin Stekeler-Weithofer macht in seinem
Kommentar zum dritten, den Begriff des ,Mafdes“ betreffenden Abschnitt der
Seinslogik darauf aufmerksam, dass Hegel die als ,an sich®, ,fiir sich® und ,an
und fiir sich“ gekennzeichneten Denkperspektiven ,gegentiber Kants Rede von
einem Ding an sich ganz neu expliziert.“ (228) Stekeler-Weithofer zufolge er-
gibt sich mit Hegels Logik eine ,Entmystifizierung von Kants Rede tber das
Ding oder eine Welt an sich, die wir angeblich nicht erkennen, aber an die wir
vorgeblich sinnvoll glauben konnen.“ (231) Bei Hegel, so stellt Stekeler-Weit-
hofer klar, deute das ,an sich“ nicht auf eine verborgene Welt, sondern signa-
lisiere einen ,generischen Redemodus“ (228). Das ,an sich“ stehe fiir eine
,Ideal- oder Normalform®, die es im Blick auf das Reale, Konkrete zu elabo-
rieren gelte, dies gemafd dem Leitsatz, wonach dasjenige, was bekannt ist,
noch nicht erkannt ist. Friedericke Schick verleiht bei ihrer ausfiihrlichen
Nachzeichnung des ersten Abschnitts der Begriffslogik, die Hegel in einem
anfanglichen Teil in duflerlicher Anlehnung an die iberlieferte Dreiteilung
von Begriff, Urteil und Schluss vorgetragen hat, der Uberzeugung Ausdruck, es
sei hilfreich die Logik-Vorlesung Kants als Vergleichsbasis heranzuziehen. Im
Rahmen ihrer Einlassungen zum Allgemeinheitscharakter und zu den ver-
schiedenen Gebrauchsarten des Begriffs streift sie zudem Hegels Kritik an der
auf Kant gemiinzten ,spezifisch dualistischen Fassung von Begriff und An-
schauung”. (472) Dean Moyar vertritt in seinem Beitrag zum zweiten begriffs-
logischen Abschnitt die Auffassung, ohne einen Beizug der Kant’schen Begriffe
von Objektivitit und reiner Apperzeption und ohne die Vergegenwartigung
von ,Fichtes Weiterentwicklung des kantischen Idealismus® (567) in dieser



570 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Sache sei Hegels Ubergang zu einer intensivierten Besprechung des Selbstbe-
wusstseins nur schwer nachvollziehbar.

Alle diese Beitrage bestechen zweifellos durch eine sehr griindliche und
feinmaschige Rekapitulation der Hegel’'schen Darstellungs- und Kritikschritte.
Allerdings fehlt es generell am Versuch, den Standpunkt Kants differenzierter
und perspektivenreicher wiederzugeben und so Hegels Darstellungen in einer
vertieften, iiber die Komfortzone interner Problemabwicklung hinausgehen-
den Weise zu hinterfragen. Eine Ausnahme ist der Beitrag von Dietmar H.
Heidemann zum zweiten Abschnitt der Wesenslehre. In einem Exkurs (,,Hegel
tiber das Kantische Ding an sich, Skeptizismus und Idealismus®) referiert Hei-
demann ausfiihrlicher Kants eigene Ansichten zur Frage des Dinges an sich
und kommt in der Abwagung der Streitlage zu dem Schluss, Hegels Kritik in
dieser Sache sei zwar nicht irrelevant, gehe jedoch ,am Kantischen Dinge an
sich vorbei“ (350), zumal sie die anti-dogmatische Funktion ausblende, die mit
der These der Unerkennbarkeit des Dinges an sich einhergehe. Mit Heide-
manns Darlegungen wird so zurecht auf den Umstand hingewiesen, dass
Hegel unter einer Erkenntnis des Absoluten oder Dinges an sich zwar etwas
radikal anderes versteht als Kant, dass aber trotz (oder gerade: wegen) dieser
unterschiedlichen Ausgangslagen der Verdacht eines neuartigen Dogmatismus
bei Hegel nicht vom Tisch ist.

Hegel ist zu seinem Gesamtsystem der Philosophie nicht ohne den An-
schluss an eine Reihe vereinigungsphilosophischer und monistischer Absolut-
heitsideen der Richtung Hoélderlins und Schellings gelangt, was ihm in ein-
sichtiger Weise ermdglicht hat, in Fichtes Ich-Lehre einen unvollstindigen,
das Eigenrecht von Substanz und Natur missachtenden monistischen Stand-
punkt wiederzuerkennen. Hegel ist auf dieser Basis schliefdlich aber auch, be-
dingt durch die Einbeziehung einer wahrheitstheoretischen Reflexionsebne,
tiber Schellings Ich und Natur umgreifenden und ausgepragt das Vermogen
der intellektuellen Anschauung zur Geltung bringenden Seins-Monismus hin-
ausgeschritten. Fortan hat er, mit einem kritischen Seitenhieb gegen Schelling,
ein als Indifferenz umschriebenes urspriingliches Sein als eine Variante von
Schein Kklassifiziert sowie im Gegenzug gegen kurzschliissige Vorstellungen
von einem Ableiten aus dem Sein ein Begriindungsverfahren in Vorschlag ge-
bracht, mit dem das anfangliche Sein immer auch riicklaufig, vom Resultat
her, gerechtfertigt wird. Diese systemgenetischen Formierungen bleiben nicht
ohne Auswirkungen auf die Architektonik und allgemeinere Begriffsstruktur
des Systems der Logik. Wie der Beitrag von Dina Emundts zum dritten Ab-
schnitt der Wesenslehre veranschaulicht, hat Hegel den ausgehend von ein-
schlagigen Bestimmungen zu den Begriffen des Seins, Daseins und Wesens
synthetisierten Begriff der ,Wirklichkeit® in kritischer Anlehnung an monisti-
sches Ideengut Spinozas und Leibnizens entfaltet und als eine Einheit von
,Totalititen“ gefasst, die ,interne Differenzierungen“, aber ,nicht Trennun-
gen“ kennt (450). Mit dem Schlussaufsatz von Ludwig Siep zum finalen Ab-
schnitt der Begriffslehre kommt zur Sprache, dass Hegel das riickldufige Be-
grindungsverfahren zu einem essenziellen Element seines Verstiandnisses von
Dialektik und dialektischer Methode herangebildet hat. Das Voranschreiten



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 571

aus dem Sein soll zugleich als Zuriickschreiten in das Sein gedacht werden,
das dadurch nicht mehr als unbestimmt, sondern als Totalitdt von Bestim-
mungen vorzustellen ist, dessen anfangliche Unbestimmtheit damit allerdings
immer auch in der Bedeutung von Offenheit genommen werden muss. Mit
Sieps Aufsatz, in dem eine ganze Palette von Fragestellungen zur Diskussion
steht, wird nicht zuletzt auf den Befund eingegangen, dass Hegels logischer
Seinsbegriff ein tiberaus markantes metaphysisches und theologisches Profil
aufweist. Hegel kniipft an diesen Begriff eine im Zeichen eines personalistisch
gelduterten Pantheismus stehende Gottesidee sowie einen eigentiimlichen
Gottesbeweis, ,den Nachweis der Existenz der absoluten Vernunft in der Welt
und im Menschen® (771).

Biegt man, Hegel auf sich selbst anwendend, den Endabschnitt der Be-
griffslogik auf den Anfangsabschnitt der Seinslogik zuriick, muss man sich fra-
gen, ob das anfangliche Sein, das als ,Der-Fall-Sein“ und Index logischer ,Ur-
sachverhalte“ auf den Plan tritt und sich in eine selbstbeziigliche Negation
aufhebt, ein tragfahiges Fundament fiir dasjenige, was sich am Ende als Sein
und Absolutes herausstellt, sein kann. Offenbar ist zu unterstellen, dass Hegel
mit seiner Grundlegung und Behauptung eines anfanglichen Seins noch an-
dere Denkprogramme als jenes der selbstbeziiglichen Negation in Gang bringt.
Es spricht viel dafiir, dass im Hintergrund zugleich ein komplexes Programm
des vereinigenden Totalisierens aufgestartet wird, das in den Folgeetappen an
Prasenz und Dominanz gewinnt.



ROLF KUHN

Islamische und christliche Mystik in Lacan’scher Sichtweise

Zugleich Philosoph und Psychoanalytiker in Paris, vereint Hubert Ricard! in
seinem Buch Studien zur Funktion der Vernunft innerhalb der philosophi-
schen Tradition bei Averroes (15-140), Thomas von Aquin (141-154) wie Spi-
noza (17-114). Die Fragen zum Verhdltnis von Wissen/Subjekt, Realem/Gott
und Begehren/Imaginarem werden aber dariiber hinaus mit der religiésen Tra-
dition von Offenbarung/Mystik im Christentum und Islam unter dem Aspekt
der spezifischen Wahrheit des psychoanalytischen Aktes konfrontiert. Daraus
entstehen in der Nachfolge von Freud und Lacan Uberkreuzungen zum Status
des ,Wissens“, die im deutschsprachigen Kontext wenig geldufig sind und auch
nicht einfach als postmoderne Variante der ,Philosophie des Verdachts“ nach
Marx, Nietzsche und Freud eingestuft werden konnen. Denn einerseits erweise
sich Spinoza weniger als der Denker des Ganzen (Tout) als vielmehr des An-
deren desselben (Autre Chose), namlich unter der Form des unmdglichen Be-
zugs zum Realen (le réel). Und andererseits eréffne die Konfrontation von Psy-
choanalyse/Mystik einen Bruch mit jeder Symbolik, die ontologisch oder epis-
temologisch unsere Erfahrung von ex-sistence vereinheitlichen will. Da dies an
den unterschiedlichen mystischen Positionen im Christentum und Sufismus
besonders gut verdeutlicht werden konne, gehen wir hauptsachlich dieser Ana-
lyse durch Ricard nach.

Im Christentum nimmt nach Lacan die Liebe den Platz der alles ordnenden
Ursache an, das heifdt den Platz jenes Begehrens, welches zugleich eine ,Ent-
sinnlichung“ des Leibes und der Geschlechtlichkeit erfahrt, insoweit letztlich
die Liebe Gottes auf die Seligkeit hin orientiert sei. Im Judentum und Islam
wird dieser Platz vornehmlich vom Gesetz eingenommen, welches Begehren
wie Geschlechtlichkeit entsprechenden Geboten unterstellt, wobei die Sufi-
mystik eine Ausnahme davon bilde, da sie weniger dem Text des Korans folgt
als der eigenen inneren Erfahrung der Einheit mit Allah, auch wenn dieser
absolut transzendent bleibt, mit anderen Worten der schlechthin Andere (A).
Anstatt ,Vater® zu sein, was eine gewisse Verwandtschaft mit ihm einschlosse,
die im Islam undenkbar ist, bildet er vor allem das Eine (I’'Un), welches von je-
der Kreatur unterschieden bleibt. Nach Ricard in der Nachfolge Lacans erlaubt
aber gerade diese Position Allahs, die eine nicht-geschlechtliche oder duale
darstellt, eine Sublimierung der menschlichen Liebe, die bei den Sufi-Mysti-
kern eine alles iiberbordende Machtigkeit im poetischen Ausdruck und im
praktizierten Glauben des Alltagslebens gewinnt, so dass man - wie fiir das
Christentum - hier von einer ,Religion der Liebe“ sprechen kénne (206-220).

Das Eine ist nicht nur von den Religionen thematisiert worden, sondern es
findet sich an herausragender Stelle ebenfalls bei Heraklit und Platon. Vor
allem beim letzteren hat es die Verneinung jeglichen Attributs zur Folge und

1Vgl. RICARD, Hubert: De Spinoza a Lacan. Autre Chose et la mystique. Bruxelles: EME &
Intercommunications 2015, 245 S., ISBN 978-2-8066-3383-5.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 573

schliefllich des Seins selbst. Lacan2 versetzte dieses Eine (’'Un) ins Zentrum
seiner theoretischen Untersuchungen zur analytischen Praxis, wie all seine Se-
minare zeigen - allerdings mehr als Henologie denn als Ontologie. Durch den
,einzigen Zug“ (trait unaire) im Sprechen und Handeln des Subjekts kann er
so die ,ideal genannte Identifikation bestimmen, wodurch das ausschlieflich
Eine jedoch zur reinen Differenz wird. Denn insoweit das Eine aus der Signifi-
kantenkette als Signifikant ausgeschlossen ist (der stets einem anderen Signifi-
kanten Platz macht, was beim Einen nicht moglich ist), berithrt dieses Eine
das Reale, das seinerseits nicht symbolisierbar sei. In der Wiederholung ihrer
»2Mehr-Lust“ (Objekt a) richten sich die Individuen als ,Sprachwesen® (parl-
étre) durch dieses Eine als ,einzigen Zug® ihrer Identifikationen auf die - als
Lust (plaisir) — unerreichbare jouissance aus, was unmittelbar der Bezug zur
Mystik in Islam und Christentum ergibt. Denn die radikale Transzendenz Allahs
als Einheit ist gerade im Sufismus Gegenstand des mystischen Begehrens als
hochster jouissance. Fiir Lacan vertritt nun das ,Ich denke nicht®, sofern ,ich®
nur im Handlungsollzug ,bin“ den ,einzigen Zug“ des Subjekts, welches sich
gerade in der Bewegung seines Begehrens im Sprechen nicht selbst als Iden-
titat kennt - wodurch dieser Ort des Sich-nicht-Denken-Kénnens den Ort sei-
nes ,Fehlens-an-Sein“ (manquer a étre) darstellt. Demzufolge lasse sich mit ei-
nigem Recht folgern, dass die Frage nach der moglichen Bestimmung einer ei-
genen Identitdt durch das Subjekt angesichts der genannten radikalen Trans-
zendenz Gottes als absoluter Andersheit ins Zentrum der Mystik des Sufismus
gehort. Aber da die unaufhebbare Distanz zwischen Schopfer und Geschopf im
Islam prinzipiell bestehen bleibt, wird diese Aporie zum Aspekt des ,Zunichte-
werdens” (fana) des Ichs. Hierbei wird das mystische Subjekt nicht nur seines
eigenen Seins beraubt, sondern auch jeder Beziehung - und sei sie negativ
hinsichtlich der Einzigkeit des Einen Gottes.

Mit Ricard gesprochen, gerdt hierbei jegliche Symbolik in eine Auflésungs-
erscheinung, die in ihrem Bezug zum Einen ebenfalls die Aufhebung jeglicher
Rede zur Folge hat. Dadurch wird das ,Ich denke nicht“ zum Ort der Konfron-
tation des Subjekts mit seinem ,Fehlen-an-Sein“, das heifdt als Fixierung der
Moglichkeit eines Ideals, um sich in einer Identifikation mit einem solchen
selber bestimmen zu konnen. Im Judentum wird Gott sicher auch als ,Vater”
gedacht, aber selbst dann scheidet ein ,erotischer Bezug” zu Jahwe aus, und
das ,Hohelied” im Alten Testament ist dementsprechend eher ein Dialog zwi-
schen Jahwe und seinem Volk als mit einer einzelnen Seele, auch wenn die
spatere christliche Rezeption teilweise diese Richtung einschlug. Denn erst die
Fleisch gewordene Christusfigur und die vorherrschende Rolle von Frauen in
der christlichen Mystik ab dem frithen Mittelalter scheinen hier einen solch
serotischen Bezug“ zum trinitarischen Gott innerhalb der ,Brautmystik“ mog-
lich gemacht zu haben, wie die Bewegung der Beginen ab dem 12. Jahrhundert
in den Niederlanden speziell bei Hadewijch von Antwerpen (223-246) oder

2 Vgl. z.B. Le Séminaire livre XIX: ... ou pire. Paris: Seuil 2011, 125-212: « L'Un qu'il
n’accede pas au deux ».



574 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

spater die mystischen Erfahrungen Theresas von Avila diesen Zusammenhang
unterstreichen.

Fiir Lacan war das Verhadltnis der Trinitdt zum Einen insofern eine spezifi-
sche Gegebenheit des Christentums als der ,wahren Religion“, insofern letzte-
re unter den monotheistischen Religionen den dualen Bezug zugunsten einer
Trias uberschreitet, wie er sie selbst in seinen ,Borromdischen Knoten® fiir die
Beziige von Realem, Imagindirem und Symbolischem (RIS) voraussetzt und von
Ricard im Zusammenhang mit Interpretation und Benennung von Sinn disku-
tiert werden (177-200). Der nicht-mogliche Geschlechtsverkehr im Denken La-
cans bleibt in diesem Bezug zu sehen, namlich als eine dual nie statthabende
verschmelzende Vereinigung, welche nur dem Imagindren der ,phallischen
Lust” gehorchen wiirde, die allerdings dergestalt den Sich-Liebenden als We-
sen des Mangels die jouissance dariiber hinaus verbéte. Ricard versucht aufzu-
zeigen, dass gerade die MystikerInnen in ihrem nicht-phallischen Bezug zur
Andersheit Gottes (Gesetz, Name, Vater) eine solch andere, ,nicht-kopulative*
jouissance in ihrer realisierten Moglichkeit verkorpern. Dies bedeutet, dass die
gottliche Liebe selbst den Platz des Begehrens (désir) einnimmt. Dadurch ware
- anders als im Judentum und Islam - nicht nur eine Integration des Eros in
die Liebe Gottes hinein gegeben, sondern ebenfalls eine ,weibliche Position“ des
Menschen gegeniiber Gott, anders gesagt eine Liebe des Menschen als reiner
Empfangnis, wie sie sich grundlegend bei christlichen Mystikern wie Meister
Eckhart und Johannes vom Kreuz finden ldsst. Im Islam sei hingegen durch
den nicht-vermittelten Bezug zum Einen auch die erotische Symbolik abwe-
send, um eine solche Vermittlung anzuzeigen. Mit anderen Worten bleibt im
Islam - und dies trotz einer iiberschwanglichen Liebeslyrik gerade im Sufis-
mus - nur die Moglichkeit, das Subjekt allein im Realen angesichts des Einen
ohne jedes Mafd zu verorten - eben als reines ,Zunichtewerden® des Ichs.

Neben Bastani und Ibn Arabi hat sicher al-Halladsch die Einigung mit
Allah am weitesten getrieben, indem er ausrief: ,Ich bin die gottliche Wahr-
heit.“ Aber sein ,Zunichtewerden® in Gott hinein sei keine Verneinung des
Subjekts schlechthin, denn es gebe ein Weiterleben (bagd) in Gott. Aber soll
man hier von ,Identifikation“ sprechen, auch wenn diese Auflésung des Ichs
dem sufischen Ideal der Eins-Werdung mit Gott entspricht? Einerseits muss
etwas vom Subjekt weiter gegeben sein, und ware es nur im Sinne des Ab-
grunds, welcher die gottliche und menschliche Natur voneinander trennt. An-
dererseits absorbiert das Sein oder - besser — das Reale Gottes das Subjekt in
gewisser Weise, denn es findet hier nicht sein wirkliches Wesen wie beispiels-
weise im Atman des Hinduismus, sondern es lost sich in Gott auf, sofern sich
im Realen alles an vorgegebenen Bestimmungen auflése. Dies wird durch das
bekannte Bild vom Falter verdeutlicht, der sich dem Licht der Kerzenflamme
nahert, um darin zu verbrennen.3 Damit wird klar gestellt, dass dem Falter we-
der das Licht noch die Warme der Kerze geniigt, sondern er stiirzt sich in die
Flamme, so dass nichts mehr von ihm verbleibt - weder Korper noch Name
oder sonstige Attribute. Aber was wie eine Vernichtung aussieht, ist ein ,Be-

3 Hier folgt Ricard der Interpretation von Luis Massignon: La Passion de Halldj, martyr
mystique de I'Islam, t. I1I: La doctrine de Halldj. Paris: Gallimard 1975, 52ff. (Neudruck 2010).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 575

sitzen“ anstelle einer bloffen ,Schau”, denn das Reale der Wirklichkeit ist die
verbrennende Flamme. Diese rein mystische Liebe habe jedoch keine Konse-
quenzen fiir die Geschlechtlichkeit, die mit der Seligkeit korrelieren wiirde,
sondern die Sufimystik unterstreicht eher ein Privileg der reinen Immanenz.
Mithin erweist sich das ,Zunichtewerden“ des Ichs als eine jouissance in der
Gegenwartigkeit des Lebens, die nicht mehr von den Referenzen der phalli-
schen Lust geprdgt ist, sondern eine Sublimierung iiber alle konventionellen
Vorgaben hinaus bedeute.

Aber wenn der Sufi-Mystiker das Reale als Immanenz des Lebens erreicht,
bleibt dann nicht dennoch die ,Tragik“, dass seine Gottesliebe nicht das Ver-
kosten der Seligkeit kennt, die das Wesen des Lebens als solchem ist, wie etwa
philosophisch bei Spinoza und Fichte?4 Im Christentum bilden Gottesliebe
und unio innerhalb der Mystik jene Korrelate, die das Reale (zusammen mit
der Symbolik und der Imagination des Einen tiber die Wirklichkeit des Todes)
nicht vom Ziel einer Seligkeit in Gott ohne Grenzen trennen. Letztere ist mit
der Unsterblichkeit der einzelnen Seele verbunden, wahrend im Sufitum Leid
und Freude als eine irreduzibel gelebte Liebe zusammen auftreten, welche
tiber alle sinnlichen Gegebenheiten hinausgeht, so wie al-Halladsch Tortur und
Tod als Gott-Liebender durchlebte. Analytisch-therapeutisch gesehen, ware dies
keine masochistische Position, denn was im Sufismus gesucht wird, ist jenes
Reale, das Leiden wie Freude auf ganz unvorhersehbare Weise verteilt sein
lasst, was an Nietzsches Dionysische Bejahung des Lebens erinnere, auch wenn
der Sufi-Mystiker die Weise der Zuteilung von Freude/Leid nur von der gott-
lichen Allmacht her denken kann. Aus der strukturalistischen Sicht Lacans hat
eine Benennung durch einen fixierten Signifikanten notwendigerweise die
subjektive Ausrichtung des Begehrens zur Folge, worin sich die Frage der ex-
sistence des Subjekts selbst entscheidet, wie Ricard herausarbeitet.5 Der Sufi
gelangt so angesichts des schlechthin Anderen (Allah) zu einer spezifischen
Erkenntnis Gottes, welche von der glaubensmafiigen Anerkennung seiner Rolle
als Schopfer verschieden ist - unterschieden von seiner Hoheit und Transzen-
denz, die der Koran-Text zum Ausdruck bringt. Aber die so gewonnene ,Iden-
tifikation“ muss dem Sufi-Mystiker entgleiten, denn er finde sich einem Ideal
(Realen) ohne Vermittlungen (Symbolik und Imagindres) gegeniiber, die sei-
ner Suche einen Namen geben konnten. Innerhalb der jouissance des ganzlich
differenten Einen gibt es keine Garantie des ,Vaters“ (Phallus, Gesetz) mehr,
so dass der Sufi-Mystiker sich mit der ,Kluft® des unerreichbaren ,Dings“ (la
Chose) konfrontiert erfahrt. Was er daraufhin vom Realen als dem Einen er-
probe, sind dessen ,Lécher”, und zwar - verglichen mit dem Christentum -
ohne die imaginire Uberdeckung durch die Seligkeit als Unsterblichkeit in
Gott. Die mystische Grofde und Wahrheit des Sufismus ware es dann, diese rei-
ne Ordnung des Realen in der liebenden Beziehung zu seinem Gott (Allah) als
dem Einzig-Einen ausgemacht zu haben.

4 Vgl. KUHN, Rolf: Lebensmystik. Urspriingliche Erfahrungseinheit von Religion und Ethik
im Spiegel ,,Philosophischer Mystik®“. Dresden: Text & Dialog 2018,79ff. u. 157ff.

5 Vgl. auch FINKELDE, Dominik: Exzessive Subjektivitdt. Eine Theorie tathafter Neube-
griindung des Ethischen nach Kant, Hegel und Lacan. Freiburg: Alber 2015.



576 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Wenn durch den Logos oder Christus die Wahrheit eine bevorzugte Rela-
tion im Christentum darstellt, dann muss dieser Aspekt analytisch-therapeu-
tisch - wie auch fiir die interreligiose Mystik - als ,Wahrheit des Subjekts®
verstanden werden. Denn indem das Subjekt spricht, driickt es darin - wenn
auch unbewusst - die Wahrheit seins Begehrens als ,Ich bin“ aus, ohne letzte-
res denken zu konnen. Diese Verschrankung von Wahrheit/Ich im Begehren
stellt die symbolischen Artikulierungen des Einen (Gottes) im Judentum und
Islam in Frage, insofern hier das Gesetz (Thora) oder der Text (Koran) die
gottliche Liebe verdecken, die gerade bei Hadewijch von Antwerpen im Zen-
trum stehe. Und wie wir bereits erwdhnten, impliziert die Trinitat im Chris-
tentum kein Imagindres der ,erotischen“ Vereinigung, sondern das Reale des
sexuellen Nicht-Verhaltnisses, wie es iiber die Position des Phallus als ein Drit-
tes angezeigt sei, da die phallische Lust die effektive jouissance dariiber hinaus
verhindere. Die Trinitat wie die Trias des , Borromaischen Knotens“ lasst zum
Symbolischen/Imagindren das Reale hinzutreten, welches in der von Ricard
untersuchten mystischen Erfahrung die Wahrheit der jouissance uiber alle Be-
stimmungen hinaus - auch des blof8 formal oder ontologisch Einen - als Im-
manenz bzw. unmittelbares Leben erprobt. Dadurch legt der analytisch-the-
rapeutische Diskurs in seiner strukturellen Vergleichbarkeit mit der Mystik je-
ne unbewussten Gegebenheiten offen, welche der Theologie des Christentums
und Judentums wie auch Islams zugrunde liegen.

Zieht man den Kreis noch weiter und versteht jede Mystik auch als kultu-
relle Praxis, dann erlaube Lacan demzufolge eine Interpretation unserer Be-
ziehung zum idealisierten Anderen (A), welcher zugleich den Ort des Begeh-
rens selbst darstellt. Denn der Mystiker vernichtet sich entweder in den ab-
solut Anderen als den Einzig-Einen hinein (Islam) oder er integriert auch Sym-
bolisches und Imagindres des Eros in die Liebe Gottes, die selig macht (Chris-
tentum). Man kann folglich festhalten, dass die MystikerInnen innerhalb von
RIS als lebensweltlichem Knotengewebe unserer ex-sistence weder das Symbo-
lische, Imaginare oder Reale isoliert als Einzelwahrheit zurtickhalten, sondern
eine fiir sie singuldr privilegierte Position verwirklichen, welche die jouissance
tiber Symbolik/Imagindres hinaus ist — nicht um das Reale als drittes Element
zu ergreifen, sondern um sich selbst vom Realen (Einen, Liebe) ergriffen zu
fiihlen. Die MystikerInnen lassen sich in dieser Singularitdt nicht durch die
konventionellen Diskurse der Welt beirren (,Herrensignifikant®, Tradition und
Hysterie oder Perversion wie Zwang), sondern sie finden tiber die Liebe Gottes
zusammen mit dem Realen des Todes - sei es Zunichtewerden oder Seligkeit —
die alles ordnende Primordialiat wieder, das heifdt eine nicht-narzisstische Lie-
be, die nicht mehr die Spiegelung des eigenen Imagindren als ,Ich” ist. Dass
sich die Liebe Gottes an die Stelle des Symbolischen setzen kann, um dadurch
auch die Position des begehrenden Subjekts einzunehmen, sei insofern keine
Undenkbarkeit, als die Liebe nicht die ,Befriedigung“ beabsichtigt, wie Freud
sie fir die Libido annahm, sondern das Sein. Die Anfrage (demande), welche
wir zur Befriedigung unserer Bedirfnisse an die Anderen (A) richten, sind
letztlich Anfragen an die Liebe des Anderen, sich in seinem Wesen iiber Spra-
che oder Symbolik zu offenbaren. Insofern will die Liebe iiber allen Schein
(semblant) hinaus, und was die MystikerInnen uns verdeutlichen, besteht ge-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 577

rade in dem grundlegenden Sachverhalt, dass die Liebe Gottes anstelle des
Symbolischen, um es zu ordnen, zu einer Aufforderung wird - Nachstenliebe
tber das Gesetz hinaus.

Dies bezeugen Christentum wie Sufismus, wobei dieser ,Anruf” fiir die
MystikerInnen mit jenem Subjekt identisch ist, welches als Eins-Sein die ver-
einende Liebe schlechthin darstellt. Dieses Subjekt als Absolutes verwesent-
licht in gewisser Weise das Sein wie die Liebe selbst, um sie in allem Erschei-
nen durch das Selbsterscheinen des einen Lebens zusammenzufiihren, welches
sich in allem nur selbst lieben kann. Mit anderen Worten ist diese absolute
Liebe ohne Regel in ihrem unendlichen Wesen, das alle Dinge umfasst. Christi
Wort von den ,Lilien des Feldes, die weder spinnen noch weben*“ (Lukas 12,27)
sind fiir Lacan jenseits der inzwischen etablierten Diskurse hinsichtlich der
Naturprozesse eine prinzipielle Bestimmung des Unbewussten, welches als
,Wissen“ - ohne jede weitere Vorgabe - ,spinnt und webt“. Dieses Wissen, von
der christlichen Dogmatik weitgehend ausgeblendet, ist genau die Position der
zuvor genannten Liebe und der Weg zur moglichen Anerkennung des je sub-
jektiven Begehrens bei jedem Individuum. Im Christentum wie Islam wird der
Leib durch Desexualisierung und Tod ,entsinnlicht®, aber der Bezug zu einem
Auferstehungsleib der Seligkeit aufderhalb der ,leeren Graber“ (Institutionen)
zeigt analytisch-therapeutisch den Platz an, welcher das Begehren als Unbe-
wusstes einnehmen kann. Und wenn die MystikerInnen im Judentum, Christen-
tum und Sufismus einem Einzig-Einen Gott folgen, der nicht nur ideal ist, son-
dern selbst liebend, dann wird der Ort angezeigt, sich in ihrer jouissance die-
sem ,gottlichen Begehren“ als Liebe oder Einheit zu tiberlassen. Innerhalb von
RIS bedeutet solche Liebe, Gott als Realem zu folgen - das heifdt iiberall hin,
wo dieses Reale iiberraschend anders als jede Konvention und Regel ist, in
religiose Sprache: reiner ,Wille Gottes®, der dergestalt mit der gottlichen jouis-
sance identisch ist.

Indem die christliche Mystik eine unmittelbar liebende Beziehung zu Gott
oder Christus kennt, ist sie in der Immanenz des Lebens verankert, auch wenn
der Bezug zu einer letzten ausstehenden Seligkeit bestehen bleibt. Diese di-
rekte Beziehung zu einem liebenden Gott, der seinen Willen in allem kundtut,
konne mit Lacan eine ,gottliche Erotik® genannt werden, wobei dieser Bezug
als Verhadltnis zum Realen allen Erscheinens nicht nur eine spezifische Ver-
wurzelung fiir das Subjekt bedeutet. Letzteres hadlt in der Tat nicht mehr an
einem ,phallischen Vater“ tiber Gesetz und Symbolik fest, sondern folgt einer
jouissance, welche ohne Finalitit in einer zundachst vermittelnd gegebenen
Symbolik ist. Die genannten christlichen MystikerInnen wie Hadewijch, Meis-
ter Eckhart oder Johannes vom Kreuz zusammen mit Theresa von Avila geben
sich einer subjektiv liebenden Erfahrung mit Gott hin, wobei man innerhalb
der Mystikgeschichte des Christentums sehen kann, wie Bernhard von Clair-
vaux diesen Begriff der Erfahrung fiir die Beziehung der Seele zu Gott ins
Zentrum seiner ,Christusmystik® gertickt hatte, auch wenn er sich selber noch
stark an Zitate aus der Schrift und den Kirchenvdtern bindet. Besonders spa-
tere Mystikerinnen wie Hadewijch und Theresa haben uns dann ihr ganz per-
sonliches Verhdltnis gegenseitiger Liebe von Seele/Gott hinterlassen, wobei



578 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

die ,Erotik“ im Sinne Lacans ein Verhdltnis des reinen Begehrens bedeutet,
welches eine Transgression des Konventionellen darstelle. Auch im Sufismus
lasse sich diese Bewegung jenseits der Gesetzesmoral feststellen, aber es sei
nicht zu leugnen, dass besonders in der christlichen Mystiktradition gerade die
Frauen von ihrer liebenden Begegnung mit Gott als einer subjektiv erfahrenen
jouissance gesprochen haben, welche im Mittelalter auch von der hoéfischen
Minne beeinflusst war.

Aber der Erfahrungsbegriff bei Bernhard von Clairvaux zeigt, dass nicht
irgendeine Unerreichbarkeit der Liebe wie in der Minne besungen wird, son-
dern - wie spater im Sufismus - eine bestimmte Form des Realen angestrebt
ist. Die Seligkeit als die Liebe zu Gott iiber die Endlichkeit des Todes hinaus
wird in gewisser Weise bereits eine Wirklichkeit im jetzigen Leben, anstatt
nur eine Hoffnung fiir das Jenseits zu beinhalten. Anders gesagt, verwandelt
sich nach Ricard die Symbolik einer kommenden Seligkeit in ein Jetzt und Hier
als Ewigkeit Gottes selbst, denn die jouissance des mystischen Gottesverhadlt-
nisses ist mit der Verheifdung der Ewigkeit bereits identisch, was die Integra-
tion des Leidens in dieselbe als Freude keineswegs ausschlief3t. Philosophisch
wie theologisch wird dies im Mittelalter meist im Sinne eines neu-platoni-
schen Exemplarismus formuliert, wonach alle Dinge in der Ewigkeit Gottes
unter der Form ewiger Wesensideen gegeben sind. Die MystikerInnen leben
diese Wesenhaftigkeit Gottes und aller Dinge dann als das, was sie selbst sind,
namlich die Unendlichkeit des Wesens Gottes als seine Liebe in ihrer eigenen
Erfahrung. Damit ist eine ausreichend symbolische Vermittlung gegeben, da-
mit die Mystik nicht in ein rein Imaginares oder eine Psychose abgleitet, was
von der zuvor genannten standigen ,Aufforderung“ - wie ebenfalls im Sufis-
mus - unterstrichen wird, in dieser Liebe zu bleiben und nichts zu akzeptie-
ren, was nicht diese Liebe beinhaltet — also keinen besonderen Werken den
Vorzug zu geben. Deshalb ware auch die Nachstenliebe im authentisch mysti-
schen Sinne nur im lebendigen Rahmen dieser absoluten Gottesliebe ange-
zeigt, mit anderen Worten sind die anderen Menschen mit jener Liebe Gottes
selbst zu lieben, mit der er sich selbst liebt.

Allerdings besitzt die Substitution des Gesetzes durch die Liebe eine Kon-
sequenz, die man mit Hadewijch als die nicht abtragbare ,Schuld der Liebe®
(dette) bezeichnen kann, insofern wir von uns selbst aus nichts zuriickerstat-
ten konnen, was nicht schon die absolute Ursprungsgabe der Liebe Gottes selbst
ware. In diesem Sinne bleibt auch in der mystischen Erfahrung - bis auf weni-
ge Augenblicke — meist eine Sehnsucht, noch nicht genug zu lieben - und da-
mit das Begehren ganz Liebe werden zu lassen, denn Begehren allein ist noch
nicht lieben im Sinne des Lebens als Realem oder Einem. Diese ontologische,
nicht moralische ,Schuld“ gegeniiber der Liebe halt also eine Differenz inner-
halb der Symbolik des Einen oder der Liebe Gottes offen, damit die Mysti-
kerInnen nicht Opfer eines Phantasmas werden, welches die Liebe Gottes ima-
gindr lebt, anstatt sie als das Reale zu erproben. Die ,Entsinnlichung® des
Leibes in Hinsicht auf Geschlechtlichkeit und zukiinftige Seligkeit bei Gott ge-
mafd Lacan und Ricard kann somit nicht in einem absoluten Sinne verstanden
werden. Die jouissance der MystikerInnen der jiidisch-christlichen Tradition
kennt mithin in allem die Prasenz eines gottlichen Begehrens, welches einen



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 579

,Vater“ oberhalb des Gesetzes impliziert. Wiirde man den analytisch-thera-
peutischen ,Namen-des-Vaters“ vollig ausschliefden, der jedes subjektive Be-
gehren in den Ort des Anderen (A) einschreibt, dann miisste man gleichfalls
eine vollkommene Trennung zwischen Religion und Mystik postulieren, wie
Ricard bemerkt. Aber unter den MystikerInnen gibt es die einfachsten Frauen
und Manner, die ihr gewohnliches religioses Leben in allem weiterfithren. Oh-
ne die Finalitdt ihres Handelns in die Werke zu verlegen, leben sie eine ko-
pathische Praxis in der Alltaglichkeit selbst, so dass diese nicht von der Imma-
nenz des mystischen Lebens getrennt ist. In dieser Hinsicht wiirde die jouis-
sance der Gottesliebe als Einheit nicht in den Dingen, Werken und Aufgaben
als solchen erfahren, sondern als die ,andere Seite“ dieser jouissance - tiber
den Vater als Phallus hinaus, wie Lacan® schon am Ende seines Seminars ,En-
core” ausfithrte. Denn der symbolisch Andere (A) ist als ,Loch“ dieses Anderen
der Ort, wo sich die Kastration einschreibt, die als ,Abgeschiedenheit“ (Meis-
ter Eckhart), ,Dunkle Nacht“ (Johannes vom Kreuz) oder ,Zunichtewerden“
(al-Halladsch) ihre mystische Parallele besitzt.

Wenn aber die Kastration eine fundamentale Gegebenheit fiir jedes Subjekt
in der Psychoanalyse darstellt, dann lasst sie sich nicht auf den Odipuskom-
plex wie bei Freud begrenzen, sondern impliziert im Zusammenhang mit einer
moglichen ,anderen jouissance“ ein mystisch Reales, das prinzipiell von jedem
Menschen in jeder Kultur verwirklicht werden kann. Denn die Kastration be-
deutet eine Begrenzung der symbolischen Vermittlungen, um ein radikal An-
deres dariiber hinaus als Eines bzw. Reales zur Geltung zu bringen, in die sich
die MystikerInnen aller Religionen und Traditionen einschreiben kénnen, in-
sofern sie die Unmoglichkeit jeglicher Sprache erfahren, um das Unsagbare als
Wesen der jouissance selbst zu erproben. Dies will nicht besagen, dass dieser
Erfahrung der ,Kastration“ als Sprachabwesenheit fiir die Einheit mit dem Ab-
soluten eine Explosion der poetischen und erotischen Metapher verhindere.
Aber letztere ist nicht das Wesen der mystischen Erfahrung selbst, sondern
nur Hinweis darauf, dass die immanente Einigung im Sinne der ,Kastration“
jeglicher imaginaren ,Ichheit“ (Narzissmus) stattgefunden hat. Das Imagindre,
Poetische oder Erotische sind dann nicht mehr die Position einer ,komple-
mentdren®, sondern ,supplementdren” jouissance im Sinne Lacans, welche die
Andersheit des Anderen (A) als Gegenstand der Imagination durchgestrichen
hat, um ausschlieflich von der Wirklichkeit der standigen ,Aufforderung” der
Liebe Gottes her zu leben, wie Ricard restimiert.

Gesetz, Begehren und Wissen sind auf diese Weise als phallische Ord-
nungsfaktoren der Diskursivitit der Andersheit aufgegeben, um dem singular
lebendigen Akt in dessen Wahrheit Platz zu machen, die nur der Einzelne zu
erproben vermag, was zugleich eine kulturelle Universalitat einschliefdt. Die-
ses Vermogen der MystikerInnen, die ex-sistence als Immanenz zu leben, um-
schlieft eine noch unausgeschépfte Fraternitit mit dem (post-)modernen
Subjekt, dem sich auch die Psychoanalyse nicht versperren muss. Denn Lacan
kann gegen Freud zeigen, dass nicht die ,Wissenschaftlichkeit“ das ,Unbeha-

6 Vgl. Le Séminaire XX: Encore. Paris: Seuil 1975; dt. Das Seminar XX: Encore. Berlin:
Quadriga 1986.



580 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gen in der Kultur“ anstelle der Religion zu l6sen vermag,7 sondern nur eine
jouissance, die jeder erproben kann, ohne davon ein ,Wissen“ zu haben. Dies
wadre der ,ex-sistente Gottesbezug“ in Lacans Verstandnis der Mystik, wie er
sicher im Gesprach mit der Postmoderne sowie Ethik und Kultur ernsthaft zu
berticksichtigen bleibt.

7 Vgl. hierzu KUHN, Rolf: Diskurs und Religion. Der psychoanalytische Wahrheitszugang
nach Jacques Lacan als religionsphilosophische Problematik. Dresden: Text & Dialog 2016.



CHRISTOPHE CHALAMET

Une christologie thomiste pour le 21° siecle ?
Autour d'une étude de Thomas Joseph White:

Cet ouvrage a d’abord été publié en anglais en 2015 par les presses de la
Catholic University of America. Il comprend deux parties, la premiére sur « le
mystére de I'incarnation », c’est-a-dire la « structure » ontologique de I'incar-
nation (49), la seconde sur « le mystére de la rédemption », et ici le mystére
pascal se trouve au centre de la réflexion. Une conclusion de prés de 60
pages, intitulée « La promesse du thomisme », cl6t le volume. La plupart des
chapitres sont des versions remaniées d’articles parus dans diverses revues.
L’auteur, jeune dominicain (il est entré dans 'ordre en 2003), a enseigné a la
Dominican House of Studies de Washington, D.C. avant d’étre récemment
nommé a I'Angelicum (Rome). Il est connu pour ses travaux de théologie
thomiste et pour son intérét pour le dialogue cecuménique, notamment avec
les réformés.

L’approche de l'auteur, on l'aura deviné au sous-titre de I'ouvrage et au
titre de la conclusion, est résolument thomiste, c’est-a-dire, selon 'approche
du thomisme qui est propre, spéculative : il s’agit de mener « une discussion
intellectuellement irréfutable [sic] des aspects ontologiques du mystére du
Christ » (20). Car « sans ontologie, tout sombre dans les ténébres » (676). La
théologie « devient pleinement elle-méme lorsqu’elle avance au-dela de la
considération des opinions historiques, vers la pratique spéculative de 'ana-
lyse scolastique » (679). A ses yeux, il existe « une science théologique tho-
miste pérenne » (19). Autant d’assertions qui annoncent la couleur de I'ouv-
rage tout entier, qui dénonce '« historicisation » indue de 'objet de la théo-
logie au siécle dernier, avec Marie-Dominique Chenu, Karl Rahner et leurs
disciples (Eduard Schillebeeckx, mais aussi Claude Geffré et toute la théolo-
gie de la libération).

En christologie moderne, la question du point de départ se pose toujours
avec acuité. Ici, le point de départ est indiqué par Thomas d’Aquin : c’est
I'union hypostatique (44) et donc le Verbe préexistant qui prend chair. L’agir
procédant de 'étre (agere sequitur ad esse), I'ontologie représente le fonde-
ment ou le socle de l'action (45) ; de cette conviction découle la these de
I'auteur selon laquelle christologie et métaphysique vont de pair et s’éclairent
mutuellement (48). Karl Rahner, en optant pour une approche sensiblement
différente, que 'auteur qualifie d’« ontologie historiciste », a dévié en direc-
tion du nestorianisme (47). A sa maniére, le réformé Friedrich D.E. Schleier-
macher, au début du 19° siécle, tendait lui aussi au nestorianisme, selon l'au-
teur, 'union de Dieu avec ’homme Jésus étant « opératoire » plutdt que « sub-
stantielle » (153-154). Mais cette interprétation de la pensée de Schleierma-
cher tient-elle suffisamment compte des affirmations du théologien berlinois

1 WHITE, Thomas Joseph : Le Seigneur incarné. Etude thomiste de christologie, traduit de
I'anglais par Pascale Robin (= « Sed contra »). Paris : Artége-Lethielleux 2018, 749 pages,
ISBN 978-2-249-62594-7.



582 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

sur '« implantation » (Einpflanzung ; cf. Der christliche Glaube, § 94.3,
passage d’ailleurs cité par I'auteur, p. 154) de la conscience de Dieu (Gottes-
bewusstsein) en Jésus de Nazareth ? Ne s’agit-il pas la d’'une terminologie qui,
loin de n’étre qu’opératoire ou substantielle, tient ensemble la dimension
ontologique et la dimension d’effectivité ? Il me semble qu’avec Friedrich
Schleiermacher nous nous trouvons sur un plan dogmatique bien plus sé-
rieux et convaincant, théologiquement et christologiquement parlant, qu’avec
John Hick - alors que 'auteur tend en partie a souligner les similitudes entre
les deux théologiens protestants (154).

L’auteur admet, relevons-le, la légitimité du souci de Rahner par rapport
a une conception mythologique de la personne du Christ (174-175), mais ce
souci ne doit pas conduire a renoncer a une réflexion de type ontologique
sur la personne du Christ. On peut suivre 'auteur sur ce point, mais de la a
affirmer que « c’est Dieu qui est con¢u dans le sein de la Vierge Marie », ou
que c’est « Dieu qui se développe physiologiquement et qui grandit intellec-
tuellement » (175), il y a un pas, et on peut se poser la question de la légiti-
mité de telles formulations. N’est-il pas plus juste ou plus précis de dire que
c’est le Fils de Dieu qui est ainsi congu, qui se développe et qui grandit ?
Pourquoi, a certains moments, perdre de vue la dimension trinitaire et faire
comme si la différenciation en Dieu pouvait étre abolie (la question se pose
tout autant pour le titre du célébre livre de Jirgen Moltmann, Le Dieu cru-
cifié) ? Ce n’est pas « Dieu » qui est congu dans le sein de Marie, mais bel et
bien Jésus de Nazareth, son Fils unique, comme cela sera reconnu par cer-
tains lors de son baptéme puis durant son ministére, jusqu’a 'événement
pascal et au-dela encore. Avec la naissance de Jésus, ce n’est pas « Dieu » qui
nait, de la méme maniére que lors de sa mort sous la torture ce n’est pas
« Dieu » qui meurt - méme s’il faut bien str penser (car le propos n’est pas
ici de tenir a tout prix Dieu a distance de la chair, de I'histoire, de la mort ou
du changement !) en quoi la mort de Jésus, le Christ de Dieu, touche ou
atteint Dieu en sa vie méme. Si, comme le propose justement 'auteur, il est
juste de ne jamais considérer 'homme Jésus indépendamment de son iden-
tité de Fils de Dieu (cf. par ex. p. 179 et 182), n’est-il pas également néces-
saire de ne jamais considérer le Fils de Dieu indépendamment de [’homme
Jésus ? Mais si cela est juste, cela signifie qu’il vaut mieux s’abstenir de pro-
pos qui, soudainement, ne considérent que « Dieu », abstraction faite de
I'homme Jésus, par exemple lorsqu’on affirme que c’est « Dieu » qui nait
dans le sein de Marie.

Selon l'auteur, en pronant « un focus uniquement christologique » (82),
Karl Barth aboutit « & une contestable projection sur la déité, d'un élément
de vie humaine créée » (80). On pourrait se demander si les formules sur
Dieu qui nait dans le sein de Marie ne péchent pas elles aussi par un « fo-
cus » qui tend a projeter « sur la déité » un « élément de vie humaine ». Par
ailleurs : est-ce la une lecture correcte de la christologie (et de la doctrine de
Dieu) de Barth ? J’en doute fort. Oui, Barth affirme que c’est Jésus-Christ, et
lui seul, qui nous dit qui est Dieu et qui est 'étre humain (mais aussi : ce
qu’est le monde que Dieu crée et la visée qui est celle de Dieu). En quoi cela



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 583

revient-il a « projeter » sur la « déité » un « élément de vie humaine créée » ?
Barth ne s’intéresse jamais a Jésus comme simple « élément de vie humaine
créée » : il s’intéresse a Jésus en tant qu'il est 'envoyé du Pere, en tant qu'il
est son Fils dans la chair, la Parole qui a pris visage humain. A aucun mo-
ment Jésus ne peut étre considéré comme relevant d'un simple « élément de
vie humaine créée », méme s’il fut cela aussi. Mais l'auteur refuse 'option
barthienne (et pas seulement barthienne, le consensus étant large sur ce
point), qui consiste a comprendre la personne du Christ a partir de sa vie, de
ses actes, de son histoire parmi les étres humains. Son unité avec Dieu n’est
pas « assurée » de cette maniére, selon 'auteur, mais seulement, « plus fon-
damentalement », par « son identité personnelle en tant que Verbe fait chair »
(81). Selon l'auteur, Barth aurait d@t apprendre de Thomas d’Aquin la doc-
trine de « 'actualité pure de Dieu » (81). J’ai envie de renvoyer la question a
I'auteur pour lui demander si Barth n’a pas lui aussi compris cette doctrine
de « I'actualité pure de Dieu », en 'interprétant a sa maniere pour en arriver
a dire qu’il n'y a pas d’étre sans acte, ce qui signifie que I'étre de Dieu se
donne a connaitre dans son acte et seulement la (plutét que dans une « on-
tologie » qui semble étre désolidarisée d'une action, c’est-dire ou le sequitur
évoqué plus haut semble en quelque sorte prendre du temps, trop de temps,
pour arriver a l'agere).

Nous retrouvons ici la doctrine bien connue de I'analogie de I'étre, qui fut
si débattue au siécle dernier et sur laquelle 'auteur a organisé un important
colloque a Washington, D.C. en avril 20082. L’étre humain se caractérise se-
lon 'auteur par une « ouverture naturelle a la transcendance de Dieu » (83).
Toute théologie de la grace est vaine si elle ne s’adosse pas a une « ontologie
de la nature humaine, assortie d'un solide projet philosophique » (238-239).
Du fait de leur refus de la métaphysique, Barth et ses disciples importent sans
s’en rendre compte, ou en sans les questionner, des présupposés philosophi-
ques de type systématique, des présupposés non réfléchis, au sein de leur
théologie (279). A sa maniére, Bultmann posait déja cette question a Barth
vers la fin des années 1920, et cette question conserve sans doute sa validité.

L’auteur formule ainsi cette question :

« Quel est 'avantage, ou le désavantage, en termes théologiques et christolo-
giques, de 'emploi que fait Thomas d’Aquin d’une métaphysique analogique
de la causalité pour parler de l'activité causale de la création divine, ainsi que
des noms divins de Dieu ? Cette maniére de penser aide-t-elle ou entrave-t-
elle (et si oui, comment ?) une compréhension plus profonde de la divinité
du Christ ? » (256).

L’auteur renverse ensuite la question, demandant de maniére tout aussi inté-
ressante et importante ce qui se cache comme présupposés parmi ceux qui,
comme Karl Barth, répudient I'approche de I'analogie de I'étre. Mais il se
pourrait bien que les présupposés de Barth, qui vont selon moi dans le sens
d’'une affirmation cruciale de la dimension actualiste de 'ontologie, soient

2 WHITE, Thomas Joseph (éd.): The Analogy of Being. Invention of the Antichrist or the
Wisdom of God? Grand Rapids: Eerdmans 2011.



584 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

compatibles avec une interprétation féconde de I'Evangile. Pas d’étre sans
acte, mais également, en sens inverse, pas d’acte sans étre : il y a concomi-
tance et équiprimordialité des deux, plutdt que la dérivation suggérée par le
verbe sequitur de la formule latine citée ci-dessus.

Tout au long de I'ouvrage, 'auteur défend une approche fondée dans la
révélation de Dieu en Jésus-Christ, tout en proposant un pas supplémen-
taire : a partir de la révélation et donc a partir d’'une réflexion christologique
qui prend ses sources dans « l'intérieur de la christologie », il s’agit de repen-
ser « nos capacités naturelles a connaitre Dieu » (97 ; cf. aussi 108, 292, 295,
320, passim). L’étre humain se caractérise par une « ouverture naturelle au
mystere de la transcendance de Dieu », une ouverture qui permet a I'étre hu-
main de « reconnaitre Dieu dans le Christ » (320). La thése apparait de
maniére encore plus limpide ici : « sans une réflexion métaphysique distincte
sur Dieu qui est de type philosophique, la véritable réflexion christologique
devient intrinséequement compromise » (p. 97, note 58). Si nous n’avions pas
cette « capacité a raisonner naturellement pour parvenir a une connaissance
véritablement analogique de Dieu », alors une « condition préalable » indis-
pensable pour « recevoir la grace » serait absente (296) et nous retomberions
dans un pur extrinsésicme (325), notamment sur le plan épistémologique. Et
méme si nous ne connaissons le Christ « que par 'histoire, nous devons né-
cessairement étre en mesure de penser a lui de facon analogique, par l'inter-
médiaire de la révélation qui précede l'histoire, en tant que Dieu éternel »
(303). Quelle est cette « révélation qui précede I'histoire » ? Il semble s’agir,
si je vois bien, de la révélation « naturelle » de Dieu, a travers le cosmos et la
nature, qui eux aussi, ou eux déja, « disent » et révelent Dieu. Mais comme
I'acte créateur présuppose l'histoire ou plutdt crée l'histoire et le temps,
peut-on parler d’'une « révélation qui précéde I'histoire », méme lorsqu’il est
question d'une connaissance naturelle, limitée de Dieu a partir du créé ?

L’auteur voit bien la proximité de la christologie de Barth, une christolo-
gie « intensément ontologique », par rapport a celle de Thomas d’Aquin (403).
Mais Barth, en refusant toute connaissance naturelle de Dieu et en limitant
I'événement de la révélation a ce qui advient dans l'histoire, s’est fourvoyé,
selon I'auteur. Ma question est simple : est-ce si sir ? Pouvons-nous interpré-
ter la révélation en la dissociant, ne serait-ce que partiellement, de I'histoire
(méme si la révélation fait signe vers Celui qui n’est pas déterminé par 'his-
toire comme nous le sommes) ?

Faute de place, je ne peux pas mentionner et discuter certaines théma-
tiques traitées dans l'ouvrage, comme par exemple la descente aux enfers, la
vision béatifique du Christ méme dans sa passion, la résurrection comme
acte du Pere et de I'Esprit mais également comme acte du Verbe qui se reléve
lui-méme, ou encore la critique de lI'idée d'une réintégration ultime de tou-
tes choses en Dieu. Je ne suis pas surpris quand 'auteur propose que le bap-
téme « régénére sacramentellement 'dme d’'un enfant d'une fagon objective
et ontologique », mais ce réalisme massif, avec son accent si fort (exclusif ?)
sur I'dme humaine, est-il la meilleure maniére d’interpréter et de présenter
le baptéme ? Fait-on du baptéme « un symbole vide de sens, n’ajoutant rien



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 585

a I'existence humaine » (582), si on le con¢oit comme participation de la per-
sonne humaine, dans toutes ses dimensions (dme et corps, indissoluble-
ment), a la mort et la vie du Christ et comme insertion de la personne bap-
tisée dans la communauté chrétienne et donc dans le peuple de Dieu ?

Plusieurs points méritent d’étre mentionnés, méme briévement. J'évoque-
rai ceux-ci : 1) Tout d’abord une question (typiquement protestante) qui re-
leve des prolégoménes : le critére de la « compatibilité avec la pensée chré-
tienne traditionnelle » (607) est important, certes, mais suffit-il pour déter-
miner la validité d'une pensée théologique ? Pour le dire autrement : ce cri-
tére est-il décisif au moment d’évaluer une pensée théologique ? 2) Le Christ
« a possédé une connaissance parfaite de l'identité du Pére et de la volonté
divine » (640). Sans doute que cela est vrai, concernant l'identité du Pére
ainsi que la volonté salvifique ou rédemptrice du Pére. Mais comment l'au-
teur interprete-t-il le fait que Jésus dit ne pas connaitre « le jour et I'heure »
de la venue finale du Royaume (Mt 24,36) ? 3) L’auteur parle, a 'encontre de
nombreux penseurs récents, de « la réalité persistante de ’ame spirituelle »
(634). C’est cette réalité qui est, « a sa maniére, le fondement et la présuppo-
sition » de I'enseignement concernant la résurrection physique d’entre les
morts (ibid.). Mais est-ce la une bonne maniére de fonder cet enseignement
sur la résurrection ? Devons-nous concevoir I'dme comme une réalité im-
mortelle ? Ne sommes-nous pas alors sur un terrain tres différent du terrain
scripturaire et de 'anthropologie vétérotestamentaire et, plus largement, bib-
lique (une anthropologie certes polyphonique, dans une certaine mesure) ?
4) Selon l'auteur, la « structure essentielle » de ’étre humain ne tient pas du
Christ, mais d’Adam (646). Mais est-ce aussi simple ? Que pense 'auteur des
interprétations patristiques de 1'imago qui interprétent la notion d’« image »
en lien avec le Christ icone ou image du Dieu invisible ? La « structure es-
sentielle » de I’étre humain, tout en dérivant de la création d’Adam et Eve,
ne vise-t-elle pas, téléologiquement ou eschatologiquement, la participation
a la filialité qui est celle du Christ ? Pouvons-nous interpréter I'acte créateur
de Dieu en omettant le réle du Christ, image du Pére en 'image duquel I'étre
humain est créé, homme et femme ?

Malgré son ambition de consacrer toute la seconde partie de 'ouvrage a
I'ceuvre rédemptrice de Dieu en Christ, I'auteur ne dit pas grand-chose sur ce
que signifie « ’'humanisation de Dieu » (701) pour le monde, y compris pour
le monde présent. Certes, il est question de vision béatifique et de résurrec-
tion finale (le but de I'incarnation est de « mener les chrétiens (sic) a la vie
béatifique, au monde de la résurrection » ; 702), mais ce monde-ci et sa ré-
demption apparaissent trop peu.

L’auteur a beau évoquer l'action du Christ « avant sa mort [...] au service
de la volonté divine » (522), cette action est a peine mise en lumiére et étu-
diée. On reléve ainsi la presque totale absence du baptéme de Jésus, du sens
de I'événement la croix, de son enseignement en paraboles, de 'annonce du
Royaume, des guérisons et des miracles, du pardon et de I'hospitalité offerts
aux « impurs », des disputes avec les docteurs de la Loi, du net jugement de
Jésus par rapport aux experts de la Torah et du sabbat, du renouvellement de



586 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

I'alliance, de I'eucharistie (sauf quelques trés rapides allusions, 646), de la
réconciliation et de la libération que Jésus-Christ opére entre les étres hu-
mains et Dieu ainsi qu’'entre les étres humains, de la vie des disciples au-
jourd’hui encore. Je reléve la tres faible présence d’Israél et de la dimension
prophétique du ministére de Jésus, 'absence - surprenante de la part d’'une
théologie catholique qui se veut traditionnelle - de Marie (sauf p. 701, note
74)... Malgré son épaisseur, les études réunies dans le livre se concentrent
essentiellement (c’est le cas de le dire) sur le tout début et la toute fin de la
vie de Jésus de Nazareth, le Fils de Dieu. A peu prés tout ce qui se trouve
entre les deux, c’est-a-dire le ministére de Jésus, le Christ, parmi les étres
humains de son temps, est négligé.

En fin de compte, le grand théme absent de cette étude, c’est celui de la
liberté entendue au sens de libération. Plusieurs des théemes négligés n’appa-
raissent qu'aux pages 668 et 670, de maniére trés rapide, au moment ou
I'auteur critique les perspectives d’Eduard Schillebeeckx. L'« étude de I'étre
du Christ » (613) proposée dans cet ouvrage, avec sa concentration sur le
triduum pascal, me semble donc trés lacunaire. Je ne dis pas qu’il fallait sim-
plement revenir aux perspectives de la théologie politique des années 1960 et
1970, ou qu’il fallait les répéter. Je dis ceci : comment une christologie peut-
elle faire I'impasse sur toutes ces thématiques décisives au long des quatre
évangiles canoniques (pas seulement les synoptiques) ? Il y a la pour moi
une énigme, méme s’il faut chercher la raison de cette lacune dans le refus
par 'auteur de ce qu’il percoit comme une « historicisation » indue de la
christologie, au détriment de I'ontologie qu’il veut remettre au cceur (et pas
seulement au cceur, vu qu’il aurait été possible, a partir de ce cceur, de tenir
compte du ministere de Jésus-Christ) de la réflexion.

Avec cet ouvrage, l'auteur préone un retour a la doctrine « pérenne » de la
théologie catholique, a savoir la pensée de Thomas d’Aquin - avec le risque
d’un rétrécissement sur la pensée thomiste, un siécle aprés le début d’efforts
importants et légitimes, au sein du catholicisme romain, pour résister a un
tel rétrécissement. Certes, le rappel de la dimension ontologique doit étre
entendu, mais on peut se demander ou se « lit » cette ontologie, d’ou elle dé-
coule, et si ce n’est pas dans la lecture et I'étude des textes bibliques qu’elle
devrait principalement s’enraciner, tout en tenant compte des énoncés dog-
matiques des premiers siécles. Face a la subordination, chez les protestants,
de la tradition sous I'Ecriture, le lecteur a I'impression d'une subordination
inverse, de I'Ecriture sous la Tradition avec un grand « T » (celle de Thomas),
dans cet ouvrage.

Les coquilles ne sont pas rares dans les notes, mais on peut fermer un ceil
au vu du tres gros effort de traduction d’'un ouvrage aussi épais, ouvrage qui,
méme s’il ne convaincra pas forcément de la nécessité d'un retour a Thomas
et méme s’'il omet des pans entiers et cruciaux de la christologie, pose des
questions qui méritent étre entendues.



	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

