
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Martin Bondeli

Anfang, Fortgang, Schein und Totalität des „Seins".
Hegels System der Logik neu kommentiert

Die Interpretation zu Hegels Wissenschaft der Logik wird in jüngerer Zeit
vermehrt in Form gemeinschaftlich projektierter Lektüren und Kommentare
vorangetrieben. Hinzuweisen ist in diesem Zusammenhang auf einen neuen
Kommentar1, der aus einem internationalen Workshop an der Universität Münster
hervorgegangen ist. Er besteht aus einem die Vorleistungen der Phänomenologie

des Geistes in Erinnerung rufenden Überblicksbeitrag und neun -
zwischen 50 und 150 Seiten umfassenden - Einzelbeiträgen zu den zentralen
Abschnitten des in Seins-, Wesens- und Begriffslehre sowie in eine objektive und
subjektive Seite untergliederten Hegel'schen Hauptwerks zum System der
Logik. Die Beiträge sind, was Präsentation, Interpretation, Problemvertiefung
und Aktualisierungsanspruch betrifft, recht heterogen. Dem Vorwort der
Herausgeber nach sind sie „einer wechselseitigen Kritik unterzogen" worden. Von
dem Bemühen, die unterschiedlichen Zugänge und Lesarten aufeinander
abzustimmen, wurde aber abgesehen. Es besteht somit „kein durchlaufender
kooperativer Kommentar" (VIII).

Hegel hat wiederholt davon gesprochen, die ab 18x2 veröffentlichte Wissenschaft

der Logik beruhe auf Einsichten, die er in früheren Stadien seiner
Denkentwicklung, so maßgeblich in der Phase der Erarbeitung der 1807 erschienenen

Phänomenologie des Geistes, gewonnen habe. Von daher wird mit dem
von Brady Bowman stammenden vorgängigen „Überblick" zweifelsohne eine
relevante Begleitthematik aufgegriffen. Dennoch muss man sich fragen, ob es

nicht sinnvoller gewesen wäre, den Band mit einem Aufsatz zu eröffnen, der
sich eigens mit jenen Texten aus dem kommentierten Werk befasst, die den
Hauptabschnitten der Seinslehre vorangehen: nämlich mit den Vorreden, der
Einleitung und dem Kapitel „Womit muß der Anfang der Wissenschaft
gemacht werden?" Hegel äußert sich in diesen Texten zum Begriff der Logik
allgemein, zu dem seines Erachtens notwendigen Zusammenhang von Logik und
Metaphysik sowie zu Fragen über Anfang und Resultat einer philosophisch-
wissenschaftlichen Darstellung. Es ist zu berücksichtigen, dass ein Anfang
naturgemäß unzulänglich ist und insofern bezüglich seiner Struktur den Forde-

1 QUANTE, Michael/MOOREN, Nadine (Hgg.): Kommentar zu Hegels Wissenschaft der Logik
Hegel-Studien. Beiheft Bd. 67). Hamburg: Meiner Verlag 2018, 805 S., ISBN 978-3-7873-3186-4.



566 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

rungen einer experimentellen Offenheit und Korrigierbarkeit genügen muss.
Ein Anfang muss zur Bewerkstelligung des Zusammenschlusses mit dem
angestrebten Resultat aber auch in zureichender Weise trag- und fortsetzungs-
fahig sein. In diesem Sinne müssen wir, worauf Hegel Wert legt, den Anfang
einem Anspruch der Richtigkeit bzw. Wahrheit unterwerfen. Hegel
rechtfertigt hiermit seine Überzeugung, das System der Logik habe seinen Ausgang
von einem als unmittelbar, unbestimmt, jedoch auch als elementar und
bekannt zu qualifizierenden „Sein" zu nehmen. Diese Rechtfertigung vollzieht
sich interessanterweise gerade auch in Konfrontation mit damaligen
prominenten Alternativvorschlägen. So nimmt Hegel kritisch Stellung zu Rein-
holds Fundierung der Wissenschaft durch ein Axiom des intentionalen Be-
wusstseins und zu Reinholds späterer Parteinahme für ein methodisches
Theorem des hypothetischen Beginnens. Er äußert sich im Weiteren negativ
zu Fichtes Anfangsstruktur eines tätigen, in sich zurückgehenden Selbstbe-
wusstseins und schließlich zu Schelling, der eine Natur und Ich umgreifende
intellektuellen Anschauung an die Spitze der Philosophie gestellt wissen
möchte. Nicht nur der Vollständigkeit halber, sondern auch zwecks einer
reicheren Erschließung der verschiedenen Bedeutungsfelder und Motivkontexte
des bei Hegel die Systemgrundlage bildenden Ausdrucks „Sein" wäre eine
eingehende Behandlung der einleitenden Texte angebracht gewesen.

Der erste, unter dem Titel „Bestimmtheit (Qualität)" stehende Hauptabschnitt

der Hegel'schen Seinslogik handelt von den Schlüsselbegriffen des

Seins, Nichts, Werdens, Daseins und Fürsichseins. Im vorliegenden Band ist es

Anton Friedrich Koch, der sich diesem längst als legendär geltenden Anfangsstück

von Hegels System der Logik kompetent, kenntnisreich und mit
innovativem Geist widmet. Koch bedient sich der Unterscheidung von Denken als

Gegenstand oder „Vordergrundlogik" und Denken als Theorie über diesen
Gegenstand oder „Hintergrundlogik" (45), einer Unterscheidung, mit der sich
einsichtig machen lässt, weshalb Hegel behaupten kann, die anfangliche
Vorstellung des Seins sei voraussetzungslos, unvermittelt und doch zugleich mit
Voraussetzungen behaftet, vermittelt. Es leuchtet ein, dass ein Denken über
ein unmittelbares Denken nicht umhinkann, das Unmittelbare ausgehend von
Vermittlungen und einer gezielten Negation derselben einzuholen. Bei der
Aufschlüsselung des Hegel'schen Begriffskomplexes von Sein, Nichts und Werden

rekurriert Koch im Kontrast zu Auslegern, die an dieser Stelle in erster
Linie Piatons Ideendialektik aus den Spätdialogen Parmenides und Sophistes
als Erklärungsfolie heranziehen, vornehmlich auf Aristoteles, namentlich auf
dessen unter anderem in der Schrift De interpretatione unterbreitetes
Verständnis von bejahender und verneinender Aussage. Diese Priorisierung
kommt nicht von ungefähr, ist Koch zufolge das anfangliche Sein in Hegels
System der Logik doch am einsichtigsten aus dem Zusammenhang von
bejahender Aussage und Wahrheit, als ein „Der-Fall Sein" (47), zu lesen, der
zweite Hauptbegriff, das Nichts, in Analogie dazu als „Verneinung" (53-56), als

Bewahrheitung oder Widerlegung einer Aussage auf negativem Weg. Ein
solcher Zugang hat seinen Anhaltspunkt in Hegels Auffassung, in einem System

der Logik müsse es primär darum gehen zu zeigen, was das Denken als



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 567

solches, das Denken in seinen Grundoperationen, sei. Vor diesem Hintergrund
schärft Hegel denn auch ein, das ,Sein' könne hier als ein anderer Name für
das .Elementare' genommen werden. Um dem Befund gerecht zu werden, dass

am Anfang der Seinslogik aber eigentlich bloße Begriffe oder Begriffsverhältnisse

und nicht Aussagen die Bausteine der Vordergrundlogik bilden, muss
dafür argumentiert werden, dass sich Hegel, in Anlehnung an Aristoteles'
Einlassungen zu einem ersten, irrtumsresistenten Wahren, zunächst auf „vorpro-
positionale Sachverhalte", Koch nennt sie auch „Ursachverhalte" (52), konzentriert,

das initiale Sein hier deshalb ebenfalls in der Bedeutung des .Bekannten'
einführt.

Auch bei der Auslegung des Begriffs des Werdens beschreitet Koch andere
Wege als viele frühere Interpreten. Außerdem kommt er hier eingestandenermaßen

zu einer „Abweichung von Hegel" (63). Hält man sich strikt an Hegel,
ist das Werden als Neuanfang angesichts des widersprüchlichen Sachverhaltes
zu begreifen, dass Sein und Nichts angesichts ihrer Unbestimmtheit dasselbe
und dass sie zugleich, da sie sich aber bei dem Gedanken des Übergehens
ineinander als zwei Momente, als Vergehen und Entstehen, voneinander
abheben, nicht dasselbe sind. Kochs Analysen zufolge ist hingegen eine
Widersprüchlichkeit in der Auffassung von Nichts (bzw. Nichtsein) verantwortlich
für den Gedankenschritt zum Werden, einem Werden, das sich zunächst in
einer labilen Prozessgestalt befindet und sodann, auf der Stufe des Seins als

Dasein, zu stabilisieren versteht. Mit dem Nichtsein wird etwas verneint, was
zugleich bejaht werden muss; das Nichtsein „widerspricht also sich selbst"
(57). Welche Deutungsvariante man hier auch favorisiert, man kommt schwer
umhin einzuräumen, dass an diesem Punkt nicht mehr Aristoteles, der das
Werden als eine Veränderung von etwas, an etwas und durch etwas auf den
Begriff gebracht hat, als mögliche Anregungsquelle in Frage kommt. Denn
sobald Hegel über Widersprüchliches und Werden spricht, operiert er mit einer
antinomischen Denkfigur, bei der man von einer Verbindung von Negation
und Sein als Selbstbeziehung auszugehen hat. Bei der Aufklärung über diese
an neuplatonisches Einheits- und Differenzdenken erinnernde Denkfigur reiht
sich Koch in eine Interpretationsrichtung ein, für die in früheren Jahren unter
anderem Dieter Henrich, Dieter Wandschneider und Thomas Kesselring mit
richtungweisenden Studien eingetreten sind. Es wird angenommen, die
daseinslogische Denkbestimmung über das .Andere seiner selbst' sei der
Kristallisationspunkt von Hegels Auffassung dialektisch-antinomischen Denkens.
Verglichen mit den genannten Autoren unternimmt Koch allerdings in einer
forcierteren Weise den Versuch, seine Sicht der Dinge mithilfe der Mengenlehre

zu erhärten. Nach Koch ist der Begriff der „Unfundiertheit" von Mengen
(86) der Schlüssel zu Hegels Verständnis von selbstbezüglicher Negation. Als
gewinnbringend erweist sich Kochs Kommentierung nicht zuletzt aufgrund
des Bestrebens, Hegels Auseinandersetzung mit seinen postkantischen
Mitstreitern in den Erklärungsgang einzuflechten. Koch betrachtet Hegels Ablei-
tungsgefüge zugleich im Hinblick darauf, dass es sowohl möglichen Einwänden

der damaligen neueren Skeptiker standhalten als auch die anti-skeptizis-
tischen Systemansätze Reinholds und Fichtes an Überzeugungskraft überbie-



568 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

ten muss. Da es Koch in erster Linie darum geht, Hegels Gedankenführung im
Ausblick auf ihre weiteren Etappen innerhalb des Systems der Logik unter die
Lupe zu nehmen, bringt er die Auseinandersetzung mit den Mitstreitern allerdings

nur rudimentär zur Sprache.
Was Fichte angeht, steht, worauf Koch punktuell hindeutet (84, 87, nyf.),

dessen von Hegel als typische Lehre des Ich oder Selbstbewusstseins porträtierte

Position offenbar schon bei der Explikation der Anfangsgestalt des
Systems der Logik auf dem Prüfstand. Dabei ist es fraglich, welche Differenz
zwischen Hegel und Fichte an diesem Punkt besteht. Fichte hat - dies zunächst in
Form einer Ich-Terminologie, nach 1800 zunehmend auch in Form einer
neuartigen Seins-Terminologie - eine mit dem Anspruch ursprünglicher Gewissheit

artikulierte Selbstbeziehung, die präreflexiv und reflexiv zugleich ist, in
den Mittelpunkt seiner Anfangsräsonnements gestellt. Die Überschneidung
mit Hegels Anfangsgestalt eines Seins, das unbestimmter Begriff ist, sich
aufgrund seiner abstrakten Gleichheit mit sich selbst jedoch bereits in der
Elementargestalt eines Selbstverhältnisses manifestiert, ist evident. Ausgehend
von der Alternative .Beginn mit dem Ich (präreflexiven Selbstbewusstsein) oder
Beginn mit dem Sein' ergibt sich allenfalls eine terminologische Abweichung.
Ob sich eine sachliche Differenz vor dem Hintergrund der Art und Weise, wie
der Übergang von der Sphäre des Unbestimmten in den Bereich des elementar
Bestimmten konstruiert wird, aufweisen lässt, bleibt zu prüfen.

Ein Bezug zu Fichte, der sich sodann nicht mehr um die Anfangsfrage,
sondern um die Frage der angemessenen strukturellen Bestimmung und systemischen

Einordnung des Ich oder Selbstbewusstseins dreht, lässt sich von der
Sache her bekanntlich an diversen höheren Entwicklungsstufen des He-
gel'schen Systems der Logik festmachen. Diesem Thema wird im vorliegenden
Band entsprechend auch an späterer Stelle, so mit dem Beitrag von Michael
Quante, einige Aufmerksamkeit zuteil. Bei seiner Auslegung des ersten, von
Strukturen der Reflexion, des Widerspruchs und einer subjektiven Selbstbeziehung

handelnden Abschnitts zur Lehre vom Wesen hält Quante eingangs
fest, es sei „systematisch erhellend, die Hegeische Wesenslogik anhand der
Fichteschen Analyse des Selbstbewusstseins in Form erstpersönlicher Selbst-
bezugnahme zu rekonstruieren." (276) Gegen Ende seiner Ausführungen
resümiert er, dass sich mit Hegel eine „plausible Explikation des erstpersönlich-
indexikalischen Selbstbezugs mittels ,ich' verständlich machen" lasse, dass es

ausgehend von Hegels Ergebnis in dieser Sache aber gleichfalls zu
berücksichtigen gelte, „dass solche Selbstbezugnahmen nicht im semantisch .luft¬
leeren' Raum passieren können, sondern in ein komplexes und regelgeleitetes
Netz von Begriffen und deren Gebrauchsweisen eingebettet sein müssen, um
einen intersubjektiv erfassbaren propositionalen Inhalt haben zu können."
(317) Sofern Quante hier unterstellt, Hegel leiste mit dieser Absage an ein
leeres Ich eine stichhaltige Kritik an Fichtes Ich-Verständnis, stehen dem
allerdings einige ziemlich hartnäckige Einwände entgegen. Das selbstbezügliche

Ich, das es Fichte zufolge freizulegen gilt, ist zwar kein Ich empirischer,
sondern intelligibler Natur, doch wird damit nicht in Abrede gestellt, dass es

erst unter der Einbeziehung einer Reflexion auf interpersonale Anerkennungs-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 569

beziehungen zureichend begreiflich wird. Zudem hat Fichte in seinen
sprachtheoretischen Arbeiten ausdrücklich die These verfochten, die Bedeutung
sprachlicher Ausdrücke hänge von Sprechakten und einer vorliegenden
Sprachgemeinschaft ab.

Viele Begriffskompositionen aus Hegels System der Logik stehen in einem

engeren Zusammenhang mit Lehrstücken Spinozas, Leibnizens und Kants. Vor
allem das Abarbeiten an Resultaten Kants bestimmt häufig die Motivlage mit.
Hegel trägt explikativ-holistische Denkzugänge an Kants transzendentales
Kategorien- und Begründungskonzept heran, das dadurch kritisiert, durch
Ableitungen ergänzt und auf der Basis veränderter Gewichtungen und Zielsetzungen

neu ausgestaltet wird. Dieser spezifische Kant-Bezug wird denn auch in
mehreren Beiträgen zur Aufhellung Hegel'scher Intentionen in den Blick
genommen. Stephen Houlgate zeigt bei seiner Exegese des seinslogischen
Abschnitts der „Quantität", wie Hegel mit kritischem Bezug auf Kants
Kategorienlehre quantitative Bestimmungen aus der Qualität entwickelt und schließlich

mit der Behandlung der Potenzbestimmungen bei der Differenzialrech-
nung zu einer qualitativen Bestimmung der Quantität überleitet. Im Unterschied

zu Kant, der bei der Zusammenstellung der Kategorien der Quantität
und Qualität keinen Bedarf sieht, „diese von jenen, oder jene von diesen,
abzuleiten" (152), will Hegel Vermittlungen und Wechselerklärungen von Qualität

und Quantität und damit auch weitere Differenzierungen im Bereich des

Quantitativen herausarbeiten. Pirmin Stekeler-Weithofer macht in seinem
Kommentar zum dritten, den Begriff des „Maßes" betreffenden Abschnitt der
Seinslogik darauf aufmerksam, dass Hegel die als „an sich", „für sich" und „an
und für sich" gekennzeichneten Denkperspektiven „gegenüber Kants Rede von
einem Ding an sich ganz neu expliziert." (228) Stekeler-Weithofer zufolge
ergibt sich mit Hegels Logik eine „Entmystifizierung von Kants Rede über das

Ding oder eine Welt an sich, die wir angeblich nicht erkennen, aber an die wir
vorgeblich sinnvoll glauben können." (23r) Bei Hegel, so stellt Stekeler-Weithofer

klar, deute das „an sich" nicht auf eine verborgene Welt, sondern signalisiere

einen „generischen Redemodus" (228). Das „an sich" stehe für eine
„Ideal- oder Normalform", die es im Blick auf das Reale, Konkrete zu elabo-
rieren gelte, dies gemäß dem Leitsatz, wonach dasjenige, was bekannt ist,
noch nicht erkannt ist. Friedericke Schick verleiht bei ihrer ausführlichen
Nachzeichnung des ersten Abschnitts der Begriffslogik, die Hegel in einem
anfanglichen Teil in äußerlicher Anlehnung an die überlieferte Dreiteilung
von Begriff, Urteil und Schluss vorgetragen hat, der Überzeugung Ausdruck, es
sei hilfreich die Logik-Vorlesung Kants als Vergleichsbasis heranzuziehen. Im
Rahmen ihrer Einlassungen zum Allgemeinheitscharakter und zu den
verschiedenen Gebrauchsarten des Begriffs streift sie zudem Hegels Kritik an der
auf Kant gemünzten „spezifisch dualistischen Fassung von Begriff und
Anschauung". (472) Dean Moyar vertritt in seinem Beitrag zum zweiten
begriffslogischen Abschnitt die Auffassung, ohne einen Beizug der Kant'schen Begriffe
von Objektivität und reiner Apperzeption und ohne die Vergegenwärtigung
von „Fichtes Weiterentwicklung des kantischen Idealismus" (567) in dieser



570 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Sache sei Hegels Übergang zu einer intensivierten Besprechung des Selbstbe-
wusstseins nur schwer nachvollziehbar.

Alle diese Beiträge bestechen zweifellos durch eine sehr gründliche und
feinmaschige Rekapitulation der Hegel'schen Darstellungs- und Kritikschritte.
Allerdings fehlt es generell am Versuch, den Standpunkt Kants differenzierter
und perspektivenreicher wiederzugeben und so Hegels Darstellungen in einer
vertieften, über die Komfortzone interner Problemabwicklung hinausgehenden

Weise zu hinterfragen. Eine Ausnahme ist der Beitrag von Dietmar H.
Heidemann zum zweiten Abschnitt der Wesenslehre. In einem Exkurs („Hegel
über das Kantische Ding an sich, Skeptizismus und Idealismus") referiert
Heidemann ausführlicher Kants eigene Ansichten zur Frage des Dinges an sich
und kommt in der Abwägung der Streitlage zu dem Schluss, Hegels Kritik in
dieser Sache sei zwar nicht irrelevant, gehe jedoch „am Kantischen Dinge an
sich vorbei" (350), zumal sie die anti-dogmatische Funktion ausblende, die mit
der These der Unerkennbarkeit des Dinges an sich einhergehe. Mit Heidemanns

Darlegungen wird so zurecht auf den Umstand hingewiesen, dass

Hegel unter einer Erkenntnis des Absoluten oder Dinges an sich zwar etwas
radikal anderes versteht als Kant, dass aber trotz (oder gerade: wegen) dieser
unterschiedlichen Ausgangslagen der Verdacht eines neuartigen Dogmatismus
bei Hegel nicht vom Tisch ist.

Hegel ist zu seinem Gesamtsystem der Philosophie nicht ohne den
Anschluss an eine Reihe vereinigungsphilosophischer und monistischer Absolut-
heitsideen der Richtung Hölderlins und Schellings gelangt, was ihm in
einsichtiger Weise ermöglicht hat, in Fichtes Ich-Lehre einen unvollständigen,
das Eigenrecht von Substanz und Natur missachtenden monistischen Standpunkt

wiederzuerkennen. Hegel ist auf dieser Basis schließlich aber auch,
bedingt durch die Einbeziehung einer wahrheitstheoretischen Reflexionsebne,
über Schellings Ich und Natur umgreifenden und ausgeprägt das Vermögen
der intellektuellen Anschauung zur Geltung bringenden Seins-Monismus
hinausgeschritten. Fortan hat er, mit einem kritischen Seitenhieb gegen Schelling,
ein als Indifferenz umschriebenes ursprüngliches Sein als eine Variante von
Schein klassifiziert sowie im Gegenzug gegen kurzschlüssige Vorstellungen
von einem Ableiten aus dem Sein ein Begründungsverfahren in Vorschlag
gebracht, mit dem das anfangliche Sein immer auch rückläufig, vom Resultat
her, gerechtfertigt wird. Diese systemgenetischen Formierungen bleiben nicht
ohne Auswirkungen auf die Architektonik und allgemeinere Begriffsstruktur
des Systems der Logik. Wie der Beitrag von Dina Emundts zum dritten
Abschnitt der Wesenslehre veranschaulicht, hat Hegel den ausgehend von
einschlägigen Bestimmungen zu den Begriffen des Seins, Daseins und Wesens
synthetisierten Begriff der „Wirklichkeit" in kritischer Anlehnung an monistisches

Ideengut Spinozas und Leibnizens entfaltet und als eine Einheit von
„Totalitäten" gefasst, die „interne Differenzierungen", aber „nicht Trennungen"

kennt (450). Mit dem Schlussaufsatz von Ludwig Siep zum finalen
Abschnitt der Begriffslehre kommt zur Sprache, dass Hegel das rückläufige
Begründungsverfahren zu einem essenziellen Element seines Verständnisses von
Dialektik und dialektischer Methode herangebildet hat. Das Voranschreiten



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 571

aus dem Sein soll zugleich als Zurückschreiten in das Sein gedacht werden,
das dadurch nicht mehr als unbestimmt, sondern als Totalität von
Bestimmungen vorzustellen ist, dessen anfangliche Unbestimmtheit damit allerdings
immer auch in der Bedeutung von Offenheit genommen werden muss. Mit
Sieps Aufsatz, in dem eine ganze Palette von Fragestellungen zur Diskussion
steht, wird nicht zuletzt auf den Befund eingegangen, dass Hegels logischer
Seinsbegriff ein überaus markantes metaphysisches und theologisches Profil
aufweist. Hegel knüpft an diesen Begriff eine im Zeichen eines personalistisch
geläuterten Pantheismus stehende Gottesidee sowie einen eigentümlichen
Gottesbeweis, „den Nachweis der Existenz der absoluten Vernunft in der Welt
und im Menschen" (771).

Biegt man, Hegel auf sich selbst anwendend, den Endabschnitt der
Begriffslogik auf den Anfangsabschnitt der Seinslogik zurück, muss man sich
fragen, ob das anfängliche Sein, das als „Der-Fall-Sein" und Index logischer „Ur-
sachverhalte" auf den Plan tritt und sich in eine selbstbezügliche Negation
aufhebt, ein tragfahiges Fundament für dasjenige, was sich am Ende als Sein
und Absolutes herausstellt, sein kann. Offenbar ist zu unterstellen, dass Hegel
mit seiner Grundlegung und Behauptung eines anfanglichen Seins noch
andere Denkprogramme als jenes der selbstbezüglichen Negation in Gang bringt.
Es spricht viel dafür, dass im Hintergrund zugleich ein komplexes Programm
des vereinigenden Totalisierens aufgestartet wird, das in den Folgeetappen an
Präsenz und Dominanz gewinnt.



Rolf Kühn

Islamische und christliche Mystik in Lacan'scher Sichtweise

Zugleich Philosoph und Psychoanalytiker in Paris, vereint Hubert Ricard1 in
seinem Buch Studien zur Funktion der Vernunft innerhalb der philosophischen

Tradition bei Averroes (115-140), Thomas von Aquin (141-154) wie
Spinoza (17-114). Die Fragen zum Verhältnis von Wissen/Subjekt, Realem/Gott
und Begehren/Imaginärem werden aber darüber hinaus mit der religiösen
Tradition von Offenbarung/Mystik im Christentum und Islam unter dem Aspekt
der spezifischen Wahrheit des psychoanalytischen Aktes konfrontiert. Daraus
entstehen in der Nachfolge von Freud und Lacan Überkreuzungen zum Status
des „Wissens", die im deutschsprachigen Kontext wenig geläufig sind und auch
nicht einfach als postmoderne Variante der „Philosophie des Verdachts" nach
Marx, Nietzsche und Freud eingestuft werden können. Denn einerseits erweise
sich Spinoza weniger als der Denker des Ganzen (Tout) als vielmehr des
Anderen desselben (Autre Chose), nämlich unter der Form des unmöglichen
Bezugs zum Realen (le réel). Und andererseits eröffne die Konfrontation von
Psychoanalyse/Mystik einen Bruch mit jeder Symbolik, die ontologisch oder epis-
temologisch unsere Erfahrung von ex-sistence vereinheitlichen will. Da dies an
den unterschiedlichen mystischen Positionen im Christentum und Sufismus
besonders gut verdeutlicht werden könne, gehen wir hauptsächlich dieser Analyse

durch Ricard nach.
Im Christentum nimmt nach Lacan die Liebe den Platz der alles ordnenden

Ursache an, das heißt den Platz jenes Begehrens, welches zugleich eine „Ent-
sinnlichung" des Leibes und der Geschlechtlichkeit erfahrt, insoweit letztlich
die Liebe Gottes auf die Seligkeit hin orientiert sei. Im Judentum und Islam
wird dieser Platz vornehmlich vom Gesetz eingenommen, welches Begehren
wie Geschlechtlichkeit entsprechenden Geboten unterstellt, wobei die Sufi-
mystik eine Ausnahme davon bilde, da sie weniger dem Text des Korans folgt
als der eigenen inneren Erfahrung der Einheit mit Allah, auch wenn dieser
absolut transzendent bleibt, mit anderen Worten der schlechthin Andere (A).
Anstatt „Vater" zu sein, was eine gewisse Verwandtschaft mit ihm einschlösse,
die im Islam undenkbar ist, bildet er vor allem das Eine (l'Un), welches von
jeder Kreatur unterschieden bleibt. Nach Ricard in der Nachfolge Lacans erlaubt
aber gerade diese Position Allahs, die eine nicht-geschlechtliche oder duale
darstellt, eine Sublimierung der menschlichen Liebe, die bei den Sufi-Mystikern

eine alles überbordende Mächtigkeit im poetischen Ausdruck und im
praktizierten Glauben des Alltagslebens gewinnt, so dass man - wie für das
Christentum - hier von einer „Religion der Liebe" sprechen könne (206-220).

Das Eine ist nicht nur von den Religionen thematisiert worden, sondern es

findet sich an herausragender Stelle ebenfalls bei Heraklit und Piaton. Vor
allem beim letzteren hat es die Verneinung jeglichen Attributs zur Folge und

1 Vgl. RICARD, Hubert: De Spinoza à Lacan. Autre Chose et la mystique. Bruxelles: EME &
Intercommunications 2015, 245 S., ISBN 978-2-8066-3383-5.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 573

schließlich des Seins selbst. Lacan2 versetzte dieses Eine (l'Un) ins Zentrum
seiner theoretischen Untersuchungen zur analytischen Praxis, wie all seine
Seminare zeigen - allerdings mehr als Henologie denn als Ontologie. Durch den
„einzigen Zug" (trait unaire) im Sprechen und Handeln des Subjekts kann er
so die „ideal" genannte Identifikation bestimmen, wodurch das ausschließlich
Eine jedoch zur reinen Differenz wird. Denn insoweit das Eine aus der
Signifikantenkette als Signifikant ausgeschlossen ist (der stets einem anderen Signifikanten

Platz macht, was beim Einen nicht möglich ist), berührt dieses Eine
das Reale, das seinerseits nicht symbolisierbar sei. In der Wiederholung ihrer
„Mehr-Lust" (Objekt a) richten sich die Individuen als „Sprachwesen" (pari-
être) durch dieses Eine als „einzigen Zug" ihrer Identifikationen auf die - als

Lust (plaisir) - unerreichbare jouissance aus, was unmittelbar der Bezug zur
Mystik in Islam und Christentum ergibt. Denn die radikale Transzendenz Allahs
als Einheit ist gerade im Sufismus Gegenstand des mystischen Begehrens als
höchster jouissance. Für Lacan vertritt nun das „Ich denke nicht", sofern „ich"
nur im Handlungsollzug „bin", den „einzigen Zug" des Subjekts, welches sich
gerade in der Bewegung seines Begehrens im Sprechen nicht selbst als Identität

kennt - wodurch dieser Ort des Sich-nicht-Denken-Könnens den Ort seines

„Fehlens-an-Sein" (manquer à être) darstellt. Demzufolge lasse sich mit
einigem Recht folgern, dass die Frage nach der möglichen Bestimmung einer
eigenen Identität durch das Subjekt angesichts der genannten radikalen
Transzendenz Gottes als absoluter Andersheit ins Zentrum der Mystik des Sufismus
gehört. Aber da die unaufhebbare Distanz zwischen Schöpfer und Geschöpf im
Islam prinzipiell bestehen bleibt, wird diese Aporie zum Aspekt des „Zunichtewerdens"

(fana) des Ichs. Hierbei wird das mystische Subjekt nicht nur seines
eigenen Seins beraubt, sondern auch jeder Beziehung - und sei sie negativ
hinsichtlich der Einzigkeit des Einen Gottes.

Mit Ricard gesprochen, gerät hierbei jegliche Symbolik in eine
Auflösungserscheinung, die in ihrem Bezug zum Einen ebenfalls die Aufhebung jeglicher
Rede zur Folge hat. Dadurch wird das „Ich denke nicht" zum Ort der Konfrontation

des Subjekts mit seinem „Fehlen-an-Sein", das heißt als Fixierung der
Möglichkeit eines Ideals, um sich in einer Identifikation mit einem solchen
selber bestimmen zu können. Im Judentum wird Gott sicher auch als „Vater"
gedacht, aber selbst dann scheidet ein „erotischer Bezug" zu Jahwe aus, und
das „Hohelied" im Alten Testament ist dementsprechend eher ein Dialog
zwischen Jahwe und seinem Volk als mit einer einzelnen Seele, auch wenn die
spätere christliche Rezeption teilweise diese Richtung einschlug. Denn erst die
Fleisch gewordene Christusfigur und die vorherrschende Rolle von Frauen in
der christlichen Mystik ab dem frühen Mittelalter scheinen hier einen solch
„erotischen Bezug" zum trinitarischen Gott innerhalb der „Brautmystik" möglich

gemacht zu haben, wie die Bewegung der Beginen ab dem 12. Jahrhundert
in den Niederlanden speziell bei Hadewijch von Antwerpen (223-246) oder

2 Vgl. z.B. Le Séminaire livre XIX: ou pire. Paris: Seuil 2011, 125-212: « L'Un qu'il
n'accède pas au deux ».



574 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

später die mystischen Erfahrungen Theresas von Avila diesen Zusammenhang
unterstreichen.

Für Lacan war das Verhältnis der Trinität zum Einen insofern eine spezifische

Gegebenheit des Christentums als der „wahren Religion", insofern letztere

unter den monotheistischen Religionen den dualen Bezug zugunsten einer
Trias überschreitet, wie er sie selbst in seinen „Borromäischen Knoten" für die
Bezüge von Realem, Imaginärem und Symbolischem (RIS) voraussetzt und von
Ricard im Zusammenhang mit Interpretation und Benennung von Sinn diskutiert

werden (177-200). Der nicht-mögliche Geschlechtsverkehr im Denken La-
cans bleibt in diesem Bezug zu sehen, nämlich als eine dual nie statthabende
verschmelzende Vereinigung, welche nur dem Imaginären der „phallischen
Lust" gehorchen würde, die allerdings dergestalt den Sich-Liebenden als Wesen

des Mangels die jouissance darüber hinaus verböte. Ricard versucht
aufzuzeigen, dass gerade die Mystikerinnen in ihrem nicht-phallischen Bezug zur
Andersheit Gottes (Gesetz, Name, Vater) eine solch andere, „nicht-kopulative"
jouissance in ihrer realisierten Möglichkeit verkörpern. Dies bedeutet, dass die
göttliche Liebe selbst den Platz des Begehrens (désir) einnimmt. Dadurch wäre

- anders als im Judentum und Islam - nicht nur eine Integration des Eros in
die Liebe Gottes hinein gegeben, sondern ebenfalls eine „weibliche Position" des
Menschen gegenüber Gott, anders gesagt eine Liebe des Menschen als reiner
Empfängnis, wie sie sich grundlegend bei christlichen Mystikern wie Meister
Eckhart und Johannes vom Kreuz finden lässt. Im Islam sei hingegen durch
den nicht-vermittelten Bezug zum Einen auch die erotische Symbolik abwesend,

um eine solche Vermittlung anzuzeigen. Mit anderen Worten bleibt im
Islam - und dies trotz einer überschwänglichen Liebeslyrik gerade im Sufis-
mus - nur die Möglichkeit, das Subjekt allein im Realen angesichts des Einen
ohne jedes Maß zu verorten - eben als reines „Zunichtewerden" des Ichs.

Neben Bastani und Ihn Arabi hat sicher al-Halladsch die Einigung mit
Allah am weitesten getrieben, indem er ausrief: „Ich bin die göttliche Wahrheit."

Aber sein „Zunichtewerden" in Gott hinein sei keine Verneinung des

Subjekts schlechthin, denn es gebe ein Weiterleben (baqà) in Gott. Aber soll
man hier von „Identifikation" sprechen, auch wenn diese Auflösung des Ichs
dem sufischen Ideal der Eins-Werdung mit Gott entspricht? Einerseits muss
etwas vom Subjekt weiter gegeben sein, und wäre es nur im Sinne des
Abgrunds, welcher die göttliche und menschliche Natur voneinander trennt.
Andererseits absorbiert das Sein oder - besser - das Reale Gottes das Subjekt in
gewisser Weise, denn es findet hier nicht sein wirkliches Wesen wie beispielsweise

im Atman des Hinduismus, sondern es löst sich in Gott auf, sofern sich
im Realen alles an vorgegebenen Bestimmungen auflöse. Dies wird durch das
bekannte Bild vom Falter verdeutlicht, der sich dem Licht der Kerzenflamme
nähert, um darin zu verbrennen.3 Damit wird klar gestellt, dass dem Falter weder

das Licht noch die Wärme der Kerze genügt, sondern er stürzt sich in die
Flamme, so dass nichts mehr von ihm verbleibt - weder Körper noch Name
oder sonstige Attribute. Aber was wie eine Vernichtung aussieht, ist ein „Be-

3 Hier folgt Ricard der Interpretation von Luis Massignon: La Passion de Halläj, martyr
mystique de l'Islam, t. III: La doctrine de Halläj. Paris: Gallimard 1975, 52ff. (Neudruck 2010).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 575

sitzen" anstelle einer bloßen „Schau", denn das Reale der Wirklichkeit ist die
verbrennende Flamme. Diese rein mystische Liebe habe jedoch keine
Konsequenzen für die Geschlechtlichkeit, die mit der Seligkeit korrelieren würde,
sondern die Sufimystik unterstreicht eher ein Privileg der reinen Immanenz.
Mithin erweist sich das „Zunichtewerden" des Ichs als eine jouissance in der
Gegenwärtigkeit des Lebens, die nicht mehr von den Referenzen der phallischen

Lust geprägt ist, sondern eine Sublimierung über alle konventionellen
Vorgaben hinaus bedeute.

Aber wenn der Sufi-Mystiker das Reale als Immanenz des Lebens erreicht,
bleibt dann nicht dennoch die „Tragik", dass seine Gottesliebe nicht das
Verkosten der Seligkeit kennt, die das Wesen des Lebens als solchem ist, wie etwa
philosophisch bei Spinoza und Fichte?4 Im Christentum bilden Gottesliebe
und unio innerhalb der Mystik jene Korrelate, die das Reale (zusammen mit
der Symbolik und der Imagination des Einen über die Wirklichkeit des Todes)
nicht vom Ziel einer Seligkeit in Gott ohne Grenzen trennen. Letztere ist mit
der Unsterblichkeit der einzelnen Seele verbunden, während im Sufitum Leid
und Freude als eine irreduzibel gelebte Liebe zusammen auftreten, welche
über alle sinnlichen Gegebenheiten hinausgeht, so wie al-Halladsch Tortur und
Tod als Gott-Liebender durchlebte. Analytisch-therapeutisch gesehen, wäre dies
keine masochistische Position, denn was im Sufismus gesucht wird, ist jenes
Reale, das Leiden wie Freude auf ganz unvorhersehbare Weise verteilt sein
lässt, was an Nietzsches Dionysische Bejahung des Lebens erinnere, auch wenn
der Sufi-Mystiker die Weise der Zuteilung von Freude/Leid nur von der
göttlichen Allmacht her denken kann. Aus der strukturalistischen Sicht Lacans hat
eine Benennung durch einen fixierten Signifikanten notwendigerweise die
subjektive Ausrichtung des Begehrens zur Folge, worin sich die Frage der ex-
sistence des Subjekts selbst entscheidet, wie Ricard herausarbeitet.5 Der Sufi
gelangt so angesichts des schlechthin Anderen (Allah) zu einer spezifischen
Erkenntnis Gottes, welche von der glaubensmäßigen Anerkennung seiner Rolle
als Schöpfer verschieden ist - unterschieden von seiner Hoheit und Transzendenz,

die der Koran-Text zum Ausdruck bringt. Aber die so gewonnene
„Identifikation" muss dem Sufi-Mystiker entgleiten, denn er finde sich einem Ideal
(Realen) ohne Vermittlungen (Symbolik und Imaginäres) gegenüber, die seiner

Suche einen Namen geben könnten. Innerhalb der jouissance des gänzlich
differenten Einen gibt es keine Garantie des „Vaters" (Phallus, Gesetz) mehr,
so dass der Sufi-Mystiker sich mit der „Kluft" des unerreichbaren „Dings" (la
Chose) konfrontiert erfährt. Was er daraufhin vom Realen als dem Einen
erprobe, sind dessen „Löcher", und zwar - verglichen mit dem Christentum -
ohne die imaginäre Überdeckung durch die Seligkeit als Unsterblichkeit in
Gott. Die mystische Größe und Wahrheit des Sufismus wäre es dann, diese reine

Ordnung des Realen in der liebenden Beziehung zu seinem Gott (Allah) als
dem Einzig-Einen ausgemacht zu haben.

4 Vgl. KÜHN, Rolf: Lebensmystik. Ursprüngliche Erfahrungseinheit von Religion und Ethik
im Spiegel „Philosophischer Mystik". Dresden: Text & Dialog 2018,79ff. u. 157ft.

5 Vgl. auch FlNKELDE, Dominik: Exzessive Subjektivität. Eine Theorie tathafter
Neubegründung des Ethischen nach Kant, Hegel und Lacan. Freiburg: Alber 2015.



576 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Wenn durch den Logos oder Christus die Wahrheit eine bevorzugte Relation

im Christentum darstellt, dann muss dieser Aspekt analytisch-therapeutisch

- wie auch für die interreligiöse Mystik - als „Wahrheit des Subjekts"
verstanden werden. Denn indem das Subjekt spricht, drückt es darin - wenn
auch unbewusst - die Wahrheit seins Begehrens als „Ich bin" aus, ohne letzteres

denken zu können. Diese Verschränkung von Wahrheit/Ich im Begehren
stellt die symbolischen Artikulierungen des Einen (Gottes) im Judentum und
Islam in Frage, insofern hier das Gesetz (Thora) oder der Text (Koran) die
göttliche Liebe verdecken, die gerade bei Hadewijch von Antwerpen im
Zentrum stehe. Und wie wir bereits erwähnten, impliziert die Trinität im
Christentum kein Imaginäres der „erotischen" Vereinigung, sondern das Reale des
sexuellen Nicht-Verhältnisses, wie es über die Position des Phallus als ein Drittes

angezeigt sei, da die phallische Lust die effektive jouissance darüber hinaus
verhindere. Die Trinität wie die Trias des „Borromäischen Knotens" lässt zum
Symbolischen/Imaginären das Reale hinzutreten, welches in der von Ricard
untersuchten mystischen Erfahrung die Wahrheit der jouissance über alle
Bestimmungen hinaus - auch des bloß formal oder ontologisch Einen - als

Immanenz bzw. unmittelbares Leben erprobt. Dadurch legt der analytisch-therapeutische

Diskurs in seiner strukturellen Vergleichbarkeit mit der Mystik jene

unbewussten Gegebenheiten offen, welche der Theologie des Christentums
und Judentums wie auch Islams zugrunde liegen.

Zieht man den Kreis noch weiter und versteht jede Mystik auch als kulturelle

Praxis, dann erlaube Lacan demzufolge eine Interpretation unserer
Beziehung zum idealisierten Anderen (A), welcher zugleich den Ort des Begehrens

selbst darstellt. Denn der Mystiker vernichtet sich entweder in den
absolut Anderen als den Einzig-Einen hinein (Islam) oder er integriert auch
Symbolisches und Imaginäres des Eros in die Liebe Gottes, die selig macht
(Christentum). Man kann folglich festhalten, dass die Mystikerinnen innerhalb von
RIS als lebensweltlichem Knotengewebe unserer ex-sistence weder das Symbolische,

Imaginäre oder Reale isoliert als Einzelwahrheit zurückhalten, sondern
eine für sie singulär privilegierte Position verwirklichen, welche die jouissance
über Symbolik/Imaginäres hinaus ist - nicht um das Reale als drittes Element
zu ergreifen, sondern um sich selbst vom Realen (Einen, Liebe) ergriffen zu
fühlen. Die Mystikerinnen lassen sich in dieser Singularität nicht durch die
konventionellen Diskurse der Welt beirren („Herrensignifikant", Tradition und
Hysterie oder Perversion wie Zwang), sondern sie finden über die Liebe Gottes
zusammen mit dem Realen des Todes - sei es Zunichtewerden oder Seligkeit -
die alles ordnende Primordialiät wieder, das heißt eine nicht-narzisstische Liebe,

die nicht mehr die Spiegelung des eigenen Imaginären als „Ich" ist. Dass

sich die Liebe Gottes an die Stelle des Symbolischen setzen kann, um dadurch
auch die Position des begehrenden Subjekts einzunehmen, sei insofern keine
Undenkbarkeit, als die Liebe nicht die „Befriedigung" beabsichtigt, wie Freud
sie für die Libido annahm, sondern das Sein. Die Anfrage (demande), welche
wir zur Befriedigung unserer Bedürfnisse an die Anderen (A) richten, sind
letztlich Anfragen an die Liebe des Anderen, sich in seinem Wesen über Sprache

oder Symbolik zu offenbaren. Insofern will die Liebe über allen Schein
(semblant) hinaus, und was die Mystikerinnen uns verdeutlichen, besteht ge-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 577

rade in dem grundlegenden Sachverhalt, dass die Liebe Gottes anstelle des

Symbolischen, um es zu ordnen, zu einer Aufforderung wird - Nächstenliebe
über das Gesetz hinaus.

Dies bezeugen Christentum wie Sufismus, wobei dieser „Anruf' für die
Mystikerinnen mit jenem Subjekt identisch ist, welches als Eins-Sein die
vereinende Liebe schlechthin darstellt. Dieses Subjekt als Absolutes verwesent-
licht in gewisser Weise das Sein wie die Liebe selbst, um sie in allem Erscheinen

durch das Selbsterscheinen des einen Lebens zusammenzuführen, welches
sich in allem nur selbst lieben kann. Mit anderen Worten ist diese absolute
Liebe ohne Regel in ihrem unendlichen Wesen, das alle Dinge umfasst. Christi
Wort von den „Lilien des Feldes, die weder spinnen noch weben" (Lukas r2,27)
sind für Lacan jenseits der inzwischen etablierten Diskurse hinsichtlich der
Naturprozesse eine prinzipielle Bestimmung des Unbewussten, welches als

„Wissen" - ohne jede weitere Vorgabe - „spinnt und webt". Dieses Wissen, von
der christlichen Dogmatik weitgehend ausgeblendet, ist genau die Position der
zuvor genannten Liebe und der Weg zur möglichen Anerkennung des je
subjektiven Begehrens bei jedem Individuum. Im Christentum wie Islam wird der
Leib durch Desexualisierung und Tod „entsinnlicht", aber der Bezug zu einem
Auferstehungsleib der Seligkeit außerhalb der „leeren Gräber" (Institutionen)
zeigt analytisch-therapeutisch den Platz an, welcher das Begehren als Unbe-
wusstes einnehmen kann. Und wenn die Mystikerinnen im Judentum, Christentum

und Sufismus einem Einzig-Einen Gott folgen, der nicht nur ideal ist,
sondern selbst liebend, dann wird der Ort angezeigt, sich in ihrer jouissance
diesem „göttlichen Begehren" als Liebe oder Einheit zu überlassen. Innerhalb von
RIS bedeutet solche Liebe, Gott als Realem zu folgen - das heißt überall hin,
wo dieses Reale überraschend anders als jede Konvention und Regel ist, in
religiöse Sprache: reiner „Wille Gottes", der dergestalt mit der göttlichen jouissance

identisch ist.
Indem die christliche Mystik eine unmittelbar liebende Beziehung zu Gott

oder Christus kennt, ist sie in der Immanenz des Lebens verankert, auch wenn
der Bezug zu einer letzten ausstehenden Seligkeit bestehen bleibt. Diese
direkte Beziehung zu einem liebenden Gott, der seinen Willen in allem kundtut,
könne mit Lacan eine „göttliche Erotik" genannt werden, wobei dieser Bezug
als Verhältnis zum Realen allen Erscheinens nicht nur eine spezifische
Verwurzelung für das Subjekt bedeutet. Letzteres hält in der Tat nicht mehr an
einem „phallischen Vater" über Gesetz und Symbolik fest, sondern folgt einer
jouissance, welche ohne Finalität in einer zunächst vermittelnd gegebenen
Symbolik ist. Die genannten christlichen Mystikerinnen wie Hadewijch, Meister

Eckhart oder Johannes vom Kreuz zusammen mit Theresa von Avila geben
sich einer subjektiv liebenden Erfahrung mit Gott hin, wobei man innerhalb
der Mystikgeschichte des Christentums sehen kann, wie Bernhard von Clair -

vaux diesen Begriff der Erfahrung für die Beziehung der Seele zu Gott ins
Zentrum seiner „Christusmystik" gerückt hatte, auch wenn er sich selber noch
stark an Zitate aus der Schrift und den Kirchenvätern bindet. Besonders spätere

Mystikerinnen wie Hadewijch und Theresa haben uns dann ihr ganz
persönliches Verhältnis gegenseitiger Liebe von Seele/Gott hinterlassen, wobei



578 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

die „Erotik" im Sinne Lacans ein Verhältnis des reinen Begehrens bedeutet,
welches eine Transgression des Konventionellen darstelle. Auch im Sufismus
lasse sich diese Bewegung jenseits der Gesetzesmoral feststellen, aber es sei

nicht zu leugnen, dass besonders in der christlichen Mystiktradition gerade die
Frauen von ihrer liebenden Begegnung mit Gott als einer subjektiv erfahrenen
jouissance gesprochen haben, welche im Mittelalter auch von der höfischen
Minne beeinflusst war.

Aber der Erfahrungsbegriff bei Bernhard von Clairvaux zeigt, dass nicht
irgendeine Unerreichbarkeit der Liebe wie in der Minne besungen wird,
sondern - wie später im Sufismus - eine bestimmte Form des Realen angestrebt
ist. Die Seligkeit als die Liebe zu Gott über die Endlichkeit des Todes hinaus
wird in gewisser Weise bereits eine Wirklichkeit im jetzigen Leben, anstatt
nur eine Hoffnung für das jenseits zu beinhalten. Anders gesagt, verwandelt
sich nach Ricard die Symbolik einer kommenden Seligkeit in ein Jetzt und Hier
als Ewigkeit Gottes selbst, denn die jouissance des mystischen Gottesverhältnisses

ist mit der Verheißung der Ewigkeit bereits identisch, was die Integration

des Leidens in dieselbe als Freude keineswegs ausschließt. Philosophisch
wie theologisch wird dies im Mittelalter meist im Sinne eines neu-platonischen

Exemplarismus formuliert, wonach alle Dinge in der Ewigkeit Gottes
unter der Form ewiger Wesensideen gegeben sind. Die Mystikerinnen leben
diese Wesenhaftigkeit Gottes und aller Dinge dann als das, was sie selbst sind,
nämlich die Unendlichkeit des Wesens Gottes als seine Liebe in ihrer eigenen
Erfahrung. Damit ist eine ausreichend symbolische Vermittlung gegeben,
damit die Mystik nicht in ein rein Imaginäres oder eine Psychose abgleitet, was
von der zuvor genannten ständigen „Aufforderung" - wie ebenfalls im Sufismus

- unterstrichen wird, in dieser Liebe zu bleiben und nichts zu akzeptieren,

was nicht diese Liebe beinhaltet - also keinen besonderen Werken den

Vorzug zu geben. Deshalb wäre auch die Nächstenliebe im authentisch mystischen

Sinne nur im lebendigen Rahmen dieser absoluten Gottesliebe angezeigt,

mit anderen Worten sind die anderen Menschen mit jener Liebe Gottes
selbst zu lieben, mit der er sich selbst liebt.

Allerdings besitzt die Substitution des Gesetzes durch die Liebe eine
Konsequenz, die man mit Hadewijch als die nicht abtragbare „Schuld der Liebe"
(dette) bezeichnen kann, insofern wir von uns selbst aus nichts zurückerstatten

können, was nicht schon die absolute Ursprungsgabe der Liebe Gottes selbst
wäre. In diesem Sinne bleibt auch in der mystischen Erfahrung - bis auf wenige

Augenblicke - meist eine Sehnsucht, noch nicht genug zu lieben - und
damit das Begehren ganz Liebe werden zu lassen, denn Begehren allein ist noch
nicht lieben im Sinne des Lebens als Realem oder Einem. Diese ontologische,
nicht moralische „Schuld" gegenüber der Liebe hält also eine Differenz innerhalb

der Symbolik des Einen oder der Liebe Gottes offen, damit die
Mystikerinnen nicht Opfer eines Phantasmas werden, welches die Liebe Gottes
imaginär lebt, anstatt sie als das Reale zu erproben. Die „Entsinnlichung" des
Leibes in Hinsicht auf Geschlechtlichkeit und zukünftige Seligkeit bei Gott
gemäß Lacan und Ricard kann somit nicht in einem absoluten Sinne verstanden
werden. Die jouissance der Mystikerinnen der jüdisch-christlichen Tradition
kennt mithin in allem die Präsenz eines göttlichen Begehrens, welches einen



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 579

„Vater" oberhalb des Gesetzes impliziert. Würde man den analytisch-therapeutischen

„Namen-des-Vaters" völlig ausschließen, der jedes subjektive
Begehren in den Ort des Anderen (A) einschreibt, dann müsste man gleichfalls
eine vollkommene Trennung zwischen Religion und Mystik postulieren, wie
Ricard bemerkt. Aber unter den Mystikerinnen gibt es die einfachsten Frauen
und Männer, die ihr gewöhnliches religiöses Leben in allem weiterführen. Ohne

die Finalität ihres Handelns in die Werke zu verlegen, leben sie eine ko-
pathische Praxis in der Alltäglichkeit selbst, so dass diese nicht von der Immanenz

des mystischen Lebens getrennt ist. In dieser Hinsicht würde die jouissance

der Gottesliebe als Einheit nicht in den Dingen, Werken und Aufgaben
als solchen erfahren, sondern als die „andere Seite" dieser jouissance - über
den Vater als Phallus hinaus, wie Lacan6 schon am Ende seines Seminars
„Encore" ausführte. Denn der symbolisch Andere (A) ist als „Loch" dieses Anderen
der Ort, wo sich die Kastration einschreibt, die als „Abgeschiedenheit" (Meister

Eckhart), „Dunkle Nacht" (Johannes vom Kreuz) oder „Zunichtewerden"
(al-Halladsch) ihre mystische Parallele besitzt.

Wenn aber die Kastration eine fundamentale Gegebenheit für jedes Subjekt
in der Psychoanalyse darstellt, dann lässt sie sich nicht auf den Ödipuskomplex

wie bei Freud begrenzen, sondern impliziert im Zusammenhang mit einer
möglichen „anderen jouissance" ein mystisch Reales, das prinzipiell von jedem
Menschen in jeder Kultur verwirklicht werden kann. Denn die Kastration
bedeutet eine Begrenzung der symbolischen Vermittlungen, um ein radikal
Anderes darüber hinaus als Eines bzw. Reales zur Geltung zu bringen, in die sich
die Mystikerinnen aller Religionen und Traditionen einschreiben können,
insofern sie die Unmöglichkeit jeglicher Sprache erfahren, um das Unsagbare als
Wesen der jouissance selbst zu erproben. Dies will nicht besagen, dass dieser
Erfahrung der „Kastration" als Sprachabwesenheit für die Einheit mit dem
Absoluten eine Explosion der poetischen und erotischen Metapher verhindere.
Aber letztere ist nicht das Wesen der mystischen Erfahrung selbst, sondern
nur Hinweis darauf, dass die immanente Einigung im Sinne der „Kastration"
jeglicher imaginären „Ichheit" (Narzissmus) stattgefunden hat. Das Imaginäre,
Poetische oder Erotische sind dann nicht mehr die Position einer
„komplementären", sondern „supplementären" jouissance im Sinne Lacans, welche die
Andersheit des Anderen (A) als Gegenstand der Imagination durchgestrichen
hat, um ausschließlich von der Wirklichkeit der ständigen „Aufforderung" der
Liebe Gottes her zu leben, wie Ricard resümiert.

Gesetz, Begehren und Wissen sind auf diese Weise als phallische
Ordnungsfaktoren der Diskursivität der Andersheit aufgegeben, um dem singulär
lebendigen Akt in dessen Wahrheit Platz zu machen, die nur der Einzelne zu
erproben vermag, was zugleich eine kulturelle Universalität einschließt. Dieses

Vermögen der Mystikerinnen, die ex-sistence als Immanenz zu leben,
umschließt eine noch unausgeschöpfte Fraternität mit dem (post-)modernen
Subjekt, dem sich auch die Psychoanalyse nicht versperren muss. Denn Lacan
kann gegen Freud zeigen, dass nicht die „Wissenschaftlichkeit" das „Unbeha-

6 Vgl. Le Séminaire XX: Encore. Paris: Seuil 1975: dt. Das Seminar XX: Encore. Berlin:
Quadriga 1986.



580 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gen in der Kultur" anstelle der Religion zu lösen vermag,7 sondern nur eine
jouissance, die jeder erproben kann, ohne davon ein „Wissen" zu haben. Dies
wäre der „ex-sistente Gottesbezug" in Lacans Verständnis der Mystik, wie er
sicher im Gespräch mit der Postmoderne sowie Ethik und Kultur ernsthaft zu
berücksichtigen bleibt.

7 Vgl. hierzu KÜHN, Rolf: Diskurs und Religion. Der psychoanalytische Wahrheitszugang
nach Jacques Lacan als religionsphilosophische Problematik. Dresden: Text & Dialog 2016.



Christophe Chalamet

Une christologie thomiste pour le 21e siècle

Autour d'une étude de Thomas Joseph White1

Cet ouvrage a d'abord été publié en anglais en 2015 par les presses de la
Catholic University of America. Il comprend deux parties, la première sur « le

mystère de l'incarnation », c'est-à-dire la « structure » ontologique de l'incarnation

(49), la seconde sur « le mystère de la rédemption », et ici le mystère
pascal se trouve au centre de la réflexion. Une conclusion de près de 60

pages, intitulée « La promesse du thomisme », clôt le volume. La plupart des

chapitres sont des versions remaniées d'articles parus dans diverses revues.
L'auteur, jeune dominicain (il est entré dans l'ordre en 2003), a enseigné à la
Dominican House of Studies de Washington, D.C. avant d'être récemment
nommé à l'Angelicum (Rome). Il est connu pour ses travaux de théologie
thomiste et pour son intérêt pour le dialogue œcuménique, notamment avec
les réformés.

L'approche de l'auteur, on l'aura deviné au sous-titre de l'ouvrage et au
titre de la conclusion, est résolument thomiste, c'est-à-dire, selon l'approche
du thomisme qui est propre, spéculative : il s'agit de mener « une discussion
intellectuellement irréfutable [sic] des aspects ontologiques du mystère du
Christ » (20). Car « sans ontologie, tout sombre dans les ténèbres » (676). La

théologie « devient pleinement elle-même lorsqu'elle avance au-delà de la
considération des opinions historiques, vers la pratique spéculative de l'analyse

scolastique » (679). À ses yeux, il existe « une science théologique
thomiste pérenne » (19). Autant d'assertions qui annoncent la couleur de l'ouvrage

tout entier, qui dénonce 1'« historicisation » indue de l'objet de la théologie

au siècle dernier, avec Marie-Dominique Chenu, Karl Rahner et leurs
disciples (Eduard Schillebeeckx, mais aussi Claude Geffré et toute la théologie

de la libération).
En christologie moderne, la question du point de départ se pose toujours

avec acuité. Ici, le point de départ est indiqué par Thomas d'Aquin : c'est
l'union hypostatique (44) et donc le Verbe préexistant qui prend chair. L'agir
procédant de l'être (agere sequitur ad esse), l'ontologie représente le fondement

ou le socle de l'action (45) ; de cette conviction découle la thèse de
l'auteur selon laquelle christologie et métaphysique vont de pair et s'éclairent
mutuellement (48). Karl Rahner, en optant pour une approche sensiblement
différente, que l'auteur qualifie d'« ontologie historiciste », a dévié en direction

du nestorianisme (47). À sa manière, le réformé Friedrich D.E. Schleiermacher,

au début du 19e siècle, tendait lui aussi au nestorianisme, selon
l'auteur, l'union de Dieu avec l'homme Jésus étant « opératoire » plutôt que «

substantielle » (153-154). Mais cette interprétation de la pensée de Schleiermacher

tient-elle suffisamment compte des affirmations du théologien berlinois

1 WHITE, Thomas Joseph : Le Seigneur incarné. Étude thomiste de christologie, traduit de

l'anglais par Pascale Robin « Sed contra »). Paris : Artège-Lethielleux 2018, 749 pages,
ISBN 978-2-249-62594-7.



582 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

sur 1'« implantation » (Einpflanzung ; cf. Der christliche Glaube, § 94.3,
passage d'ailleurs cité par l'auteur, p. 154) de la conscience de Dieu (Gottes-
bewusstsein) en Jésus de Nazareth Ne s'agit-il pas là d'une terminologie qui,
loin de n'être qu'opératoire ou substantielle, tient ensemble la dimension
ontologique et la dimension d'effectivité Il me semble qu'avec Friedrich
Schleiermacher nous nous trouvons sur un plan dogmatique bien plus
sérieux et convaincant, théologiquement et christologiquement parlant, qu'avec
John Hick - alors que l'auteur tend en partie à souligner les similitudes entre
les deux théologiens protestants (154).

L'auteur admet, relevons-le, la légitimité du souci de Rahner par rapport
à une conception mythologique de la personne du Christ (174-175), mais ce
souci ne doit pas conduire à renoncer à une réflexion de type ontologique
sur la personne du Christ. On peut suivre l'auteur sur ce point, mais de là à

affirmer que « c'est Dieu qui est conçu dans le sein de la Vierge Marie », ou

que c'est « Dieu qui se développe physiologiquement et qui grandit
intellectuellement » (175), il y a un pas, et on peut se poser la question de la légitimité

de telles formulations. N'est-il pas plus juste ou plus précis de dire que
c'est le Fils de Dieu qui est ainsi conçu, qui se développe et qui grandit
Pourquoi, à certains moments, perdre de vue la dimension trinitaire et faire
comme si la différenciation en Dieu pouvait être abolie (la question se pose
tout autant pour le titre du célèbre livre de Jürgen Moltmann, Le Dieu
crucifié) Ce n'est pas « Dieu » qui est conçu dans le sein de Marie, mais bel et
bien Jésus de Nazareth, son Fils unique, comme cela sera reconnu par
certains lors de son baptême puis durant son ministère, jusqu'à l'événement
pascal et au-delà encore. Avec la naissance de Jésus, ce n'est pas « Dieu » qui
naît, de la même manière que lors de sa mort sous la torture ce n'est pas
« Dieu » qui meurt - même s'il faut bien sûr penser (car le propos n'est pas
ici de tenir à tout prix Dieu à distance de la chair, de l'histoire, de la mort ou
du changement en quoi la mort de Jésus, le Christ de Dieu, touche ou
atteint Dieu en sa vie même. Si, comme le propose justement l'auteur, il est
juste de ne jamais considérer l'homme Jésus indépendamment de son identité

de Fils de Dieu (cf. par ex. p. 179 et 182), n'est-il pas également nécessaire

de ne jamais considérer le Fils de Dieu indépendamment de l'homme
Jésus Mais si cela est juste, cela signifie qu'il vaut mieux s'abstenir de propos

qui, soudainement, ne considèrent que « Dieu », abstraction faite de
l'homme Jésus, par exemple lorsqu'on affirme que c'est « Dieu » qui naît
dans le sein de Marie.

Selon l'auteur, en prônant « un focus uniquement christologique » (82),
Karl Barth aboutit « à une contestable projection sur la déité, d'un élément
de vie humaine créée » (80). On pourrait se demander si les formules sur
Dieu qui naît dans le sein de Marie ne pèchent pas elles aussi par un «

focus » qui tend à projeter « sur la déité » un « élément de vie humaine ». Par
ailleurs : est-ce là une lecture correcte de la christologie (et de la doctrine de

Dieu) de Barth J'en doute fort. Oui, Barth affirme que c'est Jésus-Christ, et
lui seul, qui nous dit qui est Dieu et qui est l'être humain (mais aussi : ce

qu'est le monde que Dieu crée et la visée qui est celle de Dieu). En quoi cela



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 583

revient-il à « projeter » sur la « déité » un « élément de vie humaine créée »

Barth ne s'intéresse jamais à Jésus comme simple « élément de vie humaine
créée » : il s'intéresse à Jésus en tant qu'il est l'envoyé du Père, en tant qu'il
est son Fils dans la chair, la Parole qui a pris visage humain. À aucun
moment Jésus ne peut être considéré comme relevant d'un simple « élément de
vie humaine créée », même s'il fut cela aussi. Mais l'auteur refuse l'option
barthienne (et pas seulement barthienne, le consensus étant large sur ce
point), qui consiste à comprendre la personne du Christ à partir de sa vie, de
ses actes, de son histoire parmi les êtres humains. Son unité avec Dieu n'est
pas « assurée » de cette manière, selon l'auteur, mais seulement, « plus
fondamentalement », par « son identité personnelle en tant que Verbe fait chair »

(81). Selon l'auteur, Barth aurait dû apprendre de Thomas d'Aquin la
doctrine de « l'actualité pure de Dieu » (81). J'ai envie de renvoyer la question à

l'auteur pour lui demander si Barth n'a pas lui aussi compris cette doctrine
de « l'actualité pure de Dieu », en l'interprétant à sa manière pour en arriver
à dire qu'il n'y a pas d'être sans acte, ce qui signifie que l'être de Dieu se
donne à connaître dans son acte et seulement là (plutôt que dans une «

ontologie » qui semble être désolidarisée d'une action, c'est-dire où le sequitur
évoqué plus haut semble en quelque sorte prendre du temps, trop de temps,
pour arriver à l'agere).

Nous retrouvons ici la doctrine bien connue de l'analogie de l'être, qui fut
si débattue au siècle dernier et sur laquelle l'auteur a organisé un important
colloque à Washington, D.C. en avril 20082. L'être humain se caractérise
selon l'auteur par une « ouverture naturelle à la transcendance de Dieu » (83).
Toute théologie de la grâce est vaine si elle ne s'adosse pas à une « ontologie
de la nature humaine, assortie d'un solide projet philosophique » (238-239).
Du fait de leur refus de la métaphysique, Barth et ses disciples importent sans
s'en rendre compte, ou en sans les questionner, des présupposés philosophiques

de type systématique, des présupposés non réfléchis, au sein de leur
théologie (279). À sa manière, Bultmann posait déjà cette question à Barth
vers la fin des années 1920, et cette question conserve sans doute sa validité.

L'auteur formule ainsi cette question :

« Quel est l'avantage, ou le désavantage, en termes théologiques et christolo-
giques, de l'emploi que fait Thomas d'Aquin d'une métaphysique analogique
de la causalité pour parler de l'activité causale de la création divine, ainsi que
des noms divins de Dieu Cette manière de penser aide-t-elle ou entrave-telle

(et si oui, comment une compréhension plus profonde de la divinité
du Christ » (256).

L'auteur renverse ensuite la question, demandant de manière tout aussi
intéressante et importante ce qui se cache comme présupposés parmi ceux qui,
comme Karl Barth, répudient l'approche de l'analogie de l'être. Mais il se

pourrait bien que les présupposés de Barth, qui vont selon moi dans le sens
d'une affirmation cruciale de la dimension actualiste de l'ontologie, soient

2 WHITE, Thomas Joseph (éd.): The Analogy of Being. Invention of the Antichrist or the
Wisdom ofGod? Grand Rapids: Eerdmans 2011.



584 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

compatibles avec une interprétation féconde de l'Évangile. Pas d'être sans
acte, mais également, en sens inverse, pas d'acte sans être : il y a concomitance

et équiprimordialité des deux, plutôt que la dérivation suggérée par le
verbe sequitur de la formule latine citée ci-dessus.

Tout au long de l'ouvrage, l'auteur défend une approche fondée dans la
révélation de Dieu en Jésus-Christ, tout en proposant un pas supplémentaire

: à partir de la révélation et donc à partir d'une réflexion christologique
qui prend ses sources dans « l'intérieur de la christologie », il s'agit de repenser

« nos capacités naturelles à connaître Dieu » (97 ; cf. aussi 108, 292, 295,
320, passim). L'être humain se caractérise par une « ouverture naturelle au
mystère de la transcendance de Dieu », une ouverture qui permet à l'être
humain de « reconnaître Dieu dans le Christ » (320). La thèse apparaît de
manière encore plus limpide ici : « sans une réflexion métaphysique distincte
sur Dieu qui est de type philosophique, la véritable réflexion christologique
devient intrinsèquement compromise » (p. 97, note 58). Si nous n'avions pas
cette « capacité à raisonner naturellement pour parvenir à une connaissance
véritablement analogique de Dieu », alors une « condition préalable »

indispensable pour « recevoir la grâce » serait absente (296) et nous retomberions
dans un pur extrinsésicme (325), notamment sur le plan épistémologique. Et
même si nous ne connaissons le Christ « que par l'histoire, nous devons
nécessairement être en mesure de penser à lui de façon analogique, par
l'intermédiaire de la révélation qui précède l'histoire, en tant que Dieu éternel »

(303)- Quelle est cette « révélation qui précède l'histoire » Il semble s'agir,
si je vois bien, de la révélation « naturelle » de Dieu, à travers le cosmos et la

nature, qui eux aussi, ou eux déjà, « disent » et révèlent Dieu. Mais comme
l'acte créateur présuppose l'histoire ou plutôt crée l'histoire et le temps,
peut-on parler d'une « révélation qui précède l'histoire », même lorsqu'il est
question d'une connaissance naturelle, limitée de Dieu à partir du créé

L'auteur voit bien la proximité de la christologie de Barth, une christologie

« intensément ontologique », par rapport à celle de Thomas d'Aquin (403).
Mais Barth, en refusant toute connaissance naturelle de Dieu et en limitant
l'événement de la révélation à ce qui advient dans l'histoire, s'est fourvoyé,
selon l'auteur. Ma question est simple : est-ce si sûr Pouvons-nous interpréter

la révélation en la dissociant, ne serait-ce que partiellement, de l'histoire
(même si la révélation fait signe vers Celui qui n'est pas déterminé par l'histoire

comme nous le sommes)
Faute de place, je ne peux pas mentionner et discuter certaines thématiques

traitées dans l'ouvrage, comme par exemple la descente aux enfers, la
vision béatifique du Christ même dans sa passion, la résurrection comme
acte du Père et de l'Esprit mais également comme acte du Verbe qui se relève
lui-même, ou encore la critique de l'idée d'une réintégration ultime de toutes

choses en Dieu. Je ne suis pas surpris quand l'auteur propose que le
baptême « régénère sacramentellement l'âme d'un enfant d'une façon objective
et ontologique », mais ce réalisme massif, avec son accent si fort (exclusif
sur l'âme humaine, est-il la meilleure manière d'interpréter et de présenter
le baptême Fait-on du baptême « un symbole vide de sens, n'ajoutant rien



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 585

à l'existence humaine » (582), si on le conçoit comme participation de la
personne humaine, dans toutes ses dimensions (âme et corps, indissolublement),

à la mort et la vie du Christ et comme insertion de la personne
baptisée dans la communauté chrétienne et donc dans le peuple de Dieu

Plusieurs points méritent d'être mentionnés, même brièvement. J'évoquerai
ceux-ci : r) Tout d'abord une question (typiquement protestante) qui

relève des prolégomènes : le critère de la « compatibilité avec la pensée
chrétienne traditionnelle » (607) est important, certes, mais suffit-il pour déterminer

la validité d'une pensée théologique Pour le dire autrement : ce
critère est-il décisif au moment d'évaluer une pensée théologique 2) Le Christ
« a possédé une connaissance parfaite de l'identité du Père et de la volonté
divine » (640). Sans doute que cela est vrai, concernant l'identité du Père
ainsi que la volonté salvifique ou rédemptrice du Père. Mais comment l'auteur

interprète-t-il le fait que Jésus dit ne pas connaître « le jour et l'heure »

de la venue finale du Royaume (Mt 24,36) 3) L'auteur parle, à l'encontre de
nombreux penseurs récents, de « la réalité persistante de l'âme spirituelle »

(634). C'est cette réalité qui est, « à sa manière, le fondement et la présupposition

» de l'enseignement concernant la résurrection physique d'entre les

morts (ibid.). Mais est-ce là une bonne manière de fonder cet enseignement
sur la résurrection Devons-nous concevoir l'âme comme une réalité
immortelle Ne sommes-nous pas alors sur un terrain très différent du terrain
scripturaire et de l'anthropologie vétérotestamentaire et, plus largement,
biblique (une anthropologie certes polyphonique, dans une certaine mesure)
4) Selon l'auteur, la « structure essentielle » de l'être humain ne tient pas du
Christ, mais d'Adam (646). Mais est-ce aussi simple Que pense l'auteur des

interprétations patristiques de l'imago qui interprètent la notion d'« image »

en lien avec le Christ icône ou image du Dieu invisible La « structure
essentielle » de l'être humain, tout en dérivant de la création d'Adam et Eve,

ne vise-t-elle pas, téléologiquement ou eschatologiquement, la participation
à la filialité qui est celle du Christ Pouvons-nous interpréter l'acte créateur
de Dieu en omettant le rôle du Christ, image du Père en l'image duquel l'être
humain est créé, homme et femme

Malgré son ambition de consacrer toute la seconde partie de l'ouvrage à

l'œuvre rédemptrice de Dieu en Christ, l'auteur ne dit pas grand-chose sur ce

que signifie « l'humanisation de Dieu » (701) pour le monde, y compris pour
le monde présent. Certes, il est question de vision béatifique et de résurrection

finale (le but de l'incarnation est de « mener les chrétiens (sic) à la vie
béatifique, au monde de la résurrection » ; 702), mais ce monde-ci et sa

rédemption apparaissent trop peu.
L'auteur a beau évoquer l'action du Christ « avant sa mort [...] au service

de la volonté divine » (522), cette action est à peine mise en lumière et
étudiée. On relève ainsi la presque totale absence du baptême de Jésus, du sens
de l'événement la croix, de son enseignement en paraboles, de l'annonce du
Royaume, des guérisons et des miracles, du pardon et de l'hospitalité offerts
aux « impurs », des disputes avec les docteurs de la Loi, du net jugement de
Jésus par rapport aux experts de la Torah et du sabbat, du renouvellement de



586 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

l'alliance, de l'eucharistie (sauf quelques très rapides allusions, 646), de la
réconciliation et de la libération que Jésus-Christ opère entre les êtres
humains et Dieu ainsi qu'entre les êtres humains, de la vie des disciples
aujourd'hui encore. Je relève la très faible présence d'Israël et de la dimension
prophétique du ministère de Jésus, l'absence - surprenante de la part d'une
théologie catholique qui se veut traditionnelle - de Marie (sauf p. 701, note
74)... Malgré son épaisseur, les études réunies dans le livre se concentrent
essentiellement (c'est le cas de le dire) sur le tout début et la toute fin de la

vie de Jésus de Nazareth, le Fils de Dieu. À peu près tout ce qui se trouve
entre les deux, c'est-à-dire le ministère de Jésus, le Christ, parmi les êtres
humains de son temps, est négligé.

En fin de compte, le grand thème absent de cette étude, c'est celui de la
liberté entendue au sens de libération. Plusieurs des thèmes négligés
n'apparaissent qu'aux pages 668 et 670, de manière très rapide, au moment où
l'auteur critique les perspectives d'Eduard Schillebeeckx. L'« étude de l'être
du Christ » (613) proposée dans cet ouvrage, avec sa concentration sur le
triduum pascal, me semble donc très lacunaire. Je ne dis pas qu'il fallait
simplement revenir aux perspectives de la théologie politique des années i960 et
1970, ou qu'il fallait les répéter. Je dis ceci : comment une christologie peut-
elle faire l'impasse sur toutes ces thématiques décisives au long des quatre
évangiles canoniques (pas seulement les synoptiques) Il y a là pour moi
une énigme, même s'il faut chercher la raison de cette lacune dans le refus

par l'auteur de ce qu'il perçoit comme une « historicisation » indue de la
christologie, au détriment de l'ontologie qu'il veut remettre au cœur (et pas
seulement au cœur, vu qu'il aurait été possible, à partir de ce cœur, de tenir
compte du ministère de Jésus-Christ) de la réflexion.

Avec cet ouvrage, l'auteur prône un retour à la doctrine « pérenne » de la
théologie catholique, à savoir la pensée de Thomas d'Aquin - avec le risque
d'un rétrécissement sur la pensée thomiste, un siècle après le début d'efforts
importants et légitimes, au sein du catholicisme romain, pour résister à un
tel rétrécissement. Certes, le rappel de la dimension ontologique doit être
entendu, mais on peut se demander où se « lit » cette ontologie, d'où elle
découle, et si ce n'est pas dans la lecture et l'étude des textes bibliques qu'elle
devrait principalement s'enraciner, tout en tenant compte des énoncés
dogmatiques des premiers siècles. Face à la subordination, chez les protestants,
de la tradition sous l'Écriture, le lecteur a l'impression d'une subordination
inverse, de l'Écriture sous la Tradition avec un grand « T » (celle de Thomas),
dans cet ouvrage.

Les coquilles ne sont pas rares dans les notes, mais on peut fermer un œil
au vu du très gros effort de traduction d'un ouvrage aussi épais, ouvrage qui,
même s'il ne convaincra pas forcément de la nécessité d'un retour à Thomas
et même s'il omet des pans entiers et cruciaux de la christologie, pose des

questions qui méritent être entendues.


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

