
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Nachruf: Nachruf auf Werner Beierwaltes

Autor: Karfík, Filip

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filip Karfîk

Nachruf auf Werner Beierwaltes

Am 8. März 2019 fand sich in der Pfarrkirche St. Pankratius in Klingenberg
am Main ein Kreis der Familienangehörigen, Freunde, Schüler und anderer
Trauergäste zusammen, um dem gehaltvoll gestalteten Requiem für Prof.
Dr. Werner Beierwaltes beizuwohnen. Der Verstorbene war in diesem
fränkischen, an der Grenze Bayerns zu Hessen liegenden Städtchen am 8. Mai
1931 geboren und hier aufgewachsen. Sein Leben führte ihn als Schüler an
das Gymnasium in Miltenberg, als Universitätsstudenten nach München,
als Gymnasiallehrer neben München auch nach Landshut, als Assistenten
und Privatdozenten (1964) nach Würzburg, als ordentlichen Professor
nach Münster (1969), Freiburg i.B. (1974) und München (1982-1996) und
als Emeritus wieder nach Würzburg. Werner Beierwaltes starb am 22. Februar

2019 im Alter von 87 Jahren und wurde am Klingenberger Friedhof
beigesetzt.

Symbolisch wurde das Requiem unter das Motto des Psalmverses
gesetzt: „In Deinem Lichte sehen wir das Licht". Dem Licht als Metapher und
Begriff galten Beierwaltes' erste Arbeiten: seine Dissertation Lux intelligi-
bilis. Untersuchungen zur Lichtmetaphysik der Griechen (1957) und seine
Abhandlung „Die Metaphysik des Lichtes in der Philosophie Plotins"
(1961). In ihnen ist sein lebenslanges Interesse an der platonischen
Metaphysik des intelligiblen Seins und des dieses Sein erkennenden und auf
dessen Ursprung hinstrebenden Geistes vorgezeichnet. Zu einer Zeit, zu
der sich die Philosophen weltweit vom metaphysischen Denken der
Vergangenheit programmatisch lossagten, schlug der junge Beierwaltes einen
auffällig unzeitgemäßen Weg ein, indem er sich ausgehend von Piaton
ausgerechnet in jene Gestalten der spätantiken Metaphysik vertiefte, die
am meisten als verstiegen, weitabgewandt und gegenwartsfremd galten.
1965 erschien seine umfangreiche Monographie Proklos. Grundzüge seiner
Metaphysik, und 1967 kam die von ihm eingeleitete und reichlich
kommentierte Übersetzung von Plotins Abhandlung Über Ewigkeit und Zeit
(Enneade III 7) heraus. In beiden Büchern erschloss er einen von seiner
Gegenwart kaum geahnten philosophischen Reichtum des spätantiken Neu-
platonismus.

Beierwaltes' Proklos-Buch machte klar, dass es seinem Autor um mehr
als eine philosophiehistorische Untersuchung geht, nämlich um eine
Interpretation aus dem systematischen Interesse an der Sache selbst, die
Proklos' Denken in Bewegung hält. Er hat drei Themen aufgegriffen, die
für dieses Denken charakteristisch sind: die triadische Grundstruktur des

Seins, die Dynamik der Kreisbewegung im Bereich des Geistes, der Seele
und der sinnenfälligen Welt und die Dialektik als Methode des philo-



560 Filip Karfïk

sophischen Denkens und als Weg der Seele zum Einen. Da er vornehmlich
an den Denkinhalten interessiert war, die Proklos zum Ausdruck bringt
und die eine allgemeine philosophische Relevanz besitzen, geht sein
Proklos-Buch streckenweise weit über Proklos hinaus, sowohl im Rückgang

auf dessen Inspirationsquellen, zumal Piaton und Plotin, als auch in
Richtung auf die Posterität der bei Proklos artikulierten Philosophumena
und Theologumena bei Dionysius Areopagita, Thomas von Aquin, Meister
Eckhart, Cusanus und anderen. Dies wird ein Grundzug von Beierwaltes'
eigener Methode bleiben: die grundlegenden Themen der platonischen
Metaphysik im Vergleich ihrer geschichtlich unterschiedlichen Ausprägungen

quer durch die Jahrhunderte hindurch philosophisch einsehbar zu
machen. Bei der akribischen Bewahrung ihrer Differenz hebt er die
grundlegende Kontinuität dieser philosophischen Tradition hervor.

Beierwaltes' zweites Buch Plotin, Über Ewigkeit und Zeit war der erste
umfangreiche philosophisch-philologische Kommentar zu einer von Plotins
Schriften seit Creuzers Plotinis Liber de pulchritudine aus dem Jahre 1814.

Im Unterschied zu Proklos war zwar die Plotin-Forschung der sechziger
Jahre des 20. Jh. bereits in Bewegung, angeregt durch die Gesamtübersetzungen

É. Bréhiers, R. Härders und V. Cilentos, die editorischen
Arbeiten P. Henrys and H.-R. Schwyzers, die Tagung der Fondation Hardt zu
den Sources de Plotin (i960) und die Anmerkungen W. Theilers zur Neu-
ausgabe der Harderschen Übersetzung. Trotzdem war der junge
Privatdozent Beierwaltes der erste, der einen solchen Kommentar zu Plotin
schrieb und dadurch ein Vorbild schuf, dem dann allmählich andere folgten,

bis es zu einer Selbstverständlichkeit wurde, Plotins einzelne Traktate
eingehend zu kommentieren, wie man das seit langem mit Piaton und
Aristoteles tat. Beierwaltes' Wahl der Enneade III 7 Über Ewigkeit und Zeit
war sicher nicht zufallig. Zum einen ist er bereits in seinem Proklos-Buch
ausführlicher auf den Vergleich zwischen Proklos' und Plotins Zeitauffassung

eingegangen. Zum anderen blieb Plotins an das Leben der Seele
gebundener Zeitbegriff - trotz Bergsons Rekurs auf Plotin und Husserls auf
Augustin - in der durch Zeit und Zeitlichkeit beherrschten Philosophie des

20. Jh. erstaunlicherweise beinahe unbekannt (mit der erwähnenswerten
Ausnahme einer Studie Hans Jonas' aus dem Jahre 1962). Wohl am
Wichtigsten aber war für Beierwaltes Plotins genuin platonischer Gedanke, dass

die Zeit von der Ewigkeit her, d.h. dem zeit-losen Sein, als ihr Abbild zu
verstehen ist.

Beierwaltes' drittes Buch Piatonismus und Idealismus (1972) machte die
Leser explizit mit seiner Sicht der Nachwirkung und der Erneuerungsfähigkeit

des platonischen bzw. neuplatonischen Gedankengutes quer durch
die Geschichte bekannt. In den Blick rückte hier einerseits der christliche
Piatonismus, anhand philosophischer Exegese des Exodus 3,14 bei Augustin,

Meister Eckhart und Schelling („Esse est deus - deus est esse"),
andererseits der deutsche Idealismus mit seinem vielfältigen Interesse an



Nachruf auf Werner Beierwaltes 561

Plotin, Proklos und Eriugena. Beide Themenbereiche werden fortan in
Beierwaltes' Arbeiten einen immer bedeutenderen Platz einnehmen.
Beierwaltes, ein Schüler von Rudolph Berlinger und Henry Deku, hat sich nie
ausschließlich auf die Tradition des hellenischen (Neu-)Platonismus
beschränkt, sondern war immer zugleich an seiner Fortwirkung im christlichen

Denken interessiert, griechischer- wie lateinischerseits. Ebenso sehr
war ihm daran gelegen, die sachliche Affinität zwischen dem Neuplato-
nismus und dem deutschen Idealismus wie auch den faktischen Einfluss
des ersteren auf den letzteren historisch konkret und differenziert
herauszustellen. Seine Vertrautheit mit der Philosophie Hegels und Schellings,
die nicht weniger intensiv war als die mit Plotin und Proklos, wirkte sich
in beiden denkbaren Richtungen aus, im Interesse an der Rezeption des

Neuplatonismus bei den deutschen Philosophen wie auch umgekehrt im
Aufdecken der mannigfaltigen Gestalten der Metaphysik des Geistes und
des Absoluten in der Philosophie der Antike und des Mittelalters.

In den achtziger Jahren gab Beierwaltes zwei Bücher heraus, die als eine
Summe seiner breit angelegten historisch-systematischen Untersuchungen
zu den Grundthemen platonisch-neuplatonischer Metaphysik gelten können:

Identität und Differenz (1980) und Denken des Einen. Studien zur
neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte (1985). In ihnen ist
das Allerwichtigste von Beierwaltes' Denken enthalten, und wer von den
heutigen Leserinnen und Lesern sich mit ihm vertraut machen will, dem
sei empfohlen bei diesen zwei Bänden anzufangen.

Identität und Differenz im neuplatonischen Verständnis ist die
Grundstruktur des aus dem Einen hervorgegangenen Seins. Die Reflexion über
beide Begriffe ist in Piatons Sophistes vorgezeichnet, wird bei Plotin als
Lehre vom göttlichen Geist entfaltet, bei Proklos weiter ausdifferenziert
und bei Dionysius Areopagita in einem christlichen Kontext umgedeutet.
Identiät und Differenz bildet zugleich ein Grundthema der christlichen
Trinitätslehre in ihrer ersten lateinischen Ausprägung bei Marius Victori-
nus sowie der Schöpfungslehre bei Augustinus und ein Theorem, auf dem
die Auffassung der Transzendenz und der Immanenz Gottes bei Meister
Eckhart beruht, und das die Theologie des Nicolaus Cusanus sowie die
Kosmologie des Giordano Bruno in jeweils unterschiedlicher Weise
bestimmt. Auch Schellings Identitätsphilosophie und Hegels Dialektik stellen

unterschiedliche Gestalten dieses Problemkreises dar. Bezeichnenderweise

übt Beierwaltes im letzten Kapitel des Buches vor diesem historischen

Hintergrund eine eingehende Kritik an Adornos Begriff des Nicht-
Identischen. Hier zeigt sich, dass Beierwaltes' Rückgriff auf die Geschichte
zugleich eine dezidierte Stellungnahme innerhalb der aktuellen
philosophischen Problematik war (die Studie wurde ursprünglich 1972 in der
Festschrift Berlinger publiziert).

Das Denken des Einen stellt gewissermaßen die Fortsetzung der Identität

und Differenz dar. Das Buch ist ebenfalls aus einer Reihe unterschied-



562 Filip Karfïk

licher, oft zuerst bereits anderweitig publizierter Abhandlungen
zusammengestellt. Diese literarische Form einer Art thematisch organisierten
stromateis wird übrigens für Beierwaltes' Bücher typisch bleiben als
getreuer Ausdruck seiner oben angedeuteten Denkform: im Vergleich, quer
durch die Zeiten, das Identische bewahrend und das Unterschiedliche
herausstellend. Diesmal steht allerdings das neuplatonisch gedachte Eine
sowie die in ihm gründende Einheit des Seins und die auf es zielende
Einung der Seele im Fokus, wiederum von Piaton ausgehend, über Plotin
und Proklos, Dionysius, Boethius, Eriugena, Bonaventura und Cusanus bis
Bruno, Leibniz und Hegel. Wie in der Identität und Differenz steht auch
am Ende des Denken des Einen ein auf die gegenwärtige Lage der Philosophie

bezogener Beitrag („Bild oder Gegenbild?"), der sich mit der neuzeitlichen

und gegenwärtigen Metaphysikkritik auseinandersetzt und dem
neuplatonischen Denken eben aus diesem Kontext heraus seine Relevanz
für die Gegenwart vindiziert. Darin liegt Beierwaltes' eigenes philosophisches

Programm: „Aktive Erinnerung an das Lebendige und geschichtlich
Produktive im Vergangenen drängt uns nicht ab von dem, was uns jetzt zu
denken aufgegeben ist - vom noch Ausstehenden; sie schärft vielmehr durch
eine Internalisierung und Anverwandlung der eigenen Vor-Geschichte das

gegenwärtige Bewusstsein."
Die nachfolgenden Bücher Werner Beierwaltes' - immerhin weitere

dreißig Jahre intensiver Arbeit darstellend - seien hier nur kurz erwähnt.
Ein zweiter Plotin-Kommentar unter dem Titel Erkenntnis und Erfahrung
der Einheit. Platins Enneade V 3 (1991), diesmal zu der erkenntnistheoretisch

wichtigsten Abhandlung Plotins. Ein Band unter dem an das Pro-
klos-Buch erinnernden Namen Eriugena. Grundzüge seines Denkens (1994),
das allerdings formal aus den bunten Steinen der Einzelabhandlungen zu
unterschiedlichen Themen von Eriugenas Denken sowie zu dessen
Wirkungsgeschichte besteht. Ein Band zu Piatonismus im Christentum (1998)
mit neuen Beiträgen zu Marius Victorinus, Augustinus, Dionysius,
Bonaventura, Meister Eckhart, Cusanus und Ficino sowie mit einer einleitenden
grundsätzlichen Besinnung auf das Verhältnis zwischen Christentum und
Piatonismus, das geschichtlich ebenso fruchtbar wie kontrovers war. Das
wahre Selbst. Studien zu Plotins Begriffdes Geistes und des Einen (2001) mit
einer „Retractatio" zum oben zitierten Kommentar zur Enn. V 3, und
Studien zu Aspekten von Plotins Begriff des Geistes (Wahrheit, Weisheit,
Schönheit, Liebe), zu Plotins Begriff der causa sui und zu dem ihm sachlich

verwandten Begriff des aù0U7iôaraTOV bei Proklos sowie zu Plotins
Gedanken in Schelling. Diesem Plotin-Band folgte ein ähnlich konzipiertes
Buch, das unter dem Titel Procliana. Spätantikes Denken und seine Spuren
(2007) Abhandlungen mit Bezug auf Proklos und die Wiederaufnahme
Proklischer Gedanken und Texte bei Meister Eckhart, in dem Liber de

causis, bei Cusanus, Ficino und Herder vereinigt. In spanischer Überset-



Nachruf auf Werner Beierwaltes 563

zung liegt ein eigener Band zu Cusanus. Reflexion metafisica y espiritua-
lidad (2005) vor.

Die letzten zwei umfangreichen Bände, die wie alle anderen bei V.
Klostermann erschienen sind, Fussnoten zu Plato (2011) und Catena aurea.
Plotin Augustinus Eriugena Thomas Cusanus (2017) fassen die thematisch
unterschiedlichen Veröffentlichungen zusammen, die Beierwaltes im Laufe
der Jahre zeitschriftlich, in Sitzungsberichten oder Sammelbänden
publizierte. Fussnoten zu Plato beinhalten unter anderem Studien zu Ficino,
Reuchlin und Pico della Mirandola. Die Renaissancephilosophie war eben
ein weiteres, hier bisher noch nicht eigens erwähntes Feld von Beierwaltes
extensiven wie intensiven Lektüren und Interpretationen. In der letzten
Sektion der Fussnoten zu Plato findet man drei in den neunziger Jahren
publizierte Studien zu Fleidegger nachgedruckt. Sie sind insofern wichtig,
als Beierwaltes sich hier explizit mit Heideggers Denken auseinandersetzt.
Als junger Mann hat er sich selber seinem Bann nicht ganz entzogen, wie
es vor allem die Sprache seines Proklos-Buches von 1965 verrät. Andererseits

hat er durch seine eigene Arbeiten Heidegger der Ausklammerung
des neuplatonischen Denkens und seine Konstruktion der ,Seinsgeschichte'

und ,Seinsvergessenheit' der Willkür überführt. Zusammen mit der
Adorno-Studie aus dem Jahre 1972 stellen diese Heidegger-Abhandlungen
aus den Jahren 1992-1998 Beierwates' schärfste Selbstabgrenzung gegenüber

zwei zu seiner Zeit in deutscher Philosophie dominanten Denkern
der älteren Generation dar. In der Catena aurea sind weitere Veröffentlichungen

zu Plotin, Augustinus, Thomas von Aquin, Eriugena, Cusanus
und der Philosophie der Renaissance versammelt. Die Erklärung des Titels,
die Beierwaltes im kurzen Vorwort zu diesem Band bot, mag auch hier als

Kennzeichnung seines philosophischen Œuvres als Ganzen stehen: „[...]
.catena aurea' verstehe ich und gebrauche ich [...] als Metapher meiner
eigenen Arbeit an Paradigmen der Metaphysik, die sich auch als philosophische

Theologie begreift. Insofern ist sie mit der Idee des Christentums
tiefgründig verbunden und mit deren geschichtlicher Wirklichkeit."

Unvergesslich für die, die ihn kannten, bleibt Werner Beierwaltes als
Mensch in seiner Freundlichkeit und mit seinen vielseitigen kulturellen
Interessen und reichen Kenntnissen. Neben musikalischer Begabung und
Bildung - von Kindheit an und sein Leben lang spielte er Orgel - war er in
der Kunstgeschichte bewandert wie kaum ein anderer. Von seiner
Ausbildung her war er ein vorzüglicher Altphilologe (klassische Philologie
studierte er unter Rudolf Pfeiffer und Friedrich Klingner). Neben den unzähligen

deutschen Studenten der vier bedeutenden Universitäten, an denen
er im Laufe von vierzig Jahren wirkte, zog er eine Reihe ausländischer
Studenten und junger Forscher an. So kam auch der Autor dieser Zeilen in
den frühen neunziger Jahren zu ihm nach München. Viele werden sich seiner

Vorlesungen erinnern, in denen er die ihm teuren Themen der Meta-



564 Filip Karfïk

physikgeschichte etwas freier erläuterte, als in der geschriebenen Form
seiner Publikationen, mit gelegentlichen spontanen Randbemerkungen,
die oft aufschlussreicher waren als eine Abhandlung. So konnte man etwa
in Bezug auf das Eine bei Plotin aus seinem Munde den Satz hören: „Ja, das
relationslose Eine ist doch nicht ganz relationslos." Darin war Beierwaltes'
Verständnis des Einen als höchster Intensivierung des Selbstbezugs des
Geistes gleichsam verdichtet. Auch manche kritische Bemerkung an die
Adresse „irritierender" Äußerungen namhafter Philosophen jener Zeit fiel
hier und da in der Vorlesung. Sein Oberseminar war ein Ort des freien
philosophischen Austausches über die gelesenen und besprochenen Texte, wo
es undogmatisch offen zuging. Es gab übrigens eine treue und
liebenswürdige Hörerschaft, die seine Veranstaltungen besuchte und die nicht
nur von den Studenten und Doktoranden bestand. Auch Frau Eva
Beierwaltes gehörte dazu.

Einmal stand im Oberseminar der Zeus-Hymnos des Kleanthes zur
Debatte. Die Stunde war schon vorbei. Beierwaltes war sichtlich verlegen.
„Wir können doch nicht abschließen, ohne den Hymnus im Ganzen auf
Griechisch zu hören!" Und erbat sich die Möglichkeit ihn vorzutragen.

Bei seiner Abschiedsvorlesung in München sprach er über Meister Eckhart

und las das Granum sinapis. In seiner eigenen Übersetzung heißt es

dort:

Von Zweien eine Flut,
der Liebe Glut,

der Zweien Band,
den Zweien erkannt,

fließt der gar süße Geist

ganz gleich,
untrennbar.

Die Drei sind Eins.
Weißt du ihr Wesen? Nein.

Es weiß sich selbst am besten.


	Nachruf auf Werner Beierwaltes

