Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Nachruf: Nachruf auf Werner Beierwaltes
Autor: Karfik, Filip

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FiLIP KARFIK

Nachruf auf Werner Beierwaltes

Am 8. Mirz 2019 fand sich in der Pfarrkirche St. Pankratius in Klingenberg
am Main ein Kreis der Familienangehorigen, Freunde, Schiiler und anderer
Trauergaste zusammen, um dem gehaltvoll gestalteten Requiem fiir Prof.
Dr. Werner Beierwaltes beizuwohnen. Der Verstorbene war in diesem fran-
kischen, an der Grenze Bayerns zu Hessen liegenden Stadtchen am 8. Mai
1931 geboren und hier aufgewachsen. Sein Leben fiihrte ihn als Schiiler an
das Gymnasium in Miltenberg, als Universitatsstudenten nach Miinchen,
als Gymnasiallehrer neben Miinchen auch nach Landshut, als Assistenten
und Privatdozenten (1964) nach Wiirzburg, als ordentlichen Professor
nach Miinster (1969), Freiburg i.B. (1974) und Miinchen (1982-1996) und
als Emeritus wieder nach Wiirzburg. Werner Beierwaltes starb am 22. Feb-
ruar 2019 im Alter von 87 Jahren und wurde am Klingenberger Friedhof
beigesetzt.

Symbolisch wurde das Requiem unter das Motto des Psalmverses ge-
setzt: ,In Deinem Lichte sehen wir das Licht“. Dem Licht als Metapher und
Begriff galten Beierwaltes’ erste Arbeiten: seine Dissertation Lux intelligi-
bilis. Untersuchungen zur Lichtmetaphysik der Griechen (1957) und seine
Abhandlung ,Die Metaphysik des Lichtes in der Philosophie Plotins®
(1961). In ihnen ist sein lebenslanges Interesse an der platonischen Meta-
physik des intelligiblen Seins und des dieses Sein erkennenden und auf
dessen Ursprung hinstrebenden Geistes vorgezeichnet. Zu einer Zeit, zu
der sich die Philosophen weltweit vom metaphysischen Denken der Ver-
gangenheit programmatisch lossagten, schlug der junge Beierwaltes einen
auffdllig unzeitgemdflen Weg ein, indem er sich ausgehend von Platon
ausgerechnet in jene Gestalten der spatantiken Metaphysik vertiefte, die
am meisten als verstiegen, weltabgewandt und gegenwartsfremd galten.
1965 erschien seine umfangreiche Monographie Proklos. Grundziige seiner
Metaphysik, und 1967 kam die von ihm eingeleitete und reichlich kom-
mentierte Ubersetzung von Plotins Abhandlung Uber Ewigkeit und Zeit
(Enneade III 7) heraus. In beiden Biichern erschloss er einen von seiner Ge-
genwart kaum geahnten philosophischen Reichtum des spatantiken Neu-
platonismus.

Beierwaltes’ Proklos-Buch machte klar, dass es seinem Autor um mehr
als eine philosophiehistorische Untersuchung geht, namlich um eine Inter-
pretation aus dem systematischen Interesse an der Sache selbst, die
Proklos’ Denken in Bewegung hadlt. Er hat drei Themen aufgegriffen, die
fiir dieses Denken charakteristisch sind: die triadische Grundstruktur des
Seins, die Dynamik der Kreisbewegung im Bereich des Geistes, der Seele
und der sinnenfdlligen Welt und die Dialektik als Methode des philo-



560 Filip Karfik

sophischen Denkens und als Weg der Seele zum Einen. Da er vornehmlich
an den Denkinhalten interessiert war, die Proklos zum Ausdruck bringt
und die eine allgemeine philosophische Relevanz besitzen, geht sein
Proklos-Buch streckenweise weit iiber Proklos hinaus, sowohl im Riick-
gang auf dessen Inspirationsquellen, zumal Platon und Plotin, als auch in
Richtung auf die Posteritdt der bei Proklos artikulierten Philosophumena
und Theologumena bei Dionysius Areopagita, Thomas von Aquin, Meister
Eckhart, Cusanus und anderen. Dies wird ein Grundzug von Beierwaltes’
eigener Methode bleiben: die grundlegenden Themen der platonischen
Metaphysik im Vergleich ihrer geschichtlich unterschiedlichen Ausprdagun-
gen quer durch die Jahrhunderte hindurch philosophisch einsehbar zu
machen. Bei der akribischen Bewahrung ihrer Differenz hebt er die grund-
legende Kontinuitit dieser philosophischen Tradition hervor.

Beierwaltes’ zweites Buch Plotin, Uber Ewigkeit und Zeit war der erste
umfangreiche philosophisch-philologische Kommentar zu einer von Plotins
Schriften seit Creuzers Plotinis Liber de pulchritudine aus dem Jahre 1814.
Im Unterschied zu Proklos war zwar die Plotin-Forschung der sechziger
Jahre des 20. Jh. bereits in Bewegung, angeregt durch die Gesamtiiber-
setzungen E. Bréhiers, R. Harders und V. Cilentos, die editorischen Ar-
beiten P. Henrys and H.-R. Schwyzers, die Tagung der Fondation Hardt zu
den Sources de Plotin (1960) und die Anmerkungen W. Theilers zur Neu-
ausgabe der Harderschen Ubersetzung. Trotzdem war der junge Privat-
dozent Beierwaltes der erste, der einen solchen Kommentar zu Plotin
schrieb und dadurch ein Vorbild schuf, dem dann allmdhlich andere folg-
ten, bis es zu einer Selbstverstandlichkeit wurde, Plotins einzelne Traktate
eingehend zu kommentieren, wie man das seit langem mit Platon und
Aristoteles tat. Beierwaltes’ Wahl der Enneade III 7 Uber Ewigkeit und Zeit
war sicher nicht zuféllig. Zum einen ist er bereits in seinem Proklos-Buch
ausfiihrlicher auf den Vergleich zwischen Proklos’ und Plotins Zeitauffas-
sung eingegangen. Zum anderen blieb Plotins an das Leben der Seele ge-
bundener Zeitbegriff - trotz Bergsons Rekurs auf Plotin und Husserls auf
Augustin - in der durch Zeit und Zeitlichkeit beherrschten Philosophie des
20. Jh. erstaunlicherweise beinahe unbekannt (mit der erwdahnenswerten
Ausnahme einer Studie Hans Jonas’ aus dem Jahre 1962). Wohl am Wich-
tigsten aber war fiir Beierwaltes Plotins genuin platonischer Gedanke, dass
die Zeit von der Ewigkeit her, d.h. dem zeit-losen Sein, als ihr Abbild zu
verstehen ist.

Beierwaltes’ drittes Buch Platonismus und Idealismus (1972) machte die
Leser explizit mit seiner Sicht der Nachwirkung und der Erneuerungsfa-
higkeit des platonischen bzw. neuplatonischen Gedankengutes quer durch
die Geschichte bekannt. In den Blick riickte hier einerseits der christliche
Platonismus, anhand philosophischer Exegese des Exodus 3,14 bei Augus-
tin, Meister Eckhart und Schelling (,Esse est deus - deus est esse“), ande-
rerseits der deutsche Idealismus mit seinem vielfdltigen Interesse an



Nachruf auf Werner Beierwaltes 561

Plotin, Proklos und Eriugena. Beide Themenbereiche werden fortan in
Beierwaltes’ Arbeiten einen immer bedeutenderen Platz einnehmen. Bei-
erwaltes, ein Schiiler von Rudolph Berlinger und Henry Deku, hat sich nie
ausschliefllich auf die Tradition des hellenischen (Neu-)Platonismus be-
schrankt, sondern war immer zugleich an seiner Fortwirkung im christ-
lichen Denken interessiert, griechischer- wie lateinischerseits. Ebenso sehr
war ihm daran gelegen, die sachliche Affinitat zwischen dem Neuplato-
nismus und dem deutschen Idealismus wie auch den faktischen Einfluss
des ersteren auf den letzteren historisch konkret und differenziert heraus-
zustellen. Seine Vertrautheit mit der Philosophie Hegels und Schellings,
die nicht weniger intensiv war als die mit Plotin und Proklos, wirkte sich
in beiden denkbaren Richtungen aus, im Interesse an der Rezeption des
Neuplatonismus bei den deutschen Philosophen wie auch umgekehrt im
Aufdecken der mannigfaltigen Gestalten der Metaphysik des Geistes und
des Absoluten in der Philosophie der Antike und des Mittelalters.

In den achtziger Jahren gab Beierwaltes zwei Biicher heraus, die als eine
Summe seiner breit angelegten historisch-systematischen Untersuchungen
zu den Grundthemen platonisch-neuplatonischer Metaphysik gelten kon-
nen: Identitdt und Differenz (1980) und Denken des Einen. Studien zur neu-
platonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte (1985). In ihnen ist
das Allerwichtigste von Beierwaltes’ Denken enthalten, und wer von den
heutigen Leserinnen und Lesern sich mit ihm vertraut machen will, dem
sei empfohlen bei diesen zwei Binden anzufangen.

Identitdat und Differenz im neuplatonischen Verstandnis ist die Grund-
struktur des aus dem Einen hervorgegangenen Seins. Die Reflexion iiber
beide Begriffe ist in Platons Sophistes vorgezeichnet, wird bei Plotin als
Lehre vom gottlichen Geist entfaltet, bei Proklos weiter ausdifferenziert
und bei Dionysius Areopagita in einem christlichen Kontext umgedeutet.
Identiat und Differenz bildet zugleich ein Grundthema der christlichen
Trinitdtslehre in ihrer ersten lateinischen Auspragung bei Marius Victori-
nus sowie der Schopfungslehre bei Augustinus und ein Theorem, auf dem
die Auffassung der Transzendenz und der Immanenz Gottes bei Meister
Eckhart beruht, und das die Theologie des Nicolaus Cusanus sowie die
Kosmologie des Giordano Bruno in jeweils unterschiedlicher Weise be-
stimmt. Auch Schellings Identitdtsphilosophie und Hegels Dialektik stel-
len unterschiedliche Gestalten dieses Problemkreises dar. Bezeichnender-
weise libt Beierwaltes im letzten Kapitel des Buches vor diesem histori-
schen Hintergrund eine eingehende Kritik an Adornos Begriff des Nicht-
Identischen. Hier zeigt sich, dass Beierwaltes’ Riickgriff auf die Geschichte
zugleich eine dezidierte Stellungnahme innerhalb der aktuellen philoso-
phischen Problematik war (die Studie wurde urspriinglich 1972 in der Fest-
schrift Berlinger publiziert).

Das Denken des Einen stellt gewissermafien die Fortsetzung der Identi-
tdt und Differenz dar. Das Buch ist ebenfalls aus einer Reihe unterschied-



562 Filip Karfik

licher, oft zuerst bereits anderweitig publizierter Abhandlungen zusam-
mengestellt. Diese literarische Form einer Art thematisch organisierten
stromateis wird Ubrigens fiir Beierwaltes’ Biicher typisch bleiben als ge-
treuer Ausdruck seiner oben angedeuteten Denkform: im Vergleich, quer
durch die Zeiten, das Identische bewahrend und das Unterschiedliche
herausstellend. Diesmal steht allerdings das neuplatonisch gedachte Eine
sowie die in ihm griindende Einheit des Seins und die auf es zielende
Einung der Seele im Fokus, wiederum von Platon ausgehend, iiber Plotin
und Proklos, Dionysius, Boethius, Eriugena, Bonaventura und Cusanus bis
Bruno, Leibniz und Hegel. Wie in der Identitdt und Differenz steht auch
am Ende des Denken des Einen ein auf die gegenwartige Lage der Philoso-
phie bezogener Beitrag (,Bild oder Gegenbild?“), der sich mit der neuzeit-
lichen und gegenwartigen Metaphysikkritik auseinandersetzt und dem
neuplatonischen Denken eben aus diesem Kontext heraus seine Relevanz
fir die Gegenwart vindiziert. Darin liegt Beierwaltes’ eigenes philosophi-
sches Programm: ,Aktive Erinnerung an das Lebendige und geschichtlich
Produktive im Vergangenen drangt uns nicht ab von dem, was uns jetzt zu
denken aufgegeben ist - vom noch Ausstehenden; sie scharft vielmehr durch
eine Internalisierung und Anverwandlung der eigenen Vor-Geschichte das
gegenwartige Bewusstsein.“

Die nachfolgenden Biicher Werner Beierwaltes’ - immerhin weitere
dreifdig Jahre intensiver Arbeit darstellend - seien hier nur kurz erwahnt.
Ein zweiter Plotin-Kommentar unter dem Titel Erkenntnis und Erfahrung
der Einheit. Plotins Enneade V 3 (1991), diesmal zu der erkenntnistheo-
retisch wichtigsten Abhandlung Plotins. Ein Band unter dem an das Pro-
klos-Buch erinnernden Namen Eriugena. Grundziige seines Denkens (1994),
das allerdings formal aus den bunten Steinen der Einzelabhandlungen zu
unterschiedlichen Themen von Eriugenas Denken sowie zu dessen Wir-
kungsgeschichte besteht. Ein Band zu Platonismus im Christentum (1998)
mit neuen Beitragen zu Marius Victorinus, Augustinus, Dionysius, Bona-
ventura, Meister Eckhart, Cusanus und Ficino sowie mit einer einleitenden
grundsatzlichen Besinnung auf das Verhaltnis zwischen Christentum und
Platonismus, das geschichtlich ebenso fruchtbar wie kontrovers war. Das
wahre Selbst. Studien zu Plotins Begriff des Geistes und des Einen (2001) mit
einer ,Retractatio” zum oben zitierten Kommentar zur Enn. V 3, und Stu-
dien zu Aspekten von Plotins Begriff des Geistes (Wahrheit, Weisheit,
Schonheit, Liebe), zu Plotins Begriff der causa sui und zu dem ihm sach-
lich verwandten Begriff des avBuméotatov bei Proklos sowie zu Plotins
Gedanken in Schelling. Diesem Plotin-Band folgte ein dhnlich konzipiertes
Buch, das unter dem Titel Procliana. Spdtantikes Denken und seine Spuren
(2007) Abhandlungen mit Bezug auf Proklos und die Wiederaufnahme
Proklischer Gedanken und Texte bei Meister Eckhart, in dem Liber de
causis, bei Cusanus, Ficino und Herder vereinigt. In spanischer Uberset-



Nachruf auf Werner Beierwaltes 563

zung liegt ein eigener Band zu Cusanus. Reflexion metafisica y espiritua-
lidad (2005) vor.

Die letzten zwei umfangreichen Bidnde, die wie alle anderen bei V.
Klostermann erschienen sind, Fussnoten zu Plato (2011) und Catena aurea.
Plotin Augustinus Eriugena Thomas Cusanus (2017) fassen die thematisch
unterschiedlichen Veroéffentlichungen zusammen, die Beierwaltes im Laufe
der Jahre zeitschriftlich, in Sitzungsberichten oder Sammelbanden publi-
zierte. Fussnoten zu Plato beinhalten unter anderem Studien zu Ficino,
Reuchlin und Pico della Mirandola. Die Renaissancephilosophie war eben
ein weiteres, hier bisher noch nicht eigens erwahntes Feld von Beierwaltes
extensiven wie intensiven Lektiiren und Interpretationen. In der letzten
Sektion der Fussnoten zu Plato findet man drei in den neunziger Jahren
publizierte Studien zu Heidegger nachgedruckt. Sie sind insofern wichtig,
als Beierwaltes sich hier explizit mit Heideggers Denken auseinandersetzt.
Als junger Mann hat er sich selber seinem Bann nicht ganz entzogen, wie
es vor allem die Sprache seines Proklos-Buches von 1965 verrdt. Anderer-
seits hat er durch seine eigene Arbeiten Heidegger der Ausklammerung
des neuplatonischen Denkens und seine Konstruktion der ,Seinsgeschich-
te’ und ,Seinsvergessenheit’ der Willkiir tiberfithrt. Zusammen mit der
Adorno-Studie aus dem Jahre 1972 stellen diese Heidegger-Abhandlungen
aus den Jahren 1992-1998 Beierwates’ scharfste Selbstabgrenzung gegen-
iiber zwei zu seiner Zeit in deutscher Philosophie dominanten Denkern
der dlteren Generation dar. In der Catena aurea sind weitere Veroffent-
lichungen zu Plotin, Augustinus, Thomas von Aquin, Eriugena, Cusanus
und der Philosophie der Renaissance versammelt. Die Erklarung des Titels,
die Beierwaltes im kurzen Vorwort zu diesem Band bot, mag auch hier als
Kennzeichnung seines philosophischen (Euvres als Ganzen stehen: ,[...]
,catena aurea‘ verstehe ich und gebrauche ich [..] als Metapher meiner
eigenen Arbeit an Paradigmen der Metaphysik, die sich auch als philoso-
phische Theologie begreift. Insofern ist sie mit der Idee des Christentums
tiefgriindig verbunden und mit deren geschichtlicher Wirklichkeit.“

Unvergesslich fiir die, die ihn kannten, bleibt Werner Beierwaltes als
Mensch in seiner Freundlichkeit und mit seinen vielseitigen kulturellen
Interessen und reichen Kenntnissen. Neben musikalischer Begabung und
Bildung - von Kindheit an und sein Leben lang spielte er Orgel - war er in
der Kunstgeschichte bewandert wie kaum ein anderer. Von seiner Aus-
bildung her war er ein vorziiglicher Altphilologe (klassische Philologie stu-
dierte er unter Rudolf Pfeiffer und Friedrich Klingner). Neben den unzah-
ligen deutschen Studenten der vier bedeutenden Universititen, an denen
er im Laufe von vierzig Jahren wirkte, zog er eine Reihe auslandischer Stu-
denten und junger Forscher an. So kam auch der Autor dieser Zeilen in
den frithen neunziger Jahren zu ihm nach Miinchen. Viele werden sich sei-
ner Vorlesungen erinnern, in denen er die ihm teuren Themen der Meta-



564 Filip Karfik

physikgeschichte etwas freier erlauterte, als in der geschriebenen Form
seiner Publikationen, mit gelegentlichen spontanen Randbemerkungen,
die oft aufschlussreicher waren als eine Abhandlung. So konnte man etwa
in Bezug auf das Eine bei Plotin aus seinem Munde den Satz héren: ,Ja, das
relationslose Eine ist doch nicht ganz relationslos.“ Darin war Beierwaltes’
Verstandnis des Einen als hochster Intensivierung des Selbstbezugs des
Geistes gleichsam verdichtet. Auch manche kritische Bemerkung an die
Adresse ,irritierender‘ Aulerungen namhafter Philosophen jener Zeit fiel
hier und da in der Vorlesung. Sein Oberseminar war ein Ort des freien phi-
losophischen Austausches iiber die gelesenen und besprochenen Texte, wo
es undogmatisch offen zuging. Es gab iibrigens eine treue und liebens-
wirdige Horerschaft, die seine Veranstaltungen besuchte und die nicht
nur von den Studenten und Doktoranden bestand. Auch Frau Eva Beier-
waltes gehorte dazu.

Einmal stand im Oberseminar der Zeus-Hymnos des Kleanthes zur De-
batte. Die Stunde war schon vorbei. Beierwaltes war sichtlich verlegen.
,Wir konnen doch nicht abschliefen, ohne den Hymnus im Ganzen auf
Griechisch zu horen!” Und erbat sich die Méglichkeit ihn vorzutragen.

Bei seiner Abschiedsvorlesung in Miinchen sprach er iiber Meister Eck-
hart und las das Granum sinapis. In seiner eigenen Ubersetzung heifdt es
dort:

Von Zweien eine Flut,
der Liebe Glut,
der Zweien Band,
den Zweien erkannt,
flieRRt der gar siifSe Geist
ganz gleich,
untrennbar.
Die Drei sind Eins.
Weifdt du ihr Wesen? Nein.
Es weifd sich selbst am besten.



	Nachruf auf Werner Beierwaltes

