Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Christus oder Antichrist : zur Frage nach der Kontinuitat in Viadimir
Solov'évs Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

Autor: Ddarr, Oliver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869343

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OLIVER DURR

Christus oder Antichrist

Zur Frage nach der Kontinuitat in Vladimir Solov’évs
Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

,Nah ist, und schwer zu fassen der Gott.
Wo aber Gefahr ist,
wachst das Rettende auch.“

1. PROLEGOMENA

Vladimir Solov'évs2 (1853-1900) Kurze Erzdhlung vom Antichrist,3 die 1900,
kurz vor seinem Tod, zum ersten Mal erschienen ist, gehdrt zu den ein-
flussreichsten seiner Schriften und hat die Rezeption seines Gesamtwerks
gefarbt.4 Ublicherweise wird das Werk Solov’évs in drei unterschiedliche,
miteinander mehr oder weniger im Widerspruch stehende Phasen - eine
vorbereitende, eine zukunftsoptimistische und eine apokalyptische - ein-
geteilt.s Im Folgenden soll untersucht werden, ob das erwahnte apokalyp-
tische Spatwerk einen Bruch mit seinen fritheren optimistisch-utopischen
Schriften und Uberzeugungen darstellt oder ob sich nicht vielmehr eine
gewisse Kontinuitat des eschatologischen Denkens hinter den offensicht-
lichen Unterschieden beispielsweise zwischen der Erzdhlung und Russland

1 HOLDERLIN, Friedrich: Patmos, in: STAPF, Paul (Hg.): Friedrich Hélderlin. Sdmtliche Wer-
ke, Erster Band. Wiesbaden: Emil Vollmer Verlag 1975, 328.

2 Russische Namen werden in der wissenschaftlichen Transliteration wiedergegeben.

3 SOLOWJEW, Wladimir: Kurze Erzdhlung vom Antichrist. (= Quellen und Studien zur
russischen Geistesgeschichte 1), 8. Auflage. Miinchen: Wewel Verlag 1994 (fortan kurz: Er-
zdhlung). Aufgrund des beschrankten Umfangs des vorliegenden Beitrags muss die Kenntnis
des Inhalts dieser kurzen Schrift hier vorausgesetzt werden. Sie wurde urspriinglich ver6f-
fentlicht als Erzdhlung eines Protagonisten in den Drei Gesprdchen und handelt vom end-
zeitlichen Aufstieg und Untergang des Antichrist, mit dem Fazit, dass eine Vereinigung der
Kirche auf Erden nicht méglich sei. Vgl. SOLOWJEW, Wladimir: Drei Gesprdche. Bonn: Kurt
Schroeder Verlag 1954.

4 Die Frage nach dem Verhdltnis Solov’évs zu den nationalistischen Bewegungen seiner
Zeit und diejenige nach seinem Verhdltnis zum Judentum muss hier ausgeklammert werden.
Vgl. dazu die kritische Auseinandersetzung bei HAGEMEISTER, Michael: Trilogie der Apoka-
lypse. Vladimir Solov’ev, Serafim von Sarov und Sergej Nilus iiber das Kommen des Antichrist
und das Ende der Welt, in: BRANDES, Wolfram/SCHMIEDER, Felicitas (Hgg.): Antichrist. Kon-
struktionen von Feindbildern. Berlin: Akademie Verlag 2010, 255-276.

5 So z.B. bei LETTENBAUER, Wilhelm: Nachwort des Herausgebers, in: SOLOWJEW, Wladi-
mir: Kritik der Abstrakten Prinzipien und Vorlesungen iiber das Gottmenschentum (= Deut-
sche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 1). Freiburg i. Brsg.: Wewel Verlag
1978, 751-762, hier 751.



540 Oliver Dirr

und die Universale Kirche von 1889 festmachen lasst. Schliissel zum Ver-
standnis dieser Entwicklungen - so lautet die These des vorliegenden Bei-
trags - ist Solov’évs Konzeption des ,Gottmenschentums®, die er in seiner
frithesten Schaffensphase im Rahmen der Vorlesungen iiber das Gottmen-
schentum7 1877-1881 grundgelegt hat und die sein ganzes (Euvre durch-
zieht. Ich folge dabei einer Intuition, die bereits Sergij Bulgakov artikuliert
hat:8 Solov’évs Rede vom Antichrist erschliesst sich meines Erachtens nur
von dort her (1) als Kontrastbild zum Gottmenschen Jesus Christus und (2)
als Méglichkeit menschlichen Selbstvollzugs im Raum geschichtlicher Frei-
heit.o

Dass es sich bei der Erzdhlung um einen ,apokalyptischen® Text han-
delt, ist nicht unproblematisch, denn die Literatur iiber endzeitliche Vor-
stellungen der Apokalypse ist Legion. Von fiktionalen Romanen tiber wis-
senschaftliche Beitrage bis hin zu religiosen Texten - wie z.B. der Apoka-
lypse des Johannes - 6ffnet sich ein Raum apokalyptischen Denkens, der
kaum zu tiberblicken ist.’e So lauft der spdte Solov'év Gefahr, als eine Art
pessimistischer Weltuntergangsprediger missverstanden zu werden. Kon-
kret konnte dies beispielsweise den Assoziationen geschuldet sein, die mit
der literarischen und religiésen Rezeptionsgeschichte des apokalyptischen
Genres zu tun haben: Die Welt sei ohnehin nicht zu retten und laufe in
den Abgrund, konstatieren derart gestimmte Texte. Von religioser Seite
wird noch angefiigt: deswegen miisse Gott selbst diese Zeit abbrechen und
die Welt im Rahmen der Parusie einer Erlosergestalt richten, um danach
etwas radikal Neues schaffen zu konnen. Besonders die christliche Escha-
tologie musste sich im Kontext der Religionskritik des 19. und 20. Jahrhun-
derts ,mit dem Verdacht auseinandersetzen, dass ,das Reden von einer

6 Vgl. SOLOWJEW, Wladimir: Russland und die Universale Kirche [1889], in: DERS.: Una
Sancta. Schriften zur Vereinigung der Kirchen und zur Grundlequng der Universalen Theokra-
tie (= Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 3). Freiburg i. Brsg.: We-
wel Verlag 1954, 145-420 (fortan kurz: Universale Kirche).

7 Vgl. SoLowjEw, Wladimir: Vorlesungen tiber das Gottmenschentum [1877-1881], in: DERS.:
Kritik der Abstrakten Prinzipien und Vorlesungen iiber das Gottmenschentum (= Deutsche
Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 1). Freiburg i. Brsg.: Wewel Verlag 1978,
537-750 (fortan kurz: Vorlesungen).

8 Bulgakov, der Solov’évs Intuition der Sophiologie bzw. des Gottmenschentums zu einer
systematischen Theologie ausgearbeitet hat, diente mir neben aktuellen Forschungsbeitra-
gen als hilfreicher Wegweiser in der Auseinandersetzung mit der umstrittenen und oft un-
einheitlichen Philosophie Solov'évs. Vgl. BULGAKOV, Sergij: Die Natur in der Philosophie
Vladimir Solov’évs, in: DERS.: Philosophie der Wirtschaft. Die Welt als Wirtschaftsgeschehen.
Miinster: Aschendorff 2014, 262-292 und BULGAKOV, SERGE]: Apokalyptik und Sozialismus
[1910], in: DERS.: Sozialismus im Christentum? Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht Verlag
1977, 53-134, hier 129.

9 Vgl. dazu speziell die 11. und 12. Vorlesung in SOLOWJEW: Vorlesungen, 727-750.

10 Vgl. dazu MCGINN, Bernhard: Lebensalter des Antichrist, in: DELGADO, Mariano/LEPPIN,
Volker (Hgg.): Der Antichrist: historische und systematische Zugdnge (= Studien zur christli-
chen Religions- und Kulturgeschichte 14). Fribourg: Academic Press 2011, 13-34.



Christ oder Antichrist 541

jenseitigen Zukunft [...] von der Aufgabe“ ablenke, ,die Lebensbedingun-
gen im Diesseits ertraglicher und menschenwiirdiger zu gestalten.“n Ge-
meinhin steht sie — besonders ihre apokalyptischen Auspragungen - noch
heute in der Kritik, vor allem moralisierend zu wirken, wobei der Hinweis
auf zukinftige Bestrafung oder Belohnung zu einem gottlich oder kirch-
lich gebotenen Handeln drangen soll.2 Die Rede vom ,Weltuntergang” ist
entsprechend eng mit der Frage nach personlichen Handlungsperspekti-
ven verwoben, wobei gerade hier die Kritik ansetzt: Apokalyptische Ent-
wiirfe, so wird bemerkt, verweisen auf eine Zukunft jenseits dieser raum-
zeitlichen Welt, weshalb sie die Verantwortung des Menschen fiir die Ge-
staltung der Gegenwart vernachlassigen. Gleichzeitig laufen aber apoka-
lyptische Diskurse auch gerade gegenldufig Gefahr, von konkreten macht-
politischen Programmen instrumentalisiert zu werden.3 Die Deutung von
historischen Ereignissen als identifizierbaren Zeichen der Endzeit, bei gleich-
zeitiger Verteufelung politischer Gegner und Bezeichnung von Einzelper-
sonen oder Gruppen als ,Antichristen® oder ,satanische Machte®, erfolgt
oft im Kontext politischer Propaganda.4 So ist eine derart eskapistische
Apokalyptik sowohl von religios-transzendenten Anforderungen (mit ei-
nem Fokus auf dem Jenseits) als auch von politisch-immanenter Verein-
nahmung (die vielleicht gerade auf die erwahnte Vernachlassigung des Dies-
seits reagiert) gleichermassen gefahrdet. Es wird sich noch zeigen, dass sich
Solov’év trotz gewisser oberflichlicher Ahnlichkeiten nicht leicht in solch
ein eskapistisches Schema fiigt.

Zundchst gilt es aber, einige kriteriologische und begriffliche Klarungen
in Bezug auf die Eschatologie vorzunehmen, vor deren Hintergrund die
Frage nach der Kontinuitdt im Denken Solov’évs an Scharfe gewinnt (Ab-
schnitt 2). In einem kurzen biographischen Abriss werden dann die groben
Entwicklungslinien seines Denkens - besonders seiner Eschatologie - skiz-
ziert und im Kontext seiner Religionsphilosophie verortet (Abschnitt 3),
bevor ein abschliessendes Fazit die vorliegenden Uberlegungen zu synthe-
tisieren versucht (Abschnitt 4).

1 NOCKE, Franz-Josef: Eschatologie, in: SCHNEIDER, Theodor (Hg.): Handbuch der Dogma-
tik, Band 2. Ostfildern: Grinewald Verlag 2013, 377-480, hier 377.

12 Vgl. BRANDES, Wolfram/SCHMIEDER, Felicitas: Einleitung, in: DIES. (Hgg.): Endzeiten.
Eschatologie in den monotheistischen Weltreligionen (= Millennium-Studien 16). Berlin: Wal-
ter de Gruyter 2008, V-XVI, hier V.

13 Vgl. BRANDES/SCHMIEDER: Einleitung, VI-IX.

14 Vgl. MCGINN: Lebensalter des Antichrist, 26.



542 Oliver Dirr

2. ESCHATOLOGIE ZWISCHEN APOKALYPTIK UND UTOPIE: KRITERIOLOGISCHE UND
SEMANTISCHE UBERLEGUNGEN ZUR KLASSIFIZIERUNG ESCHATOLOGISCHER ENT-
WURFE

Die Eschatologie im Russland des ausgehenden 19. Jahrhunderts bis ins Sil-
berne Zeitalter hinein war tendenziell von zwei Seiten gefihrdet: Einerseits
von einer extremen ,Apokalyptik“ und andererseits vom radikalen , Utopis-
mus"“.’5 Beide Begrifflichkeiten werden oft vage und inkonsistent verwen-
det. Deshalb sollen hier vier klarende Kriterien zur Klassifizierung bzw.
Einordnung eschatologischer Entwiirfe vorgeschlagen werden, mit deren
Hilfe der konzeptionell und semantisch uneinheitlichen Verwendung es-
chatologischer Begriffe entgegengewirkt werden soll.

(1) Das erste Kriterium ist die Frage nach dem Verhdltnis von Imma-
nenz und Transzendenz. Es geht hierbei um die metaphysischen Vorstel-
lungen, die fiir Vertreter diverser eschatologischer Entwiirfe grundlegend
sind bzw. die implizit in einer Eschatologie vorausgesetzt werden. Damit
verbunden ist die Frage: Wohin geht die Geschichte, welches Ziel hat sie?
Offensichtlich wird beispielsweise ein atheistischer Materialist — sofern er
die Geschichte iiberhaupt als zielgerichtet erachtet — keine transzendente
Vorstellung einer eschatologischen Vollendung zugestehen wollen, wohin-
gegen religiose Vertreter sowohl immanente als auch transzendente und
letztlich auch synthetische Zukunftsperspektiven formulieren kénnen und
- wie sich zeigen wird - auch formuliert haben. (2) Das zweite Kriterium,
das eng mit dem ersten verbunden ist, ist die Frage nach dem Verhaltnis
von Zeit (Geschichte) und Ewigkeit (Metageschichte), sofern eine Ewigkeit
tiberhaupt zugelassen bzw. als Moglichkeit in Betracht gezogen wird. Die-
ses Verhdltnis ist eng mit den metaphysisch religiosen Vorstellungen ent-
sprechender Eschatologien verflochten. In Bezug auf die Eschatologie liegt
der Kernpunkt in der Frage, ob die Geschichte als Prozess der Selbsttrans-
zendenz verstanden wird oder nicht. (3) Das dritte Kriterium ist die Frage
nach dem Subjekt der Geschichte: Handelt primdr Gott an der Welt oder
antizipiert der Mensch das Handeln Gottes? Ist der autonome Mensch in
der Lage, die Zukunft allein zu gestalten oder ist sie ein Zusammenspiel
von Gott und Mensch und in welchem Verhaltnis stehen dann diese bei-
den Akteure? Sind es Einzelpersonen oder Gruppen, die handeln? In die-
sem Zusammenhang stellt sich auch die Frage: Wie wird das Bose in der
Endzeit gedacht und welche Rolle spielt es? (4) Das vierte und letzte Krite-
rium ist die Frage nach dem Modus der Realisierung der jeweiligen escha-
tologischen Erwartungen. Handelt es sich um einen notwendigen und ste-
tigen Fortschrittsprozess, sodass Zukunftsoptimismus angemessen ist,

15 Vgl. MULLER, Ludolf: Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus, in:
BOHME, Wolfgang (Hg.): Zeit — Endzeit - Ewigkeit (= Herrenalber Texte 78). Karlsruhe: Eigen-
verlag 1987, 51-69, hier s1.



Christ oder Antichrist 543

oder eher um einen dialektisch-tragischen Konflikt, der katastrophische
Befiirchtungen und das Harren auf Gottes Eingreifen in der Geschichte
oder tiber sie hinaus notwendig macht?

Der Charakter eschatologischer Entwiirfe wird massgeblich dadurch be-
stimmt, wie solche Fragen beantwortet werden. Dabei steht die eschatolo-
gische Rede grundsatzlich in Versuchung, eine Vorhersagung der Zukunft
oder gar eine Totalerklarung der Wirklichkeit anbieten zu wollen. Gerade
deshalb ist es von zentraler Bedeutung, sich mit der Hermeneutik eschato-
logischer Aussagen zu beschaftigen: Inhalt, Sprache, Reichweite, Intention
und Begriindung solcher Aussagen gilt es hinsichtlich der bleibenden Of-
fenheit und Unverfiigbarkeit der Geschichte zu reflektieren. Damit So-
lov’évs Eschatologie und die Erzdhlung in einem breiteren Kontext escha-
tologischer Vorstellungsraume situiert werden kdénnen, gilt es zudem noch
einige zentrale Begriffe zu konkretisieren: Eschatologie, Apokalypse, Chi-
liasmus und Utopie.

»Eschatologie” wird meist als ,Lehre von den letzten Dingen® glossiert
und bezeichnet systematisch-theologisch die Rede von der kosmologi-
schen und anthropologischen ,Vollendung der Welt.“1¢ Dass es sich dabei
nicht um eine Zerstorung dieser Welt handeln kann, ergibt sich bereits aus
dem Schopfungsglauben. In der orthodoxen Tradition, in die Solov'év ge-
boren wurde, gibt es wenig verbindlich festgehaltene Lehren, die tiber die
Aussagen der nicanischen (325) und konstantinopolitanischen (381) Sym-
bola hinausgehen:7 ,Wir glauben [...] an den einen Herrn Jesus Christus,
den Sohn Gottes [...] der kommt zu richten Lebende und Tote“ (DH 125)
und: ,,Wir erwarten die Auferstehung der Toten und das Leben der zukiinf-
tigen Zeit“ (DH 150). Parusie, Gericht und Auferstehung sind im Glauben
der Kirche verbunden mit der Transfiguration und Erneuerung sowohl des
Menschen als auch der ganzen Schopfung im Sinne einer Vollendung,
wobei sich Heilung, Trost und Verherrlichung ebenso ereignen wie das Ge-
richt. Diese Hoffnungsperspektive wird in einer futurisch-prasentischen
Spannung gehalten: Zwischen Inkarnation, Tod und Auferstehung Jesu
Christi (inaugurierte Eschatologie) und seiner noch ausstehenden Wieder-
kunft, die mit der endgiiltigen Neuschépfung der Welt verbunden ist (voll-
endete Eschatologie), macht sie ,die Gegenwart zum Anfang der erhofften
Vollendung.“8 Diese ,Zwischenzeit (so wird die mit Jesus Christus ini-
tiierte Phase der Heilsgeschichte bezeichnet), wird ,Endzeit” genannt. An
ihr scheiden sich die Geister.

16 Vgl. NOCKE: Eschatologie, 377; 421.

17 Vgl. LOUTH, Andrew: Introducing Eastern Orthodox Theology. Illinois: IVP Academic
Press 2013, hier 141. Nachfolgende Zitate wurden dem Enchiridion Symbolorum entnommen.
Vgl. DENZINGER, Heinrich/HUNERMANN, Peter (Hgg.): Enchiridion symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum = Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirch-
lichen Lehrentscheidungen, 42. Auflage. Freiburg i. Brsg.: Herder 2009 (fortan kurz: DH).

18 NOCKE: Eschatologie, 388.



544 Oliver Diirr

Christliche Eschatologie kann mitunter zwei Auspragungen haben: eine
helle und eine dunkle, wobei beide - sofern sie sich im weitesten Sinne im
Rahmen der christlichen Tradition bewegen - mit einem letztendlich gu-
ten Ausgang der Geschichte im vollendeten Reich Gottes rechnen.» Unter-
schiede ergeben sich vor allem im Verstandnis des Modus eschatologischer
Entwicklungen, naherhin: in der Frage nach der Beteiligung des Menschen
an dieser Vollendung. Die helle Form der Eschatologie betont trotz allem
Noch-nicht der gegenwartigen Zeit ein positives Streben zum kommenden
Christus und das Antizipieren seiner Parusie im Schon des angebrochenen
Gottesreiches. Die dunkle Form versucht sich in der Auseinandersetzung
mit dem Noch-nicht, das sich in Form des Bosen manifestiert, anhand von
apokalyptisch-katastrophischen Motiven zu orientieren und tritt dement-
sprechend vor allem im Kontext historischer Bedrangnissitutationen und
Angsterfahrungen auf.2c Dabei wird in jiidischen und christlichen Eschato-
logien stets erwartet, ,dass am Ende der Zeiten eine Rettergestalt®, ein
Messias ,,noch vor dem Letzten Gericht auftreten bzw. wiederkehren wird,
als Wegweiser in ein Reich des Friedens und des endgiiltigen Triumphs der
Glaubigen.“x

Apokalyptische Literatur ,meint, enthiillen zu kénnen, was seinem We-
sen nach vor uns verhiillt ist; sie glaubt sagen zu konnen, wie es aussieht
am Ende aller Dinge und was geschehen wird, bevor dieses Ende eintritt.“22
Von der Etymologie her bedeutet ,Apokalypse“ ,Enthiilllung“ oder theolo-
gisch gewendet ,Offenbarung®. Enthiillend ist die Apokalypse in dem Sin-
ne, dass sie offenbaren und freilegen will, wie die Welt ,, wirklich“ ist, hin-
ter allem Schein. Kennzeichnend fiir diese Literatur sind ihr symbolischer
Reichtum und die Vielschichtigkeit, mit der von der ,Tragédie der Welt
und der Menschengeschichte” und ,vom tragischen Schicksal der Kirche,
von den Priifungen, die ihr zuteil werden“23 gesprochen wird. In der End-
zeit verdichtet sich fiir das apokalyptische Denken der dualistische Kon-
flikt zwischen Gut und Bose zu einer offenen Auseinandersetzung. Mit den
letzten Krampfen der Welt vor ihrem Ende bricht jedoch auch bereits eine
neue Zukunft an (oder ist im Begriff anzubrechen), sodass unbekannte As-
pekte der Geschichte noch ausstehen und sogar Hoffnung mdglich wird.
Die Apokalyptik hofft, dass die Menschheit durch das gegenwartige Leiden
nicht umsonst auf ihre Vollendung harrt: ,(D)aher hat auch die Kirchenge-
schichte noch eine neue, nicht offenliegende Zukunft vor sich, und ange-
sichts dieser Zukunft ist es vielleicht angebracht, nicht an das Ende, son-

19 Vgl. BULGAKOV, Sergij: Die Orthodoxie. Die Lehre der Orthodoxen Kirche (= Sophia 29), 3.
Auflage. Trier: Paulinus Verlag 2013, hier 276 und BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 129.

20 Vgl. NOCKE: Eschatologie, 382.

21 BRANDES/SCHMIEDER: Endzeiten, VII.
22 MULLER: Russische Eschatologie, 51.
23 BULGAKOV: Die Orthodoxie, 265.



Christ oder Antichrist 545

dern eher an den Anfang der Geschichte zu denken.“24 Es unterscheidet
sich hier eine schopfungstheologisch-fundierte von einer fundamentalis-
tisch-eskapistischen Apokalyptik, die glaubt, dieser Welt kein Gut mehr
abringen zu kénnen.

In diesem Punkt beriihrt sich die neutestamentliche Apokalyptik mit
ihrer Vorlauferin: der jidischen Apokalyptik. Diese entstand in einer Zeit
(ca. 200 v. Chr. bis 100 n. Chr.) ,die fiir das Judentum - politisch und reli-
gios — zu ausserstem Pessimismus Anlass bot.“2s In diesem unheilvollen
und bedrohlichen Kontext erhdrtete sich der Glaube daran, dass die ver-
meintlich negativ verlaufende Geschichte trotzdem von Gott gelenkt sein
miisse. Der gegenwirtige Aon werde von Gott vielleicht doch nur in den
Untergang getrieben, damit ein neuerer und besserer Aon aus ihm herauf-
gefiihrt werden kénne. Beim Ubergang in diese neue Weltzeit spielte fiir
das Judentum der Zeit ein Messias als nationaler Fithrer und Befreier die
entscheidende Rolle. Das messianische Reich, das von diesem inauguriert
werden soll, steht am Ende der Geschichte - in gewissen Quellen noch in-
nerhalb ihrer Grenzen26 - ,an jenem Grenzpunkt, wo sich Geschichte und
Eschatologie, Empirisches und Uberempirisches verbinden.“27 Hier liegen
die jiidischen apokalyptisch-messianischen Vorstellungen vom Gottesreich
nahe beim christlichen Chiliasmus, dem Ideenkomplex um ein tausendjih-
riges Friedensreich in der Endzeit (vgl. Offb 20,4-6).28 Wihrend in der jii-
dischen Apokalyptik aber das Ende und der Anfang einer Weltzeit gemeint
war, rechnen gewisse christliche Vorstellungen mit dem Ende der Welt -
wobei offensichtlich unterschiedliche geschichtstheologische Vorstellungen
operativ sind. Im Christentum treten gemeinhin die mit dem irdischen
Reich des Messias verbundenen immanent-chiliastischen Hoffnungen in
den Hintergrund:2o ,Mit neuer Kraft wird hier die Unlésbarkeit der histo-
rischen Tragddie innerhalb der Grenzen der Geschichte behauptet®,3c die
erst in einer endgiiltigen Auseinandersetzung und darauf folgenden Voll-
endung der Welt gelost werden kann, in der die gegenwartige kosmische
und historische Wirklichkeit transzendiert und neu geschaffen wird. Hier
befindet sich die Apokalyptik an der Grenze ihrer Sprache: Sie kann sich
dem Unsagbaren nur noch versuchsweise, durch symbolische Motive und
mittels bildlicher Sprache ndahern. An dieser dussersten Schwelle der als

24 BULGAKOV: Die Orthodoxie, 268.

25 NOCKE: Eschatologie, 382.

26 Vgl. BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 86-88.

27 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 88.

28 Der vorliegende Beitrag verortet Utopie und ,Chiliasmus” nahe beieinander als Be-
zeichnungen fiir die innergeschichtliche Moglichkeit eines immanenten Zukunftsreichs.

29 Natiirlich muss hier mit einem Verweis z.B. auf Joachim von Fiore vermerkt werden,
dass ,christliche Apokalyptik“ keineswegs eine homogene Grosse ist und auch innergeschicht-
liche Vorstellungen des Reiches Gottes hervorgebracht hat.

30 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 104.



546 Oliver Diirr

sinnlich-erfahrbar verstandenen Realitét steht der Tod, der Weltuntergang
von Mensch und Schépfung. ,[E]rst jenseits der Schwelle des Todes wartet
das neue Leben.“s Hier hort die christliche Apokalyptik auf, ,chiliastisch
zu sein, und wird eschatologisch“s2, wobei der christliche Glaube an die
Auferstehung der Toten ins Blickfeld gerat.33

Am Auferstehungsglauben kann nun auch der Unterschied zwischen
Apokalyptik und Utopie festgemacht werden. Das denkerische Umfeld
Solov’évs kannte namlich immanente Auferstehungsszenarien:34+ Wie Niko-
laj F. Fédorovs (1828/29-1903) Vision einer ,Vereinigung der S6hne zur Auf-
erweckung der Vidter“ss. Fédorov erwartete einen wissenschaftlich-tech-
nisch garantierten kontinuierlichen Fortschritt der Weltgeschichte, deren
Ziel ein ,Reich des Lebens, das tiber den Tod triumphiert“36 sei. Eines Ta-
ges werde es moglich, das ,gemeinsame Werk“7 zu vollbringen: Die wis-
senschaftlich-technische Wiederauferweckung aller bisher verstorbenen
Menschen durch die letzte Generation. Hier verschwindet die Grenze zwi-
schen Gott und Mensch als eschatologischen Akteuren. Es handelt sich
also um eine immanent-chiliastische Zukunftserwartung, eine Utopie.38
Utopismus soll hier den Glauben daran bezeichnen, dass der Mensch, aus-
gehend von den Bedingungen der gegenwartigen Welt, durch eigene An-
strengung einen Idealzustand erschaffen kann.39 Eine utopische Eschato-
logie versteht entsprechend die Vollendung der Welt als ,von innen ge-
wirkt.“40 Dieser zundchst religios begriindete Fortschrittsoptimismus wur-
de im Laufe neuzeitlicher Entwicklungen zunehmend sdkularisiert, imma-
nentisiert und teilweise explizit religionsfeindlich gewendet. Der Sozialis-
mus schliesslich verweltlichte die Eschatologie und reduzierte das Escha-
ton auf eine zukiinftig zu errichtende Sozialordnung. Im russischen Kon-

31 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 129.

32 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 129.

33 Den mit dem Verweis auf den Schopfungsglauben begriindeten Glauben an eine Auf-
erstehung kannte schon das Judentum (2 Makk 7,28f.), was verdeutlicht, dass die hier skiz-
zierten abstrahierenden Schemata der historischen Komplexitat des Phinomens Apokalyptik
kaum gerecht werden konnen.

34 Fiir eine Ubersicht im Russland der Zeit vgl. GROYS, Boris/HAGEMEISTER, Michael: Die
Neue Menschheit. Biopolitische Utopien zu Beginn des 20. Jahrhunderts, 2. Auflage. Frankfurt:
Suhrkamp 2016, passim.

35 FEDOROV, Nikolaj: Die Frage der Bruderschaft oder der Verwandtschaft, der Ursachen
des unbriiderlichen und unverwandtschaftlichen, d.h. des unfriedlichen Weltzustandes und der
Mittel zur Wiederherstellung der Verwandtschaft. Memorandum der Nichtgelehrten an die Ge-
lehrten, die geistlichen und weltlichen, an die Gldubigen und Nichtgldubigen, in: GROYS, Boris/
HAGEMEISTER, Michael: Die neue Menschheit. Biopolitische Utopien in Russland zu Beginn des
20. Jahrhunderts, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2016, 68-126, hier 87.

36 MULLER: Russische Eschatologie, 55.

37 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 87.

38 Vgl. BULGAKOV: Die Orthodoxie, 271.

39 MULLER: Russische Eschatologie, 51.

40 Vgl. NOCKE: Eschatologie, 418.



Christ oder Antichrist 547

text kann - fiir die extreme und atheistische Variante des Utopismus - an
die ,Narodniki“# gedacht werden, die in der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts als sozialrevolutiondre Bewegung entstanden und die eschatolo-
gisch-messianische Terminologie auf das russische Bauerntum und die
,Obs¢ina“4> tibertrugen.43 Diese iibernahmen die religiése Sprache und
Ikonographie, die damit bezeichneten sozial-politischen Ziele wurden aber
nationalistisch konkret gefasst. Fédorov stellte dagegen eine dezidiert reli-
gios-chiliastische Utopie in den Raum eschatologischen Denkens, die sich
auch von der apokalyptisch-tragischen Perspektive unterscheidet: Erstens
verortet sie einen Zielpunkt des Weltprozesses immanent und kennt keine
Selbsttranszendenz des historischen Prozesses in die Ewigkeit Gottes hin-
ein - womit ein konstitutives Element christlich-apokalyptischer Eschato-
logien verneint wird. Zweitens rechnet sie in Bezug auf den Modus der te-
leologischen Realisierung mit einem mehr oder weniger positiv-optimisti-
schen Aufstieg der Geschichte und nicht mit einer antagonistischen Kon-
frontation. Drittens versteht sie die Geschichte als Projekt und die Welt als
Aufgabe, die es vom Menschen aktiv und schopferisch zu realisieren gilt. 44
Soweit kann eine christliche Schopfungslehre zustimmen, die ,lber das
Sich-Verlassen auf Gottes Verheissung hinaus, aktive Realisierung“ und
,Mitgestaltung der erhofften Zukunft“4s kennt.

Insofern alle menschlichen Ambitionen als Teilziele verstanden wer-
den, konnen auch Utopien zur christlichen Hoffnung und damit zur Escha-
tologie gehoren.46 Sie werden dann aber als Hoffnungsbilder verstanden,
die immer wieder iiber sich hinausweisen und gewissermassen durch apo-
kalyptisches Feuer ,geldutert® werden miissen, sonst kann im Kontext im-
manentistischer Sozialismen kaum mehr von ,Eschatologie“ sensu stricto
gesprochen werden. Die Menschheitsgeschichte — so glaubt jede christli-
che Eschatologie - steht vor einer Wende und auch durch viele Windun-
gen hindurch wird es letztendlich eine Wende zum Guten sein. Doch der
Modus dieser Entwicklung wird ambivalent imaginiert: Die der christli-
chen Theologie innewohnende Dualitdt von chiliastischer Utopie und apo-
kalyptischer Dystopie kann - mit Bulgakov - als ,grundlegende Antinomie
der christlichen Geschichtsphilosophie“47 bezeichnet werden. Beide dieser
Pole ,haben tiefe Wurzeln im Christentum, obwohl sie miteinander nicht
in Einklang zu bringen sind“4® und die christliche Eschatologie versucht

41 Vom russ. ,Hapoguuku®, d.h. ,Volksfreunde®.

42 Vom russ. ,,06mwmuna“, d.h. ,Dorfgemeinschaft®.

43 Vgl. dazu KOtAKOWSKI, Leszek: The Golden Age (= Main Currents of Marxism 2). Ox-
ford: Clarendon Press 1978, 305-328, spez. 316-328.

44 Vgl. BULGAKOV: Die Orthodoxie, 271.

45 NOCKE: Eschatologie, 391.

46 Vgl. NOCKE: Eschatologie, 419.

47 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 125.

48 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 125.



548 Oliver Diirr

das Gleichgewicht zwischen beiden zu halten. Die damit ausgesagte Zu-
rickhaltung hat die christliche Tradition als ,eschatologischen Vorbe-
halt“49 bezeichnet: Beide Impulse - Apokalyptik und Utopie - sollen stets
unter Beriicksichtigung der grundsdtzlichen Offenheit und Unverfiigbar-
keit der Zukunft fiir den Menschen betrachtet werden, damit sie nicht
ideologisch vereinnahmt oder fiir politische Ziele und Programme miss-
braucht werden. Im Kontext dieses weiten eschatologischen Spektrums
kann nun auch Solov’év biographisch und religios-philosophisch verortet
werden.

3. ZUR ESCHATOLOGIE SOLOV’EVS IM HORIZONT BIOGRAPHISCHER ENTWICK-
LUNGSLINIEN UND SEINER RELIGIONSPHILOSOPHISCHEN INTUITION

Solov’évs ganzes Denken war ,von friith an und bis in die letzten Tage
seines verhdltnismadssig kurzen Lebens eschatologisch gepragt® und er hat
»den ganzen Raum eschatologischen Denkens zwischen Utopismus und
Apokalyptik durchschritten.“sc Ublicherweise werden beim Versuch sein
Gesamtwerk ordnend zu iiberblicken drei Perioden voneinander unter-
schieden: (1) In eine erste ,vorbereitende Phase“ (bis 1881) fallen u.a. die
Vorlesungen. (2) Die zweite Periode (1882-1889) ist die eschatologisch ,helle
und zukunftsoptimistische Zeit“, in der er viel tiber die ,Sache der Ver-
einigung der Kirchen um den Felsen [...] Petri“ und die ,Grundlegung der
Lehre von der universalen Theokratie“s* geschrieben und sich kirchenpo-
litisch engagiert hat. (3) Die dritte Periode (ab 1890 bis zu seinem Tod
1900) ist die biblisch-apokalyptisch gepragte ,dunkle Phase®, in der er die
Erzahlung verfasst hat. Da im Folgenden von einer gewissen Kohdrenz und
Kontinuitdt in seinem Denken ausgegangen wird und sich denkerische Ent-
wicklungsprozesse mitunter iiber Monate und Jahre erstrecken, scheint es
nicht sinnvoll, an dieser strikten (und ohnehin konstruierten) Periodisie-
rung festzuhalten. Vielmehr soll ein biographischer Abriss — mit Blick auf
Solov’évs Auseinandersetzung mit dem Motiv des Bosen - dazu dienen,
dessen eschatologische Akzentverschiebungen nachvollziehbar zu machen.
Die Auseinandersetzung mit dem Bosen wurde in den letzten Jahren von
Solov’évs Lebens zum Leitmotiv. Im Vorwort der Drei Gesprdche fragte er:

»1st das Bose nur eine nattirliche Unzuldnglichkeit, eine Unvollkommenheit, die
von selbst verschwindet, je starker das Gute wachst? Oder ist es eine tatsidch-
liche Kraft, die durch ihre Lockungen unsere Welt beherrscht, so dass man in

49 Die Wendung wurde von Erik Peterson in seinen Rémerbrief-Vorlesungen geprigt.
Vgl. dazu ANGLET, Kurt: Der eschatologische Vorbehalt. Eine Denkfigur Erik Petersons. Pader-
born: Ferdinand Schéningh Verlag 2000, passim.

50 MULLER: Russische Eschatologie, 55.

51 SOLOWJEW: Universale Kirche, 420.



Christ oder Antichrist 549

einer anderen Seinsordnung einen Stiitzpunkt besitzen muss, um den Kampf
gegen diese Kraft mit Erfolg zu bestehen?“s2

Solov’év sah die weltgeschichtlichen Entwicklungen der Jahrhundertwende
zunehmend sub specie Antichristi venturi und fasste das Bose als geschicht-
lich wirksame Macht auf, die keinesfalls iibergangen werden diirfe - auch
wenn am Ende Christus tiber den Antichristen triumphieren wird.s3

Noch ganz ohne Antichrist hatte dagegen der junge zukunftsoptimisti-
sche Solov’év gerechnet, als er mit zwanzig Jahren in einem Brief an seine
Cousine E.V. Selevina schrieb: ,Die bewusste Uberzeugung, dass der ge-
genwartige Zustand der Menschheit nicht der ist, der er sein soll, bedeutet
fir mich, dass er verdndert werden muss, verwandelt werden muss. Ich er-
kenne das Bose nicht als ewig an, ich glaube nicht an den Teufel.“s4

Solov’évs Jugendzeit war von einer religios-weltanschaulichen Krise ge-
pragt gewesen, durch die er sich fiir kurze Zeit von der orthodoxen Kirche
abwandte und dem Sozialismus nahestand. Von dessen immanenter Vision
einer vollkommenen Sozialordnung war dann auch die Frithphase seiner
religios-eschatologischen Vorstellungen gepragt. Ziemlich schnell hatte er
zu einem philosophisch und intellektuell verantworteten Glauben zuriick-
gefunden - primar durch den denkerischen Einfluss von Spinoza, Schopen-
hauer und Schelling.s5 Nach dem Bruch mit dem jugendlichen Materialis-
mus und Positivismus zwischen 1871 und 1873,56 entfaltete Solov’év, sicht-
lich sowohl von Fédorov als auch vom sozialistischen Gedankengut seiner
Jugend inspiriert, ein eschatologisches Programm, das als ,Vervollkomm-
nungseschatologie“ bezeichnet werden kann.s7 Er verband die utopische
Idee des Fortschritts mit der jiidisch-christlichen Erwartung einer Wende
in der Menschheitsgeschichte, denn das , Prinzip der sozialen Ordnung® ist
den ,Vitern der wiedergeborenen Menschheit“s8 anvertraut worden. Die
Menschen und ihre Institutionen wiirden sich zunehmend vervollkomm-
nen - bis zu dem Augenblick, an dem sie die Grenzen der Geschichte iiber-
schreiten und mit dem Erscheinen der universalen Kirche in das Reich
Gottes eingehen wiirden.59 Die dadurch inaugurierte ,universale Theokra-
tie“ unterscheidet sich von einer sozialistisch-immanentistischen Sozial-
ordnung durch ein qualitativ neues Sein im Reich der Liebe Gottes, in dem

52 SOLOWJEW: Drei Gesprdche, 13.

53 SOLOWJEW: Drei Gesprdche, 13.

54 Zit. nach BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 131.

55 Vgl. MULLER: Russische Eschatologie, 56.

56 Vgl. TAMCKE, Martin: Denn Glanz hat dieses verfiilschte Gute tibergenug. Wladimir So-
lowjews Weg mit den Kirchen und der Kirche, in: DELGADO, Mariano/FUCHS, Gotthard (Hgg.):
Die Kirchenkritik der Mystiker. Prophetie aus Gotteserfahrung (= Studien zur christlichen Re-
ligions- und Kulturgeschichte 4). Fribourg: Academic Press 2005, 99-118, hier 102.

57 MULLER: Russische Eschatologie, 57.

58 SOLOWJEW: Universale Kirche, 410.

59 Vgl. SOLOWJEW: Universale Kirche, 394.



550 Oliver Diirr

Gott alles in allem ist (vgl. 1 Kor 15,28). Diese All-Einheit als Einheit aller
Menschen in der Liebe war nach Solov’évs Uberzeugung durch die indivi-
duelle Vervollkommnung des Menschen moglich, sofern diese mit der
Sublimierung sozialer Institutionen (vor allem der Kirche) einhergeht. Ge-
rade deshalb sah Solov’év die Spaltung der Kirche als primares Hindernis
fiir das Hereinbrechen des Reiches Gottes und er widmete seine Energie in
den 1880er Jahren der Uberwindung dieser Trennung. Die Vereinigung der
Kirche verstand Solov’év synonym zur Wiedervereinigung der Menschheit
und des gesamten Kosmos mit dem Schopfer in der wieder erlangten All-
Einheit des Gottesreiches.6¢ Dieses zu erreichende ,Ziel ist jenseitig, aber
zu dem himmlischen Ziel fiihrt ein irdischer Weg.“6: Auch wenn hier von
einer Eschatologie gesprochen werden kann, handelt es sich doch auch um
immanent-utopische, ja sogar chiliastisch anmutende Ziele:

,Euer Wort, o Volker des Wortes, ist die freie universale Theokratie, die wahre
Solidaritit aller Nationen und aller Klassen, das im gesellschaftlichen Leben
verwirklichte Christentum, eine verchristlichte Politik; es ist die Freiheit aller
Bedriickten, der Schutz fiir alle Schwachen; es ist die soziale Gerechtigkeit und
der gute christliche Frieden. So 6ffne ihnen denn, Schliisseltrager Christi, und
mogen die Tore der Geschichte fiir sie und fiir die ganze Welt die Tore des
himmlischen Reiches sein.“62

Solov’évs eigene philosophische Arbeit sollte durch die tiberzeugende Dar-
legung der christlichen Wahrheit - d.h. die Rechtfertigung des ,Glaubens
der Vater“ durch dessen Erhebung auf eine ,neue Stufe des verniinftigen
Bewusstseins“®3 - den Widerstand des Bosen tiberwinden.¢4 Er glaubte an
einen beinahe automatischen Triumph des Guten und der Wahrheit tiber
das Bose und die Liige. Noch 1889 schrieb er Russland und die Universale
Kirche in der triumphalistischen Erwartung, den Einbruch des Gottesrei-
ches durch die institutionelle Wiedervereinigung der Kirchen - praziser:
derjenigen von Kirche und Staat - zu erleben. Solov'év hoffte, dass der Zar
als legitimer Nachfolger Konstantins des Grossen und somit das politische
Oberhaupt der christlichen Welt, sich vor dem Papst als geistlichem Ober-
haupt beugen und mit dieser Wiedervereinigung von Ost und West das
Reich Gottes einleiten wiirde.% Dieses Eschaton schien ihm greifbar nahe,
wobei nur noch einige wenige Hindernisse aus dem Weg geraumt werden
mussten, bis die ,Geschichte der Welt unter dem Lauten aller Glocken in

60 Solov’év verstand sowohl die Kirche als auch die Menschheit, als weltweiten Organis-
mus der Wahrheit und Liebe. Vgl. SOLOWJEW: Universale Kirche, 401-409.

61 MULLER: Russische Eschatologie, 57.

62 SOLOWJEW: Universale Kirche, 188.

63 SOLOWJEW: Erzihlung, 7.

64 Vgl. MULLER: Russische Eschatologie, 60.
65 MULLER: Russische Eschatologie, 60.



Christ oder Antichrist 551

Rom und Moskau in die Geschichte des Reiches Gottes“66 iibergehen wiir-
de.

Diese Pldne fiir die sichtbare Wiedervereinigung der Menschheit erfiill-
ten sich jedoch nicht und Solov’év hielt zunehmend eine innerlich-sittli-
che Wiedergeburt der Menschheit fiir wichtiger als eine dusserlich-institu-
tionelle Reform. Diese Wiedergeburt kann aber nicht von aussen aufge-
zwungen werden, sie ist nur als freie Entscheidung des Menschen denkbar.
Die utopischen Vorstellungen einer quasi automatischen Vervollkomm-
nungseschatologie korrespondierten also nicht mit der erfahrenen Wirk-
lichkeit und mussten erganzt werden: Bereits in Una Sancta hatte Solov’év
die kosmische Geschichte als ein ,langsames schmerzhaftes Gebaren“ be-
schrieben, als ,miihseligen Prozess®, der ,durch heterogene Prinzipien be-
stimmt wird, die erst spat und unter grossen Anstrengungen zu einer dau-
erhaften und harmonischen Einheit gelangen.“67 Bereits in der ,mittleren
Periode“ vollzog sich also ein Wandel im Denken Solov’'évs, der die Phase
der Entscheidungseschatologie vorgespurt hat.68 Von einem substantiellen
Bruch im Denken kann hier jedoch kaum die Rede sein: Solov’év hatte eine
mehrstufige Realisierung der All-Einheit69 bereits in der zehnten Vorle-
sung Uber das Gottmenschentum angedacht, weshalb hier eher von einer
Akzentverschiebung gesprochen werden sollte. ,Seit den achtziger Jahren
ging Solowjew mehr und mehr davon aus, dass die Entwicklung sich im
geistlichen Kampf vollziehe.“70 Die Erfahrung, dass sich die 6stlichen und
westlichen Kirchen nicht vereinigen wollten und dass es Menschen gab,
die die ewige Wahrheit des Christentums auch in seiner absolut verniinftig
dargelegten Form ablehnten, haben Solov’'évs Einsicht bestatigt, dass der
Prozess, der ins Reich Gottes fiihrt, nicht geradlinig, sondern eher als Kon-
flikt im Sinne eines juristischen Prozesses zu verstehen ist.77 Zunehmend
begriff er die ,Weltgeschichte als Weltgericht.“72 Solch ein ,langer und kom-
plizierter Widerstreit zwischen den guten und bésen historischen Kraf-
ten“73 unter den gegebenen Bedingungen der Welt lief darauf hinaus, dass
ein Sieg des Guten nur durch die sittliche und damit freie Uberwindung
des Bosen und nicht durch einen Automatismus erfolgen konnte. Damit
sich die Menschen jedoch frei fiir oder gegen das Gute entscheiden konn-
ten, musste die Wahrheit des Christentums als System einer positiven
christlichen Philosophie, d.h. in ihrer rationalen Fiille und Ganzheit und in
endgiiltiger Klarheit dargestellt werden. Er nannte diese Formulierung der

66 Vgl. MULLER: Russische Eschatologie, 58f.

67 SOLOWJEW: Universale Kirche, 359.

68 Vgl. SOLOWJEW: Vorlesungen, 704.

69 Vgl. dazu die Bemerkungen zur Philosophie Solov'évs weiter unten.
70 TAMCKE: Denn Glanz hat dieses verfdlschte Gute tibergenug, 105.

7' Vgl. MULLER: Russische Eschatologie, 60.

72 SOLOWJEW: Drei Gesprdche, 12.

73 SOLOWJEW: Drei Gesprdche, 12.



552 Oliver Dirr

christlichen Botschaft ,instauration générale de la philosophie chrétienne.“74
Erst wenn die christliche Wahrheit vollstandig ans Licht gebracht wurde,
kann die Menschheit iiberhaupt eine letztendliche Entscheidung fiir oder
gegen das Gute bzw. fiir oder gegen die Wahrheit treffen - und muss es
auch. In den 189oer Jahren wandte sich Solov’év dementsprechend von kir-
chenpolitischen Aktivititen ab und wieder verstarkt der Philosophie zu,
was an seinem wichtigsten Werk aus dieser Periode, der Rechtfertigung des
Guten7s deutlich wird.

Die politischen Ereignisse der 18goer Jahre (v.a. das Terrorattentat auf
Zar Alexander II1.) und die geistesgeschichtlichen Entwicklungen im Russ-
land der Jahrhundertwende untermauerten nun Solov'évs apokalyptische
Befiirchtungen: ,Riesige Teile der Welt blieben bewusst und entschieden
ausserhalb des Stromes der jiidisch-christlichen Heilsgeschichte.“76 Die
Moglichkeit einer bewussten Ablehnung des Christentums en connais-
sance de cause, mit der der junge Solov’év nicht gerechnet hatte, bestarkte
ihn in seinen Ahnungen iiber die Realitdt des antichristlichen Prinzips.
Seit etwa 1896 erwuchs in ihm das Bedirfnis auf das mysterium iniquitatis
(2 Thess 2,7) hinzuweisen, was er schliesslich in seiner Erzdhlung getan
hat. Hier trat die utopisch-optimistische Hoffnung auf universale Vollen-
dung als Werk des Menschen zuriick hinter apokalyptisch-eschatologische
Gedanken vom nétigen Eingreifen Gottes im Gericht, wobei die Trennung
zwischen Gut und Bose durch die freien Entscheidungen der Menschen
konstituiert wird. ,Bei aller positiven Beurteilung des historischen Pro-
zesses wurde sich Solov’év in seiner apokalyptischen Epoche (gegen Ende
seines Lebens) immer starker dessen bewusst, dass dieser Prozess eines
nicht kann: dass er das Bose [und den Tod, Anm. d. Verf.] nicht iiberwin-
den kann.“77 Die letzte geschichtspessimistisch anmutende Periode der so-
lov’évschen Eschatologie kann daher als Antichrist-Eschatologie umschrie-
ben werden. Diese sollte nach Solov’év zugleich enthiillen und warnen:

,Den historischen Kraften, die tiber die Masse der Menschheit herrschen, ste-
hen noch Zusammenprall und Umordnung bevor, ehe dem sich selbst zerreis-
senden Tier ein neues Haupt wachsen wird: die alles vereinigende Weltmacht
des Antichristen, der [...] die glinzende Hiille des Guten und Wahren tiiber die
Verborgenheit der dussersten Gesetzlosigkeit in der Zeit ihres endlichen Er-
scheinens werfen wird, um - nach den Worten der Schrift - womdglich sogar
die Auserwdhlten zum grossen Abfall zu verfiihren. Moglichst frithzeitig auf
diese betriigerische Larve hinzuweisen, unter der sich die Bodenlosigkeit des

74 Zit. nach SOLOWJEW: Erzdhlung, 78.

75 Vgl. SoLowjEw, Wladimir: Die Rechtfertigung des Guten. Eine Moralphilosophie (=
Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 5). Miinchen: Wewel Verlag
1976, passim.

76 MULLER: Russische Eschatologie, 61.

77 MULLER: Russische Eschatologie, 64.



Christ oder Antichrist 553

Bosen verbergen wird, war mein wesentliches Anliegen, als ich dieses Buch
[Drei Gesprdche, Anm. d. Verf.] schrieb.“78

In dieser letzten Phase eschatologischen Denkens erstarkte Solov’évs Uber-
zeugung, ,dass der Ubergang aus der irdischen Geschichte in das Reich
Gottes sich nicht in kontinuierlicher Entwicklung vollziehe, sondern unter
schwerer Auseinandersetzung mit der Macht des Bosen.“79 Die Frage nach
dem Bosen jedoch ,grundlegend zu untersuchen und eindeutig zu beant-
worten,“ so meinte Solov'év selbst, ,ist nur innerhalb eines vollkommen
geschlossenen metaphysischen Systems moglich.“8e Hier liegt der Kern der
These des vorliegenden Beitrags: Es war die historische und faktische Rea-
litdt des Bosen, die Solov’évs Akzentverschiebung von seiner urspriinglich
positiven Vervollkommnungs- zu einer Entscheidungs- bis hin zur schluss-
endlichen Antichrist-Eschatologie am ehesten zu erklaren vermag - inso-
fern ist auch die Einteilung seines Werkes in Phasen gerechtfertigt. Nur
sind diese Verschiebungen nicht als widerspriichliche Briiche zu interpre-
tieren: Einigend zugrunde liegt all diesen Entwicklungen ndamlich So-
lov’évs religios-philosophische Intuition des Gottmenschentums, wie es in
Christus aufleuchtete.

Seine Philosophie8:, die auch als ,Sophiologie“ bezeichnen werden kann,
stellt den Versuch dar, Transzendenz und Immanenz, Geschichte und Ewig-
keit und letztlich Mensch und Gott als handelnde Akteure allesamt in der
»Weisheit (Sophia) zu vermitteln, die fiir Solov'év zugleich Inhalt des gottli-
chen Wesens und der Welt ist. Die entsprechenden Verhaltnisbestimmun-
gen sind dusserst komplex und uneinheitlich konzipiert - es kann hier
hochstens eine Anndherung an Solov'évs Religionsphilosophie angestrebt
werden. Grundsdtzlich werden Gott und Welt im Anschluss an die neupla-
tonische Tradition als lebendige Ideenorganismen in geeinter Vielfalt ver-
standen: ,So ist die Wesensvielheit nicht eine Vielheit absolut gesonderter
Einzeleinheiten, sondern nur die Vielheit von Elementen eines organi-
schen Systems.“82 Sichtlich von der chalcedonensischen Zweinaturenlehre
inspiriert, erkannte Solov'év das gottliche Prinzip und die menschlich-
kreatiirliche Natur als vereinbar, weil im Leben der Person Jesu Christi
vereint.83 Nach dem Modell des Gott-Menschen Jesus Christus ist sowohl
die Verbindung von Gott und Mensch bzw. Welt (unter Gewdhrleistung
ihrer ontologisch-qualitativen Differenz) als auch diejenige von Einheit und

78 SOLOWJEW: Drei Gesprdche, 18.

79 SOLOWJEW: Erzdhlung, 1.

80 SOLOWJEW: Drei Gesprdche, 5.

81 Aufgrund des begrenzten Umfangs des vorliegenden Beitrags muss hier eine kurze Skiz-
ze geniigen, die sich auf die Vorlesungen konzentriert. Eine konzise Darstellung von So-
lov’évs Denken bieten PRZEBINDA, Grzegorz/SWIDERSKI, Edward: Vladimir Solov’év’s Funda-
mental Philosophical Ideas, in: Studies in East European Thought 54 (2002) Nr. 1/2, 47-69.

82 SOLOWJEW: Vorlesungen, 607.

83 Vgl. SOLOWJEW: Vorlesungen, 677.



554 Oliver Diirr

Vielfalt denkbar als sophianische , All-Einheit“. Die Sophiologie versteht
dieses ,All-Ganze®, das gleichzeitig das absolute gottliche Prinzip, die
Menschheit und die natiirliche Welt meinen kann, als geeinte Vielheit, die
die Vielfalt nicht erdriickt, sondern in ihrer Differenz einschliessen, um-
fassen und erhalten kann: ,Fiir alles ist Platz im Reiche Gottes, alles kann
in innerer Harmonie vereint sein, nichts darf unterdriickt oder vernichtet
werden.“84 Der inkarnierte Logos ist als sophianischer Gottmensch auch
der All-Mensch und damit reprasentativ fiir die gesamte Menschheit. So
kann und soll die Menschheit (hier als reales Gattungswesen aufgefasst
und nicht allein als Summe einzelner Individuen) bzw. die Weltseele oder
Sophia, insofern sie Gott-Menschheit ist, sowohl die gottliche als auch die
natiirliche Welt dynamisch vermitteln. Die Realisierung des vollendet gott-
menschlichen Seins im Lebensvollzug der Menschheit und die damit ver-
bundene Vergottlichung der Welt nach dem Vorbild Jesu Christi in voll-
kommener Synergie des gottlichen und menschlichen Willens steht jedoch
noch aus und muss noch aus der Potentialitit in die Aktualitdt des Seins
tiberfithrt werden. Daher ist der Weltprozess ein schmerzlicher eschatolo-
gischer Prozess der Wiedervereinigung des ,Alls“ mit dem einenden gott-
lichen Prinzip und endet erst in der allgemeinen ,Auferstehung des Flei-
sches“ bzw. der ,Vollendung der Ganzheit der gesamten Menschheit, durch
die endgiiltige Inkarnation der gottlichen Weisheit.“85 Bereits in der ersten
Vorlesung iiber das Gottmenschentum schrieb Solov'év, diese Wiederver-
einigung bestehe darin,

,dass alle Elemente des menschlichen Seins, alle partiellen Prinzipien und Krafte
der Menschheit in die richtige Beziehung zu dem absoluten zentralen Prinzip
gebracht werden, durch dieses aber und in ihm zur richtigen, harmonischen
Beziehung untereinander. Da das absolute Prinzip seinem Wesen nach keine
Ausschliesslichkeit und keinen Zwang zuldsst, so muss diese Wiedervereini-
gung der einzelnen Seiten des Lebens und der individuellen Kridfte mit dem

Ganzheits-Prinzip, wie auch untereinander, in absoluter Freiheit vor sich ge-
hen“.86

Weder Einheit, noch Vielheit des All-Ganzen sind absolut, sondern relativ,
genauer: relational und ihre Vermittlung kann entsprechend nur in der
Liebe realisiert werden.87 Dies er6ffnet den Raum fiir das Bose als Verwei-
gerung und Ablehnung dieser Liebe: Wahrend im Sinne des gottlichen
Prinzips ,jedes in allen ist und alle in jedem sind“, befindet sich die krea-
turliche Welt in einem Zustand,

»in dem sich jedes Wesen in sich selbst oder in seinem Willen behauptet, und
zwar ausserhalb der anderen und gegen sie (was eben das Bose ist), und gerade

84 SOLOWJEW: Vorlesungen, 555.
85 SOLOWJEW: Universale Kirche, 419. Vgl. auch SOLOWJEW: Vorlesungen, 694.
86 SOLOWJEW: Vorlesungen, 549.
87 SOLOWJEW: Vorlesungen, 677.



Christ oder Antichrist 555

dadurch muss es gegen seinen Willen die Wirklichkeit der anderen ertragen (was
eben das Leiden ist).“88

Wenn also das Ziel der Geschichte die Wiedererlangung der universalen
Einheit in Liebe ist, dann bedingt dieses Telos die Beriicksichtigung auch
der Freiheit der geschopflichen Wirklichkeit - die individuelle Freiheit des
Menschen - und damit eben auch seine Freiheit zum Bosen. Die von der
Weltseele zusammengehaltene Welt fiel in einem freien Akt vom gottli-
chen Prinzip ab, ,und zerfiel in sich selbst in die Vielheit feindseliger Ele-
mente“8. Deshalb muss die Menschheit nach Solov’év auch ,in einer lan-
gen Reihe freier Akte [...] diese ganze rebellische Vielheit wieder mit sich
selbst und mit Gott versdhnen, muss in Form des absoluten Organismus
wiedergeboren werden.“9¢ In dieser Freiheit liegt das gottmenschliche Po-
tential der Menschheit aber auch ihre antichristliche Versuchung: Sie kann
entweder in den sophianischen Prozess universaler Harmonie nach dem
Willen Gottes einstimmen oder diesen ablehnen.

4. VERSUCH EINER SYNTHESE: ESCHATOLOGIE DES VOLLENDETEN GOTTMENSCHEN-
TUMS

Solov’év selbst hat in seiner Person beide antinomischen Pole christlicher
Eschatologie (Apokalyptik und Utopie) verbunden, die zwar nicht logisch
auflosbar, aber psychisch erlebbar sind.s* Das Zusammenfallen gegensatz-
licher eschatologischer Perspektiven ereignete sich im Leben Solov'évs als
unruhige Suchbewegung stindigen Fragens, die sich am Gottmenschen
Jesus Christus orientierte. Das Gottmenschentum ist der hermeneutische
Schliissel der Kontinuitat im Denken Solov’évs, wie bereits Bulgakov kon-
statierte:

»Man kann nicht einfach sagen, Solov'év hitte sich von der einen Weltanschau-
ung losgesagt und sei zur anderen libergegangen, nein, beide gehoren orga-
nisch zu ein und derselben christlichen Weltanschauung, zu der er sich immer
bekannt hat, und in Wirklichkeit hat er weder die eine noch die andere jemals
vollig negiert, sondern in seiner religiosen Erfahrungen wurden, zu verschiede-
nen Zeiten seines Lebens mit wechselnder Starke, beide Glieder der Antinomie
psychologisch verbunden.“92

Wie im vorliegenden Beitrag herausgearbeitet wurde, waren sowohl eine
evolutive Verwirklichung der universalen All-Einheit im Sinne der Vervoll-
kommnungseschatologie als auch die Notwendigkeit menschlicher Ent-
scheidungsfreiheit (Bedingung sine qua non sowohl fiir die Liebe als auch

88 SOLOWJEW: Vorlesungen, 690.

89 SOLOWJEW: Vorlesungen, 707.

90 SOLOWJEW: Vorlesungen, 707.

91 Vgl. BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 131.
92 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 132.



556 Oliver Diirr

fiir das Bose) bereits in den Vorlesungen grundgelegt. Von hier erschliesst
sich die Weite des eschatologischen Horizontes im solov’évschen Denken:
Der Antichrist ist kein Konzept, dass dieser am Ende seines Lebens erst
entdeckte, sondern die logische Konsequenz seiner frithen Intuitionen und
Uberlegungen zur sophianischen Realisierung des Gottmenschentums.
Was sich jedoch gegen Ende von Solov’évs Leben verdichtete, ist die
Frage, inwiefern sich die Realitdt des antichristlichen Prinzips in einem
konkreten personalisierten Bosen (konkret: in einem Antichristen) mani-
festiert, wenn sich die Geschichte ihrem Ende zuneigt. Der Antichrist
(Symbol des Prinzips des Bdsen) als Menschengott lasst sich nur als Ge-
genpol zu Christus dem Gottmenschen selbst verstehen, d.h. als das Bose
in Ablehnung des Guten, als religiéser Usurpationsversuch, ,durch ,Raub’
und nicht durch geistliche Tat die Wiirde des Sohnes Gottes zu erlangen®93
(vgl. dagegen Phil 2,6-11). Solov'év selbst betonte in seinen hermeneuti-
schen Voriiberlegungen zu den Drei Gesprdchen, dass neben biblischen und
traditionsgeschichtlichen Motiven vor allem seine Einbildungskraft der Er-
zdhlung zugrunde liegt und den historischen Erwdgungen deshalb ,natiir-
lich keine ernsthafte Bedeutung94 beigemessen werden diirfen. Der Text
ist also nicht als real-heilsgeschichtliche (und damit schlicht falsche) Zu-
kunftsprognose, sondern eher als sophiologischer Mythos zu lesen - der
niemals sein wird, aber immer ist. Sein Gegenstand ist in diesem Sinne:

»Metahistorie, die noumenale Seite jenes universalen Prozesses, der sich fir uns
mit einer seiner Seiten als Geschichte offenbart. Dies ist eine historische Onto-
logie, in der der innere Mechanismus des kosmischen und historischen Prozes-
ses enthullt wird.“95

Es handelt sich hier weniger um ,eine Offenbarung iiber die Zukunft, als
vielmehr tiber das wahrhaft Seiende in den ausserzeitlichen Tiefen des
Seins, das sich seiner Reife entsprechend in der Geschichte enthiillt.“9¢ So-
mit hat der Antichrist ,universale Bedeutung als Symbolfigur der Endzeit
und der Inkarnation des Bosen“97 und die Erzdhlung - sofern sie bildhaft
verstanden wird - ebenfalls. Ihre Situierung in den Drei Gesprdchen als Per-
spektive in einem Dialog untermauert diese Einsicht und entspricht der
Suchbewegung des solov’évschen Denkens insgesamt.

Der Inhalt von Solov'évs eschatologischen Vorstellungen blieb konstant:
Dass die ,in sich zerfallene und von Gott getrennte Welt zur inneren Ein-

93 SOLOWJEW: Erzdhlung, 52.

94 SOLOWJEW: Drei Gesprdche, 15.

95 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 108.

96 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 108.

97 HILLERBRAND, Hans: Des Antichrist wundersame Reise durch die Geschichte, in: DEL-
GADO, Mariano/LEPPIN, Volker (Hgg.): Der Antichrist: historische und systematische Zugdnge
(= Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 14). Fribourg: Academic Press
2011, 35-50, hier 36.



Christ oder Antichrist 557

heit und zur Einheit mit Gott zuriickgefiihrt“e8 werden soll, dass diese
Weltgeschichte als tragischer Weltprozess zu verstehen ist, der erst im
vollstandig realisierten Gottesreich in der Schopfung, d.h. im vollendeten
Gottmenschentum einer freien Theokratie universaler Liebe sein Ziel hat,
davon war Solov’év sein Leben lang tliberzeugt. Die Radikalitit menschli-
cher Freiheit in diesem Prozess (damit wirkliche Liebe als kosmisches Ziel
realisiert werden kann, darf es keine metaphysische Gewalt bzw. keinen
Zwang Gottes dem Menschen gegeniiber geben) mit ihrer Méglichkeit zum
Bosen, fithrte ihn aber dazu, die optimistischen Perspektiven durch ent-
scheidungseschatologische bzw. antichristliche Erwagungen zu qualifizie-
ren. Das biographische Schliisselerlebnis, das diese Akzentverschiebung zu
erkldren vermag, ist die Ablehnung seiner Zukunftsvision, die er mit Una
Sancta veroffentlicht hatte, durch den russischen Zaren und den Papst. Die
Reaktion beider Kirchen auf seine Schrift scharfte Solov'évs Verstandnis
des Bosen als bewusste Ablehnung des Guten in voller Kenntnis der Sach-
lage. Grund fiir diese Ablehnung konnten im sophiologischen Denken nur
Selbstliebe, Egoismus und Selbstbehauptung sein, d.h. die dem ontologi-
schen Gesetz der Welt widersprechende antichristliche Versuchung. Auf
die ontologische Leere des Antichristen bzw. der antichristlichen Versu-
chung wollte Solov’év Zeit seines Lebens hinweisen, aber sein eigentlicher
Kerngedanke war das Gottmenschentum, das seine All-Einheitsphiloso-
phie des Guten mit der menschlichen Erfahrung von Freiheit, Zerrissenheit
und der Versuchung zum Bésen synthetisierte. ,Auf den Gottmenschen
hin ist die ganze Geschichte der Menschheit gerichtet“99 und in ihm ver-
dichtet sich, was sich im Weltprozess noch ereignen muss: ,die absolute
Synthese des Unendlichen mit dem Endlichen, die in Gott ewig vollzogen
ist und die sich in der Menschheit durch Christus vollzieht®, der harmoni-
sche ,Zusammenklang des Alls, die notwendige und freie, einzige und viel-
faltige Vereinigung, die wahrhafte Zukunft, die der Gegenwart genugtut
und die Vergangenheit auferweckt,“00

Trotz der offensichtlichen formal-literarischen Unterschiede kann also
eine noch grundlegendere Kontinuitat im Denken Solov’évs konstatiert
werden: Seine Antichrist-Eschatologie wird entsprechend als tragisch-apo-
kalyptische Vervollkommnungseschatologie zu charakterisieren sein, die
den Weltprozess hin zum Gottmenschentum (d.h. zur freien liebenden Be-
ziehung von jedem Einzelnen zum gottlichen Prinzip und dadurch zum
All-Ganzen), unter Beriicksichtigung menschlicher Freiheit, als gottmensch-
lichen Prozess und unter Beriicksichtigung gottlicher Auferstehungskraft
als gottmenschlichen Prozess auffasst. Im Gottmenschen Jesus Christus hat
dieser bereits in Zeit und Ewigkeit begonnen und ist vollendet - seine end-

98 MULLER: Russische Eschatologie, 58.
99 SOLOWJEW: Vorlesungen, 730.
100 SOLOWJEW: Universale Kirche, 408.



558 Oliver Dirr

glltige Vollendung in der Welt steht jedoch noch aus. Ziel des Weltpro-
zesses ist die vergottete Menschheit, die durch freie Unterordnung ihres
Willens unter das gottliche Prinzip und schlussendlich durch die Liebe
zum All-Ganzen, die All-Einheit alles Seienden mit Gott realisiert und ak-
tualisiert.1ot So wird die Welt als hervorgebrachte Einheit der hervorbrin-
genden Einheit Gottes zum Gegeniiber und ist gleichzeitig innigst mit ihm
geeint. In Solov'évs sophiologischer Eschatologie fallen Immanenz und
Transzendenz, Zeit und Ewigkeit, gottliches und menschliches Handeln
zusammen im Gottmenschen Jesus Christus, sodass seine Vision als Escha-
tologie des vollendeten Gottmenschentums zu verstehen ist. Zur Verwirk-
lichung des Gottmenschentums fiihrt nur ein beschwerlicher Weg durch
die von Leid und Tod geprdgte Geschichte, der aber stets von der in Chris-
tus begriindeten Hoffnung auf die allgemeine Auferstehung beleuchtet
wird.

Zusammenfassung

Vladimir Solov’évs Werk wird gemeinhin in eine vorbereitende, eine utopi-
sche und eine apokalyptische Phase eingeteilt, wobei diese Phasen jeweils als
widerspriichlich und die Ubergdinge als Briiche charakterisiert werden. Da-
gegen wird im Licht biographischer Entwicklungslinien, einer knappen Dar-
stellung seiner religionsphilosophischen Intuition, und anhand der Idee vom
Gottmenschentum Jesu Christi die Kontinuitdt des solov’évschen Denkens
herausgearbeitet - zumal seine Eschatologie des vollendeten Gottmenschen-
tums sowohl utopische als auch apokalyptische Motive unter besonderer Be-
riicksichtigung menschlicher Freiheit zu synthetisieren vermag.

Abstract

Vladimir Solov’év’s work is generally divided into three phases: preparatory,
utopian and apocalyptic. These are taken to stand in contradiction to each
other and their transitions are felt to be ruptures. Over against these ten-
dencies, we stress the continuity in his thought, by correlating biographical
aspects with his philosophical-religious intuition about God-Manhood. His
eschatology of perfected God-Manhood synthesizes both utopian and apoca-
lyptic motifs and gives special consideration to human freedom.

101 Vg]. SOLOWJEW: Universale Kirche, 409.



	Christus oder Antichrist : zur Frage nach der Kontinuität in Vladimir Solov'ëvs Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

