
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Christus oder Antichrist : zur Frage nach der Kontinuität in Vladimir
Solov'ëvs Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

Autor: Dürr, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oliver Dürr

Christus oder Antichrist
Zur Frage nach der Kontinuität in Vladimir Solov'ëvs

Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

„Nah ist, und schwer zu fassen der Gott.
Wo aber Gefahr ist,

wächst das Rettende auch."1

t. Prolegomena

Vladimir Solov'ëvs2 (1853-1900) Kurze Erzählung vom Antichrist,3 die 1900,
kurz vor seinem Tod, zum ersten Mal erschienen ist, gehört zu den
einflussreichsten seiner Schriften und hat die Rezeption seines Gesamtwerks
gefärbt.4 Üblicherweise wird das Werk Solov'ëvs in drei unterschiedliche,
miteinander mehr oder weniger im Widerspruch stehende Phasen - eine
vorbereitende, eine zukunftsoptimistische und eine apokalyptische -
eingeteilt.5 Im Folgenden soll untersucht werden, ob das erwähnte apokalyptische

Spätwerk einen Bruch mit seinen früheren optimistisch-utopischen
Schriften und Überzeugungen darstellt oder ob sich nicht vielmehr eine
gewisse Kontinuität des eschatologischen Denkens hinter den offensichtlichen

Unterschieden beispielsweise zwischen der Erzählung und Russland

1 HÖLDERLIN, Friedrich: Patmos, in: STAPF, Paul (Hg.): Friedrich Hölderlin. Sämtliche Werke,

Erster Band. Wiesbaden: Emil Vollmer Verlag 1975, 328.
2 Russische Namen werden in der wissenschaftlichen Transliteration wiedergegeben.
3 SOLOWJEW, Wladimir: Kurze Erzählung vom Antichrist. Quellen und Studien zur

russischen Geistesgeschichte 1), 8. Auflage. München: Wewel Verlag 1994 (fortan kurz:
Erzählung). Aufgrund des beschränkten Umfangs des vorliegenden Beitrags muss die Kenntnis
des Inhalts dieser kurzen Schrift hier vorausgesetzt werden. Sie wurde ursprünglich
veröffentlicht als Erzählung eines Protagonisten in den Drei Gesprächen und handelt vom
endzeitlichen Aufstieg und Untergang des Antichrist, mit dem Fazit, dass eine Vereinigung der
Kirche auf Erden nicht möglich sei. Vgl. SOLOWJEW, Wladimir: Drei Gespräche. Bonn: Kurt
Schroeder Verlag 1954.

4 Die Frage nach dem Verhältnis Solov'ëvs zu den nationalistischen Bewegungen seiner
Zeit und diejenige nach seinem Verhältnis zum Judentum muss hier ausgeklammert werden.
Vgl. dazu die kritische Auseinandersetzung bei HAGEMEISTER, Michael: Trilogie der Apokalypse.

Vladimir Solov'ev, Serafim von Sarov und Sergej Nilus über das Kommen des Antichrist
und das Ende der Welt, in: BRANDES, Wolfram/SCHMIEDER, Felicitas (Hgg.): Antichrist.
Konstruktionen von Feindbildern. Berlin: Akademie Verlag 2010, 255-276.

5 So z.B. bei LETTENBAUER, Wilhelm: Nachwort des Herausgebers, in: SOLOWJEW, Wladimir:

Kritik der Abstrakten Prinzipien und Vorlesungen über das Gottmenschentum Deutsche

Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 1). Freiburg i. Brsg.: Wewel Verlag
1978, 751-762, hier 751.



54° Oliver Dürr

und die Universale Kirche6 von 1889 festmachen lässt. Schlüssel zum
Verständnis dieser Entwicklungen - so lautet die These des vorliegenden
Beitrags - ist Solov'ëvs Konzeption des „Gottmenschentums", die er in seiner
frühesten Schaffensphase im Rahmen der Vorlesungen über das
Gottmenschenturm 1877-1881 grundgelegt hat und die sein ganzes Œuvre durchzieht.

Ich folge dabei einer Intuition, die bereits Sergij Bulgakov artikuliert
hat:8 Solov'ëvs Rede vom Antichrist erschliesst sich meines Erachtens nur
von dort her (1) als Kontrastbild zum Gottmenschen Jesus Christus und (2)
als Möglichkeit menschlichen Selbstvollzugs im Raum geschichtlicher
Freiheit.9

Dass es sich bei der Erzählung um einen „apokalyptischen" Text handelt,

ist nicht unproblematisch, denn die Literatur über endzeitliche
Vorstellungen der Apokalypse ist Legion. Von fiktionalen Romanen über
wissenschaftliche Beiträge bis hin zu religiösen Texten - wie z.B. der Apokalypse

des Johannes - öffnet sich ein Raum apokalyptischen Denkens, der
kaum zu überblicken ist.10 So läuft der späte Solov'ëv Gefahr, als eine Art
pessimistischer Weltuntergangsprediger missverstanden zu werden. Konkret

könnte dies beispielsweise den Assoziationen geschuldet sein, die mit
der literarischen und religiösen Rezeptionsgeschichte des apokalyptischen
Genres zu tun haben: Die Welt sei ohnehin nicht zu retten und laufe in
den Abgrund, konstatieren derart gestimmte Texte. Von religiöser Seite
wird noch angefügt: deswegen müsse Gott selbst diese Zeit abbrechen und
die Welt im Rahmen der Parusie einer Erlösergestalt richten, um danach
etwas radikal Neues schaffen zu können. Besonders die christliche
Eschatologie musste sich im Kontext der Religionskritik des 19. und 20. Jahrhunderts

„mit dem Verdacht auseinandersetzen," dass „das Reden von einer

6 Vgl. SOLOWJEW, Wladimir: Russland und die Universale Kirche [188g], in: Ders.: Una
Sancta. Schriften zur Vereinigung der Kirchen und zur Grundlegung der Universalen Theokra-
tie Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 3). Freiburg i. Brsg.: We-
wel Verlag 1954, 145-420 (fortan kurz: Universale Kirche).

7 Vgl. SOLOWJEW, Wladimir: Vorlesungen über das Gottmenschentum [1877-1881], in: DERS.:

Kritik der Abstrakten Prinzipien und Vorlesungen über das Gottmenschentum Deutsche
Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 1). Freiburg i. Brsg.: Wewel Verlag 1978,

537-750 (fortan kurz: Vorlesungen).
8 Bulgakov, der Solov'ëvs Intuition der Sophiologie bzw. des Gottmenschentums zu einer

systematischen Theologie ausgearbeitet hat, diente mir neben aktuellen Forschungsbeiträgen
als hilfreicher Wegweiser in der Auseinandersetzung mit der umstrittenen und oft

uneinheitlichen Philosophie Solov'ëvs. Vgl. BULGAKOV, Sergij: Die Natur in der Philosophie
Vladimir Solov'ëvs, in: DERS.: Philosophie der Wirtschaft. Die Welt als Wirtschaftsgeschehen.
Münster: Aschendorff 2014, 262-292 und BULGAKOV, SERGEJ: Apokalyptik und Sozialismus
[1910], in: DERS.: Sozialismus im Christentum? Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht Verlag
i977, 53-134, hier 129.

9 Vgl. dazu speziell die 11. und 12. Vorlesung in SOLOWJEW: Vorlesungen, 727-750.
10 Vgl. dazu McGinn, Bernhard: Lebensalter des Antichrist, in: DELGADO, Mariano/LEPPIN,

Volker (Hgg.): Der Antichrist: historische und systematische Zugänge Studien zur christlichen

Religions- und Kulturgeschichte 14). Fribourg: Academic Press 2011,13-34.



Christ oder Antichrist 541

jenseitigen Zukunft [...] von der Aufgabe" ablenke, „die Lebensbedingungen
im Diesseits erträglicher und menschenwürdiger zu gestalten."11

Gemeinhin steht sie - besonders ihre apokalyptischen Ausprägungen - noch
heute in der Kritik, vor allem moralisierend zu wirken, wobei der Hinweis
auf zukünftige Bestrafung oder Belohnung zu einem göttlich oder kirchlich

gebotenen Handeln drängen soll.12 Die Rede vom „Weltuntergang" ist
entsprechend eng mit der Frage nach persönlichen Handlungsperspektiven

verwoben, wobei gerade hier die Kritik ansetzt: Apokalyptische
Entwürfe, so wird bemerkt, verweisen auf eine Zukunft jenseits dieser raum-
zeitlichen Welt, weshalb sie die Verantwortung des Menschen für die
Gestaltung der Gegenwart vernachlässigen. Gleichzeitig laufen aber
apokalyptische Diskurse auch gerade gegenläufig Gefahr, von konkreten macht-
politischen Programmen instrumentalisiert zu werden.u Die Deutung von
historischen Ereignissen als identifizierbaren Zeichen der Endzeit, bei
gleichzeitiger Verteufelung politischer Gegner und Bezeichnung von Einzelpersonen

oder Gruppen als „Antichristen" oder „satanische Mächte", erfolgt
oft im Kontext politischer Propaganda.h So ist eine derart eskapistische
Apokalyptik sowohl von religiös-transzendenten Anforderungen (mit
einem Fokus auf dem Jenseits) als auch von politisch-immanenter
Vereinnahmung (die vielleicht gerade auf die erwähnte Vernachlässigung des Diesseits

reagiert) gleichermassen gefährdet. Es wird sich noch zeigen, dass sich
Solov'ëv trotz gewisser oberflächlicher Ähnlichkeiten nicht leicht in solch
ein eskapistisches Schema fügt.

Zunächst gilt es aber, einige kriteriologische und begriffliche Klärungen
in Bezug auf die Eschatologie vorzunehmen, vor deren Hintergrund die
Frage nach der Kontinuität im Denken Solov'ëvs an Schärfe gewinnt
(Abschnitt 2). In einem kurzen biographischen Abriss werden dann die groben
Entwicklungslinien seines Denkens - besonders seiner Eschatologie - skizziert

und im Kontext seiner Religionsphilosophie verortet (Abschnitt 3),
bevor ein abschliessendes Fazit die vorliegenden Überlegungen zu synthetisieren

versucht (Abschnitt 4).

11 NOCKE, Franz-Josef: Eschatologie, in: SCHNEIDER, Theodor (Hg.): Handbuch der Dogma-
tik, Band 2. Ostfddern: Grünewald Verlag 2013, 377-480, hier 377.

12 Vgl. BRANDES, Wolfram/SCHMIEDER, Felicitas: Einleitung, in: DIES. (Hgg.): Endzeiten.
Eschatologie in den monotheistischen Weltreligionen Millennium-Studien 16). Berlin: Walter

de Gruyter 2008, V-XVI, hier V.
D Vgl. Brandes/Schmieder: Einleitung, VI-IX.
H Vgl. McGlNN: Lebensalter des Antichrist, 26.



542 Oliver Dürr

2. Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopie: Kriteriologische und
SEMANTISCHE ÜBERLEGUNGEN ZUR KLASSIFIZIERUNG ESCHATOLOGISCHER
ENTWÜRFE

Die Eschatologie im Russland des ausgehenden 19. Jahrhunderts bis ins
Silberne Zeitalter hinein war tendenziell von zwei Seiten gefährdet: Einerseits
von einer extremen „Apokalyptik" und andererseits vom radikalen „Utopis-
mus".'5 Beide Begrifflichkeiten werden oft vage und inkonsistent verwendet.

Deshalb sollen hier vier klärende Kriterien zur Klassifizierung bzw.
Einordnung eschatologischer Entwürfe vorgeschlagen werden, mit deren
Hilfe der konzeptionell und semantisch uneinheitlichen Verwendung
eschatologischer Begriffe entgegengewirkt werden soll.

(1) Das erste Kriterium ist die Frage nach dem Verhältnis von Immanenz

und Transzendenz. Es geht hierbei um die metaphysischen Vorstellungen,

die für Vertreter diverser eschatologischer Entwürfe grundlegend
sind bzw. die implizit in einer Eschatologie vorausgesetzt werden. Damit
verbunden ist die Frage: Wohin geht die Geschichte, welches Ziel hat sie?
Offensichtlich wird beispielsweise ein atheistischer Materialist - sofern er
die Geschichte überhaupt als zielgerichtet erachtet - keine transzendente
Vorstellung einer eschatologischen Vollendung zugestehen wollen, wohingegen

religiöse Vertreter sowohl immanente als auch transzendente und
letztlich auch synthetische Zukunftsperspektiven formulieren können und

- wie sich zeigen wird - auch formuliert haben. (2) Das zweite Kriterium,
das eng mit dem ersten verbunden ist, ist die Frage nach dem Verhältnis
von Zeit (Geschichte) und Ewigkeit (Metageschichte), sofern eine Ewigkeit
überhaupt zugelassen bzw. als Möglichkeit in Betracht gezogen wird. Dieses

Verhältnis ist eng mit den metaphysisch religiösen Vorstellungen
entsprechender Eschatologien verflochten. In Bezug auf die Eschatologie liegt
der Kernpunkt in der Frage, ob die Geschichte als Prozess der Selbsttranszendenz

verstanden wird oder nicht. (3) Das dritte Kriterium ist die Frage
nach dem Subjekt der Geschichte: Handelt primär Gott an der Welt oder
antizipiert der Mensch das Handeln Gottes? Ist der autonome Mensch in
der Lage, die Zukunft allein zu gestalten oder ist sie ein Zusammenspiel
von Gott und Mensch und in welchem Verhältnis stehen dann diese beiden

Akteure? Sind es Einzelpersonen oder Gruppen, die handeln? In diesem

Zusammenhang stellt sich auch die Frage: Wie wird das Böse in der
Endzeit gedacht und welche Rolle spielt es? (4) Das vierte und letzte Kriterium

ist die Frage nach dem Modus der Realisierung der jeweiligen
eschatologischen Erwartungen. Handelt es sich um einen notwendigen und
stetigen Fortschrittsprozess, sodass Zukunftsoptimismus angemessen ist,

*5 Vgl. MÜLLER, Ludolf: Russische Eschatologie zwischen Apokalyptik und Utopismus, in:
BÖHME, Wolfgang (Hg.): Zeit - Endzeit - Ewigkeit Herrenaiber Texte 78). Karlsruhe: Eigenverlag

1987, 51-69, hier 51.



Christ oder Antichrist 543

oder eher um einen dialektisch-tragischen Konflikt, der katastrophische
Befürchtungen und das Harren auf Gottes Eingreifen in der Geschichte
oder über sie hinaus notwendig macht?

Der Charakter eschatologischer Entwürfe wird massgeblich dadurch
bestimmt, wie solche Fragen beantwortet werden. Dabei steht die eschatolo-
gische Rede grundsätzlich in Versuchung, eine Vorhersagung der Zukunft
oder gar eine Totalerklärung der Wirklichkeit anbieten zu wollen. Gerade
deshalb ist es von zentraler Bedeutung, sich mit der Hermeneutik
eschatologischer Aussagen zu beschäftigen: Inhalt, Sprache, Reichweite, Intention
und Begründung solcher Aussagen gilt es hinsichtlich der bleibenden
Offenheit und Unverfügbarkeit der Geschichte zu reflektieren. Damit So-
lov'ëvs Eschatologie und die Erzählung in einem breiteren Kontext
eschatologischer Vorstellungsräume situiert werden können, gilt es zudem noch
einige zentrale Begriffe zu konkretisieren: Eschatologie, Apokalypse, Chi-
liasmus und Utopie.

„Eschatologie" wird meist als „Lehre von den letzten Dingen" glossiert
und bezeichnet systematisch-theologisch die Rede von der kosmologi-
schen und anthropologischen „Vollendung der Welt."16 Dass es sich dabei
nicht um eine Zerstörung dieser Welt handeln kann, ergibt sich bereits aus
dem Schöpfungsglauben. In der orthodoxen Tradition, in die Solov'ëv
geboren wurde, gibt es wenig verbindlich festgehaltene Lehren, die über die
Aussagen der nicänischen (325) und konstantinopolitanischen (381) Sym-
bola hinausgehen:1? „Wir glauben [...] an den einen Herrn Jesus Christus,
den Sohn Gottes [...] der kommt zu richten Lebende und Tote" (DH 125)

und: „Wir erwarten die Auferstehung der Toten und das Leben der zukünftigen

Zeit" (DH 150). Parusie, Gericht und Auferstehung sind im Glauben
der Kirche verbunden mit der Transfiguration und Erneuerung sowohl des
Menschen als auch der ganzen Schöpfung im Sinne einer Vollendung,
wobei sich Heilung, Trost und Verherrlichung ebenso ereignen wie das
Gericht. Diese Hoffnungsperspektive wird in einer futurisch-präsentischen
Spannung gehalten: Zwischen Inkarnation, Tod und Auferstehung Jesu
Christi (inaugurierte Eschatologie) und seiner noch ausstehenden Wiederkunft,

die mit der endgültigen Neuschöpfung der Welt verbunden ist
(vollendete Eschatologie), macht sie „die Gegenwart zum Anfang der erhofften
Vollendung."18 Diese „Zwischenzeit" (so wird die mit Jesus Christus
initiierte Phase der Heilsgeschichte bezeichnet), wird „Endzeit" genannt. An
ihr scheiden sich die Geister.

16 Vgl. NOCKE: Eschatologie, 377; 421.
l~> Vgl. LOUTH, Andrew: Introducing Eastern Orthodox Theology. Illinois: IVP Academic

Press 2013, hier 141. Nachfolgende Zitate wurden dem Enchiridion Symbolorum entnommen.
Vgl. DENZINGER, Heinrich/HÜNERMANN, Peter (Hgg.): Enchiridion symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen

Lehrentscheidungen, 42. Auflage. Freiburg i. Brsg.: Herder 2009 (fortan kurz: DH).
18 NOCKE: Eschatologie, 388.



544 Oliver Dürr

Christliche Eschatologie kann mitunter zwei Ausprägungen haben: eine
helle und eine dunkle, wobei beide - sofern sie sich im weitesten Sinne im
Rahmen der christlichen Tradition bewegen - mit einem letztendlich guten

Ausgang der Geschichte im vollendeten Reich Gottes rechnen.^
Unterschiede ergeben sich vor allem im Verständnis des Modus eschatologischer
Entwicklungen, näherhin: in der Frage nach der Beteiligung des Menschen
an dieser Vollendung. Die helle Form der Eschatologie betont trotz allem
Noch-nicht der gegenwärtigen Zeit ein positives Streben zum kommenden
Christus und das Antizipieren seiner Parusie im Schon des angebrochenen
Gottesreiches. Die dunkle Form versucht sich in der Auseinandersetzung
mit dem Noch-nicht, das sich in Form des Bösen manifestiert, anhand von
apokalyptisch-katastrophischen Motiven zu orientieren und tritt
dementsprechend vor allem im Kontext historischer Bedrängnissitutationen und
Angsterfahrungen auf.20 Dabei wird in jüdischen und christlichen Eschato-
logien stets erwartet, „dass am Ende der Zeiten eine Rettergestalt", ein
Messias „noch vor dem Letzten Gericht auftreten bzw. wiederkehren wird,
als Wegweiser in ein Reich des Friedens und des endgültigen Triumphs der
Gläubigen."21

Apokalyptische Literatur „meint, enthüllen zu können, was seinem Wesen

nach vor uns verhüllt ist; sie glaubt sagen zu können, wie es aussieht
am Ende aller Dinge und was geschehen wird, bevor dieses Ende eintritt."22
Von der Etymologie her bedeutet „Apokalypse" „Enthüllung" oder theologisch

gewendet „Offenbarung". Enthüllend ist die Apokalypse in dem Sinne,

dass sie offenbaren und freilegen will, wie die Welt „wirklich" ist, hinter

allem Schein. Kennzeichnend für diese Literatur sind ihr symbolischer
Reichtum und die Vielschichtigkeit, mit der von der „Tragödie der Welt
und der Menschengeschichte" und „vom tragischen Schicksal der Kirche,
von den Prüfungen, die ihr zuteil werden"23 gesprochen wird. In der Endzeit

verdichtet sich für das apokalyptische Denken der dualistische Konflikt

zwischen Gut und Böse zu einer offenen Auseinandersetzung. Mit den
letzten Krämpfen der Welt vor ihrem Ende bricht jedoch auch bereits eine
neue Zukunft an (oder ist im Begriff anzubrechen), sodass unbekannte
Aspekte der Geschichte noch ausstehen und sogar Hoffnung möglich wird.
Die Apokalyptik hofft, dass die Menschheit durch das gegenwärtige Leiden
nicht umsonst auf ihre Vollendung harrt: „(D)aher hat auch die Kirchengeschichte

noch eine neue, nicht offenliegende Zukunft vor sich, und
angesichts dieser Zukunft ist es vielleicht angebracht, nicht an das Ende, son-

'9 Vgl. BULGAKOV, Sergij: Die Orthodoxie. Die Lehre der Orthodoxen Kirche Sophia 29), 3.
Auflage. Trier: Paulinus Verlag 2013, hier 276 und BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 129.

20 Vgl. NOCKE: Eschatologie, 382.
21 Brandes/Schmieder: Endzeiten, VII.
22 MÜLLER: Russische Eschatologie, 51.

23 BULGAKOV: Die Orthodoxie, 265.



Christ oder Antichrist 545

dern eher an den Anfang der Geschichte zu denken."24 Es unterscheidet
sich hier eine schöpfungstheologisch-fundierte von einer fundamentalis-
tisch-eskapistischen Apokalyptik, die glaubt, dieser Welt kein Gut mehr
abringen zu können.

In diesem Punkt berührt sich die neutestamentliche Apokalyptik mit
ihrer Vorläuferin: der jüdischen Apokalyptik. Diese entstand in einer Zeit
(ca. 200 v. Chr. bis 100 n. Chr.) „die für das Judentum - politisch und religiös

- zu äusserstem Pessimismus Anlass bot."25 In diesem unheilvollen
und bedrohlichen Kontext erhärtete sich der Glaube daran, dass die
vermeintlich negativ verlaufende Geschichte trotzdem von Gott gelenkt sein
müsse. Der gegenwärtige Äon werde von Gott vielleicht doch nur in den
Untergang getrieben, damit ein neuerer und besserer Äon aus ihm heraufgeführt

werden könne. Beim Übergang in diese neue Weltzeit spielte für
das Judentum der Zeit ein Messias als nationaler Führer und Befreier die
entscheidende Rolle. Das messianische Reich, das von diesem inauguriert
werden soll, steht am Ende der Geschichte - in gewissen Quellen noch
innerhalb ihrer Grenzen26 - „an jenem Grenzpunkt, wo sich Geschichte und
Eschatologie, Empirisches und Überempirisches verbinden."2? Hier liegen
die jüdischen apokalyptisch-messianischen Vorstellungen vom Gottesreich
nahe beim christlichen Chiliasmus, dem Ideenkomplex um ein tausendjähriges

Friedensreich in der Endzeit (vgl. Offb 20,4-6).28 Während in der
jüdischen Apokalyptik aber das Ende und der Anfang einer Weltzeit gemeint
war, rechnen gewisse christliche Vorstellungen mit dem Ende der Welt -
wobei offensichtlich unterschiedliche geschichtstheologische Vorstellungen
operativ sind. Im Christentum treten gemeinhin die mit dem irdischen
Reich des Messias verbundenen immanent-chiliastischen Hoffnungen in
den Hintergrund:29 „Mit neuer Kraft wird hier die Unlösbarkeit der
historischen Tragödie innerhalb der Grenzen der Geschichte behauptet", 3° die
erst in einer endgültigen Auseinandersetzung und darauf folgenden
Vollendung der Welt gelöst werden kann, in der die gegenwärtige kosmische
und historische Wirklichkeit transzendiert und neu geschaffen wird. Hier
befindet sich die Apokalyptik an der Grenze ihrer Sprache: Sie kann sich
dem Unsagbaren nur noch versuchsweise, durch symbolische Motive und
mittels bildlicher Sprache nähern. An dieser äussersten Schwelle der als

24 BULGAKOV: Die Orthodoxie, 268.
25 NOCKE: Eschatologie, 382.
26 Vgl. BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 86-88.
27 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 88.
28 Der vorliegende Beitrag verortet Utopie und „Chiliasmus" nahe beieinander als

Bezeichnungen für die innergeschichtliche Möglichkeit eines immanenten Zukunftsreichs.
29 Natürlich muss hier mit einem Verweis z.B. auf Joachim von Fiore vermerkt werden,

dass „christliche Apokalyptik" keineswegs eine homogene Grösse ist und auch innergeschichtliche

Vorstellungen des Reiches Gottes hervorgebracht hat.
3° BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 104.



546 Oliver Dürr

sinnlich-erfahrbar verstandenen Realität steht der Tod, der Weltuntergang
von Mensch und Schöpfung. ,,[E]rst jenseits der Schwelle des Todes wartet
das neue Leben."31 Hier hört die christliche Apokalyptik auf, „chiliastisch
zu sein, und wird eschatologisch"32, wobei der christliche Glaube an die
Auferstehung der Toten ins Blickfeld gerät.33

Am Auferstehungsglauben kann nun auch der Unterschied zwischen
Apokalyptik und Utopie festgemacht werden. Das denkerische Umfeld
Solov'ëvs kannte nämlich immanente Auferstehungsszenarien:34 Wie Niko-
laj F. Fëdorovs (1828/29-1903) Vision einer „Vereinigung der Söhne zur Auf-
erweckung der Väter"35. Fëdorov erwartete einen wissenschaftlich-technisch

garantierten kontinuierlichen Fortschritt der Weltgeschichte, deren
Ziel ein „Reich des Lebens, das über den Tod triumphiert'Ts sei. Eines Tages

werde es möglich, das „gemeinsame Werk"37 zu vollbringen: Die
wissenschaftlich-technische Wiederauferweckung aller bisher verstorbenen
Menschen durch die letzte Generation. Hier verschwindet die Grenze
zwischen Gott und Mensch als eschatologischen Akteuren. Es handelt sich
also um eine immanent-chiliastische Zukunftserwartung, eine Utopie.3»
Utopismus soll hier den Glauben daran bezeichnen, dass der Mensch,
ausgehend von den Bedingungen der gegenwärtigen Welt, durch eigene
Anstrengung einen Idealzustand erschaffen kann.39 Eine utopische Eschatologie

versteht entsprechend die Vollendung der Welt als „von innen
gewirkt. "4° Dieser zunächst religiös begründete Fortschrittsoptimismus wurde

im Laufe neuzeitlicher Entwicklungen zunehmend säkularisiert, imma-
nentisiert und teilweise explizit religionsfeindlich gewendet. Der Sozialismus

schliesslich verweltlichte die Eschatologie und reduzierte das Escha-
ton auf eine zukünftig zu errichtende Sozialordnung. Im russischen Kon-

31 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 129.
32 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 129.
33 Den mit dem Verweis auf den Schöpfungsglauben begründeten Glauben an eine

Auferstehung kannte schon das Judentum (2 Makk 7,28b), was verdeutlicht, dass die hier
skizzierten abstrahierenden Schemata der historischen Komplexität des Phänomens Apokalyptik
kaum gerecht werden können.

34 Für eine Übersicht im Russland der Zeit vgl. GROYS, Boris/HAGEMEISTER, Michael: Die
Neue Menschheit. Biopolitische Utopien zu Beginn des 20. Jahrhunderts, 2. Auflage. Frankfurt:
Suhrkamp 2016, passim.

35 FEDOROV, Nikolaj: Die Frage der Bruderschaft oder der Verwandtschaft, der Ursachen
des unbrüderlichen und unverwandtschaftlichen, d.h. des unfriedlichen Weltzustandes und der
Mittel zur Wiederherstellung der Verwandtschaft. Memorandum der Nichtgelehrten an die
Gelehrten, die geistlichen und weltlichen, an die Gläubigen und Nichtgläubigen, in: GROYS, Boris/
HAGEMEISTER, Michael: Die neue Menschheit. Biopolitische Utopien in Russland zu Beginn des

20. Jahrhunderts, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2016, 68-126, hier 87.
36 MÜLLER: Russische Eschatologie, 55.
37 FEDOROV: Frage der Bruderschaft, 87.
38 Vgl. BULGAKOV: Die Orthodoxie, 271.
39 MÜLLER: Russische Eschatologie, 51.

4° Vgl. NOCKE: Eschatologie, 418.



Christ oder Antichrist 547

text kann - für die extreme und atheistische Variante des Utopismus - an
die „Narodniki'V gedacht werden, die in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts als Sozialrevolutionäre Bewegung entstanden und die eschatolo-
gisch-messianische Terminologie auf das russische Bauerntum und die
„Obscina"42 übertrugen.43 Diese übernahmen die religiöse Sprache und
Ikonographie, die damit bezeichneten sozial-politischen Ziele wurden aber
nationalistisch konkret gefasst. Fëdorov stellte dagegen eine dezidiert reli-
giös-chiliastische Utopie in den Raum eschatologischen Denkens, die sich
auch von der apokalyptisch-tragischen Perspektive unterscheidet: Erstens
verortet sie einen Zielpunkt des Weltprozesses immanent und kennt keine
Selbsttranszendenz des historischen Prozesses in die Ewigkeit Gottes hinein

- womit ein konstitutives Element christlich-apokalyptischer Eschato-
logien verneint wird. Zweitens rechnet sie in Bezug auf den Modus der
teleologischen Realisierung mit einem mehr oder weniger positiv-optimistischen

Aufstieg der Geschichte und nicht mit einer antagonistischen
Konfrontation. Drittens versteht sie die Geschichte als Projekt und die Welt als

Aufgabe, die es vom Menschen aktiv und schöpferisch zu realisieren gilt.44
Soweit kann eine christliche Schöpfungslehre zustimmen, die „über das
Sich-Verlassen auf Gottes Verheissung hinaus, aktive Realisierung" und
„Mitgestaltung der erhofften Zukunft"45 kennt.

Insofern alle menschlichen Ambitionen als Teilziele verstanden werden,

können auch Utopien zur christlichen Hoffnung und damit zur
Eschatologie gehören.46 Sie werden dann aber als Hoffnungsbilder verstanden,
die immer wieder über sich hinausweisen und gewissermassen durch
apokalyptisches Feuer „geläutert" werden müssen, sonst kann im Kontext im-
manentistischer Sozialismen kaum mehr von „Eschatologie" sensu stricto
gesprochen werden. Die Menschheitsgeschichte - so glaubt jede christliche

Eschatologie - steht vor einer Wende und auch durch viele Windungen

hindurch wird es letztendlich eine Wende zum Guten sein. Doch der
Modus dieser Entwicklung wird ambivalent imaginiert: Die der christlichen

Theologie innewohnende Dualität von chiliastischer Utopie und
apokalyptischer Dystopie kann - mit Bulgakov - als „grundlegende Antinomie
der christlichen Geschichtsphilosophie"47 bezeichnet werden. Beide dieser
Pole „haben tiefe Wurzeln im Christentum, obwohl sie miteinander nicht
in Einklang zu bringen sind"48 und die christliche Eschatologie versucht

41 Vom russ. „HapoflHHKH", d.h. „Volksfreunde".
42 Vom russ. „OömuHa", d.h. „Dorfgemeinschaft".
43 Vgl. dazu KOLAKOWSKI, Leszek: The Golden Age Main Currents of Marxism 2).

Oxford: Clarendon Press 1978, 305-328, spez. 316-328.
44 Vgl. BULGAKOV: Die Orthodoxie, 271.
45 NOCKE: Eschatologie, 391.
46 Vgl. NOCKE: Eschatologie, 419.
47 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 125.
48 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 125.



548 Oliver Dürr

das Gleichgewicht zwischen beiden zu halten. Die damit ausgesagte
Zurückhaltung hat die christliche Tradition als „eschatologischen Vorbe-
halt"49 bezeichnet: Beide Impulse - Apokalyptik und Utopie - sollen stets
unter Berücksichtigung der grundsätzlichen Offenheit und Unverfügbarkeit

der Zukunft für den Menschen betrachtet werden, damit sie nicht
ideologisch vereinnahmt oder für politische Ziele und Programme miss-
braucht werden. Im Kontext dieses weiten eschatologischen Spektrums
kann nun auch Solov'ëv biographisch und religiös-philosophisch verortet
werden.

3. Zur Eschatologie Solov'ëvs im Horizont biographischer
EntwickLUNGSLINIEN UND SEINER RELIGIONSPHILOSOPHISCHEN INTUITION

Solov'ëvs ganzes Denken war „von früh an und bis in die letzten Tage
seines verhältnismässig kurzen Lebens eschatologisch geprägt" und er hat
„den ganzen Raum eschatologischen Denkens zwischen Utopismus und
Apokalyptik durchschritten."5° Üblicherweise werden beim Versuch sein
Gesamtwerk ordnend zu überblicken drei Perioden voneinander
unterschieden: (1) In eine erste „vorbereitende Phase" (bis 1881) fallen u.a. die
Vorlesungen. (2) Die zweite Periode (1882-1889) ist die eschatologisch „helle
und zukunftsoptimistische Zeit", in der er viel über die „Sache der
Vereinigung der Kirchen um den Felsen [...] Petri" und die „Grundlegung der
Lehre von der universalen Theokratie"5] geschrieben und sich kirchenpolitisch

engagiert hat. (3) Die dritte Periode (ab 1890 bis zu seinem Tod
1900) ist die biblisch-apokalyptisch geprägte „dunkle Phase", in der er die
Erzählung verfasst hat. Da im Folgenden von einer gewissen Kohärenz und
Kontinuität in seinem Denken ausgegangen wird und sich denkerische
Entwicklungsprozesse mitunter über Monate und Jahre erstrecken, scheint es

nicht sinnvoll, an dieser strikten (und ohnehin konstruierten) Periodisie-

rung festzuhalten. Vielmehr soll ein biographischer Abriss - mit Blick auf
Solov'ëvs Auseinandersetzung mit dem Motiv des Bösen - dazu dienen,
dessen eschatologische Akzentverschiebungen nachvollziehbar zu machen.
Die Auseinandersetzung mit dem Bösen wurde in den letzten Jahren von
Solov'ëvs Lebens zum Leitmotiv. Im Vorwort der Drei Gespräche fragte er:

„Ist das Böse nur eine natürliche Unzulänglichkeit, eine Unvollkommenheit, die
von selbst verschwindet, je stärker das Gute wächst? Oder ist es eine tatsächliche

Kraft, die durch ihre Lockungen unsere Welt beherrscht, so dass man in

49 Die Wendung wurde von Erik Peterson in seinen Römerbrief-Vorlesungen geprägt.
Vgl. dazu ANGLET, Kurt: Der eschatologische Vorbehalt. Eine Denkfigur Erik Petersons. Paderborn:

Ferdinand Schöningh Verlag 2000, passim.
5° MÜLLER: Russische Eschatologie, 55.
51 SOLOWJEW: Universale Kirche, 420.



Christ oder Antichrist 549

einer anderen Seinsordnung einen Stützpunkt besitzen muss, um den Kampf
gegen diese Kraft mit Erfolg zu bestehen?"52

Solov'ëv sah die weltgeschichtlichen Entwicklungen der Jahrhundertwende
zunehmend sub specie Antichristi venturi und fasste das Böse als geschichtlich

wirksame Macht auf, die keinesfalls übergangen werden dürfe - auch
wenn am Ende Christus über den Antichristen triumphieren wird.53

Noch ganz ohne Antichrist hatte dagegen der junge zukunftsoptimistische
Solov'ëv gerechnet, als er mit zwanzig Jahren in einem Brief an seine

Cousine E.V. Selevina schrieb: „Die bewusste Überzeugung, dass der
gegenwärtige Zustand der Menschheit nicht der ist, der er sein soll, bedeutet
für mich, dass er verändert werden muss, verwandelt werden muss. Ich
erkenne das Böse nicht als ewig an, ich glaube nicht an den Teufel."54

Solov'ëvs Jugendzeit war von einer religiös-weltanschaulichen Krise
geprägt gewesen, durch die er sich für kurze Zeit von der orthodoxen Kirche
abwandte und dem Sozialismus nahestand. Von dessen immanenter Vision
einer vollkommenen Sozialordnung war dann auch die Frühphase seiner
religiös-eschatologischen Vorstellungen geprägt. Ziemlich schnell hatte er
zu einem philosophisch und intellektuell verantworteten Glauben
zurückgefunden - primär durch den denkerischen Einfluss von Spinoza, Schopenhauer

und Schelling.55 Nach dem Bruch mit dem jugendlichen Materialismus

und Positivismus zwischen 1871 und 1873,56 entfaltete Solov'ëv, sichtlich

sowohl von Fëdorov als auch vom sozialistischen Gedankengut seiner
Jugend inspiriert, ein eschatologisches Programm, das als „Vervollkomm-
nungseschatologie" bezeichnet werden kann.57 Er verband die utopische
Idee des Fortschritts mit der jüdisch-christlichen Erwartung einer Wende
in der Menschheitsgeschichte, denn das „Prinzip der sozialen Ordnung" ist
den „Vätern der wiedergeborenen Menschheit'^8 anvertraut worden. Die
Menschen und ihre Institutionen würden sich zunehmend vervollkommnen

- bis zu dem Augenblick, an dem sie die Grenzen der Geschichte
überschreiten und mit dem Erscheinen der universalen Kirche in das Reich
Gottes eingehen würden.59 Die dadurch inaugurierte „universale Theokra-
tie" unterscheidet sich von einer sozialistisch-immanentistischen
Sozialordnung durch ein qualitativ neues Sein im Reich der Liebe Gottes, in dem

52 SOLOWJEW: Drei Gespräche, 13.

53 SOLOWJEW: Drei Gespräche, 13.

54 Zit. nach BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 131.

55 Vgl. MÜLLER: Russische Eschatologie, 56.
56 Vgl. TAMCKE, Martin: Denn Glanz hat dieses verfälschte Gute übergenug. Wladimir So-

lowjews Weg mit den Kirchen und der Kirche, in: DelgadO, Mariano/FüCHS, Gotthard (Hgg.):
Die Kirchenkritik der Mystiker. Prophétie aus Gotteserfahrung Studien zur christlichen
Religions- und Kulturgeschichte 4). Fribourg: Academic Press 2005, 99-118, hier 102.

57 MÜLLER: Russische Eschatologie, 57.
58 SOLOWJEW: Universale Kirche, 410.
59 Vgl. SOLOWJEW: Universale Kirche, 394.



55° Oliver Dürr

Gott alles in allem ist (vgl. 1 Kor 15,28). Diese All-Einheit als Einheit aller
Menschen in der Liebe war nach Solov'ëvs Überzeugung durch die individuelle

Vervollkommnung des Menschen möglich, sofern diese mit der
Sublimierung sozialer Institutionen (vor allem der Kirche) einhergeht.
Gerade deshalb sah Solov'ëv die Spaltung der Kirche als primäres Hindernis
für das Hereinbrechen des Reiches Gottes und er widmete seine Energie in
den 1880er Jahren der Überwindung dieser Trennung. Die Vereinigung der
Kirche verstand Solov'ëv synonym zur Wiedervereinigung der Menschheit
und des gesamten Kosmos mit dem Schöpfer in der wieder erlangten All-
Einheit des Gottesreiches.60 Dieses zu erreichende „Ziel ist jenseitig, aber
zu dem himmlischen Ziel führt ein irdischer Weg."61 Auch wenn hier von
einer Eschatologie gesprochen werden kann, handelt es sich doch auch um
immanent-utopische, ja sogar chiliastisch anmutende Ziele:

„Euer Wort, o Völker des Wortes, ist die freie universale Theokratie, die wahre
Solidarität aller Nationen und aller Klassen, das im gesellschaftlichen Leben
verwirklichte Christentum, eine verchristlichte Politik; es ist die Freiheit aller
Bedrückten, der Schutz für alle Schwachen; es ist die soziale Gerechtigkeit und
der gute christliche Frieden. So öffne ihnen denn, Schlüsselträger Christi, und
mögen die Tore der Geschichte für sie und für die ganze Welt die Tore des
himmlischen Reiches sein."62

Solov'ëvs eigene philosophische Arbeit sollte durch die überzeugende
Darlegung der christlichen Wahrheit - d.h. die Rechtfertigung des „Glaubens
der Väter" durch dessen Erhebung auf eine „neue Stufe des vernünftigen
Bewusstseins"63 - den Widerstand des Bösen überwinden.64 Er glaubte an
einen beinahe automatischen Triumph des Guten und der Wahrheit über
das Böse und die Lüge. Noch 1889 schrieb er Russland und die Universale
Kirche in der triumphalistischen Erwartung, den Einbruch des Gottes
reiches durch die institutionelle Wiedervereinigung der Kirchen - präziser:
derjenigen von Kirche und Staat - zu erleben. Solov'ëv hoffte, dass der Zar
als legitimer Nachfolger Konstantins des Grossen und somit das politische
Oberhaupt der christlichen Welt, sich vor dem Papst als geistlichem Oberhaupt

beugen und mit dieser Wiedervereinigung von Ost und West das
Reich Gottes einleiten würde.65 Dieses Eschaton schien ihm greifbar nahe,
wobei nur noch einige wenige Hindernisse aus dem Weg geräumt werden
müssten, bis die „Geschichte der Welt unter dem Läuten aller Glocken in

60 Solov'ëv verstand sowohl die Kirche als auch die Menschheit, als weltweiten Organismus

der Wahrheit und Liebe. Vgl. SOLOWJEW: Universale Kirche, 401-409.
61 MÜLLER: Russische Eschatologie, 57.
62 SOLOWJEW: Universale Kirche, 188.

63 SOLOWJEW: Erzählung, 7.
64 Vgl. MÜLLER: Russische Eschatologie, 60.
65 MÜLLER: Russische Eschatologie, 60.



Christ oder Antichrist 551

Rom und Moskau in die Geschichte des Reiches Gottes"66 übergehen würde.

Diese Pläne für die sichtbare Wiedervereinigung der Menschheit erfüllten

sich jedoch nicht und Solov'ëv hielt zunehmend eine innerlich-sittliche
Wiedergeburt der Menschheit für wichtiger als eine äusserlich-institu-

tionelle Reform. Diese Wiedergeburt kann aber nicht von aussen
aufgezwungen werden, sie ist nur als freie Entscheidung des Menschen denkbar.
Die utopischen Vorstellungen einer quasi automatischen Vervollkomm-
nungseschatologie korrespondierten also nicht mit der erfahrenen
Wirklichkeit und mussten ergänzt werden: Bereits in Una Sancta hatte Solov'ëv
die kosmische Geschichte als ein „langsames schmerzhaftes Gebären"
beschrieben, als „mühseligen Prozess", der „durch heterogene Prinzipien
bestimmt wird, die erst spät und unter grossen Anstrengungen zu einer
dauerhaften und harmonischen Einheit gelangen."67 Bereits in der „mittleren
Periode" vollzog sich also ein Wandel im Denken Solov'ëvs, der die Phase
der Entscheidungseschatologie vorgespurt hat.68 Von einem substantiellen
Bruch im Denken kann hier jedoch kaum die Rede sein: Solov'ëv hatte eine
mehrstufige Realisierung der All-Einheit69 bereits in der zehnten Vorlesung

über das Gottmenschentum angedacht, weshalb hier eher von einer
Akzentverschiebung gesprochen werden sollte. „Seit den achtziger Jahren
ging Solowjew mehr und mehr davon aus, dass die Entwicklung sich im
geistlichen Kampf vollziehe."70 Die Erfahrung, dass sich die östlichen und
westlichen Kirchen nicht vereinigen wollten und dass es Menschen gab,
die die ewige Wahrheit des Christentums auch in seiner absolut vernünftig
dargelegten Form ablehnten, haben Solov'ëvs Einsicht bestätigt, dass der
Prozess, der ins Reich Gottes führt, nicht geradlinig, sondern eher als Konflikt

im Sinne eines juristischen Prozesses zu verstehen ist.71 Zunehmend
begriff er die „Weltgeschichte als Weltgericht."72 Solch ein „langer und
komplizierter Widerstreit zwischen den guten und bösen historischen
Kräften'^ unter den gegebenen Bedingungen der Welt lief darauf hinaus, dass

ein Sieg des Guten nur durch die sittliche und damit freie Überwindung
des Bösen und nicht durch einen Automatismus erfolgen konnte. Damit
sich die Menschen jedoch frei für oder gegen das Gute entscheiden konnten,

musste die Wahrheit des Christentums als System einer positiven
christlichen Philosophie, d.h. in ihrer rationalen Fülle und Ganzheit und in
endgültiger Klarheit dargestellt werden. Er nannte diese Formulierung der

66 Vgl. MÜLLER: Russische Eschatologie, 58t.
67 SOLOWJEW: Universale Kirche, 359.
68 Vgl. SOLOWJEW: Vorlesungen, 704.
69 Vgl. dazu die Bemerkungen zur Philosophie Solov'ëvs weiter unten.
7° TAMCKE: Denn Glanz hat dieses verfälschte Gute übergenug, 105.
71 Vgl. MÜLLER: Russische Eschatologie, 60.
72 SOLOWJEW: Drei Gespräche, 12.

73 SOLOWJEW: Drei Gespräche, 12.



552 Oliver Dürr

christlichen Botschaft „instauration générale de la philosophie chrétienne."74
Erst wenn die christliche Wahrheit vollständig ans Licht gebracht wurde,
kann die Menschheit überhaupt eine letztendliche Entscheidung für oder

gegen das Gute bzw. für oder gegen die Wahrheit treffen - und muss es

auch. In den 1890er Jahren wandte sich Solov'ëv dementsprechend von
kirchenpolitischen Aktivitäten ab und wieder verstärkt der Philosophie zu,
was an seinem wichtigsten Werk aus dieser Periode, der Rechtfertigung des

Guten75 deutlich wird.
Die politischen Ereignisse der 1890er Jahre (v.a. das Terrorattentat auf

Zar Alexander III.) und die geistesgeschichtlichen Entwicklungen im Russland

der Jahrhundertwende untermauerten nun Solov'ëvs apokalyptische
Befürchtungen: „Riesige Teile der Welt blieben bewusst und entschieden
ausserhalb des Stromes der jüdisch-christlichen Heilsgeschichte."76 Die
Möglichkeit einer bewussten Ablehnung des Christentums en connaissance

de cause, mit der der junge Solov'ëv nicht gerechnet hatte, bestärkte
ihn in seinen Ahnungen über die Realität des antichristlichen Prinzips.
Seit etwa 1896 erwuchs in ihm das Bedürfnis auf das mysterium iniquitatis
(2 Thess 2,7) hinzuweisen, was er schliesslich in seiner Erzählung getan
hat. Hier trat die utopisch-optimistische Hoffnung auf universale Vollendung

als Werk des Menschen zurück hinter apokalyptisch-eschatologische
Gedanken vom nötigen Eingreifen Gottes im Gericht, wobei die Trennung
zwischen Gut und Böse durch die freien Entscheidungen der Menschen
konstituiert wird. „Bei aller positiven Beurteilung des historischen
Prozesses wurde sich Solov'ëv in seiner apokalyptischen Epoche (gegen Ende
seines Lebens) immer stärker dessen bewusst, dass dieser Prozess eines
nicht kann: dass er das Böse [und den Tod, Anm. d. Verf.] nicht überwinden

kann."77 Die letzte geschichtspessimistisch anmutende Periode der so-
lov'ëvschen Eschatologie kann daher als Antichrist-Eschatologie umschrieben

werden. Diese sollte nach Solov'ëv zugleich enthüllen und warnen:

„Den historischen Kräften, die über die Masse der Menschheit herrschen, stehen

noch Zusammenprall und Umordnung bevor, ehe dem sich selbst zerreis-
senden Tier ein neues Haupt wachsen wird: die alles vereinigende Weltmacht
des Antichristen, der [...] die glänzende Hülle des Guten und Wahren über die
Verborgenheit der äussersten Gesetzlosigkeit in der Zeit ihres endlichen
Erscheinens werfen wird, um - nach den Worten der Schrift - womöglich sogar
die Auserwählten zum grossen Abfall zu verführen. Möglichst frühzeitig auf
diese betrügerische Larve hinzuweisen, unter der sich die Bodenlosigkeit des

74 Zit. nach SOLOWJEW: Erzählung, 78.
75 Vgl. SOLOWJEW, Wladimir: Die Rechtfertigung des Guten. Eine Moralphilosophie

Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew 5). München: Wewel Verlag
1976, passim.

76 MÜLLER: Russische Eschatologie, 61.

77 MÜLLER: Russische Eschatologie, 64.



Christ oder Antichrist 553

Bösen verbergen wird, war mein wesentliches Anliegen, als ich dieses Buch
[Drei Gespräche, Anm. d. Verf.] schrieb."78

In dieser letzten Phase eschatologischen Denkens erstarkte Solov'ëvs

Überzeugung, „dass der Übergang aus der irdischen Geschichte in das Reich
Gottes sich nicht in kontinuierlicher Entwicklung vollziehe, sondern unter
schwerer Auseinandersetzung mit der Macht des Bösen."79 Die Frage nach
dem Bösen jedoch „grundlegend zu untersuchen und eindeutig zu
beantworten," so meinte Solov'ëv selbst, „ist nur innerhalb eines vollkommen
geschlossenen metaphysischen Systems möglich."80 Hier liegt der Kern der
These des vorliegenden Beitrags: Es war die historische und faktische Realität

des Bösen, die Solov'ëvs Akzentverschiebung von seiner ursprünglich
positiven Vervollkommnungs- zu einer Entscheidungs- bis hin zur
schlussendlichen Antichrist-Eschatologie am ehesten zu erklären vermag - insofern

ist auch die Einteilung seines Werkes in Phasen gerechtfertigt. Nur
sind diese Verschiebungen nicht als widersprüchliche Brüche zu interpretieren:

Einigend zugrunde liegt all diesen Entwicklungen nämlich
Solov'ëvs religiös-philosophische Intuition des Gottmenschentums, wie es in
Christus aufleuchtete.

Seine Philosophie81, die auch als „Sophiologie" bezeichnen werden kann,
stellt den Versuch dar, Transzendenz und Immanenz, Geschichte und Ewigkeit

und letztlich Mensch und Gott als handelnde Akteure allesamt in der
„Weisheit" (Sophia) zu vermitteln, die für Solov'ëv zugleich Inhalt des göttlichen

Wesens und der Welt ist. Die entsprechenden Verhältnisbestimmungen
sind äusserst komplex und uneinheitlich konzipiert - es kann hier

höchstens eine Annäherung an Solov'ëvs Religionsphilosophie angestrebt
werden. Grundsätzlich werden Gott und Welt im Anschluss an die
neuplatonische Tradition als lebendige Ideenorganismen in geeinter Vielfalt
verstanden: „So ist die Wesensvielheit nicht eine Vielheit absolut gesonderter
Einzeleinheiten, sondern nur die Vielheit von Elementen eines organischen

Systems."82 Sichtlich von der chalcedonensischen Zweinaturenlehre
inspiriert, erkannte Solov'ëv das göttliche Prinzip und die menschlich-
kreatürliche Natur als vereinbar, weil im Leben der Person Jesu Christi
vereint.83 Nach dem Modell des Gott-Menschen Jesus Christus ist sowohl
die Verbindung von Gott und Mensch bzw. Welt (unter Gewährleistung
ihrer ontologisch-qualitativen Differenz) als auch diejenige von Einheit und

78 SOLOWJEW: Drei Gespräche, 18.

79 SOLOWJEW: Erzählung, 11.

80 SOLOWJEW: Drei Gespräche, 5.
81 Aufgrund des begrenzten Umfangs des vorliegenden Beitrags muss hier eine kurze Skizze

genügen, die sich auf die Vorlesungen konzentriert. Eine konzise Darstellung von
Solov'ëvs Denken bieten Przebinda, Grzegorz/SWIDERSKI, Edward: Vladimir Solov'ëvs Fundamental

Philosophical Ideas, in: Studies in East European Thought 54 (2002) Nr. 1/2, 47-69.
82 SOLOWJEW: Vorlesungen, 607.
83 Vgl. SOLOWJEW: Vorlesungen, 677.



554 Oliver Dürr

Vielfalt denkbar als sophianische „All-Einheit". Die Sophiologie versteht
dieses „All-Ganze", das gleichzeitig das absolute göttliche Prinzip, die
Menschheit und die natürliche Welt meinen kann, als geeinte Vielheit, die
die Vielfalt nicht erdrückt, sondern in ihrer Differenz einschliessen,
umfassen und erhalten kann: „Für alles ist Platz im Reiche Gottes, alles kann
in innerer Harmonie vereint sein, nichts darf unterdrückt oder vernichtet
werden."84 Der inkarnierte Logos ist als sophianischer Gottmensch auch
der All-Mensch und damit repräsentativ für die gesamte Menschheit. So

kann und soll die Menschheit (hier als reales Gattungswesen aufgefasst
und nicht allein als Summe einzelner Individuen) bzw. die Weltseele oder
Sophia, insofern sie Gott-Menschheit ist, sowohl die göttliche als auch die
natürliche Welt dynamisch vermitteln. Die Realisierung des vollendet gott-
menschlichen Seins im Lebensvollzug der Menschheit und die damit
verbundene Vergöttlichung der Welt nach dem Vorbild Jesu Christi in
vollkommener Synergie des göttlichen und menschlichen Willens steht jedoch
noch aus und muss noch aus der Potentialität in die Aktualität des Seins
überführt werden. Daher ist der Weltprozess ein schmerzlicher eschatolo-
gischer Prozess der Wiedervereinigung des „Alls" mit dem einenden
göttlichen Prinzip und endet erst in der allgemeinen „Auferstehung des
Fleisches" bzw. der „Vollendung der Ganzheit der gesamten Menschheit, durch
die endgültige Inkarnation der göttlichen Weisheit."85 Bereits in der ersten
Vorlesung über das Gottmenschentum schrieb Solov'ëv, diese Wiedervereinigung

bestehe darin,

„dass alle Elemente des menschlichen Seins, alle partiellen Prinzipien und Kräfte
der Menschheit in die richtige Beziehung zu dem absoluten zentralen Prinzip
gebracht werden, durch dieses aber und in ihm zur richtigen, harmonischen
Beziehung untereinander. Da das absolute Prinzip seinem Wesen nach keine
Ausschliesslichkeit und keinen Zwang zulässt, so muss diese Wiedervereinigung

der einzelnen Seiten des Lebens und der individuellen Kräfte mit dem
Ganzheits-Prinzip, wie auch untereinander, in absoluter Freiheit vor sich
gehen".86

Weder Einheit, noch Vielheit des All-Ganzen sind absolut, sondern relativ,
genauer: relational und ihre Vermittlung kann entsprechend nur in der
Liebe realisiert werden.®7 Dies eröffnet den Raum für das Böse als Verweigerung

und Ablehnung dieser Liebe: Während im Sinne des göttlichen
Prinzips „jedes in allen ist und alle in jedem sind", befindet sich die krea-
türliche Welt in einem Zustand,

„in dem sich jedes Wesen in sich selbst oder in seinem Willen behauptet, und
zwar ausserhalb der anderen und gegen sie (was eben das Böse ist), und gerade

84SOLOWJEW: Vorlesungen, 555.
85 SOLOWJEW: Universale Kirche, 419. Vgl. auch SOLOWJEW: Vorlesungen, 694.
86 SOLOWJEW: Vorlesungen, 549.
87 SOLOWJEW: Vorlesungen, 677.



Christ oder Antichrist 555

dadurch muss es gegen seinen Willen die Wirklichkeit der anderen ertragen (was
eben das Leiden ist)."88

Wenn also das Ziel der Geschichte die Wiedererlangung der universalen
Einheit in Liebe ist, dann bedingt dieses Telos die Berücksichtigung auch
der Freiheit der geschöpflichen Wirklichkeit - die individuelle Freiheit des
Menschen - und damit eben auch seine Freiheit zum Bösen. Die von der
Weltseele zusammengehaltene Welt fiel in einem freien Akt vom göttlichen

Prinzip ab, „und zerfiel in sich selbst in die Vielheit feindseliger
Elemente"8^ Deshalb muss die Menschheit nach Solov'ëv auch „in einer langen

Reihe freier Akte [...] diese ganze rebellische Vielheit wieder mit sich
selbst und mit Gott versöhnen, muss in Form des absoluten Organismus
wiedergeboren werden."9° In dieser Freiheit liegt das gottmenschliche
Potential der Menschheit aber auch ihre antichristliche Versuchung: Sie kann
entweder in den sophianischen Prozess universaler Flarmonie nach dem
Willen Gottes einstimmen oder diesen ablehnen.

4. Versuch einer Synthese: Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

Solov'ëv selbst hat in seiner Person beide antinomischen Pole christlicher
Eschatologie (Apokalyptik und Utopie) verbunden, die zwar nicht logisch
auflösbar, aber psychisch erlebbar sind.91 Das Zusammenfallen gegensätzlicher

eschatologischer Perspektiven ereignete sich im Leben Solov'ëvs als

unruhige Suchbewegung ständigen Fragens, die sich am Gottmenschen
Jesus Christus orientierte. Das Gottmenschentum ist der hermeneutische
Schlüssel der Kontinuität im Denken Solov'ëvs, wie bereits Bulgakov
konstatierte:

„Man kann nicht einfach sagen, Solov'ëv hätte sich von der einen Weltanschauung

losgesagt und sei zur anderen übergegangen, nein, beide gehören organisch

zu ein und derselben christlichen Weltanschauung, zu der er sich immer
bekannt hat, und in Wirklichkeit hat er weder die eine noch die andere jemals
völlig negiert, sondern in seiner religiösen Erfahrungen wurden, zu verschiedenen

Zeiten seines Lebens mit wechselnder Stärke, beide Glieder der Antinomie
psychologisch verbunden."92

Wie im vorliegenden Beitrag herausgearbeitet wurde, waren sowohl eine
evolutive Verwirklichung der universalen All-Einheit im Sinne der Vervoll-
kommnungseschatologie als auch die Notwendigkeit menschlicher
Entscheidungsfreiheit (Bedingung sine qua non sowohl für die Liebe als auch

88 SOLOWJEW: Vorlesungen, 690.
89 SOLOWJEW: Vorlesungen, 707.
9° SOLOWJEW: Vorlesungen, 707.
91 Vgl. BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 131.

92 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 132.



556 Oliver Dürr

für das Böse) bereits in den Vorlesungen grundgelegt. Von hier erschliesst
sich die Weite des eschatologischen Horizontes im solov'ëvschen Denken:
Der Antichrist ist kein Konzept, dass dieser am Ende seines Lebens erst
entdeckte, sondern die logische Konsequenz seiner frühen Intuitionen und
Überlegungen zur sophianischen Realisierung des Gottmenschentums.

Was sich jedoch gegen Ende von Solov'ëvs Leben verdichtete, ist die
Frage, inwiefern sich die Realität des antichristlichen Prinzips in einem
konkreten personalisierten Bösen (konkret: in einem Antichristen)
manifestiert, wenn sich die Geschichte ihrem Ende zuneigt. Der Antichrist
(Symbol des Prinzips des Bösen) als Menschengott lässt sich nur als
Gegenpol zu Christus dem Gottmenschen selbst verstehen, d.h. als das Böse
in Ablehnung des Guten, als religiöser Usurpationsversuch, „durch ,Raub'
und nicht durch geistliche Tat die Würde des Sohnes Gottes zu erlangen"93
(vgl. dagegen Phil 2,6-11). Solov'ëv selbst betonte in seinen hermeneuti-
schen Vorüberlegungen zu den Drei Gesprächen, dass neben biblischen und
traditionsgeschichtlichen Motiven vor allem seine Einbildungskraft der
Erzählung zugrunde liegt und den historischen Erwägungen deshalb „natürlich

keine ernsthafte Bedeutung"94 beigemessen werden dürfen. Der Text
ist also nicht als real-heilsgeschichtliche (und damit schlicht falsche)
Zukunftsprognose, sondern eher als sophiologischer Mythos zu lesen - der
niemals sein wird, aber immer ist. Sein Gegenstand ist in diesem Sinne:

„Metahistorie, die noumenale Seite jenes universalen Prozesses, der sich für uns
mit einer seiner Seiten als Geschichte offenbart. Dies ist eine historische Ontologie,

in der der innere Mechanismus des kosmischen und historischen Prozesses

enthüllt wird."95

Es handelt sich hier weniger um „eine Offenbarung über die Zukunft, als
vielmehr über das wahrhaft Seiende in den ausserzeitlichen Tiefen des

Seins, das sich seiner Reife entsprechend in der Geschichte enthüllt."96
Somit hat der Antichrist „universale Bedeutung als Symbolfigur der Endzeit
und der Inkarnation des Bösen"97 und die Erzählung - sofern sie bildhaft
verstanden wird - ebenfalls. Ihre Situierung in den Drei Gesprächen als
Perspektive in einem Dialog untermauert diese Einsicht und entspricht der
Suchbewegung des solov'ëvschen Denkens insgesamt.

Der Inhalt von Solov'ëvs eschatologischen Vorstellungen blieb konstant:
Dass die „in sich zerfallene und von Gott getrennte Welt zur inneren Ein-

93 SOLOWJEW: Erzählung, 52.
94 SOLOWJEW: Drei Gespräche, 15.

95 Bulgakov: Apokalyptik und Sozialismus, 108.

96 BULGAKOV: Apokalyptik und Sozialismus, 108.

97 HILLERBRAND, Hans: Des Antichrist wundersame Reise durch die Geschichte, in: Del-
GADO, Mariano/LEPPIN, Volker (Hgg.): Der Antichrist: historische und systematische Zugänge

Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 14). Fribourg: Academic Press

2011, 35-50, hier 36.



Christ oder Antichrist 557

heit und zur Einheit mit Gott zurückgeführt"^ werden soll, dass diese

Weltgeschichte als tragischer Weltprozess zu verstehen ist, der erst im
vollständig realisierten Gottesreich in der Schöpfung, d.h. im vollendeten
Gottmenschentum einer freien Theokratie universaler Liebe sein Ziel hat,
davon war Solov'ëv sein Leben lang überzeugt. Die Radikalität menschlicher

Freiheit in diesem Prozess (damit wirkliche Liebe als kosmisches Ziel
realisiert werden kann, darf es keine metaphysische Gewalt bzw. keinen
Zwang Gottes dem Menschen gegenüber geben) mit ihrer Möglichkeit zum
Bösen, führte ihn aber dazu, die optimistischen Perspektiven durch ent-
scheidungseschatologische bzw. antichristliche Erwägungen zu qualifizieren.

Das biographische Schlüsselerlebnis, das diese Akzentverschiebung zu
erklären vermag, ist die Ablehnung seiner Zukunftsvision, die er mit Una
Sancta veröffentlicht hatte, durch den russischen Zaren und den Papst. Die
Reaktion beider Kirchen auf seine Schrift schärfte Solov'ëvs Verständnis
des Bösen als bewusste Ablehnung des Guten in voller Kenntnis der Sachlage.

Grund für diese Ablehnung konnten im sophiologischen Denken nur
Selbstliebe, Egoismus und Selbstbehauptung sein, d.h. die dem ontologi-
schen Gesetz der Welt widersprechende antichristliche Versuchung. Auf
die ontologische Leere des Antichristen bzw. der antichristlichen Versuchung

wollte Solov'ëv Zeit seines Lebens hinweisen, aber sein eigentlicher
Kerngedanke war das Gottmenschentum, das seine All-Einheitsphilosophie

des Guten mit der menschlichen Erfahrung von Freiheit, Zerrissenheit
und der Versuchung zum Bösen synthetisierte. „Auf den Gottmenschen
hin ist die ganze Geschichte der Menschheit gerichtet"99 und in ihm
verdichtet sich, was sich im Weltprozess noch ereignen muss: „die absolute
Synthese des Unendlichen mit dem Endlichen, die in Gott ewig vollzogen
ist und die sich in der Menschheit durch Christus vollzieht", der harmonische

„Zusammenklang des Alls, die notwendige und freie, einzige und
vielfältige Vereinigung, die wahrhafte Zukunft, die der Gegenwart genugtut
und die Vergangenheit auferweckt."100

Trotz der offensichtlichen formal-literarischen Unterschiede kann also
eine noch grundlegendere Kontinuität im Denken Solov'ëvs konstatiert
werden: Seine Antichrist-Eschatologie wird entsprechend als tragisch-apokalyptische

Vervollkommnungseschatologie zu charakterisieren sein, die
den Weltprozess hin zum Gottmenschentum (d.h. zur freien liebenden
Beziehung von jedem Einzelnen zum göttlichen Prinzip und dadurch zum
All-Ganzen), unter Berücksichtigung menschlicher Freiheit, als gottmenschlichen

Prozess und unter Berücksichtigung göttlicher Auferstehungskraft
als pottmenschlichen Prozess auffasst. Im Gottmenschen Jesus Christus hat
dieser bereits in Zeit und Ewigkeit begonnen und ist vollendet - seine end-

98 MÜLLER: Russische Eschatologie, 58.
99 SOLOWJEW: Vorlesungen, 730.
100 SOLOWJEW: Universale Kirche, 408.



55« Oliver Dürr

gültige Vollendung in der Welt steht jedoch noch aus. Ziel des Weltprozesses

ist die vergottete Menschheit, die durch freie Unterordnung ihres
Willens unter das göttliche Prinzip und schlussendlich durch die Liebe
zum All-Ganzen, die All-Einheit alles Seienden mit Gott realisiert und
aktualisiert.101 So wird die Welt als hervorgebrachte Einheit der hervorbringenden

Einheit Gottes zum Gegenüber und ist gleichzeitig innigst mit ihm
geeint. In Solov'ëvs sophiologischer Eschatologie fallen Immanenz und
Transzendenz, Zeit und Ewigkeit, göttliches und menschliches Handeln
zusammen im Gottmenschen Jesus Christus, sodass seine Vision als
Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums zu verstehen ist. Zur Verwirklichung

des Gottmenschentums führt nur ein beschwerlicher Weg durch
die von Leid und Tod geprägte Geschichte, der aber stets von der in Christus

begründeten Hoffnung auf die allgemeine Auferstehung beleuchtet
wird.

Zusammenfassung
Vladimir Solov'ëvs Werk wird gemeinhin in eine vorbereitende, eine utopische

und eine apokalyptische Phase eingeteilt, wobei diese Phasen jeweils als
widersprüchlich und die Übergänge als Brüche charakterisiert werden.

Dagegen wird im Licht biographischer Entwicklungslinien, einer knappen
Darstellung seiner religionsphilosophischen Intuition, und anhand der Idee vom
Gottmenschentum Jesu Christi die Kontinuität des solov'ëvschen Denkens
herausgearbeitet - zumal seine Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

sowohl utopische als auch apokalyptische Motive unter besonderer
Berücksichtigung menschlicher Freiheit zu synthetisieren vermag.

Abstract
Vladimir Solov'ëv's work is generally divided into three phases: preparatory,
Utopian and apocalyptic. These are taken to stand in contradiction to each
other and their transitions are felt to be ruptures. Over against these
tendencies, we stress the continuity in his thought, by correlating biographical
aspects with his philosophical-religious intuition about God-Manhood. His
eschatology ofperfected God-Manhood synthesizes both Utopian and apocalyptic

motifs and gives special consideration to human freedom.

101 Vgl. SOLOWJEW: Universale Kirche, 409.


	Christus oder Antichrist : zur Frage nach der Kontinuität in Vladimir Solov'ëvs Eschatologie des vollendeten Gottmenschentums

